
Die Konkupiszenz bei Bernhard von Clairvaux 
Ein zeitgemäßes Stück mittelalterlicher Geisteslehre 

Von Bernhard S t o e c k 1 e OSB, Rom-Ettal 

Vorbemerkung 

Von zwei Seiten her sind in jüngster Vergangenheit Ansätze unternommen wor- 
den, um die Auffassung des frühen Mittelalters vom Zusammenhang zwischen Welt 
und Sünde genauer zu erkunden. Nach der Herausgabe seines Werkes über die •Ent- 
stehungsgeschichte des Erbsündendogmas • von der Bibel bis Augustinus" (Mün- 
chen/Basel 1960) bemüht sich J. Gross nunmehr um eine Darstellung der in der 
mittelalterlichen Theologie über Erbschuld und Sündenfolgen bestehenden Lehr- 
meinungen1. Der positive Wert des in diesen Untersuchungen vorgelegten Materials 
sollte bei allen notwendigen, kritischen Anmerkungen zur Methode des Bearbeiters 
sehr sorgfältig beachtet werden. Gleiche Aufmerksamkeit darf indes auch die Ab- 
handlung von H. R. Schlette, •Die Nichtigkeit der Welt • Der philosophische Hori- 
zont des Hugo v. St. Viktor" (München 1961) beanspruchen. Sie will am Beispiel 
Hugos den Nachweis erbringen, daß zumindest die Frühscholastik noch nicht zu einer 
unbefangenen Erfassung der Welt als von Gottes eindeutigem Ja geprägter Kreatur 
vorzudringen vermochte. Zu tief scheint in jener Epoche die Überzeugung von der 
Nichtigkeit der Schöpfung wie auch das Bewußtsein von der Gefährlichkeit der 
Sinnenwelt für das geistliche Leben des Christen verwurzelt gewesen zu sein2. 

Man kann es als sicher annehmen, daß zwischen dem Verständnis, welches nach 
allgemeiner Ansicht den mittelalterlichen Theologen vom Bösen im Menschen geläufig 
war (und wofür J. Gross uns die Belege in reicher Zahl liefert), und der pessimisti- 
schen Einschätzung der Welt als solcher eine innere, ursächliche Verbindung besteht: 
das Begreifen der aus dem Sündenfall der Stammeltern geborenen schlimmen und 
sündigen Begierde als eines in der naturhaften Sinnlichkeit behausten und vornehm- 
lich im Geschlechtstrieb sich bekundenden Stachels mußte notgedrungen dazu führen, 
daß deren unmittelbares •Woraufhin", nämlich der materiell-körperliche Bereich, 
ungeachtet seines Stigmas als Gottes gute Schöpfung, mit dem Prädikat der Ver- 
suchung zum Bösen und Gottwidrigen belegt wurde. Erst eigentlich dieser Umstand 
machte die •Welt" zu dem, was den Christen mehr zur Flucht, denn zu echter, 
mutiger Bewältigung bestimmte3. 

Mag nun auch in dem fraglichen Zeitraum eine derartige Sicht in der Tat weit 
verbreitet gewesen sein und verantwortlich zeichnen für die Abdunkelung, welche 
die Schöpfungswirklichkeit erfuhr, es wäre dennoch übertrieben, sie als die damals 
einzig und ausschließlich maßgebliche betrachten zu wollen. An der Geisteslehre 
Bernhards v. Cl. kann und soll gezeigt werden, daß daneben noch ein durchaus 

1 Vgl. etwa: Die Erbsündenlehre Manegolds von Lautenbach nach seinem Psalmenkom- 
mentar, ZKG 71 (1960) 252•261; Ur- und Erbsünde bei Hugo v. St. Viktor, ZKG (1962) 
42•61. 

2 Dazu die Besprechung in GL 35 (1962) 66•73. 
3 Hierüber u. a. J. G. Z i e g 1 e r, Die Ehelehre der Pönitentialsummen von 1200•1350, 

Regensburg 1956; J. Fuchs, Die Sexualethik des hl. Thomas v. Aquin, Köln 1949: sowie 
die schon erwähnte Besprechung des Buches von Schlette in GL aaO 72. 



Die Konkupiszenz bei Bernhard von Clairvaux 445 

•nonkonformistisches" Wissen von der sündigen Begierde im Menschen vorhanden 
war, genauer gesagt, eine Vorstellung von ihr, die, weil sie sich abseits der geläu- 
figen Schemata bewegte und in den zuhandenen philosophischen Kategorien einfach 
nicht untergebracht werden konnte, auch nicht der Versuchung ausgesetzt war, der 
sinnlichen Erfahrungswelt den Charakter eines Anreizes zum Bösen aufzudrängen. 
Wir möchten sogar glauben, daß dabei nicht jene berühmte Ausnahme zur Debatte 
steht, welche die Regel bestätigt4. 

Über die unmittelbare Gegenwartsbedeutung eines solchen Aufweises brauchte 
man an sich nicht viel Worte zu verlieren. Es ist genug bekannt, wie wenig der 
heutige Christ Bereitschaft bekundet, jene abwertende Beurteilung der geschöpf- 
lichen Dinge (vorab der materiellen), wie sie gewöhnlich dem Mittelalter zugeschrie- 
ben wird, nachzuvollziehen. Unüberhörbar sind auch innerhalb unserer heutigen 
Theologie die Forderungen und Wegweisungen zu einer grundlegend bejahenden 
Einschätzung der Welt5, mitunter freilich in einer Weise, die den Verdacht aufkom- 
men läßt, als sei das Thema der Kreuzesnachfolge eine das praktisch-christliche 
Leben weiter nicht sonderlich berührende Angelegenheit. Und was die Lehre von 
der erbsündlichen Begierlichkeit anlangt, so fehlt es ebenfalls nicht an Bemühungen, 
sich von gewissen philosophischen, besonders untergründig dualistischen Voreinge- 
nommenheiten freizumachen, die überkommene Auslegung zu •entmythologisieren", 
ihr von neueren anthropologischen und psychologischen Erwägungen her ein etwas 
sachlicheres Gesicht zu geben6. Dennoch ist es zu einer eigentlich umfassenden Sich- 
tung des Verhältnisses von böser Begierde und Welt bisher noch nicht gekommen. 

Wenn nun von einem Geisteslehrer der Vergangenheit die Behauptung auf- 
gestellt wird, er habe in der einen oder anderen Sache eine den geläufigen Rahmen 
überschreitende und vom bisher Gültigen abweichende Meinung vorgetragen, ja 
gewissermaßen eine neue Furche auf dem Acker der theologischen Wissenschaft gezo- 
gen, so darf man sich das in der Regel nicht so vorstellen, als sei dieser Mann schon 
seiner Zeit als ein •Avantgardist" oder •Neuerer" deutlich geworden. Auch wäre es 
falsch, zu glauben, ein solcher Theologe wäre wenigstens sich selbst über die Bedeu- 
tung und Tiefe seiner •neuen" Erkenntnis vollkommen klar gewesen und hätte sie 
darum kompromißlos vom bisher Überlieferten abgesetzt. Vielmehr wird es sich in 
der Mehrzahl der Fälle so verhalten, daß er genau den Gegenstand, über den er 
•Neues" vermeldet hat, streckenweise noch weiterhin nach dem herkömmlichen Ver- 
ständnis abhandelt und auch keinen Versuch zu einer Glättung der solchermaßen 
notwendig entstehenden Unausgeglichenheit unternimmt. 

4 So erbringt J. Finkenzeller, Erbsünde und Konkupiszenz nach der Lehre des 
Johannes Duns Skotus, Schmaus ThGG 519•550 den Nachweis, daß Skotus die spontanen 
Emotionen der Sinnlichkeit durchaus positiv zu werten wußte. Auch Hugo v. St. Viktor 
wäre hier zu erwähnen: er vermag in den sinnlich-körperlichen Gegebenheiten den Abglanz 
der ewigen Schönheit wahrzunehmen; besonders aufschlußreich ist hierfür In Eccl. hom 19, 
PL 175, 142. 

5 Vgl. A. Au er, Weltoffener Christ, Düsseldorf 19622, R. Völkl, Christ und Welt im 
Neuen Testament, Würzburg 1961; des weiteren Heft 3 von GL 33, 1962. 

6 K. Rahner, Zum theologischen Begriff der Konkupiszenz, Schriften I, 377•414; 
H. B e r n d t, Zur Deutung der Beziehungen zwischen Psychotherapie und Aszese, in: Fest- 
gabe für Th. Müncker, Düsseldorf 1958, 147•157. 



446 Bernhard Stoeckle 

So lassen sich bei Bernhard sehr viele Stellen aufführen, welche die herrschende 
Auslegung von der Konkupiszenz als einer in sich sinnlichen, im Leibe wurzelnden 
Macht zugrundelegen oder doch wenigstens an ihr ausgerichtet sind. Es ist allgemein 
bekannt, daß der wortgewaltige Abt in Anlehnung an die einschlägige Begrifflich- 
keit und Bildersprache der Schrift, aber dennoch mit unverkennbarer Einseitigkeit 
vom •Fleische" redet, das •unsere Eva" ist7, unser •Fallstrick und Feind"8 und daß 
demnach die Schwächung des Fleisches Auftrieb für den Geist bedeutet9. Das alles, 
obwohl stark dualistisch gefärbt, ist jedoch in unserem Zusammenhang nicht weiter 
von Belang und beeinträchtigt das im folgenden Ausgeführte in keiner Weise. Es 
wäre wirklich verwunderlich, wenn sich Bernhard gegenüber dem asketischen •Jar- 
gon" seiner Zeit völlig indifferent verhalten hätte. Entscheidend ist vielmehr, daß er 
das unordentliche Begehren des erbsündlich belasteten Menschen auch anders zu 
betrachten wußte, daß er es unabhängig von der damals üblichen Erklärung zu sehen 
vermochte, mag auch aufs Ganze betrachtet sein Beitrag mehr den Eindruck eines 
•Nebenher" erwecken. Um diesen Sachverhalt in den Blick zu bekommen, muß man 
freilich darauf verzichten, das Augenmerk erstrangig gerade auf den Begriff zu 
lenken, der in dieser Angelegenheit der nächstliegende zu sein scheint: den Begriff 
des •Fleisches". Es ist vielmehr Bernhards Auffassung vom •Herz", welche den 
Zugang zu der Ermittlung seines außerhalb der gewohnten Bahnen verlaufenden 
Konkupiszenzverständnisses freilegt. 

1. Das menschliche Herz und seine naturhafle Bestimmung 

Der Begriff des •Herzens" spielt nicht nur in den ausgesprochen mystischen Trak- 
taten unseres Kirchenlehrers eine Rolle. •Herz" dient nicht allein zur Kennzeichnung 
des innersten Zentrums übernatürlichen Lebens im Menschen. Es ist mehr als bloßes 
Symbol. Bernhard weiß über das Herz auch durchaus schlicht naturhaft zu reden. 
Unter dieser Rücksicht erscheint es aber nicht, wie man vielleicht vermuten würde, 
als physiologisches Organ, sondern als eigentlich psychische Wirklichkeit, als die 
verborgene Tiefe, der letzte Bezugspunkt aller seelischen Antriebe und Bedürfnisse. 

a) So befaßt sich SERMO VI in Quadragesimam10 sehr eingehend mit den natür- 
lichen Begabungen des menschlichen Herzens, den •petitiones cordis". Sie bestehen 
grundlegend aus drei Antriebsgruppen. Zwei von ihnen gehören dem gegenwärtigen 
Äon an (•huius temporis sunt"), d. h. sie sind der Kreatur, näherhin den Wertberei- 
chen (•bona" werden sie ausdrücklich genannt) sowohl des Körpers als auch der 
Seele zugewandt. Die dritte Strebekraft jedoch greift über das Zeitliche hinaus; sie 
langt nach der Seligkeit des Ewigen Lebens, der •beatitudo vitae aeternae". Nun 
mußte sich Bernhard wohl darüber klar gewesen sein, daß eine solch knapp bemes- 
sene Angabe seinen Zuhörern, die ja dem ausschließlichen Gottsuchen verpflichtet 
waren und die sich zudem gerade für die Fastenzeit rüsteten, Anlaß zu einer einsei- 
tigen und schiefen Sicht ihres Lebensauftrages und vor allem ihrer Einstellung zur 

7 In Festo omnium sanct. s. I, PL 183, 458f. 
8 In Quadrag. s. V, PL 183, 178f. 
9 s. XXIX super Cantica, I, 208 (Der Kommentar Bernhards zum Hohen Lied wird zitiert 

nach S. Bernardi opera, Sermones super Cantica, 2 Bd, Rom 1957/1958). 
10 PL 183, 824. 



Die Konkupiszenz bei Bernhard von Clairvaux 447 

Schöpfung werden könnte. Er beeilt sich nämlich, noch vor jeder weiteren Erörte- 
rung, ein Wort zugunsten der auf das Irdische gerichteten Triebkräfte einzulegen. 
Wir sollten uns nicht wundern • so vernehmen wir •, wenn er die Behauptung 
wage, daß die Werte des körperlichen Daseins ruhig von Gott erbeten werden 
könnten. Ist Er doch der Herr aller geschaffenen Güter. Darum dürfen wir von ihm 
erwarten, was wir zum Vollzug unseres •Kriegsdienstes" an welthaften Dingen 
nötig haben. Eben dieser Umstand gibt uns darüberhinaus auch die Berechtigung, 
die eigentlich seelischen Anliegen und Bedürfnisse in das Gebet mit aufzunehmen. 
Der Nachdruck, mit dem der Abt diesen Gesichtspunkt zur Sprache bringt, kommt 
gewiß nicht von ungefähr. Sicherlich gab es unter den Mönchen seiner Gemeinschaft 
hochfliegende Geister, die in kühnem Schwung sich unmittelbar zu Gott zu erheben 
suchten, dabei aber von der Vorstellung getragen waren, den Bereich des Irdischen 
kurzerhand ausklammern zu können. Diesen asketischen Heißspornen bedeutet er, 
daß die dem zeitlichen Leben zugeordneten Strebungen des Herzens wirkliche, selbst 
für den Mönch bedeutsame Werte zum Gegenstand haben. Jedoch nicht eine augen- 
blickliche Laune gab Bernhard diesen Gedanken ein: Daß gerade das klösterliche 
Leben der Rücksichtnahme auf geschöpfliche Güter nicht entraten kann, zeigt er auch 
in SERMO XLIV zum Hohen Lied11, wo er mit warmen Worten jene innere Bereit- 
schaft erwähnt, die uns anleitet, gegenüber fehlenden Brüdern mehr mit herzlichem 
Mitleid als mit Strenge oder Unwilligkeit zu reagieren. Bernhard nennt diese 
Begabung •angeborene Sanftmut" (ingenita mansuetudo) oder •Balsam der Milde" 
(liquor gratae et egregiae suavitatis). Sie hat ihren Platz zweifellos unter den auf die 
seelischen Werte der menschlichen Natur bezogenen Anlagen. 

b) Obgleich demnach unser Kirchenlehrer mit Entschiedenheit für die Anliegen 
der geschöpfliehen Wertewelt Partei ergreift, so weiß er doch nur zu gut, daß die 
naturhaften Strebungen des Herzens ständig Gefahr laufen, in Unordnung zu gera- 
ten, •ver-kehrt" zu werden. Es mag verwundern, daß er von dieser Bedrohung das 
Verlangen nach der Ewigen Seligkeit (•petitio beatitudinis vitae aeternae") nun 
keineswegs ausnimmt. Selbst sie unterliegt dem Zugriff des Bösen. Wie sich die ein- 
zelnen der drei genannten Kräfte in ihrem degenerierten Stadium ausnehmen, finden 
wir wie folgt beschrieben: Was den Impuls zu den materiellen Sachwerten angeht, 
so besteht seine Unordnung in dem Zustand des Übermaßes (•superfluitas"), welcher 
stets dann eintritt, wenn einzig um der bloßen Begierde willen (•voluptas") ein Gut 
erstrebt wird, wenn also einreißt das Bedürfnis des •Immer-mehr-haben-wollens", 
die Gier des •Nicht-genug-haben-könnens", modern gesprochen die •Konsumgesin- 
nung", der es nur auf das Verschlingen von Lustträgern ankommt. Hingegen gelangt 
die Entartung der dem seelischen Bereich zugeordneten Strebungen darin zum Aus- 
druck, daß bestimmte, für die seelisch-geistige Existenz bedeutsame Inhalte gesucht 
werden •ad ostentationem", wir würden heute sagen, aus dem Verlangen nach •Pre- 
stige", um •anzugeben", •aufzufallen", um solchermaßen das Interesse der Umwelt 
in Beschlag zu nehmen. Was manche neuere Autoren seelischen •Exhibitionismus" 
nennen, kommt dem hier Gemeinten wohl am nächsten. Wie man diese Form unwer- 
tiger Einstellung auch bezeichnen mag, in jedem Fall bewirkt sie eine innere Be- 

11 II, 47f. 



448 Bernhard Stoeckle 

fleckung (•impuritas") und eine ungesunde Aufblähung (•elatio"). Über die elemen- 
tare Wucht wie auch über die Raffinesse, mit der die beiden, auf die geschöpflichen 
Werte (•temporalia") blickenden Antriebsreihen zu negativer Ausformung gelangen 
können, hat sich Bernhard an anderer Stelle geäußert12. Aber, wie schon bemerkt, 
auch der Antrieb zu Gott kann entarten. Solches ereignet sich vorzüglich dort, wo 
Menschen das Ewige Leben, ihr letztes Ziel also, nicht in Demut angehen, sondern 
im Vertrauen auf eigenes Verdienst und eigene Tüchtigkeit. Sehr genau ist damit 
jene Weise typisch religiöser Perversion festgehalten, die als •Pharisäismus" in die 
Geschichte Eingang gefunden hat und die weit häufiger verbreitet ist, als man es 
gewöhnlich zugibt oder für möglich hält. Vor allem jedoch verdient Beachtung, daß 
es nach Bernhard dabei wirklich um einen speziellen Defekt im Raum der religiösen 
Verwirklichung geht, also nicht etwa um eine Fehleinstellung, deren eigentliche 
Wurzel und deren letzte Dynamik in einer ungeordneten, die geistigen Funktionen 
überspielenden oder gar überspülenden •Sinnlichkeit" gesucht werden müßte. 

2. Die Gestalt der •anima curva", der •gekrümmten Seele" 

Nun drängt sich sogleich die Frage auf, wie denn eine derartige Darstellung von 
den drei Grundveranlagungen des menschlichen Herzens und ihren Gefährdungen 
sich der überlieferten Auffassung von der psychologischen Struktur des aus dem 
Sündenfall stammenden bösen Begehrens einfügen läßt. Ist sie mit ihr überhaupt in 
Übereinstimmung zu bringen? Muß im Blick auf die von Bernhard vorgelegte Erklä- 
rung die von vielen mit Selbstverständlichkeit vorgenommene Rückführung der 
unordentlichen Antriebe auf die infolge der Sünde selbständig gewordene Sinnlich- 
keit nicht zu matt erscheinen, zu schablonenhaft und vordergründig? Spricht nicht 
alles dafür, daß unser Kirchenlehrer die Konkupiszenz als eine Kraft ansieht, die 
nicht mit irgendeiner naturhaften Beschaffenheit der vitalen Antriebe gleichzusetzen 
ist, die vielmehr, von den einzelnen Veranlagungen der menschlichen Natur durch- 
aus verschieden, aus einer Position über sie herfällt, die sowohl der Vitalschicht als 
auch der Zone des Geistig-Seelischen vorausliegt? Man kann nicht einwenden, eine 
solche Frage trage aus modernen psychologischen Analysen gewonnene Problem- 
stellungen vorschnell und unbedacht an eine Zeit heran, die andere, wesentlich ein- 
fachere und unkompliziertere Ansichten von der seelischen Wirklichkeit besaß. So 
scheint schon der Zeitgenosse Bernhards, Hugo v. St. Viktor, das Anliegen gesehen 
zu haben: grundsätzlich hält er nämlich daran fest, daß die Konkupiszenz im Herzen 
des Menschen angesiedelt ist. Jedoch sieht er sich unter dem Eindruck des Schrift- 
zeugnisses, welches die sündige Begierde als eine •fleischliche" begreift (und viel- 
leicht auch unter dem Eindruck einer bestimmten philosophischen Tradition) dann 
doch genötigt, zuzugeben: •Die Konkupiszenz dringt vom Fleische her in das Herz 
ein ... also wohnt sie im Fleische"13. Demgegenüber geht die Erklärung Bernhards 
einen konsequenteren Weg: Ein Rückverweis des unordentlichen Begehrens auf die 
Sinnlichkeit scheint ihm selbst für den Fall zu eng und wenig sachgemäß, daß man 
als die nächste Wohnstatt der bösen Neigungen das Herz angibt. Dabei kommt ihm 
wohl zustatten, daß er nicht wie der •Scholastiker" Hugo schon im Ansatz wissen- 

12 Vgl. s. XXXVI de div., PL 183, 637f. 13 De area Noe morali 4, 7, PL 176, 673. 



Die Konkupiszenz bei Bernhard von Clairvaux 449 

schaftlich reflektiert und •einzuordnen" versucht, sondern aus der unmittelbaren 
menschlichen Erfahrung schöpft14. 

a) Das zur Sünde geneigte Herz. • So nur ist die kategorische Feststellung zu 
verstehen: •Die Befleckung betrifft das Herz, nicht aber das Fleisch" (iniquitas cordis 
est, non carnis vitium)15. Das Unheil, welches sich im Menschen vorfindet, stammt 
also nicht aus der sinnlich-körperlichen Schicht, es drang nicht von dorther in das 
Herz ein. Es entbehrt nicht einer gewissen Tragikomik, wie Bernhard diese seine 
Überzeugung näher begründet und ausleuchtet. Gegenüber jedwedem grobschläch- 
tigem Dualismus ergreift er Partei für den Leib. Als dessen um Argumente nicht 
verlegener Anwalt schilt er die Seele: •Erröte, wenn du mich ansiehst! Hat Gott 
nicht dadurch, daß er mich aufrecht und gerade schuf, dir ein Bild für die von dir zu 
verwirklichende seelische Geradheit vorgegeben? Ist es darum nicht ein Widersinn, 
daß der gerade und aufrechte Leib von einer krumm gewordenen Seele bewohnt 
ist?" Sein Plädoyer beschließt er mit dem harten Ausruf: •Du bist nicht wert, einen 
menschlichen Leib zu bewohnen, du roher und tierischer Geist"16. Es mag verwun- 
dern, mit welcher Heftigkeit der Heilige den Leib von der Beschuldigung freispricht, 
er sei Sitz des Übels. Vermutlich war er sich darüber klar, damit gegen eine nament- 
lich in Kreisen des Mönchtums sehr populäre Ansicht Stellung bezogen zu haben. Er 
scheut sich auch nicht, das, wovon er mit so großem Nachdruck den Leib entlastet, der 
Seele, bzw. dem Herzen aufzurechnen. Bei diesem Unternehmen, das offenkundig 
mehr ist als ein einfacher •Lastenausgleich", gelangt er zu der gewagten Behaup- 
tung, das Herz sei doch deswegen nur an die linke Seite des Organismus gesetzt, weil 
sein Trachten (•affectio") immer •hinneigt und abwärtsgerichtet ist zur Erde" (prona 
et proclivis est in terram)17. Man braucht weder besorgt zu sein, daß Bernhard damit 
seine früheren positiven Aussagen über das Herz widerruft, noch ist zu befürchten, 
daß er, weil von der •abschüssigen Bahn zur Erde" die Rede ist, nun doch die Sinn- 
lichkeit als Quellgrund der bösen Neigungen hervortreten läßt. Wenn das Herz hier 
als absolut schlecht erscheint, so einzig darum, weil klargemacht und nochmals unter- 
strichen werden soll, daß nicht das naturhafte Fleisch für die Unordnung der seeli- 
schen Antriebe verantwortlich zu machen ist, und was das Hingeneigtsein zur Erde 
angeht, so kommt, wie gleich im folgenden zu zeigen sein wird, dieser Kennzeich- 
nung rein symbolische oder mythologische Bedeutung zu, nicht aber wird sie ver- 
bindlich für die Ausrichtung der psychologisch-sachlichen Erschließung. 

b) Psychologische Analyse. • Nachdem in einer derart betonten, ja direkt einseitig 
zu nennenden Weise der Sitz des Bösen im Menschen überscharf herausgehoben ist, 
sieht sich Bernhard vor die weitere Überlegung gestellt, wie denn nun eigentlich die 
Ausdehnung der seelischen Unordnung, vor allem die Besitzergreifung der einzelnen 
seelischen Schichten durch sie genauer vor sich gehe. Über diesen Prozeß der Evolu- 
tion und Gestaltwerdung von Konkupiszenz berichtet er ausführlich in SERMO 
XXVIII DE DIV.18: Zunächst könne kein Zweifel möglich sein, daß es im Menschen 
nichts gebe, was von der Ansteckung durch die böse Begierde befreit sei (•quid vero 

14 Für die wache Aufmerksamkeit, mit der Bernhard die menschliche Natur zu beurteilen 
versteht, vgl. sein Werk •De diligendo Deo" (PL 182, 947ff), dazu Diet, de Spir. I, 1477f. 

15 s. XXIV super Cantica, I, 157. " s. VII in Ps. 84, PL 183, 205. 
16 s. XXIV super Cantica, I, 158•159. 18 PL 183, 618. 



450 Bernhard Stoeckle 

in homine purum ab hac macula immune ab hoc contagio poterit inveniri?"). Dieser 
Gedanke wird später noch einmal bekräftigt: •Alles hat dieKonkupiszenz angesteckt, 
das Gesetz der Sünde ist in allen Gliedern anzutreffen". Es darf als sicher gelten, 
daß der Begriff •Glieder" (membra) in diesem Zusammenhang in einem über- 
tragenen Sinn zu nehmen ist, somit auch von den eigentlich seelisch-geistigen Kräf- 
ten ausgesagt werden kann18. Unter dem Einfluß dieser tiefgreifenden, alles erfas- 
senden Infektion gerät die Seele in den Zustand einer inneren •Verkrümmung", 
sie wird im unmittelbaren Sinn zur •anima curva"20. Dieser Kennzeichnung kommt 
ungleich mehr als bloß symbolhafte, für den empirischen Raum nicht weiter ernst zu 
nehmende Funktion zu. Nach unserem Heiligen erscheint das •Verkrümmtsein" 
(curvum esse) als Gegensatz zum •Aufrechtsein" (rectitudo), welches den Menschen 
anleitet und befähigt, den Blick nach •oben" (= nach vorne) zu richten. Deshalb gilt: 
•An dem nur interessiert zu sein, was dem Irdischen angehört, weist auf eine Ver- 
krümmung der Seele" (quaerere et sapere, quae sunt super terram, curvitas animae 
est). Damit scheint ziemlich genau getroffen, was die moderne Psychologie als Hang 
zur •Regression" begreift: die der menschlichen Seele innewohnende Neigung, sich 
der durch die naturhafte Bestimmung der verschiedenen Anlagen vorgezeichneten 
Entfaltung, der •Progression", zu verweigern und statt dessen die Rückkehr in ein 
unverbindlich gewordenes, überholtes Stadium der Entwicklung zu erstreben21. 

Besondere Beachtung verdient sodann der Vergleich der Konkupiszenz mit einem 
todbringenden Gift (•pestiferum virus"). Zweierlei kann man in diesem Bild aus- 
gedrückt finden: einmal, daß die Dynamik der sündigen Begierde auf einem Fun- 
dament ruht, das der freien Entscheidung vorausliegt, dem Wachbewußtsein und der 
aktuellen Aufmerksamkeit also entzogen ist, des weiteren, daß es sich bei der Kon- 
kupiszenz wirklich um eine tödliche Krankheit handelt, nicht jedoch um eine in sich 
vielleicht gute Naturanlage, die nur infolge äußerer Umstände für den Menschen 
gefährlich und hinderlich wird. An anderer Stelle werden die bösen Neigungen ver- 
glichen mit •Todesmücken"22. Wer denkt dabei nicht sofort an jene lästigen •Mos- 
kitos", welche die willentliche Abwehr bis zur Verkrampfung erschöpfen können? 
Noch treffender als das Bild vom tödlichen Gift bezeugt diese Analogie, daß die 
Begierlichkeit im Vorbewußtsein angesiedelt ist und daß der Tod, den sie in sich 
trägt, ein gleichsam schleichender, durch •Infektion" hervorgerufener Vorgang ist. 

In ihrer Eigenschaft als lebenbedrohendes Gift, das •von innen fließt, aus dem 
Herzen kommt", verbreitet sich die Konkupiszenz über alle Bereiche der mensch- 
lichen Natur (•ac deinceps corpus occupat Universum"). Daß es dabei um eine 
Inbesitznahme geht, welche die Natur vergewaltigt und ihr zuinnerst widerstrebt, 
zeigt anschaulich SERMO XLIV SUPER CANTICA23, wo von den •Todesinsekten" 
gesagt wird, sie beschmutzten in uns die Würde der Natur (•in nobis decorem 
naturae foedant"). Diese Aussagen lassen an Deutlichkeit nichts zu wünschen übrig: 

19 Vgl. dazu s. XLIV super Cantica, II, 47f: •proni sunt sensus hominis et cogitationes 
in malum, etiam natura ad indignandum quam ad compatiendum paratior". 

20 S. Anm. 16. 
21 Vgl. H. B e r n d t, Zur Deutung der Beziehungen zwischen Psychotherapie und Aszese, 

aaO 152. 
22 s. XLIV super Cantica, II, 47. 23 II, 47. 



Die Konkupiszenz bei Bernhard von Clairvaux 451 

sie geben unmißverständlich kund, daß die böse Begierde mit keiner der naturhaften 
Anlagen der Seele identisch ist, wiewohl sie sich in ihnen auszusprechen sucht, ja 
durch sie eigentlich erst wirklich vernehmbar wird. Eine solche •Fleischwerdung" 
aber geht gegen die Würde der Kreatur, sie ist schlechthin widernatürlich. 

In den weiteren Erläuterungen zu SERMO XXVIII DE DIV. zeigt Bernhard an, 
wie das Besitzergreifen des Leibes durch den •Todesvirus" näherhin vor sich geht: 
er erfüllt Geist und Glieder mit Süchtigkeiten (•mentem desideriis afficit, membra 
illecebris inficit"). Nicht nur die Sinnlichkeit im engeren Sinn, sondern auch der 
intellektuelle Bereich wird von ihm in Mitleidenschaft gezogen24. 

Schließlich befaßt sich der Kirchenlehrer mit einigen besonders typischen, aus der 
Wirksamkeit der bösen Begierde geborenen Entartungen natürlicher Strebekräfte. 
So gehen auf das Konto der Konkupiszenz die •Geilheit der Ohren" (pruritus 
aurium), der •frechlüsterne Blick" (oculorum petulantia), das Bedürfnis, überall •die 
Nase hineinzustecken", also zu •schnüffeln" (olfaciendi voluptas), aber auch für die 
•Auslieferung an die Gaumenlust" (inordinata delectatio in faucibus) und den Drang, 
sich durch körperliche Annäherung und Berührung oder anderweitigen sinnlichen 
Kitzel eine genüßliche Absättigung zu verschaffen (sensus mollitiei in universo 
corpore et libido perniciosa tangendi), zeichnet sie verantwortlich. In besonderer 
Weise aber verursacht sie die Euphorie der Süchtigkeiten und Rauschzustände 
(ebrietas desideriorum). Wie wenig dabei Bernhard einseitig den in der Körper- 
sphäre zum Ausdruck gelangenden Äußerungen der Konkupiszenz zugewandt ist, 
geht aus dem nun schon oft bemühten SERMO XLIV SUPER CANTICA hervor, 
wo er über emotionale Grundlagen der Nächstenliebe spricht, um dann auf die Be- 
drohung hinzuweisen, welcher sie ausgesetzt sind: die todbringenden Fliegen um- 
kreisen die menschliche Natur, um in ihr, welche ohnehin mehr zur Härte als zum 
Mitleid geneigt ist, jene •süße Gnade der Brüderlichkeit" (suavitas gratiae socialis) 
zu löschen, die den Menschen zur Milde, namentlich den Sündern gegenüber antreibt25. 

c) Religiöse Bedeutsamkeit. • Mit all dem ist bis jetzt eigentlich nur die Aus- 
wirkung der bösen Begierde im Bereich des Seelischen selbst begriffen. Doch unter- 
läßt es Bernhard nicht, auch auf die religiöse Seite der •anima curva" hinzuweisen. 
Darüber lehrt er in SERMO XXIV SUPER CANTICA: •Verkrümmte Seelen 
können mit dem Bräutigam (Christus) nicht freundschaftlich verbunden sein" (istius- 
modi ergo curvae animae... non sunt amicae sponsi). Verfallenheit an die Kon- 
kupiszenz bedeutet somit letzten Endes Einbuße an personaler Existenz, Verlust der 
Liebeskraft und des freundschaftlichen Dialoges mit dem Herrn. Das todbringende 
Gift raubt die Liebe, tötet den Glauben und verurteilt den Menschen zu innerer Ver- 
lassenheit und Leere. Darum denn auch die ergreifende Mahnung: •Strecken wir 
unsere Herzen Gott entgegen, auf daß wir durch und durch für recht befunden wer- 
den ... als Geliebte unseres Bräutigams Jesus Christus"26. 

24 Als Gegenbegriff von •mens" ist •membrum" hier wohl eindeutig auf den Leib zu 
beziehen. Wie sich Bernhard die von der Konkupiszenz hervorgerufenen •desideria mentis" 
vorstellt, zeigt wiederum s. XLIV super Cantica, II, 47, welcher die Tätigkeit der •muscae 
sordidae" folgendermaßen beschreibt: •mentem curis et sollicitudinibus lacerant". 

25 II, 47. -" I, 159; 162. 



452 Bernhard Stoeckle 

3. Zusammenfassende Beurteilung 

Man wird zugeben müssen, daß die Ausführungen des heiligen Bernhard über die 
Konkupiszenz und ihren Einfluß auf die Struktur der Psyche erstaunlich modern und 
gegenwartsnah anmuten. Gleichsam von selbst regen sie an, gewisse Parallelen zu 
Aussagen der heutigen Psychologie über das Verhältnis seelischer Antriebe zu 
Degeneration und Perversion zu ziehen. 

a) Nicht hoch genug ist es zu veranschlagen, daß bereits innerhalb der kirchlichen 
Überlieferung, noch dazu in einer Zeit, über die ohnehin viel kritisiert wird, eine 
Auslegung der erbsündlichen Begierlichkeit begegnet, die sich entschieden von der 
heute noch weit verbreiteten Auffassung absetzt, derzufolge der •Zündstoff der 
Sünde" (fomes peccati), die Neigung zu unordentlichem Begehren, durch den sensi- 
tiven Teil der Seele verursacht, ja mit den naturhaft spontanen Emotionen desselben 
nahezu gleichgesetzt wird. Gewiß spricht auch Bernhard von der •fleischlichen Be- 
gierde"27. Aber anders als etwa Hugo v. St. Viktor empfindet er diese der Offen- 
barung entnommene Bezeichnung nicht als Nötigung, auch unter rein psycholo- 
gischer Rücksicht die Begierlichkeit als eine •fleischliche" (= sinnliche) zu behaupten. 
Vielmehr gibt er deutlich genug zu erkennen, daß die in den verschiedenen Phäno- 
menen seelischer Verkrümmung oder Regression sich anmeldenden zerstörerischen 
Kräfte, die Todesinsekten, mit der aus der theologischen Tradition zuhandenen 
•wissenschaftlichen" Erklärung nicht hinreichend zu begreifen sind. 

b) Die Verlegung des Sitzes der Konkupiszenz in das Herz verleiht einerseits der 
Unordnung seelischer Antriebe ein weitaus ernsteres Gesicht als das bei Zugrunde- 
legung des gängigen, doch in etwa dualistischen Verständnissen möglich erscheint. 
Auf der anderen Seite jedoch eröffnet sich dadurch nun die Gelegenheit, gerade auch 
den in der Körperzone beheimateten und auf das Erstreben der entsprechenden zeit- 
lichen Güter bezogenen Antriebe einen echten, positiven Wertgehalt zuzuerkennen: 
ein •Zugeständnis", das ja unter Voraussetzung der christlichen Schöpfungslehre 
selbstverständlich sein müßte, das aber bei einem einseitig materiell-sinnlich ausge- 
richteten Konkupiszenzverständnis nie richtig zum Zuge gelangen konnte. 

c) Von entscheidender Wichtigkeit ist sodann, daß Bernhard mit starkem Nach- 
druck den Todescharakter des bösen Begehrens in Erinnerung ruft28. Offenbar soll 
dadurch mehr zum Ausdruck gebracht werden als die Tatsache, daß der Verlust der 
paradiesischen Unsterblichkeitsgnade eben auch den Wegfall der übrigen Urstands- 
gaben nach sich zog. Ist die Annahme zu vermessen, daß eine betont intuitiv ganz- 
heitliche Betrachtung der erbsündlichen Begierlichkeit, wie sie Bernhard zuteil war, 
geradezu unausweichlich in die Richtung jener Vorstellung geführt wird, welche in 
unserem Jahrhundert Siegmund Freud mit dem Begriff des Todestriebes wieder- 
zugeben versuchte? Drückt darum unser Kirchenlehrer, wenn er als letzte Intention 
der durch die bösen Begierde verursachten seelischen Verkrümmung das •Sich-hinab- 
beugen zur Erde" angibt, im Grunde nicht den nämlichen Sachverhalt aus, den die 
heutige Tiefenpsychologie in Ausführung des Freudschen Hinweises im Auge hat: 

27 s. XLIV super Cantica, II, 47. 
28 Vgl. dazu die Wendung: •Der Tod kommt durch das Fenster" (•mors per fenestras 

intrat"), s. XXIV super Cantica, I, 154; s. XXVIII de div., PL 183, 618. 



Die Konkupiszenz bei Bernhard von Clairvaux 453 

die in den mannigfachen Phänomenen seelischer Regression und Flucht sich aus- 
sprechende Tendenz, •in den Schoß der Natur zurückzusinken", oder zum Zustand 
der leblosen Materie zurückzudrängen, wo der Mensch, aus Staub einst gebildet, 
wieder zu Staub wird29? 

d) Freilich, diese ihre Todesabsicht gibt die Konkupiszenz nie unmittelbar zu 
erkennen. Sie weiß sich entsprechend •einzukleiden". Zu diesem Zwecke langt sie 
nach den naturhaften, wertzugewandten Antrieben der menschlichen Natur aus und 
sucht sie unter ihre Botmäßigkeit zu bringen. Dabei beschränkt sie sich keineswegs 
allein auf die Sinnlichkeit. Vor ihrer Zudringlichkeit ist man auch im Raum des 
Geistig-Seelischen nicht sicher, ja selbst das Verlangen nach der Ewigen Seligkeit, 
kann, wie wir gesehen haben, zu ihrem Beuteobjekt werden. Was es auch sei, ein von 
der Konkupiszenz befallener Antrieb bringt in das seelische Leben Verlust des 
•Aufrechtseins" (rectitudo) und damit •Verkrümmung" (incurvatio). In diesem 
unnatürlichen Zustand werden die naturhaften, in sich guten Begabungen des Men- 
schen zu •verderblichen Gelüsten" (libidines perniciosae)30. 

e) Wir wir eben bemerkten, läßt die Struktur, die Bernhard an der Konkupiszenz 
ermittelt, die Linien, die er an ihr wahrnimmt, einen Vergleich mit der Lehre Freuds 
vom Todestrieb nicht nur zu, sie legen ihn sogar nahe. Indes muß aber auch betont 
werden, daß ungeachtet der tatsächlich vorhandenen Vergleichsmöglichkeiten die 
Lehre Bernhards in einem sehr wichtigen Punkt sich von der aus der psychoanaly- 
tisch erschließbaren, auf den Tod abzielenden Regressionstendenz abhebt: während 
nämlich nach Freud der Todestrieb damit zu begründen ist, daß alles organische Le- 
ben von einem Zuge zur Rückkehr auf die Stufe des Anorganischen durchwaltet wird, 
einem Trend, der sich somit als eine natürliche, kosmische Gegebenheit ausweist, 
steckt nach der Ansicht unseres Kirchenlehrers in der Motorik der Konkupiszenz 
erheblich mehr als ein aus der Physik oder Biologie ableitbares Naturgesetz. Was 
in der bösen Begierlichkeit sich kundtut, ist absolut betrachtet das radikale Nein zur 
personalen Transzendenz, die Absage an die letzte Bestimmung des Menschen: die 
Gottesfreundschaft. Zur Erklärung dieses Aspekts dürfte indes eine rein kosmische 
Auslegung nicht hinlangen. Freilich muß man sich auch darüber klar sein, daß unter 
dem Blickpunkt der vom bösen Begehren angezielten Entpersönlichung die Kon- 
kupiszenz als ganzes weit tiefer im Geheimnis der Sünde verwurzelt erscheint, als 
es sowohl nach der ursprünglich Freudschen Interpretation als auch nach der her- 
kömmlichen philosophisch-theologischen Auffassung statthaft ist. 

Es bleibt somit abschließend die Anerkenntnis, daß in der theologischen Über- 
lieferung keineswegs nur jenes Konkupiszenzverständnis anzutreffen ist, das • von 
dualistischen Motiven nicht ganz frei • gewisse naturhafte Veranlagungen der Seele 
nicht hinreichend würdigt und darum einer Überprüfung bedarf. Es gibt daneben 
auch eine intuitive, keiner wissenschaftlichen Psychologie gegenübergestellte Erfas- 
sung der erbsündlichen Begierlichkeit, die • so möchten wir glauben • ein hohes 
Maß an theologischer Einsicht und psychologischer Richtigkeit beinhaltet. 

29 Zum Ganzen: J. R u d i n , Psychotherapie und Religion, Freiburg 1960, 42f; D. W i s s , 
Die tiefenpsychologischen Schulen von den Anfängen bis zur Gegenwart, Göttingen 1961, 
82£f; F. S e i f e r t, Tiefenpsychologie, Düsseldorf 1955, 88. 

30 s. XXVIII de div., aaO. 


