Die Konkupiszenz bei Bernhard von Clairvaux
Ein zeitgemifies Stiick mittelalterlicher Geisteslehre

Von Bernhard Stoeckle OSB, Rom-Ettal

Uorbemerkung

Von zwei Seiten her sind in jiingster Vergangenheit Ansitze unternommen wor-
den, um die Auffassung des frithen Mittelalters vom Zusammenhang zwischen Welt
und Siinde genauer zu erkunden. Nach der Herausgabe seines Werkes iiber die ,Ent-
stehungsgeschichte des Erbsiindendogmas — von der Bibel bis Augustinus® (Miin-
chen/Basel 1960) bemiiht sich J. Gross nunmehr um eine Darstellung der in der
mittelalterlichen Theologie iiber Erbschuld und Siindenfolgen bestehenden Lechr-
meinungen!. Der positive Wert des in diesen Untersuchungen vorgelegten Materials
sollte bei allen notwendigen, kritischen Anmerkungen zur Methode des Bearbeiters
sehr sorgfiltig beachtet werden. Gleiche Aufmerksamkeit darf indes auch die Ab-
handlung von H. R. Schlette, ,Die Nichtigkeit der Welt — Der philosophische Hori-
zont des Hugo v. St. Viktor* (Miinchen 1961) beanspruchen. Sie will am Beispiel
Hugos den Nachweis erbringen, daf zumindest die Frithscholastik noch nicht zu einer
unbefangenen Erfassung der Welt als von Gottes eindeutigem Ja geprigter Kreatur
vorzudringen vermochte. Zu tief scheint in jener Epoche die Uberzeugung von der
Nichtigkeit der Schopfung wie auch das Bewufitsein von der Gefahrlichkeit der
Sinnenwelt fiir das geistliche Leben des Christen verwurzelt gewesen zu sein2.

Man kann es als sicher annehmen, dafl zwischen dem Verstindnis, welches nach
allgemeiner Ansicht den mittelalterlichen Theologen vom Bésen im Menschen geliufig
war (und wofiir J. Gross uns die Belege in reicher Zahl liefert), und der pessimisti-
schen Einschdtzung der Welt als solcher eine innere, ursachliche Verbindung besteht:
das Begreifen der aus dem Siindenfall der Stammeltern geborenen schlimmen und
sindigen Begierde als cines in der naturhaften Sinnlichkeit behausten und vornehm-
lich im Geschlechtstrieb sich bekundenden Stachels mufite notgedrungen dazu fiihren,
dafl deren unmittelbares , Woraufhin®, nimlich der materiell-korperliche Bereich,
ungeachtet seines Stigmas als Gottes gute Schépfung, mit dem Pridikat der Ver-
suchung zum Bésen und Gottwidrigen belegt wurde. Erst eigentlich dieser Umstand
machte die ,Welt“ zu dem, was den Christen mehr zur Flucht, denn zu echter,
mutiger Bewiltigung bestimmtes3,

Mag nun auch in dem fraglichen Zeitraum eine derartige Sicht in der Tat weit
verbreitet gewesen sein und verantwortlich zeichnen fiir die Abdunkelung, welche
die Schopfungswirklichkeit erfuhr, ¢s wire dennoch ibertrieben, sie als die damals
einzig und ausschlieflich mafigebliche betrachten zu wollen. An der Geisteslehre
Bernhards v. Cl. kann und soll gezeigt werden, daR daneben noch ein durchaus

! Vgl. etwa: Die Erbsiindenlehre Manegolds von Lautenback nach seinem Psalmenkom-
mentar, ZKG 71 (1960) 252—261; Ur- und Erbsiinde bei Hugo v. St. Uiktor, ZKG (1962)
42—61.

* Dazu die Besprechung in GL 85 (1962) 66—783.

3 Hierliber w.a. J. G. Ziegler, Die Ehelehre der Pénitentialsummen von 1200—1350,
Regensburg 1956; J. Fuchs, Die Sexualethik des hl. Thomas v. Aquin, K6ln 1949: sowie
die schon erwihnte Besprechung des Buches von Schlette in GL aa0 72.



Die Konkupiszenz bei Bernhard von Clairvaux 445

»nonkonformistisches“ Wissen von der siindigen Begierde im Menschen vorhanden
war, genauer gesagt, eine Vorstellung von ihr, die, weil sie sich abseits der gelau-
figen Schemata bewegte und in den zuhandenen philosophischen Kategorien einfach
nicht untergebracht werden konnte, auch nicht der Versuchung ausgesetzt war, der
sinnlichen Erfahrungswelt den Charakter eines Anreizes zum Bosen aufzudringen.
Wir mochten sogar glauben, dafl dabei nicht jene berithmte Ausnahme zur Debatte
steht, welche die Regel bestitigts.

Uber die unmittelbare Gegenwartsbedeutung eines solchen Aufweises brauchte
man an sich nicht viel Worte zu verlieren. Es ist genug bekannt, wie wenig der
heutige Christ Bereitschaft bekundet, jene abwertende Beurteilung der geschopf-
lichen Dinge (vorab der materiellen), wie sie gewohnlich dem Mittelalter zugeschrie-
ben wird, nachzuvollziechen. Uniiberhérbar sind auch innerhalb unserer heutigen
Theologie die Forderungen und Wegweisungen zu einer grundlegend bejahenden
Einschitzung der Welt5, mitunter freilich in einer Weise, die den Verdacht aufkom-
men 148, als sei das Thema der Krenzesnachfolge eine das praktisch-christliche
Leben weiter nicht sonderlich berithrende Angelegenheit. Und was die Lehre von
der erbsiindlichen Begierlichkeit anlangt, so fehlt es ebenfalls nicht an Bemiihungen,
sich von gewissen philosophischen, besonders untergriindig dualistischen Voreinge-
nommenheiten freizumachen, die iiberkommene Auslegung zu ,entmythologisieren®,
ihr von neueren anthropologischen und psychologischen Erwdgungen her ein etwas
sachlicheres Gesicht zu gebenS. Dennoch ist es zu einer eigentlich umfassenden Sich-
tung des Verhiltnisses von boser Begierde und Welt bisher noch nicht gekommen.

Wenn nun von einem Geisteslehrer der Vergangenheit die Behauptung auf-
gestellt wird, er habe in der einen oder anderen Sache eine den geliufigen Rahmen
iiberschreitende und vom bisher Giiltigen abweichende Meinung vorgetragen, ja
gewissermafien eine neue Furche auf dem Acker der theologischen Wissenschaft gezo-
gen, so darf man sich das in der Regel nicht so vorstellen, als sei dieser Mann schon
seiner Zeit als ein ,Avantgardist“ oder ,Neuerer® deutlich geworden. Auch wire es
falsch, zu glauben, ein solcher Theologe wire wenigstens sich selbst iiber die Bedeu-
tung und Tiefe seiner ,neuen“ Erkenntnis vollkommen klar gewesen und hitte sie
darum kompromifilos vom bisher Uberlieferten abgesetzt. Vielmehr wird es sich in
der Mehrzahl der Fille so verhalten, daf} er genau den Gegenstand, iiber den er
~Neues“ vermeldet hat, streckenweise noch weiterhin nach dem herkémmlichen Ver-
stindnis abhandelt und auch keinen Versuch zu einer Glittung der solchermafien
notwendig entstehenden Unausgeglichenheit unternimmt.

* So erbringt J. Finkenzeller, Erbsiinde und Konkupiszenz nach der Lehre des
Johannes Duns Skotus, Schmaus ThGG 519—550 den Nachweis, daBl Skotus die spontanen
Emotionen der Sinnlichkeit durchaus positiv zu werten wufite. Auch Hugo v. St. Viktor
wiire hier zu erwihnen: er vermag in den sinnlich-kérperlichen Gegebenheiten den Abglanz
der ewigen Schénheit wahrzunehmen; besonders aufschlufireich ist hierfiir In Eccl. hom 19,
PL 175, 142.

5 Vgl. A. Auer, Weltoffener Christ, Diisseldorf 19622, R. V§1k1, Christ und Welt im
Neuen Testament, Wiirzburg 1961; des weiteren Heft 8 von GL 33, 1962.

® K. Rahner, Zum theologischen Begriff der Konkupiszenz, Schriften I, 877—414;
H. Berndt, Zur Deutung der Bezichungen xwischen Psychotherapie und Aszese, in: Fest-
gabe fiir Th. Miincker, Diisseldorf 1958, 147—157.



446 Bernhard Stoeckle

So lassen sich bei Bernhard sehr viele Stellen auffiithren, welche die herrschende
Auslegung von der Konkupiszenz als einer in sich sinnlichen, im Leibe wurzelnden
Macht zugrundelegen oder doch wenigstens an ihr ausgerichtet sind. Es ist allgemein
bekannt, dafl der wortgewaltige Abt in Anlehnung an die einschligige Begrifflich-
keit und Bildersprache der Schrift, aber dennoch mit unverkennbarer Einseitigkeit
vom ,Fleische“ redet, das ,unsere Eva“ ist?, unser ,Fallstrik und Feind“® und dafl
demnach die Schwiachung des Fleisches Auftrieb fiir den Geist bedeuntet?. Das alles,
obwohl stark dualistisch gefirbt, ist jedoch in unserem Zusammenhang nicht weiter
von Belang und beeintrichtigt das im folgenden Ausgefithrte in keiner Weise. Es
ware wirklich verwunderlich, wenn sich Bernhard gegeniiber dem asketischen , Jar-
gon“ seiner Zeit vollig indifferent verhalten hatte. Entscheidend ist vielmehr, daf} er
das unordentliche Begehren des erbsiindlich belasteten Menschen auch anders zu
betrachten wufite, dafl er es unabhingig von der damals iiblichen Erklirung zu sehen
vermochte, mag auch aufs Ganze betrachtet sein Beitrag mehr den Eindruck eines
»Nebenher® erwecken. Um diesen Sachverhalt in den Blick zu bekommen, mufl man
freilich darauf verzichten, das Augenmerk erstrangig gerade auf den Begriff zu
lenken, der in dieser Angelegenheit der nichstliegende zu sein scheint: den Begriff
des ,Fleisches®. Es ist vielmehr Bernhards Auffassung vom ,Herz*, welche den
Zugang zu der Ermittlung seines auflerhalb der gewohnten Bahnen verlaufenden
Konkupiszenzverstindnisses freilegt.

1. Das menschliche Herz und seine naturhafle Bestimmung

Der Begriff des ,Herzens“ spielt nicht nur in den ausgesprochen mystischen Trak-
taten unseres Kirchenlehrers eine Rolle. ,Herz* dient nicht allein zur Kennzeichnung
des innersten Zentrums iibernatiirlichen Lebens im Menschen. Es ist mehr als blofles
Symbol. Bernhard weif§ iiber das Herz auch durchaus schlicht naturhaft zu reden.
Unter dieser Riicksicht erscheint es aber nicht, wie man vielleicht vermuten wiirde,
als physiologisches Organ, sondern als eigentlich psychische Wirklichkeit, als die
verborgene Tiefe, der letzte Bezugspunkt aller seelischen Antriebe und Bediirfnisse.

a) So befafit sich SERMO 0! in Quadragesimam?© sehr eingehend mit den natiir-
lichen Begabungen des menschlichen Herzens, den ,petitiones cordis“. Sie bestchen
grundlegend aus drei Antriebsgruppen. Zwei von ihnen gehéren dem gegenwirtigen
Aon an (,huius temporis sunt), d. h. sie sind der Kreatur, niherhin den Wertberei-
chen (,bona“ werden sie ausdriicklich genannt) sowohl des Korpers als auch der
Seele zugewandt. Die dritte Strebekraft jedoch greift iiber das Zeitliche hinaus; sie
langt nach der Seligkeit des Ewigen Lebens, der ,beatitudo vitae aeternae“. Nun
mufite sich Bernhard wohl dariiber klar gewesen sein, daf} eine solch knapp bemes-
sene Angabe seinen Zuhérern, die ja dem ausschlieRlichen Gottsuchen verpflichtet
waren und die sich zudem gerade fiir die Fastenzeit riisteten, Anlaf zu einer einsei-
tigen und schiefen Sicht ihres Lebensauftrages und vor allem ihrer Einstellung zur

7 In Festo omnium sanct. s. I, PL 183, 458f.

8 In Quadrag.s. V, PL 188, 178f.

? 5. XXIX super Cantica, I, 208 (Der Kommentar Bernhards zum Hohen Lied wird zitiert
nach 8. Bernardi opera, Sermones super Cantica, 2 Bd, Rom 1957/1958).

10 PL. 183, 824.



Die Konkufn'szenz bei Bernhard von Clairvaux 447

Schopfung werden konnte. Er beeilt sich nédmlich, noch vor jeder weiteren Erdrte-
rung, ein Wort zugunsten der auf das Irdische gerichteten Triebkrifte einzulegen.
Wir sollten uns nicht wundern — so vernehmen wir —, wenn er die Behauptung
wage, dafl die Werte des karperlichen Daseins ruhig von Gott erbeten werden
konnten. Ist Er doch der Herr aller geschaffenen Giiter. Darum diirfen wir von ihm
erwarten, was wir zum Vollzug unseres ,Kriegsdienstes* an welthaften Dingen
notig haben. Eben dieser Umstand gibt uns dariiberhinaus auch die Berechtigung,
die eigentlich seelischen Anliegen und Bediirfnisse in das Gebet mit aufzunehmen.
Der Nachdruck, mit dem der Abt diesen Gesichtspunkt zur Sprache bringt, kommt
gewifl nicht von ungefihr. Sicherlich gab es unter den Ménchen seiner Gemeinschaft
hochfliegende Geister, die in kihnem Schwung sich unmittelbar zu Gott zu erheben
suchten, dabei aber von der Vorstellung getragen waren, den Bereich des Irdischen
kurzerhand ausklammern zu konnen. Diesen asketischen Heiflspornen bedeutet er,
dafl die dem zeitlichen Leben zugeordneten Strebungen des Herzens wirkliche, selbst
fir den Monch bedeutsame Werte zum Gegenstand haben. Jedoch nicht eine augen-
blickliche Laune gab Bernhard diesen Gedanken ein: Dafi gerade das klosterliche
Leben der Rucksichtnahme auf geschopfliche Giiter nicht entraten kann, zeigt er auch
in SERMO XLIV zum Hohen Lied!}, wo er mit warmen Worten jene innere Bereit-
schaft erwihnt, die uns anleitet, gegeniber fehlenden Briidern mehr mit herzlichem
Mitleid als mit Strenge oder Unwilligkeit zu reagieren. Bernhard nennt diese
Begabung ,angeborene Sanftmut“ (ingenita mansuetudo) oder ,Balsam der Milde“
(liquor gratae et egregiae suavitatis). Sie hat ihren Platz zweifellos unter den auf die
seelischen Werte der menschlichen Natur bezogenen Anlagen.

b) Obgleich demnach unser Kirchenlehrer mit Entschiedenheit fiir die Anliegen
der geschopflichen Wertewelt Partei ergreift, so weifl er doch nur zu gut, daff die
naturhaften Strebungen des Herzens stindig Gefahr laufen, in Unordnung zu gera-
ten, ,ver-kehrt“ zu werden. Es mag verwundern, dafl er von dieser Bedrohung das
Verlangen nach der Ewigen Seligkeit (,petitio beatitudinis vitae aeternae“) nun
keineswegs ausnimmt. Selbst sie unterliegt dem Zugriff des Bosen. Wie sich die ein-
zelnen der drei genannten Krifte in ihrem degenerierten Stadium ausnehmen, finden
wir wie folgt beschrieben: Was den Impuls zu den materiellen Sachwerten angeht,
s0 besteht seine Unordnung in dem Zustand des Ubermafles (,,superfluitas®), welcher
stets dann eintritt, wenn einzig um der blofen Begierde willen {,voluptas®) ein Gut
erstrebt wird, wenn also einreiflt das Bediirfnis des ,, Immer-mehr-haben-wollens®,
die Gier des ,Nicht-genug-haben-kénnens®, modern gesprochen die ,Konsumgesin-
nung®, der es nur auf das Verschlingen von Lusttrigern ankommt. Hingegen gelangt
die Entartung der dem seelischen Bereich zugeordneten Strebungen darin zum Aus-
druck, dafl bestimmte, fiir die seelisch-geistige Existenz bedeutsame Inhalte gesucht
werden ,ad ostentationem®, wir wiirden heute sagen, aus dem Verlangen nach ,Pre-
stige“, um ,anzugeben®, ,aufzufallen®, um solchermafien das Interesse der Umwelt
in Beschlag zu nehmen. Was manche neuere Autoren seelischen ,Exhibitionismus®
nennen, kommt dem hier Gemeinten wohl am nichsten. Wie man diese Form unwer-
tiger Einstellung auch bezeichnen mag, in jedem Fall bewirkt sie eine innere Be-

111, 47f.



448 Bernhard Stoeckle

fleckung (,,impuritas®) und eine ungesunde Aufbldhung (,elatio”). Uber die elemen-
tare Wucht wie auch iiber die Raffinesse, mit der die beiden, auf die geschdpflichen
Werte (,temporalia®) blickenden Antriebsreihen zu negativer Ausformung gelangen
konnen, hat sich Bernhard an anderer Stelle gedufierti2. Aber, wie schon bemerkt,
auch der Antrieb zu Gott kann entarten. Solches ereignet sich vorziglich dort, wo
Menschen das Ewige Leben, ihr letztes Ziel also, nicht in Demut angehen, sondern
im Vertrauen auf eigenes Verdienst und eigene Tichtigkeit. Sehr genau ist damit
jene Weise typisch religioser Perversion festgehalten, die als ,Pharisdismus® in die
Geschichte Eingang gefunden hat und die weit hiufiger verbreitet ist, als man es
gewohnlich zugibt ader fiir méoglich hilt. Vor allem jedoch verdient Beachtung, dafl
es nach Bernhard dabei wirklich um einen speziellen Defekt im Raum der religidsen
Verwirklichung geht, also nicht etwa um eine Fehleinstellung, deren eigentliche
Waurzel und deren letzte Dynamik in einer ungeordneten, die geistigen Funktionen
iberspiclenden oder gar iiberspiilenden ,Sinnlichkeit® gesucht werden miifite.

2. Die Gestalt der ,anima curva®, der ,gekriimmten Seele

Nun dringt sich sogleich die Frage auf, wie denn eine derartige Darstellung von
den drei Grundveranlagungen des menschlichen Herzens und ihren Gefiahrdungen
sich der iiberlieferten Auffassung von der psychologischen Struktur des aus dem
Siindenfall stammenden bésen Begehrens einfiigen 1afit. Ist sie mit ihr {iberhaupt in
Ubereinstimmung zu bringen? Muf§ im Blick auf die von Bernhard vorgelegte Erkla-
rung die von vielen mit Selbstverstindlichkeit vorgenommene Riickfithrung der
unordentlichen Antriebe auf die infolge der Siinde selbstindig gewordene Sinnlich-
keit nicht zu matt erscheinen, zu schablonenhaft und vordergriindig? Spricht nicht
alles dafiir, dafl unser Kirchenlehrer die Konkupiszenz als eine Kraft ansieht, die
nicht mit irgendeiner naturhaften Beschaffenheit der vitalen Antriebe gleichzusetzen
ist, die vielmehr, von den einzelnen Veranlagungen der menschlichen Natur durch-
aus verschieden, aus einer Position iiber sie herfillt, die sowohl der Vitalschicht als
auch der Zone des Geistig-Seelischen vorausliegt? Man kann nicht einwenden, eine
solche Frage trage aus modernen psychologischen Analysen gewonnene Problem-
stellungen vorschnell und unbedacht an eine Zeit heran, die andere, wesentlich ein-
fachere und unkompliziertere Ansichten von der seelischen Wirklichkeit besal. So
scheint schon der Zeitgenosse Bernhards, Hugo v. St. Viktor, das Anliegen gesehen
zu haben: grundsitzlich hilt er ndmlich daran fest, dafl die Konkupiszenz im Herzen
des Menschen angesiedelt ist. Jedoch sieht er sich unter dem Eindruck des Schrift-
zeugnisses, welches die siindige Begierde als eine ,fleischliche“ begreift (und viel-
leicht auch unter dem Eindruck einer bestimmten philosophischen Tradition) dann
doch gendtigt, zuzugeben: ,Die Konkupiszenz dringt vom Fleische her in das Herz
ein . .. also wohnt sie im Fleische“13, Demgegeniiber geht die Erklirung Bernhards
einen konsequenteren Weg: Ein Ridckverweis des unordentlichen Begehrens auf die
Sinnlichkeit scheint ihm selbst fiir den Fall zu eng und wenig sachgemifl, dafl man
als die nichste Wohnstatt der bosen Neigungen das Herz angibt. Dabei kommt ihm
wohl zustatten, dafl er nicht wie der ,Scholastiker Hugo schon im Ansatz wissen-

12 Vgl. s. XXXVI de div., PL 183, 6371. 13 De arca Noe morali 4, 7, PL 176, 673.



Die Konkupiszenz bei Bernhard von Clairvaux 449

schaftlich reflektiert und ,einzuordnen® versucht, sondern aus der unmittelbaren
menschlichen Erfahrung schopft!4.

a) Das zur Sinde geneigte Herz. — So nur ist die kategorische Feststellung zu
verstehen: ,Die Befleckung betrifft das Herz, nicht aber das Fleisch“ (iniquitas cordis
est, non carnis vitium)15, Das Unheil, welches sich im Menschen vorfindet, stammt
also nicht aus der sinnlich-kérperlichen Schicht, es drang nicht von dorther in das
Herz ein. Es entbehrt nicht einer gewissen Tragikomik, wie Bernhard diese seine
Uberzeugung niher begriindet und ausleuchtet. Gegeniiber jedwedem grobschlich-
tigem Dualismus ergreift er Partei fiir den Leib. Als dessen um Argumente nicht
verlegener Anwalt schilt er die Seele: ,Erréte, wenn du mich ansiehst! Hat Gott
nicht dadurch, dafl er mich aufrecht und gerade schuf, dir ein Bild fiir die von dir zu
verwirklichende seelische Geradheit vorgegeben? Ist es darum nicht ein Widersinn,
dafl der gerade und aufrechte Leib von einer krumm gewordenen Seele bewohnt
ist?“ Sein Plddoyer beschliefit er mit dem harten Ausruf: ,Du bist nicht wert, einen
menschlichen Leib zu bewohnen, du roher und tierischer Geist“!6, Es mag verwun-
dern, mit welcher Heftigkeit der Heilige den Leib von der Beschuldigung freispricht,
er sei Sitz des Ubels. Vermutlich war er sich dariiber klar, damit gegen eine nament-
lich in Kreisen des Monchtums sehr populdre Ansicht Stellung bezogen zu haben. Er
scheut sich auch nicht, das, wovon er mit so groffem Nachdruck den Leib entlastet, der
Seele, bzw. dem Herzen aufzurechnen. Bei diesem Unternehmen, das offenkundig
mehr ist als ein einfacher ,Lastenausgleich®, gelangt er zu der gewagten Behaup-
tung, das Herz sei doch deswegen nur an die linke Seite des Organismus gesetzt, weil
sein Trachten (,affectio®) immer ,hinneigt und abwirtsgerichtet ist zur Erde® (prona
et proclivis est in terram)7. Man braucht weder besorgt zu sein, daff Bernhard damit
seine fritheren positiven Aussagen iiber das Herz widerruft, noch ist zu befiirchten,
daf er, weil von der ,abschiissigen Bahn zur Erde“ die Rede ist, nun doch die Sinn-
lichkeit als Quellgrund der bosen Neigungen hervortreten 1af8t. Wenn das Herz hier
als absolut schlecht erscheint, so einzig darum, weil klargemacht und nochmals unter-
strichen werden soll, dafl nicht das naturhafte Fleisch fiir die Unordnung der seeli-
schen Antriebe verantwortlich zu machen ist, und was das Hingeneigtsein zur Erde
angeht, so kommt, wie gleich im folgenden zu zeigen sein wird, dieser Kennzeich-
nung rein symbolische oder mythologische Bedeutung zu, nicht aber wird sie ver-
bindlich fiir die Ausrichtung der psychologisch-sachlichen Erschlieflung.

b) Psychologische Analyse. — Nachdem in einer derart betonten, ja direkt einseitig
zu nennenden Weise der Sitz des Bosen im Menschen tiberscharf herausgehoben ist,
sicht sich Bernhard vor die weitere Uberlegung gestellt, wie denn nun eigentlich die
Ausdehnung der seelischen Unordnung, vor allem die Besitzergreifung der einzelnen
seelischen Schichten durch sie genauer vor sich gehe. Uber diesen Prozef der Evolu-
tion und Gestaltwerdung von Konkupiszenz berichtet er ausfihrlich in SERMO
XXVIII DE DIV.18: Zunichst konne kein Zweifel moglich sein, dafl es im Menschen
nichts gebe, was von der Ansteckung durch die bdse Begierde befreit sei (,quid vero

14 Fiir die wache Aufmerksamkeit, mit der Bernhard die menschliche Natur zu beurteilen
versteht, vgl. sein Werk ,De diligendo Deo“ (PL 182, 947ff), dazu Dict. de Spir. I, 1477f.

15 5. XXIV super Cantica, I, 157. 17 5, VII in Ps. 84, PL 188, 205.

16 5, XXIV super Cantica, I, 158—~159. 18 P, 188, 618.



450 Bernhard Stoeckle

in homine purum ab hac macula immune ab hoc contagio poterit inveniri?“). Dieser
Gedanke wird spiter noch einmal bekriftigt: ,Alles hat die Konkupiszenz angestedkt,
das Gesetz der Siinde ist in allen Gliedern anzutreffen®. Es darf als sicher gelten,
daf der Begriff ,Glieder® (membra) in diesem Zusammenhang in einem iiber-
tragenen Sinn zu nehmen ist, somit auch von den eigentlich seelisch-geistigen Kraf-
ten ausgesagt werden kann!®. Unter dem Einfluf} dieser tiefgreifenden, alles erfas-
senden Infektion gerit die Seele in den Zustand ciner inneren ,Verkrimmung®,
sie wird im unmittelbaren Sinn zur ,anima curva“2e. Dieser Kennzeichnung kommt
ungleich mehr als blof symbolhafte, firr den empirischen Raum nicht weiter ernst zu
nehmende Funktion zu. Nach unserem Heiligen erscheint das ,Verkriimmtsein®
(curvum esse) als Gegensatz zum , Aufrechtsein® (rectitudo), welches den Menschen
anleitet und befihigt, den Blick nach ,,oben“ (= nach vorne) zu richten. Deshalb gilt:
»An dem nur interessiert zu sein, was dem lrdischen angehdrt, weist auf eine Ver-
kriimmung der Seele“ (quaerere et sapere, quae sunt super terram, curvitas animae
est). Damit scheint ziemlich genau getroffen, was die moderne Psychologie als Hang
zur ,Regression“ begreift: die der menschlichen Seele innewohnende Neigung, sich
der durch die naturhafte Bestimmung der verschiedenen Anlagen vorgezeichneten
Entfaltung, der ,Progression®, zu verweigern und statt dessen die Riickkehr in ein
unverbindlich gewordenes, iiberholtes Stadium der Entwicklung zu erstreben?1.
Besondere Beachtung verdient sodann der Vergleich der Konkupiszenz mit einem
todbringenden Gift (,pestiferum virus“). Zweierlei kann man in diesem Bild aus-
gedrickt finden: einmal, dafl die Dynamik der sindigen Begierde auf einem Fun-
dament ruht, das der freien Entscheidung vorausliegt, dem Wachbewuftsein und der
aktuellen Aufmerksamkeit also entzogen ist, des weiteren, daf es sich bei der Kon-
kupiszenz wirklich um eine tédliche Krankheit handelt, nicht jedoch um eine in sich
vielleicht gute Naturanlage, die nur infolge duflerer Umstidnde fir den Menschen
gefdhrlich und hinderlich wird. An anderer Stelle werden die bosen Neigungen ver-
glichen mit ,Todesmiicken“22. Wer denkt dabei nicht sofort an jene listigen ,Mos-
kitos“, welche die willentliche Abwehr bis zur Verkrampfung erschopfen konnen?
Noch treffender als das Bild vom todlichen Gift bezeugt diese Analogie, dafl die
Begierlichkeit im Vorbewufitsein angesiedelt ist und dafl der Tod, den sie in sich
trigt, ein gleichsam schleichender, durch ,Infektion® hervorgerufener Vorgang ist.

In ihrer Eigenschaft als lebenbedrohendes Gift, das ,von innen fliefit, aus dem
Herzen kommt“, verbreitet sich die Konkupiszenz iiber alle Bereiche der mensch-
lichen Natur (,ac deinceps corpus occupat universum®). Dafl es dabei um eine
Inbesitznahme geht, welche die Natur vergewaltigt und ihr zuinnerst widerstrebt,
zeigt anschaulich SERMO XLIV SUPER CANTICAZ23, wo von den , Todesinsekten®
gesagt wird, sie beschmutzten in uns die Wiirde der Natur {,in nobis decorem
naturae foedant“). Diese Aussagen lassen an Deutlichkeit nichts zu wiinschen iibrig:

18 Vgl. dazu s. XLIV super Cantica, II, 47f: ,proni sunt sensus hominis et cogitationes
in malum, etiam natura ad indignandum quam ad compatiendum paratior®.

20 S. Anm. 16.

2t Vgl. H. Berndt, Zur Deutung der Bezichungen zwischen Psychotherapie und As:zese,
aa0 152.

22 5 XLIV super Cantica, II, 47. 23 1, 47.



Die Konkupiszenz bei Bernhard von Clairvaux 451

sic geben unmifiverstindlich kund, dafl die bose Begierde mit keiner der naturhaften
Anlagen der Seele identisch ist, wiewohl sie sich in ihnen auszusprechen sucht, ja
durch sie eigentlich erst wirklich vernehmbar wird. Eine solche ,Fleischwerdung®
aber geht gegen die Wiirde der Kreatur, sie ist schlechthin widernatiirlich.

In den weiteren Erlduterungen zu SERMO XXVIII DE DIV. zeigt Bernhard an,
wie das Besitzergreifen des Leibes durch den ,Todesvirus® ndherhin vor sich geht:
er erfillt Geist und Glieder mit Siichtigkeiten (,mentem desideriis afficit, membra
illecebris inficit*). Nicht nur die Sinnlichkeit im engeren Sinn, sondern auch der
intellektuelle Bereich wird von ihm in Mitleidenschaft gezogen??,

Schlieflich befafit sich der Kirchenlehrer mit einigen besonders typischen, aus der
Wirksamkeit der bésen Begierde geborenen Entartungen natiirlicher Strebekrafte.
So gehen auf das Konto der Konkupiszenz die ,Geilheit der Ohren” (pruritus
aurium), der ,frechliisterne Blick“ (oculorum petulantia), das Bedirfnis, dberall ,die
Nase hineinzustecken®, also zu ,schniiffeln“ (olfaciendi voluptas), aber auch far die
»Auslieferung an die Gaumenlust“ (inordinata delectatio in faucibus) und den Drang,
sich durch korperliche Anndherung und Berithrung oder anderweitigen sinnlichen
Kitzel eine geniifiliche Absittigung zu verschaffen (sensus mollitiei in universo
corpore et libido perniciosa tangendi), zeichnet sie verantwortlich. In besonderer
Weise aber verursacht sie die Euphorie der Suchtigkeiten und Rauschzustinde
(ebrietas desideriorum). Wie wenig dabei Bernhard einseitig den in der Kérper-
sphire zum Ausdruck gelangenden Auflerungen der Konkupiszenz zugewandt ist,
geht aus dem nun schon oft bemihten SERMO XLIV SUPER CANTICA hervor,
wo er iiber emotionale Grundlagen der Néchstenliebe spricht, um dann auf die Be-
drohung hinzuweisen, welcher sie ausgesetzt sind: die todbringenden Fliegen um-
kreisen die menschliche Natur, um in ihr, welche ohnehin mehr zur Hirte als zum
Mitleid geneigt ist, jene ,siifle Gnade der Briiderlichkeit* (suavitas gratiae socialis)
zu 16schen, die den Menschen zur Milde, namentlich den Siindern gegeniiber antreibt?25.

c) Religiose Bedeutsamkeit. — Mit all dem ist bis jetzt eigentlich nur die Aus-
wirkung der bosen Begierde im Bereich des Seelischen selbst begriffen. Doch unter-
1488t es Bernhard nicht, auch auf die religiose Seite der ,anima curva® hinzuweisen.
Dariiber lehrt er in SERMO XXIV SUPER CANTICA: ,Verkrimmte Seelen
kénnen mit dem Brédutigam (Christus) nicht freundschaftlich verbunden sein® (istius-
modi ergo curvae animae ... non sunt amicae sponsi). Verfallenheit an die Kon-
kupiszenz bedeutet somit letzten Endes Einbufle an personaler Existenz, Verlust der
Liebeskraft und des freundschaftlichen Dialoges mit dem Herrn. Das todbringende
Gift raubt die Liebe, totet den Glauben und verurteilt den Menschen zu innerer Ver-
lassenheit und Leere. Darum denn auch die ergreifende Mahnung: ,Strecken wir
unsere Herzen Gott entgegen, auf dafl wir durch und durch fiir recht befunden wer-
den ... als Geliebte unseres Brautigams Jesus Christus“2s.

24 Als Gegenbegriff von ,mens“ ist ,membrum® hier wohl eindeutig auf den Leib zu
beziehen. Wie sich Bernhard die von der Konkupiszenz hervorgerufenen ,desideria mentis®
vorstellt, zeigt wiederum s. XLIV super Cantica, II, 47, welcher die Tatigkeit der ,muscae
sordidae® folgendermafien beschreibt: ,mentem curis et sollicitudinibus lacerant®.

2 11, 47. 2 1, 159; 162.



452 Bernhard Stoeckle

3. Zusammenfassende Beurteilung

Man wird zugeben miissen, dafl die Ausfithrungen des heiligen Bernhard iiber die
Konkupiszenz und ihren Einfluf auf die Struktur der Psyche erstaunlich modern und
gegenwartsnah anmuten. Gleichsam von selbst regen sie an, gewisse Parallelen zu
Aussagen der heutigen Psychologie iiber das Verhiltnis seelischer Antriebe zu
Degeneration und Perversion zu ziehen.

a) Nicht hoch genug ist es zu veranschlagen, daf bereits innerhalb der kirchlichen
Uberlieferung, noch dazu in einer Zeit, iiber die ohnehin viel kritisiert wird, eine
Auslegung der erbsiindlichen Begierlichkeit begegnet, die sich entschieden von der
heute noch weit verbreiteten Auffassung absetzt, derzufolge der ,Ziindstoff der
Siinde“ (fomes peccati), die Neigung zu unordentlichem Begehren, durch den sensi-
tiven Teil der Seele verursacht, ja mit den naturhaft spontanen Emotionen dessclben
nahezu gleichgesetzt wird. Gewifl spricht auch Bernhard von der ,fleischlichen Be-
gierde“??. Aber anders als etwa Hugo v. St. Viktor empfindet er diese der Offen-
barung entnommene Bezeichnung nicht als Nétigung, auch unter rein psycholo-
gischer Riicksicht die Begierlichkeit als eine ,fleischliche (= sinnliche) zu behaupten.
Vielmehr gibt er deutlich genug zu erkennen, dafl die in den verschiedenen Phino-
menen seelischer Verkriimmung oder Regression sich anmeldenden zerstérerischen
Krifte, die Todesinsekten, mit der aus der theologischen Tradition zuhandenen
»wissenschaftlichen” Erklarung nicht hinreichend zu begreifen sind.

b} Die Verlegung des Sitzes der Konkupiszenz in das Herz verleiht einerseits der
Unordnung seelischer Antriebe ein weitaus ernsteres Gesicht als das bei Zugrunde-
legung des géngigen, doch in etwa dualistischen Verstindnissen méglich erscheint.
Auf der anderen Seite jedoch erdffnet sich dadurch nun die Gelegenheit, gerade auch
den in der Kdrperzone beheimateten und auf das Erstreben der entsprechenden zeit-
lichen Giiter bezogenen Antriebe einen echten, positiven Wertgehalt zuzuerkennen:
ein ,Zugestindnis“, das ja unter Voraussetzung der christlichen Schopfungslehre
selbstverstindlich sein miifite, das aber bei einem einseitig materiell-sinnlich ausge-
richteten Konkupiszenzverstindnis nie richtig zum Zuge gelangen konnte.

¢) Von entscheidender Wichtigkeit ist sodann, daff Bernhard mit starkem Nach-
druck den Todescharakter des bésen Begehrens in Erinnerung ruft?s. Offenbar soll
dadurch mehr zum Ausdruck gebracht werden als die Tatsache, dafl der Verlust der
paradiesischen Unsterblichkeitsgnade eben auch den Wegfall der iibrigen Urstands-
gaben nach sich zog. Ist die Annahme zu vermessen, dafl eine betont intuitiv ganz-
heitliche Betrachtung der erbsiindlichen Begierlichkeit, wie sie Bernhard zuteil war,
geradezu unausweichlich in die Richtung jener Vorstellung gefiihrt wird, welche in
unserem Jahrhundert Siegmund Freud mit dem Begriff des Todestriebes wieder-
zugeben versuchte? Driickt darum unser Kirchenlehrer, wenn er als letzte Intention
der durch die bésen Begierde verursachten seelischen Verkriimmung das ,Sich-hinab-
beugen zur Erde“ angibt, im Grunde nicht den ndmlichen Sachverhalt aus, den die
heutige Tiefenpsychologie in Ausfilhrung des Freudschen Hinweises im Auge hat:

27 5. XLIV super Cantica, 11, 47.
2 Vgl. dazu die Wendung: ,Der Tod kommt durch das Fenster (,mors per fenestras
intrat®), s. XXIV super Cantica, I, 154; s. XXVIII de div., PL 183, 618.



Die Konkupiszenz bei Bernhard von Clairvaux 453

die in den mannigfachen Phinomenen seelischer Regression und Flucht sich aus-
sprechende Tendenz, ,in den Schof der Natur zuriickzusinken®, oder zum Zustand
der leblosen Materie zuriickzadrdngen, wo der Mensch, aus Staub einst gebildet,
wieder zu Staub wird?®?

d) Freilich, diese ihre Todesabsicht gibt die Konkupiszenz nie unmittelbar zu
erkennen. Sie weif} sich entsprechend ,einzokleiden®. Zu diesem Zwecke langt sie
nach den naturhaften, wertzaugewandten Antrieben der menschlichen Natur aus und
sucht sie unter ihre Botmafigkeit zu bringen. Dabei beschrankt sie sich keineswegs
allein anf die Sinnlichkeit. Vor ihrer Zudringlichkeit ist man auch im Raum des
Geistig-Seelischen nicht sicher, ja selbst das Verlangen nach der Ewigen Seligkeit,
kann, wie wir gesehen haben, zu ihrem Beuteobjekt werden. Was es auch sei, ein von
der Konkupiszenz befallener Antrieb bringt in das seelische Leben Verlust des
#Aufrechtseins® (rectitudo) und damit ,Verkrimmung“ (incurvatio). In diesem
unnatiirlichen Zustand werden die naturhaften, in sich guten Begabungen des Men-
schen zu ,verderblichen Gelisten“ (libidines perniciosae)3®.

e} Wir wir eben bemerkten, 1afit die Struktur, die Bernhard an der Konkupiszenz
ermittelt, die Linien, die er an ihr wahrnimmt, einen Vergleich mit der Lehre Freuds
vom Todestrieb nicht nur zu, sie legen ihn sogar nahe. Indes mufl aber auch betont
werden, dafl ungeachtet der tatsichlich vorhandenen Vergleichsméglichkeiten die
Lehre Bernhards in einem sehr wichtigen Punkt sich von der aus der psychoanaly-
tisch erschlieffbaren, auf den Tod abzielenden Regressionstendenz abhebt: wihrend
nimlich nach Freud der Todestrieb damit zu begriinden ist, dafl alles organische Le-
ben von einem Zuge zur Rizxckkehr auf die Stufe des Anorganischen durchwaltet wird,
einem Trend, der sich somit als eine natirliche, kosmische Gegebenheit ausweist.
steckt nach der Ansicht unseres Kirchenlehrers in der Motorik der Konkupiszenz
erheblich mehr als ein aus der Physik oder Biologie ableitbares Naturgesetz. Was
in der bésen Begierlichkeit sich kundtut, ist absolut betrachtet das radikale Nein zur
personalen Transzendenz, die Absage an die letzte Bestimmung des Menschen: die
Gottesfreundschaft. Zur Erkldrung dieses Aspekts dirfte indes eine rein kosmische
Aauslegung nicht hinlangen. Freilich muf man sich auch dariber klar sein, dafl unter
dem Blickpunkt der vom bosen Begehren angezielten Entpersonlichung die Kon-
kupiszenz als ganzes weit tiefer im Gehbeimnis der Siinde verwurzelt erscheint, als
es sowohl nach der urspriinglich Freudschen Interpretation als auch nach der her-
kémmlichen philosophisch-theologischen Auffassung statthaft ist.

Es bleibt somit abschliefend die Anerkenntnis, daff in der theologischen Uber-
lieferung keineswegs nur jenes Konkupiszenzverstindnis anzutreffen ist, das — von
dualistischen Motiven nicht ganz frei — gewisse naturhafte Veranlagungen der Seele
nicht hinreichend wiirdigt und darum einer Uberpriifung bedarf. Es gibt daneben
auch eine intuitive, keiner wissenschaftlichen Psychologie gegeniibergestellte Erfas-
sung der erbsiindlichen Begierlichkeit, die — so mdchten wir glauben — ein hohes
Maf an theologischer Einsicht und psychologischer Richtigkeit beinhaltet.

20 Zum Ganzen: J. Rudin, Psydiotherapie und Religion, Freiburg 1960, 42f; D. Wiss,
Die tiefenpsychologischen Schulen von den Anfingen bis zur Gegenwart, Géttingen 1961,
82ff; F.Seifert, Tiefenpsychologie, Diisseldorf 1955, 88.

30 g, XXVIII de div., aa0.



