
•. . . denn ich bin ein sündiger Mensch" (Lk 5,8) 
Von Friedrich Wulf SJ, München 

Kann eigentlich ein Christ, der im Glauben, in der Hoffnung und in der 
Liebe mit Christus dem Herrn verbunden ist, von sich noch sagen: Ich bin ein 
Sünder? Gewiß, wir alle sündigen immer wieder. Jeden Tag müssen wir von 
neuem das Confiteor beten, bevor wir die Stufen des Altares hinaufsteigen. 
Jeden Tag klagt uns unser Gewissen an und müssen wir uns vor Gott ankla- 
gen. Wir werden oftmals sündig, aber sind wir noch Sünder? Die täglichen 
Verfehlungen • Zeichen unserer Schwachheit • reißen uns nicht vom Her- 
zen Gottes los, und selbst die schwere Sünde wird in Reue und Bekenntnis 
wieder getilgt. Muß darum nicht das Grundbewußtsein unseres christlichen 
Daseins vom Wissen geprägt sein, daß wir aus der großen Flut gerettet, dem 
Tode entrissen wurden, daß wir Erlöste sind? •Nichts Verdammungswürdiges 
ist in denen, die in Christus Jesus sind" (Rom 8,1), sagt Paulus, der über diese 
Erkenntnis aufjubelte und sich nicht scheut, die Christen Heilige zu nennen 
(Rom 15,25f.31; Kol 1,2), Heilige und Geheiligte in Christus (Phil 4,21; 
1 Kor 1,2). •Wie sollen wir, die wir der Sünde gestorben sind, noch in ihr 
leben" (Rom 6,2)? •Denn wer gestorben ist, ist gerechtfertigt von der Sünde" 
(Rom 6,7). •So betrachtet euch denn als solche, die tot sind für die Sünde, die 
aber leben für Gott in Christus Jesus" (Rom 6,11). Ja, wir sind Erlöste, Frei- 
gesprochene, Begnadete, des ewigen Lebens teilhaftig Gewordene, solange 
wir nur im Geheimnis des Todes und der Auferstehung unseres Herrn leben, 
solange wir nur im Glauben und im Sakrament seinen heiligen und heilig- 
machenden Leib essen, sein kostbares und reinigendes Blut trinken. Als gläu- 
bige Kinder der Kirche sind wir trotz unseres oftmaligen Versagens keine 
Sünder mehr, sondern geheiligt in Christus dürfen wir darum •in seliger 
Hoffnung das Erscheinen der Herrlichkeit unseres großen Gottes und Erret- 
ters Jesus Christus erwarten" (Tit 2,13). 

Das ist eine sehr tröstliche Wahrheit, an der es unerschütterlich festzuhalten 
gilt. Sie muß uns in den schweren Stunden unseres Lebens tragen, muß uns 
mit Dankbarkeit und Zuversicht erfüllen. Und dennoch ist es noch nicht die 
ganze Wahrheit. Unser Herz sagt es uns und Gottes Wort bestätigt es: •Wenn 
wir behaupten, keine Sünde zu haben, so betrügen wir uns selbst, und die 
Wahrheit ist nicht in uns" (1 Joh 1,8). Heißt das nicht, daß wir trotz unserer 
Erlösung noch Sünder sind und nicht nur immer wieder in Sünde fallen? Lehrt 
uns darum nicht die Kirche mit Petrus sprechen: •Geh weg von mir, Herr, 
denn ich bin ein sündiger Mensch" (Lk 5,8), und mit dem Zöllner im Tempel: 
•0 Herr, sei mir armen Sünder gnädig" (Lk 18,13)? Und beten wir nicht 
sogar noch unmittelbar vor dem Empfang der heiligen Kommunion: •Herr, 
ich bin nicht würdig, daß du unter mein Dach eingehst, aber sprich nur ein 
Wort, so wird meine Seele gesund"? Ja, wir sind immer noch Sünder und 
bleiben es bis in die Stunde unseres Todes, auch wenn wir schon zu Christus 
gehören und mit ihm Gemeinschaft haben. Die großen Christen, die Heiligen, 



2 Friedrich Wulf 

haben das immer gewußt. Es war keine bloße Demutsformel, wenn sie sich 
die größten Sünder nannten. Wie sollen wir es aber verstehen, daß wir, 
obwohl schon •aus dem Tode zum Leben gekommen" (1 Joh 3,14), •aus Gott 
geboren" (1 Joh 3,9), heilige Tempel Gottes geworden (1 Kor 3,17), dennoch 
solche bleiben, die sich mit Recht Sünder nennen und so genannt werden 
müssen? Hebt das eine das andre nicht auf? Kann man zugleich Gott und der 
Sünde gehören, lebendig und tot sein? 

Lassen wir die Schwierigkeit zunächst auf sich beruhen und fragen uns, was 
es genauer bedeutet, daß wir als gläubige Christen Erlöste, Gerechtfertigte 
und Geheiligte sind, wie die Schrift ohne Einschränkung zu vielen Malen 
bezeugt. Versuchen wir den Vorgang unserer Erlösung einmal nachzuvollzie- 
hen, seine wesentlichen Momente herauszuheben. Nicht wir haben Gott zuerst 
geliebt, sondern er hat uns geliebt (1 Joh 4, 10. 19), als wir noch Sünder und 
darum seine Feinde waren (Rom 5,8.10). Er hat sich uns, die wir ihm ent- 
laufen waren, aus freiem Entschluß der Liebe wieder zugeneigt, hat uns dem 
Machtbereich des Teufels und der Sünde, die über den unerlösten Menschen 
herrschen, entrissen und in den Machtbereich seines Sohnes versetzt, der uns 
durch die Hingabe seines Lebens zu eigen erworben hat und durch die Macht 
seiner verströmenden Liebe umzuwandeln vermag. Das alles ist ohne uns und 
ohne unser Verdienst geschehen. Wir haben nichts dazu getan und konnten 
gar nichts dazu tun. Wir konnten uns nur lieben und umfangen lassen, wir 
die Unheiligen vom heiligen Gott. Das allerdings war von uns verlangt: daß 
wir die Liebe, mit der Gott uns in seinem Sohn umfing, geschehen ließen, daß 
wir uns ihr nicht entgegenstellten, sie nicht abwiesen, uns nicht im Trotz in 
uns selbst verschlossen. Und auch das war uns nur möglich, weil Gott in seinem 
gekreuzigten Sohn unser Herz gnadenhaft zuvor berührt und ihm die Kraft, 
wiederzulieben, verliehen hatte. Indem wir, angerührt von der Liebe Gottes 
und zu ihr hin befreit, diese Liebe annahmen, konnte der sich am Kreuz für 
uns verblutende Herr unsere schuldhafte Selbstverschließung wirklich auf- 
brechen, unsere Selbstsucht ausbrennen, uns im Geist seiner Liebe erneuern 
(Tit 2, 5). Durch die Gemeinschaft mit Christus von unserer Verhaftung an die 
Herrschaft der Sünde erlöst, sind wir geheiligt, als Geheiligte freigesprochen, 
wiedergeboren, als Kinder Gottes angenommen. 

Das alles ist grundsätzlich und dem Wesen nach schon in der Taufe gesche- 
hen. Aber wie der Mensch überhaupt erst langsam, durch Erfahrung, Ent- 
scheidung und Bewährung, zu sich selbst kommt, er selbst wird, so muß er 
auch die in der Taufe an ihm geschehene Erlösung und Heiligung, je nach 
dem Ruf, mit dem er von Gott im Gang seines Lebens gerufen wird, von Mal 
zu Mal tiefer annehmen, sich aneignen, in die Tiefenschichten der Seele ein- 
lassen, um immer mehr zu werden, was er schon ist: ein Erlöster und Geheilig- 
ter. Die aus seiner erbsündigen Verfassung stammende Selbstsucht wird nur 
in mühevoller Arbeit, Stück für Stück, überwunden, und entsprechend ergreift 
die gnadenhafte Erlösung nur allmählich von seinem ganzen Wesen Besitz. 
Die persönliche Erlösung und Heiligung des Menschen ist somit auf der einen 
Seite ein einmaliges Ereignis, das unverdiente und unverdienbare Geschenk 



• ... denn ich bin ein sündiger Mensch" 3 

des erlösenden und heiligenden Gottes, erstreckt sich aber auf der anderen 
Seite über das ganze Leben. Der Vorgang gleicht einem ununterbrochenen 
Dialog, einer täglich neuen Begegnung zwischen Gott und Mensch. Gott 
kommt dem Menschen in den wachsenden Aufgaben und Schwierigkeiten des 
Lebens entgegen; er ruft ihn im Angebot einer vertieften Tauf gnade • im 
Anruf des Glaubens und der Sakramente •, und der Mensch muß in je neuer 
Entscheidung darauf Antwort geben, die gnadenhafte Hand Gottes ergreifen, 
sich immer ganzheitlicher umwandeln lassen in den •neuen Menschen" nach 
dem Bild Christi. Die Entscheidung des Christen für das in der Gnade 
geschenkte geheimnisvolle Mitsterben und Mitauferstehen mit Christus ist 
aber im allgemeinen nicht so radikal, bis zu den Wurzeln seines Personseins 
hinabreichend, daß sie schon endgültig und unwiderrufbar wäre und nicht 
mehr vertieft werden könnte. Solche Endgültigkeit und Unwiderrufbarkeit, 
die keine Sünde mehr zuläßt, wird nur wenigen, auf Grund außerordentlicher 
Gunsterweise Gottes, geschenkt. Schon von hierher eröffnet sich darum ein 
erster Blick auf die bleibende Sündhaftigkeit des erlösten Menschen. Der ge- 
taufte und in der Gnade lebende Christ ist schon ein Erlöster und ein noch 
immer zu Erlösender zugleich. 

Aber diese aus der Erbsünde stammende Sündhaftigkeit ist nicht persönlich 
verschuldet. Das Konzil von Trient sagt ausdrücklich, daß die in den Getauf- 
ten zurückbleibende Begierde, die zur Sünde geneigt macht und eine ständige 
Versuchung darstellt, als solche noch keine wirkliche und eigentliche Sünde 
sei, obwohl der Apostel sie gelegentlich so nenne. Indem sie jedoch nicht nur 
Anlaß zu einzelnen Sünden wird, sondern durch die wiederholte Sünde auch 
zu sündhaften Haltungen und Gewohnheiten führt, die die Seele vergiften, 
schafft sie im gefallenen Menschen allmählich eine eigentliche, weil verschul- 
dete Sündhaftigkeit. Was wuchert nicht alles aus schuldhaftem Versagen in 
den Tiefen der Seele, um bei gegebener Gelegenheit Urteile und Handlun- 
gen zu steuern, wieviel verborgene und getarnte Selbstsucht, Gleichgültigkeit 
gegenüber dem Nächsten, Hartherzigkeit, Eitelkeit, Ehrgeiz, satte Bürger- 
lichkeit und Kritiksucht. Dinge, mit denen wir nicht fertig wurden, Wünsche, 
die unerfüllt blieben, Leid, das nicht angenommen wurde und vieles mehr 
schaffen eine Atmosphäre, in der die Sünde gedeiht. Wir wissen, wie sehr sich 
auch der gläubige Christ im Lauf seines Lebens Gottes Ruf zu entziehen sucht, 
sich taub macht, sich sein eigenes Haus baut, das nur ihm gehört und in dem 
er sich nach seinem Gutdünken einrichtet. Wer durchschaut sich wirklich, wer 
kann für sich einstehen, wer wagte zu behaupten, sein Herz sei klar und ge- 
läutert? Wievieles ist schon in die Tiefe unseres Herzens hinabgesunken und 
sinkt noch täglich hinab, um sich unseren Blicken zu entziehen. Die kleineren 
oder größeren Sünden, die in unserem Bewußtsein stehen und deren wir uns 
anklagen, sind oft nur das leise Echo der Stimme der Sünde in der Tiefe. Sie 
machen nur greifbar und sagbar, was dem direkten Zugriff verwehrt und 
unaussprechbar ist. Wir wissen das im Grund ganz genau. Niemand von uns 
bildet sich ein, im Bekenntnis der Beichte die Sündhaftigkeit seines Herzens 
auch nur einigermaßen erschöpfend ausgesagt zu haben. Aus dieser Erkennt- 



4 Friedrich Wulf 

nis, aus dieser oft unmittelbaren Erfahrung kommen die Gebete, in denen wir 
Gottes Barmherzigkeit nicht nur wegen dieser oder jener Sünde anrufen, 
sondern weil wir Sünder sind. Solche Gebete sind nicht nur berechtigt, son- 
dern gehören notwendig zu einem echten Christenleben. Sie bezeugen nur 
das, was wirklich ist. 

Der Christ kann also durchaus schon im Kern seiner Person von Christus 
ergriffen sein, sich schon längst zu ihm in freier Entscheidung bekannt haben, 
ihm glaubend, hoffend und liebend anhangen, in inniger Gemeinschaft mit 
ihm stehen, und gleichwohl noch immer in einem wahren und schmerzlichen 
Sinn ein Sünder sein. Denn er besitzt sich hier auf Erden nie ganz, er verfügt 
noch nicht total über sich. Es gibt in ihm wegen der Leibgebundenheit seines 
Geistes Schichten, die zwar von seiner Freiheit mitgeprägt sind, ihm aber nicht 
unmittelbar offen liegen. So kann er seine Sünde schon wirklich bereut und 
Gottes Vergebung erlangt haben und trotzdem noch Schuldhaftes in sich tra- 
gen und unter der Last dieser Schuld seufzen. Er ist Gott wohlgefällig, aber 
nicht in allem. Er kann Gott liebend in die Arme fallen und muß sich gleich- 
zeitig vor ihm wegen seiner Sündhaftigkeit schämen. Und da die Befreiung 
aus der Macht der Sünde nicht aus eigener Kraft, sondern nur aus der Gnade 
geschehen kann, so kann er auch von seiner verborgenen Sünde nur dadurch 
erlöst werden, daß er sich dem reinigenden Feuer der göttlichen Liebe im All- 
tag des Lebens aussetzt, auf Gottes Führung willig eingeht und immer wieder 
dem kreuztragenden Herrn in den Tod der Selbstsucht folgt. 

Nicht jeder leidet unter seiner Sündhaftigkeit in gleicher Weise. Jeder aber 
muß aus tiefer Selbsterkenntnis heraus beten können: •Geh weg von mir, 
Herr, denn ich bin ein sündiger Mensch." In manchen Stunden ist es vielleicht 
die höchste und einzige Art, dem Herrn seine Liebe zu bekunden. Die Heiligen 
jedenfalls haben ein solches Gebet bevorzugt. Sie wußten sich darin der Liebe 
Gottes, die uns immer als eine verzeihende Liebe begegnet, besonders nahe. 
Sie hatten in ihrem Leben sehr unmittelbar und unvergeßlich erfahren, daß 
•Gott uns seine Liebe dadurch erwies, daß Christus für uns, da wir noch Sün- 
der waren, gestorben ist" (Rom 5,8). 




