ss « » denn ich bin ein siindiger Mensch* (Lk 5, 8)
Von Friedrich Wulf S], Miinchen

Kann eigentlich ein Christ, der im Glauben, in der Hoffnung und in der
Liebe mit Christus dem Herrn verbunden ist, von sich noch sagen: Ich bin ein
Siinder? Gewif}, wir alle siindigen immer wieder. Jeden Tag miissen wir von
neuem das Confiteor beten, bevor wir die Stufen des Altares hinaufsteigen.
Jeden Tag klagt uns unser Gewissen an und miissen wir uns vor Gott ankla-
gen. Wir werden oftmals siindig, aber sind wir noch Siinder? Die téglichen
Verfehlungen — Zeichen unserer Schwachheit — reifien uns nicht vom Her-
zen Gottes los, und selbst die schwere Siinde wird in Reue und Bekenntnis
wieder getilgt. Mul darum nicht das Grundbewufitsein unseres christlichen
Daseins vom Wissen gepragt sein, dafl wir aus der grofien Flut gerettet, dem
Tode entrissen wurden, dal wir Erloste sind? ,Nichts Verdammungswiirdiges
ist in denen, die in Christus Jesus sind“ (Rom 8, 1), sagt Paulus, der iiber diese
Erkenntnis aufjubelte und sich nicht scheut, die Christen Heilige zu nennen
(Rom 15,251.31; Kol 1,2), Heilige und Geheiligte in Christus (Phil 4,21;
1 Kor 1,2). ,Wie sollen wir, die wir der Siinde gestorben sind, noch in ihr
leben“ (Rom 6,2)? ,Denn wer gestorben ist, ist gerechtfertigt von der Siinde*
(Rom 6,7). ,So betrachtet euch denn als solche, die tot sind fiir die Siinde, die
aber leben fiir Gott in Christus Jesus“ (R6m 6, 11). Ja, wir sind Erloste, Frei-
gesprochene, Begnadete, des ewigen Lebens teilhaftig Gewordene, solange
wir nur im Geheimnis des Todes und der Auferstehung unseres Herrn leben,
solange wir nur im Glauben und im Sakrament seinen heiligen und heilig-
machenden Leib essen, sein kostbares und reinigendes Blut trinken. Als glau-
bige Kinder der Kirche sind wir trotz unseres oftmaligen Versagens keine
Siinder mehr, sondern geheiligt in Christus diirfen wir darum ,in seliger
Hoffnung das Erscheinen der Herrlichkeit unseres groflen Gottes und Erret-
ters Jesus Christus erwarten“ (Tit 2,13).

Das ist eine sehr trostliche Wahrheit, an der es unerschiitterlich festzuhalten
gilt. Sie muf} uns in den schweren Stunden unseres Lebens tragen, mufl uns
mit Dankbarkeit und Zuversicht erfiillen. Und dennoch ist es noch nicht die
ganze Wahrheit. Unser Herz sagt es uns und Gottes Wort bestatigt es: , Wenn
wir behaupten, keine Siinde zu haben, so betriigen wir uns selbst, und die
Wahrheit ist nicht in uns®“ (1 Joh 1,8). Heif}t das nicht, dal wir trotz unserer
Erlosung noch Siinder sind und nicht nur immer wieder in Siinde fallen? Lehrt
uns darum nicht die Kirche mit Petrus sprechen: ,,Geh weg von mir, Herr,
denn ich bin ein siindiger Mensch* (Lk 5, 8), und mit dem Zéllner im Tempel:
»,O Herr, sei mir armen Sinder gnidig“ (Lk 18,13)? Und beten wir nicht
sogar noch unmittelbar vor dem Empfang der heiligen Kommunion: ,Herr,
ich bin nicht wiirdig, dafl du unter mein Dach eingehst, aber sprich nur ein
Wort, so wird meine Seele gesund“? Ja, wir sind immer noch Siinder und
bleiben es bis in die Stunde unseres Todes, auch wenn wir schon zu Christus
gehoren und mit ihm Gemeinschaft haben. Die grofRen Christen, die Heiligen,



2 Friedrich WWulf

haben das immer gewufit. Es war keine bloffe Demutsformel, wenn sie sich
die grofiten Siinder nannten. Wie sollen wir es aber verstchen, dafl wir,
~ obwohl schon ,aus dem Tode zum Leben gekommen® (1 Joh 3,14), ,aus Gott

geboren® (1 Joh 8,9), heilige Tempel Gottes geworden (1 Kor 3,17), dennoch
solche bleiben, die sich mit Recht Siinder nennen und so genannt werden
miissen? Hebt das eine das andre nicht auf? Kann man zugleich Gott und der
Stinde gehoren, lebendig und tot sein?

Lassen wir die Schwierigkeit zunéchst auf sich beruhen und fragen uns, was
es genauer bedeutet, dal wir als glaubige Christen Erloste, Gerechtfertigte
"und Gebheiligte sind, wie die Schrift ohne Einschrankung zu vielen Malen
bezeugt. Versuchen wir den Vorgang unserer Erlosung einmal nachzuvollzie-
hen, seine wesentlichen Momente herauszuheben, Nicht wir haben Gott zuerst
geliebt, sondern er hat uns geliebt (1 Joh 4, 10. 19), als wir noch Siinder und
darum seine Feinde waren (R6m 5,8.10). Er hat sich uns, die wir ihm ent-
laufen waren, aus freiem Entschlufl der Liebe wieder zugeneigt, hat uns dem
Machtbereich des Teufels und der Siinde, die iiber den unerlosten Menschen
herrschen, entrissen und in den Machtbereich seines Sohnes versetzt, der uns
durch die Hingabe seines Lebens zu eigen erworben hat und durch die Macht
seiner verstromenden Liebe umzuwandeln vermag. Das alles ist ohne uns und
ohne unser Verdienst geschehen. Wir haben nichts dazu getan und konnten
gar nichts dazu tun. Wir konnten uns nur lieben und umfangen lassen, wir
die Unheiligen vom heiligen Gott. Das allerdings war von uns verlangt: dafl
wir die Liebe, mit der Gott uns in seinem Sohn umfing, geschehen liefen, dafl
wir uns ihr nicht entgegenstellten, sie nicht abwiesen, uns nicht im Trotz in
uns selbst verschlossen. Und auch das war uns nur moglich, weil Gott in seinem
gekreuzigten Sohn unser Herz gnadenhaft zuvor berithrt und ihm die Kraft,
wiederzulieben, verliehen hatte. Indem wir, angeriihrt von der Liebe Gottes
und zu ihr hin befreit, diese Liebe annahmen, konnte der sich am Kreuz fiir
uns verblutende Herr unsere schuldhafte SelbstverschlieBung wirklich auf-
brechen, unsere Selbstsucht ausbrennen, uns im Geist seiner Liebe erneuern
(Tit 2, 5). Durch die Gemeinschaft mit Christus von unserer Verhaftung an die
Herrschaft der Siinde erlast, sind wir geheiligt, als Geheiligte freigesprochen,
wiedergeboren, als Kinder Gottes angenommen,

Das alles ist grundsétzlich und dem Wesen nach schon in der Taufe gesche-
hen. Aber wie der Mensch iiberhaupt erst langsam, durch Erfahrung, Ent-
scheidung und Bewihrung, zu sich selbst kommt, er selbst wird, so muf} er
auch die in der Taufe an ihm geschehene Erlésung und Heiligung, je nach
dem Ruf, mit dem er von Gott im Gang seines Lebens gerufen wird, von Mal
zu Mal tiefer annehmen, sich aneignen, in die Tiefenschichten der Seele ein-
lassen, um immer mehr zu werden, was er schon ist: ein Erléster und Geheilig-
ter. Die aus seiner erbsiindigen Verfassung stammende Selbstsucht wird nur
in mithevoller Arbeit, Stiick fiir Stiick, iberwunden, und entsprechend ergreift
die gnadenhafte Erlésung nur allmahlich von seinem ganzen Wesen Besitz.
Die personliche Erlosung und Heiligung des Menschen ist somit auf der einen
Seite ein einmaliges Ereignis, das unverdiente und unverdienbare Geschenk



. ..denn ich bin ein sindiger Mensch* . 3

des erlésenden und heiligenden Gottes, erstreckt sich aber auf der anderen
Seite iiber das ganze Leben. Der Vorgang gleicht einem ununterbrochenen
Dialog, einer tiglich neuen Begegnung zwischen Gott und Mensch. Gott
kommt dem Menschen in den wachsenden Aufgaben und Schwierigkeiten des
Lebens entgegen; er ruft ihn im Angebot einer vertieften Taufgnade — im
Anruf des Glaubens und der Sakramente —, und der Mensch muf} in je neuer
Entscheidung darauf Antwort geben, die gnadenhafte Hand Gottes ergreifen,
sich immer ganzheitlicher umwandeln lassen in den ,neuen Menschen“ nach
dem Bild Christi. Die Entscheidung des Christen fiir das in der Gnade
geschenkte geheimnisvolle Mitsterben und Mitauferstehen mit Christus ist
aber im allgemeinen nicht so radikal, bis zu den Wurzeln seines Personseins
hinabreichend, dafl sie schon endgiiltig und unwiderrufbar ware und nicht
mehr vertieft werden konnte, Solche Endgiiltigkeit und Unwiderrufbarkeit,
die keine Siinde mehr zuliflt, wird nur wenigen, auf Grund auflerordentlicher
Gunsterweise Gottes, geschenkt. Schon von hierher eréffnet sich darum ein
erster Blick auf die bleibende Siindhaftigkeit des erlésten Menschen. Der ge-
taufte und in der Gnade lebende Christ ist schon ein Erloster und ein noch
immer zu Erlosender zugleich.

Aber diese aus der Erbsiinde stammende Sindhaftigkeit ist nicht persénlich
verschuldet. Das Konzil von Trient sagt ausdriicklich, daf} die in den Getauf-
ten zuriickbleibende Begierde, die zur Siinde geneigt macht und eine stindige
Versuchung darstellt, als solche noch keine wirkliche und eigentliche Siinde
sei, obwohl der Apostel sie gelegentlich so nenne. Indem sie jedoch nicht nur
Anlaf zu einzelnen Siinden wird, sondern durch die wiederholte Siinde auch -
zu siindhaften Haltungen und Gewohnheiten fihrt, die die Seele vergiften,
schafft sie im gefallenen Menschen allmihlich eine eigentliche, weil verschul-
dete Stindhaftigkeit. Was wuchert nicht alles aus schuldhaftem Versagen in
den Tiefen der Seele, um bei gegebener Gelegenheit Urteile und Handlun-
gen zu steuern, wieviel verborgene und getarnte Selbstsucht, Gleichgiiltigkeit-
gegeniiber dem Nichsten, Hartherzigkeit, Eitelkeit, Ehrgeiz, satte Biirger-
lichkeit und Kritiksucht. Dinge, mit denen wir nicht fertig wurden, Wiinsche,
die unerfiillt blieben, Leid, das nicht angenommen wurde und vieles mehr
schaffen eine Atmosphire, in der die Siinde gedeiht. Wir wissen, wie sehr sich
auch der gliubige Christ im Lauf seines Lebens Gottes Ruf zu entziehen sucht,
sich taub macht, sich sein eigenes Haus baut, das nur ihm gehért und in dem
er sich nach seinem Gutdiinken einrichtet. Wer durchschaut sich wirklich, wer
kann fir sich einstehen, wer wagte zu behaupten, sein Herz sei klar und ge-
lautert? Wievieles ist schon in die Tiefe unseres Herzens hinabgesunken und
sinkt noch tdaglich hinab, um sich unseren Blicken zu entziehen. Die kleineren
oder grofleren Siinden, die in unserem Bewufitsein stehen und deren wir uns
anklagen, sind oft nur das leise Echo der Stimme der Siinde in der Tiefe. Sie
machen nur greifbar und sagbar, was dem direkten Zugriff verwehrt und
unaussprechbar ist. Wir wissen das im Grund ganz genau. Niemand von uns
bildet sich ein, im Bekenntnis der Beichte die Siindhaftigkeit seines Herzens
auch nur einigermaflen erschopfend ausgesagt zu haben. Aus dieser Erkennt-



4 Friedrich Wulf

nis, aus dieser oft unmittelbaren Erfahrung kommen die Gebete, in denen wir
Gottes Barmherzigkeit nicht nur wegen dieser oder jener Siinde anrufen,
sondern weil wir Siinder sind. Solche Gebete sind nicht nur berechtigt, son-
dern gehoren notwendig zu einem echten Christenleben. Sie bezeugen nur
das, was wirklich ist.

Der Christ kann also durchaus schon im Kern seiner Person von Christus
ergriffen sein, sich schon langst zu ihm in freier Entscheidung bekannt haben,
ihm glaubend, hoffend und liebend anhangen, in inniger Gemeinschaft mit
ihm stehen, und gleichwohl noch immer in einem wahren und schmerzlichen
Sinn ein Siinder sein. Denn er besitzt sich hier auf Erden nie ganz, er verfiigt
noch nicht total iber sich. Es gibt in ihm wegen der Leibgebundenheit seines
Geistes Schichten, die zwar von seiner Freiheit mitgepragt sind, ihm aber nicht
unmittelbar offen liegen. So kann er seine Siinde schon wirklich bereut und
Gottes Vergebung erlangt haben und trotzdem noch Schuldhaftes in sich tra-
gen und unter der Last dieser Schuld seufzen. Er ist Gott wohlgefillig, aber
nicht in allem. Er kann Gott liebend in die Arme fallen und muf sich gleich-
zeitig vor ihm wegen seiner Siindhaftigkeit schimen. Und da die Befreiung
aus der Macht der Siinde nicht aus eigener Kraft, sondern nur aus der Gnade
geschehen kann, so kann er auch von seiner verborgenen Siinde nur dadurch
erlost werden, dafl er sich dem reinigenden Feuer der gottlichen Liebe im All-
tag des Lebens aussetzt, auf Gottes Fithrung willig eingeht und immer wieder
dem kreuztragenden Herrn in den Tod der Selbstsucht folgt.

Nicht jeder leidet unter seiner Siindhaftigkeit in gleicher Weise. Jeder aber
mufl aus tiefer Selbsterkenntnis heraus beten konnen: ,Geh weg von mir,
Herr, denn ich bin ein siindiger Mensch.“ In manchen Stunden ist es vielleicht
die hichste und einzige Art, dem Herrn seine Liebe zu bekunden. Die Heiligen
jedenfalls haben ein solches Gebet bevorzugt. Sie wufiten sich darin der Liebe
Gottes, die uns immer als eine verzeihende Liebe begegnet, besonders nahe.
Sie hatten in ihrem Leben sehr unmittelbar und unvergefllich erfahren, dafl
»Gott uns seine Liebe dadurch erwies, dafl Christus fiir uns, da wir noch Siin-
der waren, gestorben ist“ (R6m 5, 8).






