
Das christliche Verständnis des Leidens (I) 

Von Exz. Hermann Volk, Bischof von Mainz 

Der christliche Glaube ist nicht nur 
eine feste Überzeugung von dem, 
•was man nicht sieht" (Hebr 11,1), 
sondern auch von dem, was man sieht. 

Die Theologie spricht legitimerweise nicht nur über das göttliche Handeln, sondern 
auch über das Ergebnis des göttlichen Handelns. Darum ist nicht nur der Satz nötig 
und möglich: Gott hat die Welt erschaffen; es ist auch theologisch möglich und nötig 
zu sagen: die Welt ist von Gott erschaffen. Darum gehört eine theologische Beschrei- 
bung der Welt und vor allem des Menschen zur Aufgabe der Theologie; auch die 
Welt ist Inhalt des christlichen Glaubens. 

Die Glaubensaussagen über den Menschen betreffen nicht nur das Wesen, sondern 
auch das Leben des Menschen, sein Tun, sein Ergehen und Erleiden. Dieses ist sogar 
besonders wichtig, und zwar einerseits deshalb, weil keine Kreatur durch das, was 
sie ist, vollendet sein kann, vielmehr erst durch ihr Tun, durch etwas, das zu ihrem 
Wesen hinzukommt. Das liegt letztlich daran, daß für die Kreatur Sein und Sinn 
nicht identisch sind, so daß die Kreatur im großen und durchgreifenden Unterschied 
zu Gott ihren Sinn, das Ziel ihres Seins erst erlangen muß. Denn Gott wird nicht 
erst durch sein Tun, was er ist, vielmehr sind in Gott Sein und Tun identisch. Für die 
Kreatur dagegen ist mit dem Wirklichsein überhaupt der Sinn noch nicht gegeben. 
Daher die dringliche Frage: Wozu sind wir auf Erden? Diese Frage ist für den 
Menschen noch wichtiger und auch schwieriger als die Frage: Was ist der Mensch? 
Darum gehört zur theologischen Interpretation des Menschen, zu dem, was der 
Christ von sich selbst glaubt, nicht nur eine Aussage vom Wesen, sondern auch in 
besonderem Maße die Deutung seines Lebens, seines Tuns und Ergehens. 

Das Leben, das Ergehen des Menschen glaubwürdig zu deuten, ist nicht leicht; 
solche Deutung gehört aber wesentlich zum Menschsein. Unvermeidlich denkt der 
Mensch über sich selbst nach; und was er über sich selbst denkt, wird ein Teil von 
dem, was er ist. Weil aber diese Deutung des Menschseins schwierig und nur unter 
Einbeziehung des Ganzen möglich wird, ist sie gerade eine Aufgabe der Theologie. 
Mancher findet deshalb nicht zum Glauben, weil er das Leben und Ergehen des 
Menschen mit einem allmächtigen Schöpfergott und mit seiner gütigen und allmäch- 
tigen Vorsehung nicht in Einklang zu bringen vermag, und alle Erörterungen über 
die metaphysische Abhängigkeit des Menschen als des Relativen von dem Absoluten 
können ihn angesichts des Schicksals des Menschen nicht von der Wirklichkeit Gottes 
überzeugen. Er kann es nicht begreifen, daß es einen allmächtigen und gütigen Gott 
geben soll, der den Menschen zugewandt sei, und daß es dem Menschen trotzdem so 
ergehe, wie es ihm ergeht, besonders, daß er so vielfach, vielgestaltig und schwer 
leiden muß. Es ist eine dringende Aufgabe der Theologie, dem Menschen durch eine 
glaubwürdige Deutung des menschlichen Lebens und Leidens den christlichen Glau- 
ben zu ermöglichen. 



6 Bischof Hermann Volk 

Die Theologie macht sich diese Aufgabe, den Menschen, sein Leben und Ergehen 
mit Einschluß des Leidens und des Todes zu deuten, nicht leicht. Sie versucht sich 
diese Aufgabe vor allem nicht dadurch zu erleichtern, daß sie das Leiden des Men- 
schen bagatellisiert. Und auch ihre Antwort ist nicht einfach, sie ist nicht in einem 
Satz zu geben, sie ist vielmehr differenziert. Denn es sind mehrere, spezifisch theolo- 
gische Faktoren, welche das Sein und Leben des Menschen bestimmen. Darum ist die 
Deutung des Menschen spezifisch theologisch, sie deckt sich nicht mit einem welt- 
lichen Verständnis des Menschen. Die Theologie macht sich weder den Optimismus 
noch den Pessimismus der Welt zu eigen. Sie versteht vielmehr den Menschen als 
bestimmt durch fünf theologische Faktoren, welche zusammen, d. h. auf dasselbe 
Subjekt, den Menschen, bezogen, diesen, sein Wesen, sein Tun und Ergehen im 
theologischen Sinne hinreichend verständlich machen, ohne daß damit das Geheim- 
nis des Menschen und des Seins überhaupt aufgelöst wird. Wohl aber soll die theolo- 
gische Aussage über den Menschen glaubwürdig sein, so daß der Mensch sich von 
diesen Glaubensaussagen als betroffen bekennen kann und muß, sich darin erkennen 
und auch anerkennen kann. Denn die Theologie ist bei aller Differenziertheit der 
theologischen Begrifflichkeit doch der Zuversicht, daß der Mensch theologisch be- 
schrieben werden kann; denn der Mensch ist ein theologisches Wesen, d. h. er hat es 
objektiv, noch ganz unabhängig von seiner persönlichen Meinung, so sehr und so 
bestimmend mit Gott zu tun, daß er ohne die Anerkennung dieser Bestimmung nicht 
glaubwürdig beschrieben werden kann. 

Die fünf theologischen Bestimmungen, welche die glaubwürdige Beschreibung 
des Menschen ermöglichen, sind seine Kreatürlichkeit, die Gnade, die Sünde, die 
Erlösung in Christus und die eschatologische Vollendung in der Wiederkunft Christi. 
Es ist nicht möglich, den Menschen ohne diese fünf Aspekte zu verstehen; mit ihnen 
aber ist das theologische, das Glaubens-Verständnis des menschlichen Seins und 
Ergehens möglich; mit ihnen müßte auch das Leiden und der Tod des Menschen 
glaubensmäßig verstanden werden können. Es bleibt uns daher nichts anderes übrig, 
als diese fünf Bestimmungen des Menschen kurz durchzugehen und von dort her 
immer tiefer in das Verständnis des Menschen und seines Leidens einzudringen. • 
Bevor wir uns jedoch dieser Aufgabe selbst zuwenden können, sind einige grund- 
sätzliche Aussagen vorauszuschicken. 

I. 

Die Tatsache des Leidens 

1. Der Mensch muß viel leiden 

Was das ist, Leiden, braucht man nicht zu beschreiben. Selbst wenn die Meinungen 
darüber, was im einzelnen Leiden genannt werden könne und müsse, verschieden 
sind, so gilt doch allgemein: der Mensch muß viel leiden. Das heißt nicht, jeder 
einzelne sei jederzeit vom Leiden betroffen. Trotzdem gehört das Leiden zum 
menschlichen Leben hinzu. Der Mensch muß jederzeit mit ihm rechnen; er ist sich 
seines Wohlergehens nicht gewiß. Er kann ja auch an dem Leiden des Nächsten der 
Menschheit im ganzen • das uns immer mehr bewußt wird •, ja selbst an dem 



Das christliche Verständnis des Leidens 7 

Leiden der untermenschlichen Kreatur, der Tiere, nicht achtlos vorübergehen, ohne 
diese Tatsache in sein Selbst- und Weltverständnis einzubeziehen. 

Dazu kommt, daß jedem unvermeidlich der Tod bevorsteht. Die damit gegebene 
Charakterisierung des menschlichen Lebens muß in das Leben und in das Denken 
über das Leben mit einbezogen werden. Selbst dem, der sich keine theoretischen 
Gedanken über das Leben und Leiden macht, drängt sich das Leiden konkret und 

unabweisbar auf. 

Leiden kann verschiedene Gestalt haben. Es gibt schon ein Leiden im Geiste und 
für den Geist. Solches Leiden kann seinen Grund haben in der Undeutlichkeit der 
Dinge, in der Notwendigkeit von Entscheidungen in eine unbekannte Zukunft, in 
der Notwendigkeit der Wahl zwischen positiven Möglichkeiten, in der Erkenntnis 
der eigenen Schwäche und Sündigkeit, in der Not des nicht Erreichens der notwen- 
digen oder gesetzten Ziele, in der Ungewißheit des ewigen Heiles; alles das sind 
Formen und Beispiele des Leidens im Geiste und für den Geist. 

Die körperlichen Leiden sind im Vergleich dazu nicht etwa äußerlich. Denn der 
Mensch selbst leidet in seinem Leibe. Der Mensch hat Zahnweh, nicht sein Zahn. Die 
körperlichen Leiden stellen sogar eine besondere Verdichtung des Leidens dar und 
konfrontieren den Menschen erbarmungslos mit dem Leiden, weil sie sich oft noch 
rücksichtsloser aufdrängen als Leiden im Geiste. 

Im Buch Job wird das Leiden überhaupt und die Konkretheit der körperlichen 
Leiden durch das Alte Testament betont anerkannt. Bei dem Verlust seines Ver- 
mögens und selbst bei dem Tode aller seiner Kinder zweifelte Job noch nicht an 
Gott. •Da erhob sich Job, zerriß sein Kleid, zerraufte sich sein Haupt und warf sich 
auf die Erde zum Gebet. Hierauf sprach er: ,Ich habe nackt den Mutterschoß ver- 
lassen, ich fahre nackt dorthin zurück. Der Herr hat es gegeben, der Herr hat es 
genommen. Gepriesen sei des Herrn Name.' Bei alle dem hatte Job sich nicht ver- 
sündigt, noch Haß gegen Gott gezeigt" (Job. 1,20•22). Als aber Job •vom Kopf 
bis zum Fuß mit schrecklichem Geschwür befallen war" (2, 7), als seine Frau sagte: 
•Noch immer hältst du fest in deiner Frömmigkeit? Sag dich los von Gott und stirb" 
(5, 9), als seine drei Freunde vor ihm verstummten, denn •sie sahen, das Leiden 
war furchtbar groß" (5, 13), •da tat Job den Mund auf und fluchte seinem Schicksal; 
und Job hob an und sprach: ,0 wäre doch der Tag, da ich geboren, nie erschienen 
und jene Nacht entschwunden, da man den Knaben aufgenommen. Wehe jenem 
Tage! Besser wäre er in Dunkelheit verblieben; hätte doch der Höchste droben sich 
nie um ihn gekümmert und nie die Sonne ihm geleuchtet; die schwarze Urnacht hätte 
ihn vernichten sollen und Wolkendunkel auf ihm ruhen; hätte man ihn doch der 
Verdüsterung überlassen'" (Job 3, 1•5). 

Das Leiden Christi hat in diesem Zusammenhang seine besondere Bedeutung. 
Wenn es auch vornehmlich das Sühneleiden für unsere Sünden ist, so hat es doch 
auch den Sinn, daß Christus unsere Menschheit angenommen hat, wie sie ist, •aus- 
genommen die Sünde" (Hebr 4, 15). Der Logos hat also nicht nur das allgemeine 
Wesen Mensch angenommen, sondern das konkrete Menschsein, so, wie wir es zu 
leben haben, mit all seinen Inhalten, die dem Menschen über sein allgemeines Wesen 
hinaus seine Besonderheit geben • nur die Sünde ist ausgenommen. Darum hat das 



8 Bischof Hermann Volk 

Leiden Christi nicht nur den Charakter der Erlösung, sondern bedeutet auch die An- 
erkennung, daß der Mensch in seinem Leben leidet. Diese Annahme unserer Mensch- 
lichkeit mit Einschluß des Leides und Todes ist dann über die Anerkennung der 
Tatsache hinaus auch der Grund und die Weise, wie wir im Anschluß an Christus 
das Leiden sinnvoll in unser Menschsein einbeziehen können. Das aber hat Voraus- 
setzungen, über die später gesprochen werden soll. 

2. Der Christ muß viel leiden 

Das bedeutet zunächst, daß auch der Christ keine Ausnahme macht; er ist unver- 
mindert in das allgemeine Leiden der Menschheit hineingenommen oder doch nicht 
daraus herausgenommen, wenn auch bestimmte Formen des Leidens, z. B. die Hoff- 
nungslosigkeit, die völlige Ratlosigkeit, Gedanken der völligen Sinnlosigkeit, dem 
Christen erspart werden, weil er in der Hoffnung ist und vom Glauben her das leicht 
sinnlos erscheinende menschliche Dasein hoffnungsvoll und glaubwürdig zu inter- 
pretieren vermag. Es ist aber wichtig und bedarf der besonderen Begründung, daß 
der Christ trotz der Erlösung noch in so hohem Maße dem Leiden verhaftet ist. Denn 
man könnte ja annehmen, daß die an Fruchtbarkeit und Wirkmacht überreiche Erlö- 
sungstat Christi uns von all dem befreit, was Christus auf sich genommen hat. Darum 
ist es, wenn auch bekannt genug, der Feststellung wert: der Christ muß viel leiden. 
Er unterscheidet sich zunächst darin nicht von den übrigen Menschen. Daß er trotz- 
dem erlöst ist, schon jetzt und nicht erst in der Zukunft, muß dann in seinem spezi- 
fischen Sinn deutlich gemacht werden. 

Aber das Leiden des Christen hat vielleicht noch andere Gründe als die unver- 
minderte Schicksalsgemeinschaft mit der Menschheit und ihrer Leidenssituation. 
Einer dieser Gründe kann schon damit gegeben sein, daß das Leiden dem Christen 
als Erlösten in gewissem Sinne nicht mehr angemessen ist. Denn damit wird die 
Differenz von Zeit und Ewigkeit, von jetziger Verfassung und endzeitlicher Voll- 
erlösung bewußter und also lastender. Weil die Erlösung für den Christen einerseits 
wirklich und nicht erst nur eine Verheißung ist, andererseits der Christ aber trotz- 
dem leiden muß, wird das Leiden in gewissem Sinn noch schwerer. 

Dazu kommt ein weiteres. Der Christ muß nicht nur noch leiden; das Leiden steht 
vielmehr in einem positiven Zusammenhang mit der Heilswirklichkeit. •Mußte denn 
nicht Christus solches leiden und so in seine Herrlichkeit eingehen?" (Lk 24, 26). Zur 
Einsicht in diesen Satz muß uns Christus allerdings, wie den Aposteln, die Schrift 
•aufschließen" (Lk 24, 27), d. h. die faktische und in gewissem Sinne unerwartete 
und unwahrscheinliche Struktur des Reiches Gottes dartun. Christus als der Schmer- 
zensmann, die Pietä, Kreuzweg und Schmerzhafter Rosenkranz, •Christi Mutter 
stand mit Schmerzen bei dem Kreuz und weint' von Herzen, als ihr lieber Sohn da 
hing": alle diese Inhalte bedeuten die Anerkennung des Leidens als Wirklichkeit 
und als zugehörig zum Leben des Christen; sie haben den Gläubigen vielleicht mehr 
geholfen als alle eigenen Erwägungen des Menschen; denn •die Geheimnisse Gottes 
sind plausibler als die Lösungen der Menschen" (Chesterton). Aus dieser Anerken- 
nung des Leidens im christlichen Bereich ergibt sich aber auch schon, daß das christ- 
liche Ertragen der Leiden nicht einfach in einem Heroismus besteht, der das Leiden 
bestreitet oder es als so selbstverständlich betrachtet, daß darüber kein Wort mehr 



Das christliche Verständnis des Leidens 9 

zu verlieren wäre. Das Leiden ist für den Christen nicht selbstverständlich. Sein Ver- 
hältnis zu ihm ist aber ganz eigentümlicher Art: er kann an seinen Sinn glauben und 
trotzdem weinen, ohne damit das Christliche zu verfehlen. 

3. Das Leiden des Menschen und selbst des Christen 
ist kein Widerschein des göttlichen Leidens 

Dieses ist eine wichtige theologische Aussage. Sie erschwert uns zunächst das 
anerkennende Verstehen des Leidens und ist doch der einzige Grund unserer Hoff- 
nung. 

Gott leidet nicht. Gott ist nicht ein tragischer Gott. Menschwerdung des ewigen 
göttlichen Sohnes, sein Leiden und Sterben bedeuten unter keinen Umständen, daß 
Gott selbst unvermeidlich in das Leiden als ein Gesetz der Wirklichkeit einbezogen 
sei. Denn Gott leidet nicht; Gott ist vielmehr in einer positiven, unendlichen und 
unzerstörbaren Seligkeit. Gott ist selig, nicht nur in derVollkommenheit seines Wesens, 
sondern auch und vor allem in seinem Personsein, in der gegenseitigen Liebe von 
Vater, Sohn und Heiligem Geist. Gott ist aus sich und in sich selbst selig. Die Selig- 
keit gehört zu den Eigenschaften, zur Wesensbeschreibung Gottes. Sie hängt nicht 
von Zufälligkeiten oder von glücklichen Umständen ab, wie bei uns, so daß wir 
sagen: •Es geht mir gut", womit ein gewisser Ereignischarakter des Wohlergehens 
anerkannt ist; denn es könnte auch anders sein, ohne daß der Mensch selbst anders 
wäre oder anders handelte. Gott ist in seiner Seligkeit von keiner Bedingung abhän- 
gig. Die unendliche Seligkeit gehört zum ewigen, unverminderten Leben Gottes 
selbst. 

Das erschwert natürlich das Verständnis des Leidens, einer Schöpfung, in der es 
Leiden überhaupt gibt. Denn wenn Gott in solcher Seligkeit ist, warum ist dann die 
Schöpfung so unselig? Der naheliegende Verweis auf die ewige Seligkeit als Be- 
stimmung des Menschen, wird zwar die letzte Antwort bleiben. Man muß sich aber 
dabei doch bewußt sein, daß es immer noch erstaunlich genug ist und das kreatür- 
liche Denken herausfordert, daß der Mensch überhaupt unselig sein kann. Das 
Phänomen, daß Gott freie Geschöpfe erschafft, die der Seligkeit, dann aber auch der 
Unseligkeit fähig sind, weil sie, zur Bejahung Gottes bestimmt, auch zur Verneinung 
Gottes fähig sind, bedarf einer besonderen Anerkennung. 

Andererseits aber ist die unzerstörbare Seligkeit Gottes auch ein großer Trost. 
Damit wird ja deutlich, daß Leiden nicht ein Gesetz der Wirklichkeit überhaupt ist. 
Wenn Gott auch leiden müßte, dann brauchten wir uns über unsere Leiden zwar 
nicht zu wundern, es gäbe aber auch keinen Ausweg und keine Hoffnung. Wenn 
dagegen das Leiden in irgend einer Form sogar ein Gesetz der Kreatur in ihrer 
natürlichen Verfassung sein sollte, so könnte doch von Gott her dieses Gesetz durch- 
brochen und überwunden werden. Die Seligkeit Gottes ist der Grund der Hoffnung 
schlechthin, weil in Gott die Seligkeit nie gefährdet werden kann. Wenn sich dieser 
so selige Gott der Kreatur in Gnaden annimmt, d. h. wenn Gott die Kreatur in der 
geheimnisvollen Weise der Gnade an seiner Seligkeit teilnehmen läßt, dann ist von 
dort her ein absolutes Überwinden der Leiden der Kreatur denkbar und wirklich. 
Gott aber, dieser Hort der Seligkeit, nimmt sich tatsächlich in solcher Weise der 
Kreatur an. Wenn das so ist, dann ist aber die theologische Interpretation der Gegen- 



10 Bisdiof Hermann Volk 

wart und der Zukunft, des menschlichen Wesens und Ergehens absolut dringlich und 
unersetzbar. Das Leiden der Kreatur ist nur im Zusammenhang mit Gott zu ver- 
stehen. 

4. Die Aufgabe einer theologischen Interpretation des Leidens 

Im christlichen Glauben sind wir gewiß, daß die Leiden für den Menschen nicht 
endgültig sind, vielmehr durch Christus für den Endstand überwunden werden. Der 
Zusammenhang von Menschsein und Leiden ist also nicht absolut notwendig, er 
kann, wenigstens durch Gott in Christus, aufgehoben werden. Das bedeutet aber 
nicht, das Leiden sei etwas an der Oberfläche des Menschseins; es ist vielmehr so tief 
mit dem Menschen in seiner jetzigen Verfaßtheit verbunden, daß wir es zunächst als 
ein Element des Menschseins selbst auffassen müssen. Dann ist aber die christliche 
Deutung des Leidens ein Ausschnitt aus der christlichen Deutung des Menschseins 
überhaupt. Die theologisch faßbaren Faktoren, die das Menschsein bestimmen, sind 
dann auch bestimmend für das Leiden des Menschen. Indem wir den Menschen recht 
verstehen, müssen wir auch das Leiden verstehen. Und umgekehrt: wir verstehen 
den Menschen nur dann recht und hinreichend, wenn wir auch seine Leiden ver- 
stehen. 

Das christliche Verständnis des Leidens muß demnach dreierlei leisten. Es muß 
glaubhaft zeigen: 1. Woher das Leiden kommt, 2. wie es zu ertragen ist, da es von 
uns nicht geändert werden kann, und 3. wie es aber doch überwunden wird. 

Um diese Fragen zu beantworten, müssen wir uns nun den oben genannten theo- 
logischen Bestimmungen des Menschen zuwenden, jenen Wirklichkeiten also, die im 
Menschen wirksam sind und ihn bestimmen, um von diesen her zunehmend das 
gläubige Verständnis für das Leiden des Menschen zu gewinnen. Dabei ist folgendes 
zu beachten. In der Beschreibung dieser Wirklichkeiten kann das, was gleichzeitig 
den einen Menschen ausmacht, nur hintereinander gesagt werden. Und noch etwas: 
Die konkrete Gestalt dieser Wirklichkeiten, ihr Verhältnis zum Wesen des Menschen 
und zueinander kann sehr verschieden sein und ist es auch. Sie sind also nicht wie 
gleichartige Bausteine zu denken. Aber bei aller inhaltlichen Verschiedenheit sind 
sie doch bestimmend für den Menschen. Vermutlich kommt man mit weniger Aspek- 
ten nicht aus, braucht aber auch nicht mehr. Erst in ihrer Zusammenschau kann der 
Mensch und damit auch das Leiden des Menschen verstanden werden. 

II. 

Das Verständnis des Leidens 
aus den theologischen Bestimmungen des Menschen 

1. Kreatürlichkeit 

a) Die Kreatürlichkeit überhaupt: 

Die Kreatürlichkeit oder Geschöpflichkeit ist die erste, absolut durchgreifende 
Bestimmung des Menschen, des Außergöttlichen überhaupt. Denn außer Gott ist 
alles Wirkliche kreatürlich. So ist denn auch der Mensch in allem durch und durch 
kreatürlich. Sein Kreatursein kann nicht aufgehoben werden. Denn keine Kreatur 
wird Gott. Auch in Christus wird nicht ein Mensch Gott, sondern Gott wird Mensch, 



Das christliche Verständnis des Leidens 11 

und dies auch nicht durch Verwandlung Gottes in einen Menschen. Andererseits darf 
uns die unbezweifelbare Aussage, daß nichts Kreatürliches Gott wird, nicht dazu 
verleiten, von uns aus übersehen zu wollen, wie Gott die kreatürliche Kreatur ver- 
wandeln kann, gerade im Zusammenhang mit Christus. 

Kreatürlichkeit ist eine Bedingung des Leidens. Kreatur kann leiden, und nur 
Kreatur kann leiden. Gott dagegen ist in sich und aus sich selig. Auch wenn nichts 
geschaffen wäre, wäre Gott darum doch unvermindert selig. Seligkeit gehört zum 
ureigenen Leben Gottes. Daß Christus leidet, ist nicht ein Zeichen dafür, daß auch 
Gott für das Leiden anfällig ist. Wohl ist das Leiden Christi ein Zeichen dafür, wie 
sehr und wie wirklich Gott in Christus ein Mensch geworden ist; um für uns leiden 
und sterben zu können, mußte der Logos ein Mensch werden. •Obwohl er in Gottes- 
gestalt war, glaubte er nicht, das Gleichsein mit Gott selbstsüchtig festhalten zu 
müssen, sondern er entäußerte sich und nahm Knechtsgestalt an, erschien in der Art 
von Menschen und wurde im Äußeren als Mensch gefunden. Er erniedrigte sich 
selbst, da er gehorsam wurde bis in den Tod, den Tod am Kreuz" (Phil 2, 6•8). 
Diese •Selbstentäußerung" Gottes ist ein wesentliches Element im Geheimnis der 
Menschwerdung. Es hat zur Folge, daß in Christus nicht nur die Menschheit leidet, 
sondern Er selbst und damit die göttliche Person. Die Aussage, daß Gott in sich 
selbst selig und nicht einem Erleiden ausgesetzt ist, bleibt dabei bestehen; denn ohne 
die Selbstentäußerung Gottes in Christus zur Knechtsgestalt könnte auch Christus 
nicht leiden, sondern würde auf Grund seiner Dignität in einer verklärten, nicht 
leidensfähigen Menschlichkeit erscheinen. Im Erdenleben Christi aber ist die Gott- 
heit aus eigenem Entschluß und aus göttlicher Kraft in einem geheimnisvollen hohen 
Umfang der Weise des Menschen angenähert, bis dann in der Erhöhung die Mensch- 
heit wiederum in einem geheimnisvollen hohen Umfang der Weise Gottes ange- 
nähert wird. 

Die Kreatürlichkeit ist nicht die Ursache des Leidens; sonst könnte ein Geschöpf 
überhaupt nicht selig werden, es müßte immer an seiner Kreatürlichkeit leiden. Das 
ist jedoch unrichtig. Es ist gut, Gottes Geschöpf zu sein. Die Schöpfung als Tat Gottes 
ist nicht mißlungen; darum ist ihr Ergebnis, die Kreatur, gut. Der erste Schöpfungs- 
bericht sagt • zweifellos eine wichtige Glaubensaussage gegen die unmittelbare 
menschliche Erfahrung •, daß die Schöpfung von Gott her gut war (Gen 1, 10. 12. 
18. 21. 25); und nach der Erschaffung der Menschen heißt es: •Und Gott sah alles, 
was Er gemacht hatte, und es war sehr gut" (Gen 1,31). 

Wenn die Kreatur dennoch leiden kann, dann deshalb, weil sie nicht wie Gott 
allein aus sich und in ihrem Wesen vollendet und vollendbar ist, sondern nur im 
Rückbezug auf den Schöpfer. Das wird erst ganz in den geistigen, personalen Ge- 
schöpfen, in Engel und Mensch, deutlich. Dieser Rückbezug ist jedoch nicht von selbst 
gegeben, er muß hinzukommen, er muß vollzogen werden, indem die Kreatur sich 
auf Gott bezogen anerkennt und sich selbst in diesem Rückbezug vollzieht. Denn 
dadurch kommt zu dem kreatürlichen Sein der Sinn des Seins erst, aber auch erfüllend 
hinzu. 

Durch die charakteristische Differenz von Sein und Sinn ist die Kreatur vor eine 
Anspruch erhebende, für das Heil entscheidende Aufgabe gestellt. Mit dieser spezi- 
fischen Form von Beanspruchung ist für den Menschen in gewissem Sinne aber auch 



12 Bischof Hermann Volk 

eine Form des Leidens gegeben. Denn der Mensch kann versucht sein, seine Kreatür- 
lichkeit zu bedauern, weil er in ihrer Anerkennung mehr den Verzicht auf die Voll- 
endung aus Eigenem als die Vollendung in der Ausrichtung auf Gott sieht und 
erfährt. •Jetzt leben wir im Glauben und in der Hoffnung, aber nicht im Schauen. 
Denn auf Hoffnung wurde unser Heil gestellt; Hoffnung aber, die schon geschaut 
wird, ist nicht Hoffnung; denn was einer schaut, wie soll er das noch hoffen? Hoffen 
wir aber auf das, was wir nicht schauen, so erwarten wir es mit Geduld" (Rom 
8, 24. 25). 

Es ist freilich ein falscher Schein der Geschöpfe, wenn sie den Menschen verleiten, 
aus dem Kreatürlichen leben zu wollen, weil in Wahrheit der Mensch nicht so ist und 
auch die Geschöpfe nicht so sind, daß sie Sinnerfüllung für den Menschen oder daß 
der Mensch sich selbst Sinnerfüllung bedeuten könne. So mißverstanden wird die 
Schöpfung zur Welt, zur •weltlichen" Welt: •Augenlust, Fleischeslust, Hoffart des 
Lebens" (1 Joh 2, 16), statt in ihrer auf Gott hin offenen Gutheit Zeugnis für den 
Schöpfer zu geben. Gerade diese permanente Aufgabe, das Sinnverleihende gegen 
den Schein in der Ausrichtung auf Gott zu sehen, wird zu einer Beanspruchung für 
den Menschen, unter der er zu ermüden droht, so daß er den Zusammenhang seines 
eigenen Sinnes mit Gott verleugnen möchte. •Wenn jene Tage nicht abgekürzt wür- 
den, könnten auch noch die Guten irre werden" (Mt 24, 22). Daher die Bedeutung 
der Hoffnung, der Geduld, der Beharrlichkeit bis ans Ende. 

b) Das kreatürliche Wesen des Menschen 
Ganz besonders deutlich ist der kreatürliche Mensch von seinem Wesen her dem 

Leiden ausgesetzt. Denn der Mensch ist nicht nur geistig, er ist auch leiblich. In 
schwer verständlicher Weise ist er eine Einheit aus einem geistigen Prinzip, der 
Seele, und dem Leib als materiellem Prinzip. Geistiges und Leibliches sind aber nicht 
wie fertige Teile zum Ganzen des Menschen zusammengefügt, vielmehr ist erst die 
neuartige Einheit von Geistigem und Leiblichem der Mensch. Daher hat der Mensch 
nicht nur einen Leib, sondern ist auch selbst Leib, allerdings nicht so, daß er nicht 
von seiner Geistigkeit her den Leib und alles Materielle zugleich und prinzipiell 
überstiege. 

Bei dieser Wesensart ist der Mensch sehr robust dem Leiden preisgegeben, weil 
er in seinem Leibe dem Ereignishaften, dem, was ihm widerfährt, ausgesetzt ist, und 
zwar nicht einmal nur von der Seite des Menschen, sondern auch und nicht minder 
vom Untermenschlichen her. Er kann vom Blitz erschlagen werden; Bakterien können 
ihn in einer unheilbaren Krankheit dahinsiechen lassen, giftige Substanzen können 
ihn rasch zu Tode bringen. So ist er, gottebenbildlich erschaffen, einerseits vom Geiste 
her als Person unmittelbar auf Gott bezogen, und in hohem Maße der Selbstbestim- 
mung offen, so daß er in den Grenzen seines Wesens ebendas auch ist, was er denkt 
und sein will, andererseits vom Leiblichen her dem materiellen Geschehen ein- 
geordnet und sogar weitgehend untergeordnet; einerseits also von hoher Dignität, 
geistig, Person, gottebenbildlich, zugleich aber jeden Augenblick abhängig vom Ma- 
teriellen, von der Atmung, vom Schlag des Herzens, davon, von der unvernünftigen 
Natur verschont zu werden. 

Diese Wesensart des Menschen gipfelt in seinem Sterbenmüssen. Weil Leib und 
leibliches Leben hinfällig ist, ist auch der Mensch hinfällig; er stirbt. Als Einheit aus 



Das christliche Verständnis des Leidens 13 

Materiellem und Geistigem, von Seele und Leib ist er also nicht so, daß er trotz der 
hinfälligen Leiblichkeit, aber wegen seiner geistigen unsterblichen Seele selbst 
unsterblich wäre; vielmehr ist er trotz seiner unsterblichen Seele, aber wegen seiner 
hinfälligen Leiblichkeit sterblich. Denn im Tode stirbt der Mensch, obwohl seine 
Seele lebt. 

Bei dieser Wesensart ist der Mensch in allen Schichten, in Geist, Herz und Leib 
und in vielfältiger Form leidensfähig. Nicht nur dies, er muß auch leiden, minde- 
stens in dem eingangs beschriebenen Sinne, daß er prinzipiell vor keinem Leiden 
sicher ist. Das sind Tatsachen, die unseren Protest herausfordern wollen, wenn nicht 
noch etwas anderes hinzukommt. 

Zweifellos ist der Mensch in seiner Leibgebundenheit nicht nur für Leiden aller 
Art anfällig, sondern hat gerade auf Grund seiner leibgebundenen Geistigkeit, als 
Einheit von Leib und Seele in der materiellen Welt, deren Teil er dem Leibe nach 
ist, eine einzigartige Funktion. Denn mit seiner Einbeziehung in die materielle Welt 
ist er zwar dem Ereignishaften ausgesetzt, andererseits ist aber die materielle Welt 
im Menschen auch in die Dimension des Menschen einbezogen. Damit vermag der 
Mensch die materielle Welt in seine persönliche Hinordnung auf Gott hineinzuneh- 
men und dadurch der Welt zu verleihen, wessen sie bedürftig, aber nicht fähig ist. 
Der Mensch hat eine Funktion an der ihm zugeordneten materiellen Welt, die in 
Christus verdeutlicht und intensiviert ist, weil Christus das Haupt der ganzen Schöp- 
fung ist. Dies erhöht zugleich die Verantwortung des Menschen, d,enn er hat nicht 
nur für sich selbst Verantwortung, sondern auch für die ihm zugeordnete Welt. 

Diese Funktion ist nun zwar nicht in seiner Leiblichkeit begründet, wohl aber 
durch sie auf die materielle Welt ausgeweitet. Wenn damit auch seine Anfälligkeit 
für das Leiden nicht aufhört, so ist durch diese Funktion, die dem Menschen auf 
Grund seiner Wesenheit zukommt und die ihn freilich für das Leiden anfällig 
macht, doch schon ein erstes Verstehen des Leidens gegeben. Denn der Mensch leidet 
nicht einfach an einer merkwürdigen Kuriosität seines Wesens, seine Leidensfähig- 
keit hat vielmehr eine unentbehrliche Funktion in der Welt. (Theologisch betrachten 
heißt, in erweiterten Zusammenhängen als Bedingung des Verstehens denken.) Der 
Mensch ist dann aber kein Unfall und kein Zufall, er hat vielmehr vom Schöpfer her 
eine einmalige Funktion im Ganzen der Welt. 

Durch sein Wesen ist der Mensch freilich spezifisch beansprucht. Denn er muß sich 
trotz seiner Leiblichkeit als Person verhalten, er muß die persönliche und unmittel- 
bare Rückbeziehung auf Gott als letztes Ziel und absolute Vollendung seiner selbst 
betrachten. Er muß die Sinnenhaftigkeit, die sich ihm unmittelbar präsentiert, einer- 
seits integrieren, zugleich aber durchstoßen, transzendieren; er braucht das Materielle 
und darf ihm doch nicht verfallen, nicht einmal in seiner eigenen Leiblichkeit. Darin 
besteht seine Versuchbarkeit. 

Nun ist es gewiß nicht so, daß diese Versuchbarkeit einfachhin und ausschließlich 
im Leiblichen ihren Grund hätte. Auch die reinen Geister sind versucht, sich in ihrer 
Gottesbeziehung und damit selbst zu verfehlen, wie der Fall der Engel zeigt. Auch 
für den Menschen brauchen die Sünden des Geistes durchaus nicht geringfügig zu 
sein im Vergleich mit den Sünden im Bereich des Sinnenhaften. Trotzdem ist der 
Mensch wegen seiner Leiblichkeit in einem ungewöhnlichen Maße dem Erleiden und 



14 Bischof Hermann Volk 

damit auch dem Leiden ausgesetzt. Wir können den leidensfähigen und leidenden 
Menschen kaum verstehen und sind vor allem kaum imstande, ihn zu Ende zu den- 
ken. Vor allem bleibt offen, wie man sich eine Weiterexistenz denken soll, wenn der 
Mensch sterblich ist. Das irdische Leben wird dadurch als vorläufig gekennzeichnet, 
denn es wird abgelöst durch einen andersartigen Zustand. Bezeichnet man die jetzige 
Situation als Pilgerstand, was von anderen Gesichtspunkten her eindeutig möglich 
und notwendig ist, dann wird damit schon hinzugedacht, daß dieses Vorläufige auf 
eine Steigerung, auf Vollendung hin angelegt ist, zu welcher der Mensch in dieser 
Zeit unterwegs ist. Aber von der Natur des Menschen her und ohne Offenbarung ist 
nicht zu sehen, worin diese Vollendung besteht, vor allem nicht, wie sie möglich ist, 
wenn der als Leib-Seele-Einheit geschaffene Mensch gar nicht mehr Leib-Seele- 
Einheit ist. Denn wenn der Mensch geschaffen ist, ein Mensch zu sein, und nicht nur 
Seele, dann ist der Tod eindeutig Verschlechterung und er bleibt es. Das wird auch 
dadurch anerkannt, daß die Auferstehung von den Toten zur Vollendung des Men- 
schen hinzugehört. Aber wir wissen von uns aus nicht, wie es mit dem Menschen, der 
sterblich ist und stirbt, weitergehen wird. • Glücklicherweise brauchen wir dies auch 
nicht zu wissen, weil der Mensch nicht auf Grund seines kreatürlichen Wesens zu 
Ende gedacht werden muß, aber mit der Gnade zu Ende gedacht werden kann. 

2. Die Gnade 

Ebenso ursprünglich wie das kreatürliche Wesen ist für den Menschen die Gnade. 
Der Mensch ist zu einem Ziel, d. h. zu einer endgültigen, für immer bleibenden Ver- 
faßtheit bestimmt, welche ihm nur aus und in der besonderen Gnade Gottes ermög- 
licht wird. Es ist nicht gegen die Ungeschuldetheit der Gnade, wenn der Mensch 
ursprünglich schon in der Gnade mit einem gnadenhaften Ziel erschaffen wurde, in 
einer Gnade also, in welcher Gott nicht Sünden vergibt und tilgt, vielmehr den Men- 
schen über die Kräfte seines Wesens hinaus, übernatürlich nämlich, dazu qualifiziert, 
am Leben Gottes selbst teilzunehmen. Denn die gnadenhafte Bestimmung des Men- 
schen bedeutet, daß der Mensch selig werde wie Gott, nicht durch Nachahmung, 
sondern weil er an der Seligkeit Gottes selbst teilnimmt. Das vermag der Mensch 
nicht aus sich, sondern nur aus der göttlichen Gnade. Denn keine Kreatur kann aus 
sich Gott schauen wie er ist, aus sich an seinem Leben teilnehmen; für jede Kreatur 
wohnt Gott •in unzugänglichem Licht" (1 Tim 6, 16). In der Gnade aber läßt Gott 
sich schauen und damit die Kreatur in unbegreiflicher Weise an seinem Leben teil- 
nehmen. Das Leben Gottes ist aber das selige Leben Gottes, so daß Gnade bedeutet, 
daß der Mensch an der Seligkeit Gottes teilnehmen, selig werden soll. •Geh ein in 
die Freude deines Herrn" (Mt 25, 21). 

Das Leben Gottes ist als das bedingungslose und unzerstörbare selige Leben Got- 
tes also der Hort aller Hoffnung. Seligkeit, und zwar Seligkeit Gottes, ist die Ver- 
faßtheit, der Endstand, um dessentwillen der Mensch überhaupt geschaffen ist. Wie 
weit der Mensch aber, ohne aufzuhören Mensch zu sein, in der Gnade vergöttlicht 
werden kann und muß, um an der Seligkeit Gottes teilzunehmen, das übersteigt 
unser Begreifen. 

Die Gnade, welche die Seligkeit als Endbestimmung des Menschen einschließt und 
gewährleistet, ist dem Menschen schon jetzt gegeben, obwohl der Endstand selbst 



Das christliche Verständnis des Leidens 15 

noch nicht erlangt ist. Der Mensch muß aber schon in der Zeit in dem gnadenhaften 
Gottesverhältnis stehen, um in der Ewigkeit der Seligkeit teilhaftig zu werden. Die 
Gnade stellt sich aber in der Zeit nicht in ihrer vollen Wirklichkeit dar; sie muß 
darum geoffenbart und geglaubt werden. Wohl wirkte sich im Urständ die über- 
natürliche Begnadung des Menschen schon in der Zeit in einer gewissen Verbesse- 
rung der menschlichen Verfassung aus, welche wir die praeternaturalen Gaben 
nennen. Sie heißen praeternaturale (außernatürliche) Gaben im Unterschied zu den 
supernaturalen (übernatürlichen) Gaben, weil in ihnen das Heilsverhältnis selbst 
nicht gegeben ist. Sie waren vielmehr einerseits eine Vorform des Endstandes, ande- 
rerseits eine Hilfe, um die Ausrichtung auf Gott als Vollendung des Menschen fest- 
zuhalten. 

Eine Vorform des Endstandes waren die praeternaturalen Gaben, insofern sie den 
Menschen im Urständ schon eine leibliche Unsterblichkeit verliehen, ihn vor dem 
Tode und vor solchen Leiden bewahrten, welche ihrerseits Vorformen des Todes 
sind. Hilfen waren die praeternaturalen Gaben, insofern sie den Menschen in seiner 
ursprünglichen Verfassung erleuchteten und stärkten, das andersartige Endziel im 
Auge zu behalten. 

Damit war also die ursprüngliche Verfassung des Menschen gerade hinsichtlich 
des Leidens erheblich anders als unsere jetzige, ohne daß damit schon grundsätzlich 
die gegenwärtige Verfassung des Menschen überwunden gewesen wäre. Aber aus 
dieser theologischen Beschreibung des Urstandes des Menschen von der Kreatürlich- 
keit und Gnade her ist der Mensch in seiner jetzigen Verfassung mit der Fülle der 
Leiden kaum wiederzuerkennen; offenbar müssen noch andere Elemente hinzu- 
genommen werden, um die jetzige Situation zu beschreiben. Andererseits muß man 
sich hüten, mit dem paradiesischen Urständ mehr oder minder phantastische Vor- 
stellungen zu verbinden. Denn in sehr wesentlichem Sinne war der paradiesische 
Urständ unserer jetzigen Verfassung gleich. 

Zunächst darin, daß auch der paradiesische Urständ Pilgerstand war. Denn durch 
die Bestimmung des Menschen zur Teilnahme an der Seligkeit Gottes wird die 
jetzige, wie auch die paradiesische Verfassung eindeutig als vorläufig, aber als aus- 
gerichtet auf einen andersartigen Endstand und damit als Pilgerstand gekennzeich- 
net. Auch das Paradies war keine Verfassung des Menschen, die als endgültig 
gedacht war. Der Mensch lebte auch da nicht in der Anschauung Gottes; er war ver- 
suchbar und konnte sündigen. Er lebte im Glauben und nicht im Schauen, in der 
Hoffnung auf die Überwindung seiner Gegenwart zu dem andersartigen, seligen 
Endstand. Wie in unserer jetzigen Situation war im Paradies die Entscheidung des 
Menschen fällig, daß er sich für sich selbst, für die Erfüllung seines Lebens auf Gott 
ausrichtete. Wenn auch der Mensch in der paradiesischen Verfassung nicht wie wir 
auf den Tod zuging, so doch auf das Gericht am Ende seines Lebens; auch er mußte 
im Glauben, auch er konnte nicht im Schauen leben, weil die Gnade in ihrer vollen 
Wirklichkeit auch ihm nicht anschaulich war. 

Das alles also sind Elemente, die außerordentlich charakteristisch sind für unsere 
gegenwärtige Situation und selbst dem Tode noch charakteristische Züge, sein beson- 
deres Gewicht geben. Denn der Tod ist ja nicht nur dadurch gekennzeichnet, daß er 
dieses Leben beendet, sondern mehr noch dadurch, daß er in das Gericht und durch 
dieses hindurch in die Endgültigkeit führen soll. 



16 Bischof Hermann Volk 

Aus der Beschreibung des Urstandes von Geschöpflichkeit und Gnade her als Be- 
stimmung zu einem gnadenhaften seligen Endstand ergeben sich für die Interpre- 
tation des Leidens sehr wichtige Aussagen. 

1. Die jetzige Verfassung des Menschen ist nicht die ursprüngliche, obwohl sie mit 
dieser vieles gemeinsam hat. Es muß also noch ein anderer Faktor als Kreatürlichkeit 
und Gnade zur Beschreibung unserer gegenwärtigen Situation hinzugenommen 
werden. Die theologische Beschreibung des gegenwärtigen Zustandes versucht daher 
auch nicht, diesen als endgültig oder als direkten Ausdruck des göttlichen Willens zu 
rechtfertigen, weil er sich sowohl von der paradiesischen wie von der endgültigen 
Verfassung des Menschen unterscheidet. 

2. Der paradiesische Urständ, erst recht der jetzige Stand des Menschen ist ein- 
deutig ein vorläufiger, auf einen andersartigen Endstand hingeordnet. Der Mensch 
ist im Pilgerstand, und zwar solange, bis er in die Endgültigkeit eintritt. 

3. Das setzt voraus, daß der Mensch, der in seinem Wesen derselbe und dasselbe 
bleibt, durchgreifend verändert werden kann, sowohl durch Selbstbestimmung wie 
auch erst recht von Gott her. Ohne diese durchgreifende Variabilität ist eine theolo- 
gische Interpretation des Menschen überhaupt nicht möglich, weil sonst Heil und 
Unheil, Pilgerstand und Endstand, Ja und Nein zu Gott keine so tiefgreifenden 
Unterschiede sein könnten, wie sie es nach der Offenbarung sind. 

4. Gnade erhöht noch die Differenz zwischen Pilgerstand und Endstand, erst recht 
zwischen unserer jetzigen und der endgültigen Verfassung. In ihr ist nämlich der 
Mensch in einer besonderen Weise beansprucht. Denn sowohl für das rechte Ver- 
ständnis, wie auch für den rechten Vollzug seines Lebens ist der begnadete Mensch 
auf Glauben und Hoffen angewiesen. Obwohl er in seinem Urständ sowohl in sich 
selbst wie in seinem Weltverhältnis in einer besseren Verfassung war als jetzt, 
konnte er doch weder sich selbst noch konnte ihm die Welt zur Erfüllung werden, 
da in der Gnade Gott selbst seine Erfüllung sein wollte. Die Gnade ändert also 
sein Weltverhältnis; sie beanspruchte ihn auch im Paradies in besonderer Weise; 
denn selbst seine gesteigerte innermenschliche und innerweltliche Vollkommenheit 
konnte ihn nicht in sich selbst ruhen lassen. Aber gerade sie konnte ihm in erhöhtem 
Maße zur Versuchung werden: Ihr werdet wie Gott sein. • Da dies alles aber erst 
den Menschen im Urständ beschreibt, müssen wir uns nun dem dritten Faktor zu 
seiner Interpretation, der Sünde, zuwenden, mit der sich der Mensch in seiner jetzigen 
Situation erst wiedererkennt. 

3. Die Sünde 

Wenn auch der christliche Glaube, die Wirklichkeit des Christlichen überhaupt, 
Erlösung von der Sünde bedeutet, so muß doch gerade deshalb die Sünde in das 
christliche Verständnis des Menschen mit einbezogen werden. Denn wovon und 
wozu der Mensch in Christus erlöst wird, kann ohne die Sünde nicht beschrieben 
werden. Man kann den Menschen nicht einmal als Geschöpf Gottes verstehen, wenn 
die Sünde als eine seiner Bestimmung aus Kreatürlichkeit und Gnade entgegen- 
gesetzte Komponente nicht mitbedacht wird. Wenn aber das, was der Mensch tut, 
den Menschen, sein Bestimmtsein aus Schöpfung und Gnade, tiefgreifend verändert, 
dann setzt das voraus, daß sein Tun nicht bedeutungslos neben dem göttlichen Han- 



Das christliche Verständnis des Leidens 17 

dein in Erschaffung und Gnade ist. Es gehört zum Begriff des Menschen, daß das, 
was er tut, wie er sich selbst versteht und verhält, im Guten wie im Bösen, in seine 
Verfaßtheit eingeht. Denn der Mensch ist keine untermenschliche Kreatur, sondern 
auf Entscheidung zu dem, wozu er bestimmt ist, angelegt. 

Der Mensch kann sich durch sein Tun nicht in allem ändern; er kann z. B. nicht 
sein Menschsein selbst aufheben. Er ist aber in seiner Kreatürlichkeit und auch in der 
Gnade darauf angelegt, zu Gott, zu seinem Sein vor Gott und zu seiner Bezogenheit 
auf Gott, in seinem Verhalten, nicht nur mit Worten, Ja zu sagen. Ohne diese Ent- 
scheidung ist der Mensch nicht, was er sein soll. Diese Entscheidung auf Gott hin 
bestätigt darum nicht nur, was er ist, sie vervollständigt ihn vielmehr als Person und 
damit in seiner Gottebenbildlichkeit. Denn zum Personsein gehört auch, über sich 
selbst zu verfügen und damit die durch die Kreatürlichkeit gegebene Ausrichtung zu 
realisieren. Mit dieser Entscheidung für oder gegen seine eigene Kreatürlichkeit und 
sein gnadenhaftes Gottesverhältnis gibt der Mensch sich eine Ausrichtung, eine Ver- 
faßtheit, begibt er sich auf eine Bahn. Er ist als Person nicht nur ein Mensch, dieser 
Mensch, Geschöpf und begnadet, sondern soll sich auch dazu bekennen und entschei- 
den. Das entspricht der Person in ihrer vor Gott und durch Gott aufgerufenen Ganz- 
heit, welche in der Heiligen Schrift vielfach •Herz" heißt. •Du sollst Gott lieben aus 
deinem ganzen Herzen, aus deiner ganzen Seele, aus deiner ganzen Kraft und mit 
deinem ganzen Denken" (Lk 10, 27). Mit dieser Entscheidung tut der Mensch also 
nicht nur etwas, er verfügt • im Guten und im Bösen • über sich selbst, stellt sich 
an einen bestimmten Platz, bestimmt sich in seinem Verhältnis zu Gott. In der Sünde 
verweigert er sich seiner Gottbezogenheit und Gott selbst. Das ist nicht nur ein äußeres 
Tun; vielmehr nimmt er hier für seine Vollendung die falsche Richtung, er versucht 
aus dem Eigenen oder Irdischen zu leben, Sinn zu haben und ganz er selbst zu sein 
ohne Gott. 

Der Mensch kann nicht nur sündigen, er hat auch gesündigt, er ist ein Sünder. Die 
Sündentat ist vom Menschen her nicht einfach widerrufbar, einmal, weil er die Tat 
selbst nicht ungeschehen machen kann, dann aber vor allem, weil er mit der Sünde 
die Gnade, das gnadenhafte Gottesverhältnis verliert, das er sich nicht selbst geben 
oder nehmen kann. Die Bestimmungsmacht der Sünde setzt auch voraus, daß es 
durchgreifende Akte gibt, die den Menschen innerlich so bestimmen, daß ihm, dem' 
Sünder, Umkehr und Reue von sich aus nicht möglich sind. Denn der Sünder im 
striktesten Sinne bestreitet seine eigene Sündigkeit und damit seine Erlösungsbedürf- 
tigkeit. 

Noch ein anderes Element gehört zum christlichen Begriff der Sünde, nämlich die 
Solidarität aller in der Sünde. Alle Menschen sind sündig und der Erlösung bedürf- 
tig. Zwar sind die Menschen unvertauschbar, gerade vor Gott; andererseits stehen 
sie aber doch vor Gott in einem übergreifenden Zusammenhang, in einer Solidarität, 
die so, wie sie ist, ohne die übernatürliche Gnade, welche die Zusammenhänge inten- 
siviert, nur schwer denkbar ist. (Maria, die Mutter des Herrn, ist zwar ohne die 
Sünde, aber dies doch nur durch die vorauswirkende Gnade Christi, so daß auch sie 
in ihrem Heil ganz von der Gnade Christi abhängig ist.) Sünde ist wegen ihres 
Durchgriffes bei dem einzelnen und wegen der Solidarität aller in der Sünde ein 
Zustand, eine Verfaßtheit, welche als unüberwindliche Macht den Menschen bestimmt, 



18 Bischof Hermann Volk 

ihn beherrscht. Sündigkeit ist auch die Verflechtung des Sünders in eine sündige 
Welt. Die Welt ist in ihrer Sündigkeit verfilzt, und der Mensch selbst vermag diesen 
Zustand nicht zu durchbrechen, weder in sich selbst noch außer sich. In diesem Sinne 
gibt es Sünde in der Einzahl, ist Sünde der Urgrund der Sündigkeit und der Sün- 
den in der Vielzahl (Rom 7, 14 ff). 

Indem der Mensch in der Sünde sich gegen seine innere Ausrichtung auf Gott 
wendet, verkehrt er sich in seiner Gottesbeziehung. Er steht kontradiktorisch zu Gott; 
statt •Ja" sagt er •Nein" zu Gott. Darum steht dann auch der Zorn und das •Nein" 
Gottes gegen den widersprechenden, sich dem Schöpfer versagenden Menschen auf. 
Denn wie der Mensch im Ja oder Nein zu Gott steht, so steht auch Gott im Ja oder 
Nein zu dem Menschen. Der Mensch hat dann nicht nur Sünde getan, er ist vor Gott 
Sünder. 

Die Sünde ist durch das verkehrte oder verkehrende Abgewandtsein des Sünders 
von Gott gekennzeichnet. Damit ist der Verlust des gnadenhaften Gottesverhält- 
nisses, d. h. der Sohnschaft aus Gnade oder der heiligmachenden Gnade sowie der 
praeternaturalen Gaben als besonderer Ausstattung des Menschen, verbunden. Mit 
der Sünde ist aber auch eine Schwächung oder Verwundung des Menschen in seinem 
Wesen selbst gegeben. Denn er ist ja in seinem Wesen der Hinordnung auf Gott 
bedürftig. Diese fällt in der Sünde nicht etwa aus; sie wird vielmehr verkehrt, so 
daß sie nicht mehr die ordnende Funktion der rechten Gottesbeziehung erfüllen 
kann. Nicht-Gott tritt an die Stelle von Gott. Denn der Mensch hat Gott oder Götzen. 
Statt auf Gott offen und bezogen zu sein, ist der Mensch als Sünder durch das •cor 
curvatum in seipsum", durch •das fälschlich in sich selbst verkrallte Herz" bestimmt. 

Das bedeutet eine tiefgreifende Schädigung der Kräfte, welche •vulneratio in 
naturalibus", die •Verwundung der Natur" in der Sünde genannt wird. Das Konzil 
von Trient sagt, daß der Mensch durch die Sünde nach Leib und Seele zum Schlech- 
teren verändert sei. •Verschlechterung" bedeutet hier keine Abschwächung der Sün- 
digkeit; denn durch die Sünde geht die Gnade ganz verloren, der Gottesbeziehung 
wird widersprochen. Das Wesen des Menschen aber kann nicht zum Gegenteil wer- 
den. Auch der Sünder bleibt Mensch. Er kann zwar das Gegenteil von dem tun, was 
er soll, aber er kann nicht das Gegenteil von dem werden, was er ist; das gibt es 
nicht. Wohl aber gibt es den totalen Verlust der Gnade. In dem Verhalten des Men- 
schen fallen aber die durchgreifenden, das Wesen bestimmenden Entscheidungen, 
weil das Wesen der Ausrichtung durch das Tun bedürftig ist. Der Mensch kann es 
gar nicht vermeiden, über sich selbst verfügend sich Gott gegenüber zu entscheiden. 

Daher ist die Sünde ein unentbehrliches Element in der Beschreibung unserer 
jetzigen Situation und der eigentliche Grund für viele unserer Leiden. Das wird 
dadurch besonders deutlich, daß die Sünde der theologische Grund für den Tod des 
Menschen ist. D. h. nicht, die Sünde sei eine Todesursache wie die Krankheit; wohl 
aber ist sie die Ursache jenes Sterbens, wie es uns bevorsteht. •Der Sold der Sünde 
ist der Tod; die Gnadengabe Gottes aber ist ewiges Leben in Christus Jesus unserem 
Herrn" (Rom 6, 23); und im Jakobusbrief heißt es: •Die Sünde aber gebiert, wenn 
sie vollbracht ist, den Tod" (1,15). Der Tod des zum ewigen Leben in Gott bestimm- 
ten Menschen ist Zeichen der destruktiven Wirkung der Sünde, die nicht nur schä- 
digt, sondern zerstört, wie der Tod das Leben. Wie die Gnade Leben ist und dem 



Das christliche Verständnis des Leidens 19 

Menschen das den Tod überwindende Leben gibt, so ist die Sünde der Tod, nicht 
nur des geistlichen, des Gnadenlebens; Sünde führt auch zum leiblichen Tod, so daß 
nun der Tod nicht nur ein Naturereignis auf dem natürlichen Weg des Menschen ist; 
der Tod ist jetzt Zeichen der Sünde. 

Durch die Sünde ist also der von Gott zum Leben erschaffene und begnadete 
Mensch in vielfältiger Weise betroffen, teils durch Zerstörung, teils durch tiefgrei- 
fende Schwächung und Verschlechterung. Sein Verhältnis zu Gott, ist verkehrt; er 
hat die Gnade verloren; die Gesinnung des Menschen ist dem Bösen offen und 
zugewandt, selbst ein Quell des Bösen, •erfinderisch im Bösen" (Rom 1, 30). Mit 
seinem ganzen Sein und Leben ist er in hohem Maße dem Ereignishaften, zuletzt 
dem Tode ausgesetzt. Und dieser Tod ist selbst wiederum ein Zeichen des göttlichen 
Gerichtes, der göttlichen Verneinung des Sünders. Andere Dimensionen der Sünde, 
in welchen der Mensch den •Mächten" ausgesetzt ist, seien hier nicht weiter erörtert. 
• In allem aber zeigt sich, daß der Mensch durch die Sünde in seiner durch Geschöpf- 
lichkeit und Gnade gebildeten Qualifikation durchgreifend betroffen ist, so daß man 
an seinem Ergehen den gütigen Schöpfer nicht mehr leicht erkennen kann. 

Dies alles sagt die Heilige Schrift in sehr einfachen Worten, Bildern und Berichten. 
Ob es also heißt: •Im Schweiße deines Angesichts wirst du dein Brot verzehren, bis 
du zur Erde zurückkehrst, von der du genommen bist. Denn du bist Staub und zum 
Staube kehrst du zurück", und •so trieb sie Gott der Herr aus Edens Garten, damit 
er den Erdboden bebaue, von dem er genommen ist" (Gen 3, 19. 24), oder ob von 
Kain und Abel und der Sündflut berichtet wird, immer wird die durchgreifende 
Veränderung beschrieben, die mit der Sünde eingetreten ist, so daß wir nun mit 
dieser dritten theologischen Bestimmung unsere Situation wiedererkennen. 

Unser Leben, dem Leid so eng benachbart, ist also wesentlich von der Sünde als 
dem Eigentum des Menschen oder der Menschheit mitbestimmt. Damit ist die Frage, 
woher die Leiden kommen, theologisch beantwortet. Nicht Gott ist die direkte 
Ursache des Leidens, sondern der Mensch, mit dessen Personalität und Freiheit es 
gegeben ist, daß er sich auf Gott hin entscheiden kann und muß. Diese Notwendig- 
keit ist nicht einfachhin eine Erschwerung oder eine Art Falle für den Menschen, sie 
ist vielmehr ein Zeichen der Dignität, mit welcher allerdings auch die Möglichkeit 
der Sünde, des Widerspruchs gegeben ist. Auch daß die freien Geschöpfe nicht ein- 
fachhin in der Anschauung Gottes geschaffen sind, so daß sie nicht sündigen können, 
• weil sie dann Gott von Angesicht zu Angesicht und ihre Gottesbeziehung als ihr 
Heil schauen •, ist nicht ein Zeichen einer geminderten Güte Gottes. Es muß viel- 
mehr als ein Zeichen dafür betrachtet werden, daß der Mensch vor Gott wahrhaft 
an- und aufgerufen ist, aus der Freiheit und Entscheidung seiner Person auf diesen 
Anruf Gottes zu antworten. Erst die Vollendung als die Folge dieses Ja des Men- 
schen zu Gott aus der Gnade Gottes zeigt, wie sehr hier der Mensch respektiert ist, 
in dem der Mensch selbst vor dem unendlich überragenden und überlegenen Gott 
nicht zum Ding wird, vielmehr als Person zur Entscheidung aufgerufen ist. 

In alle dem liegt noch ein Geheimnis, aber dieses ist das Geheimnis der Erschaf- 
fung selbst, nämlich daß der in und aus sich selbst selige Gott die Welt erschaffen 
hat, die dann in Sünde fallen kann, aber von Gott doch so ernst genommen ist, daß 
sie durch die Menschwerdung des Sohnes Gottes erlöst wird. 



20 Bischof Hermann Volk 

Wenn nun auch auf diese Weise die Grundlage dafür gewonnen ist, daß der 
Mensch sich in seiner Situation erkenne und auch in dieser Situation Gott bejahe, 
so ist doch noch einiges hinzuzufügen, um diese theologische Beschreibung des Men- 
schen, bestimmt durch Schöpfung, Gnade und Sünde, recht zu verstehen. 

Zunächst muß nämlich festgehalten werden, daß nicht jedes Leid Folge und 
Erscheinungsform der Sünde ist, besonders nicht jedes Leid des Einzelnen. Es hat 
sich ja schon bei der Darstellung von Geschöpflichkeit und Gnade ergeben, daß mit 
dem Kreatursein, selbst mit dem Begnadetsein, im Pilgerstand mehr oder minder 
leidvolle Beanspruchungen verbunden sind. Aber auch die Sündigkeit der Mensch- 
heit wie des Menschen bietet nicht eine leichte Handhabe, von allem Leid auf Sünde 
zu schließen. Schon das Buch Job sagt, daß der Versuch, das Leiden als eindeutige 
Folge eigener Sünde zu deuten, wie ihn etwa die drei Freunde Jobs unternehmen, 
nicht zutrifft; den Einzelnen kann Leid, selbst großes Leid, ohne seine besondere 
Schuld treffen. Im Johannesevangelium heißt es zu Anfang des 9. Kapitels: •Im 
Vorbeigehen sah er einen Menschen, der von Geburt an blind war. Seine Jünger 
fragten ihn ,Meister, wer hat gesündigt, dieser oder seine Eltern, daß er blind 
geboren wurde?' Jesus antwortete: .Weder dieser hat gesündigt, noch seine Eltern; 
sondern es sollen offenbar werden die Werke Gottes an ihm'" (Jo 9, 1•3). Auch 
hier wird der direkte Schluß vom Leid auf die Sünde ausdrücklich abgelehnt. Wohl 
aber ist das Leiden ein Zeichen für die Sündigkeit der Menschheit überhaupt. Damit 
hängen die Fragen zusammen, welche mit der Erbsünde, mit der den Einzelnen 
überschreitenden Solidarität der Menschheit in der Sünde gegeben sind. Gerade 
dieser den Einzelnen überschreitende Zusammenhang kann das Leiden sehr erschwe- 
ren, weil es nicht nur als Folge eigener Sünde auftritt und verstanden werden kann 
und damit den Charakter des Irrationalen erlangt. Allein der Zusammenhang des 
Einzelnen mit dem Ganzen ist ein Element, welches in der theologischen Beschrei- 
bung des Menschen nicht ausgelassen werden kann, nicht im Bösen, aber auch nicht 
im Guten. Denn ebendieser Zusammenhang wird auch die Bahn, auf welcher uns 
Positives, selbst das Heil zufließt. 

Ferner ist zu bedenken, daß das Schwere des Lebens nicht nur Folge der Sünde ist. 
Es ist schon beanspruchend, im Pilgerstand überhaupt zu leben und damit versuch- 
bar zu sein. Dadurch wird nicht etwa die Sünde und ihre Bedeutung als Unheils- 
stand abgeschwächt. Denn es gibt im Guten und Bösen vieles, was nicht bestimmend 
und charakteristisch für das Ganze des Menschen ist. So ist einerseits nicht jedes 
Leiden wegen Sünde, wie andererseits nicht jede Art von Gutem Zeichen derUnsün- 
digkeit ist; denn auch der Sünder kann in gewissem Sinne Gutes tun, freilich ein 
Gutes, das nicht Erweis seiner Unsündigkeit ist. Darum kann dann auch der Ge- 
rechte, wovon gleich zu sprechen ist, manches Leid zu ertragen haben, ohne daß die- 
ses Zeichen destruktiver Sündigkeit ist. 

Ein Drittes ist noch zu bedenken, nämlich die Trennbarkeit von Sündenschuld und 
Sündenstrafe. Auch das ist gleich noch zu erörtern, denn es gehört zum Da-sein als 
Christ. • Abschließend sei nur gesagt, daß die Theologie sich hütet, von jedem ein- 
zelnen Geschehnis und Ereignis eine theologische Deutung zu geben. Denn dann 
müßte ja genau in allem unterschieden werden können, was Folge der Kreatürlich- 
keit, der Gnade, der Sünde und was die diesseitige Gestalt der Erlösung ist. Das 



Der Jüngerkreis Jesu als Zeichen für Israel 21 

alles aber ist nicht leicht; jedenfalls ist es nicht immer, oft nur in wenigen Fällen 
überzeugend darzutun. Wohl aber ist die Gesamtbeschreibung des Menschen in seiner 
Hinfälligkeit und Schwäche mit den dargelegten theologischen Elementen glaubhaft 
möglich. So ist der Mensch. So geht es dem Menschen. (Schluß folgt) 

Der Jüngerkreis Jesu als Zeichen für Israel 
(und als Urbild des kirchlichen Rätestandes)* 

Von Heinz Schürmann, Erfurt 

In seiner messianischen Sendung war Jesus für Israel ein •Zeichen" • am Ende 
ein •Zeichen des Widerspruchs", •an dem die Gedanken der Herzen vieler offenbar 
werden" sollten (Lk 2, 34 f). In dieses bezeichnende zeichenhafte Geschehen fanden 
sich die Jünger Jesu von Anfang an hineingezogen. Wenn Jesus sich während seines 
öffentlichen Auftretens mit einem Kreis von zwölf Jüngern umgab, dann wollte er 
damit bewußt eine zeichenhafte Gleichnishandlung setzen, eine bezeichnende Symbol- 
handlung. Vielleicht macht Jesus nirgendwo deutlicher, welche Verheißung er Israel 
bringen wollte und welchen Anspruch er erhob, als durch diese Symbolhandlung. 
Was es um den Jüngerkreis Jesu ist, kann man nur verstehen, wenn man von seinem 
zeichenhaften Charakter her denkt und deutet. 

Am Anfang nannte man nicht alle, die auf das Wort Jesu hörten (vgl. nur Lk 
10, 38•42; vgl. Mt 11, 28 ff) und sich glaubend zu ihm als dem Messias bekannten 
(vgl. nur Lk 12, 8 f; Mk 5, 19), •Jünger". Der ursprünglich umfangreichere und auch 
noch fluktuierende Jüngerkreis (vgl. Joh 6, 66) wurde anscheinend von Jesus end- 
gültig auf die symbolische Zwölfzahl beschränkt (Mk 3, 13 ff). Wenn diese (um- 
strittene) Voraussetzung richtig ist, sagt die bedeutsame Zwölfzahl wohl nicht nur 
etwas über die •amtliche" Funktion des Zwölferkreises aus, sondern vielleicht auch 
etwas über das •existentielle" Wesen des Jüngerseins. 

Die Zeitgenossen Jesu glaubten zu verstehen, was es mit diesen Jesus ständig 
begleitenden Männern auf sich habe: Sie fühlten sich an die •Rabbinen" (= Lehrer) 
erinnert, um die sich in ähnlicher Weise •Schüler" sammelten. Damals lebten die 
Schüler mit ihrem Lehrer noch in Lebensgemeinschaft; ging es doch in diesem Lehr- 
verhältnis um das Lernen des Willens Gottes, wie er sich im alttestamentlichen 
Gesetz und in der •Überlieferung der Alten" bezeugte; dieser lernte sich aber besser 
in dem persönlichen Umgang mit dem Lehrer als in theoretischem Lernen. Darum 

* Der vorliegende Beitrag ist für die im Sommer dieses Jahres erscheinende Festschrift 
der Olpener Armen Franziskanerinnen von der Ewigen Anbetung geschrieben worden, die 
den 100. Jahrestag ihrer Gründung durch Mutter Maria Theresia Bonzel (1863) feiern. In 
Anbetracht der durch das Konzil gestellten Aufgaben der Erneuerung der Orden und als 
Hilfe für alle, die dazu aufgerufen sind, wurde uns in gütiger Weise von der Ordensleitung 
die Erlaubnis für einen Vorabdrude gegeben. Wir möchten dafür an dieser Stelle noch einmal 
unseren Dank sagen. Die Schriftleitung. 




