Das christliche Verstiindnis des Leidens (I)
Von Exz. Hermann V o1k, Bischof von Mainz

Der christliche Glaube ist nicht nur
eine feste Uberzeugung von dem,
»was man nicht sieht® (Hebr 11, 1),
sondern auch von dem, was man sieht.

Die Theologie spricht legitimerweise nicht nur iiber das géttliche Handeln, sondern
auch iiber das Ergebnis des gottlichen Handelns. Darum ist nicht nur der Satz notig
und méglich: Gott kat die Welt erschaffen; es ist auch theologisch méglich und nétig
zu sagen: die Welt ist von Gott erschaffen. Darum gehort eine theologische Beschrei-
bung der Welt und vor allem des Menschen zur Aufgabe der Theologie; auch die
Welt ist Inhalt des christlichen Glaubens.

Die Glaubensaussagen iiber den Menschen betreffen nicht nur das Wesen, sondern
auch das Leben des Menschen, sein Tun, sein Ergehen und Erleiden. Dieses ist sogar
besonders wichtig, und zwar einerseits deshalb, weil keine Kreatur durch das, was
- sie ist, vollendet sein kann, vielmehr erst durch ihr Tun, durch etwas, das zu ihrem
Wesen hinzukommt. Das liegt letztlich daran, daf8 fiir die Kreatur Sein und Sinn
nicht identisch sind, so dafl die Kreatur im grofen und durchgreifenden Unterschied
zu Gott ihren Sinn, das Ziel ihres Seins erst erlangen mufl. Denn Gott wird nicht
erst durch sein Tun, was er ist, vielmehr sind in Gott Sein und Tun identisch. Fir die
Kreatur dagegen ist mit dem Wirklichsein iiberhaupt der Sinn noch nicht gegeben.
Daher die dringliche Frage: Wozu sind wir auf Erden? Diese Frage ist fiir den
Menschen noch wichtiger und auch schwieriger als die Frage: Was ist der Mensch?
Darum gehért zur theologischen Interpretation des Menschen, zu dem, was der
~ Christ von sich selbst glaubt, nicht nur eine Aussage vom Wesen, sondern auch in
besonderemn Mafle die Deutung seines Lebens, seines Tuns und Ergehens.

Das Leben, das Ergehen des Menschen glaubwiirdig zu deuten, ist nicht leicht;
solche Deutung gehort aber wesentlich zum Menschsein. Unvermeidlich denkt der
Mensch tiber sich selbst nach; und was er iiber sich selbst denkt, wird ein Teil von
dem, was er ist. Weil aber diese Deutung des Menschseins schwierig und nur unter
Einbeziehung des Ganzen méglich wird, ist sie gerade eine Aufgabe der Theologie.
Mancher findet deshalb nicht zum Glauben, weil er das Leben und Ergehen des
Menschen mit einem allmachtigen Schopfergott und mit seiner gitigen und allmach-
tigen Vorsehung nicht in Einklang zu bringen vermag, und alle Erérterungen iiber
die metaphysische Abhingigkeit des Menschen als des Relativen von dem Absoluten
konnen ihn angesichts des Schicksals des Menschen nicht von der Wirklichkeit Gottes
iiberzeugen. Er kann es nicht begreifen, dafl es einen allméchtigen und giitigen Gott
geben soll, der den Menschen zugewandt sei, und dafl es dem Menschen trotzdem so
ergehe, wie es ihm ergeht, besonders, dafl er so vielfach, vielgestaltig und schwer
leiden mufl. Es ist eine dringende Aufgabe der Theologie, dem Menschen durch eine
glaubwiirdige Deutung des menschlichen Lebens und Leidens den christlichen Glau-
ben zu erméglichen.



"6 ) Bischof Hermann Uolk

Die Theologie macht sich diese Aufgabe, den Menschen, sein Leben und Ergehen
mit Einschlufl des Leidens und des Todes zu deuten, nicht leicht. Sie versucht sich
diese Aufgabe vor allem nicht dadurch zu erleichtern, daf} sie das Leiden des Men-
schen bagatellisiert. Und auch ihre Antwort ist nicht einfach, sie ist nicht in einem
Satz zu geben, sie ist vielmehr differenziert. Denn es sind mehrere, spezifisch theolo-
gische Faktoren, welche das Sein und Leben des Menschen bestimmen. Darum ist die
Deutung des Menschen spezifisch theologisch, sie deckt sich nicht mit einem welt-
lichen Verstdndnis des Menschen. Die Theologie macht sich weder den Optimismus
noch-den Pessimismus der Welt zu eigen. Sie versteht vielmehr den Menschen als
bestimmt durch funf theologische Faktoren, welche zusammen, d. h. auf dasselbe
Subjekt, den Menschen, bezogen, diesen, sein Wesen, sein Tun und Ergehen im
theologischen Sinne hinreichend verstindlich machen, ohne dafl damit das Geheim-
nis des Menschen und des Seins iiberhaupt aufgeldst wird. Wohl aber soll die theolo-
gische Aussage {iber den Menschen glaubwiirdig sein, so dafl der Mensch sich von
diesen Glaubensaussagen als betroffen bekennen kann und muf}, sich darin erkennen
und auch anerkennen kann. Denn die Theologie ist bei aller Differenziertheit der
theologischen Begrifflichkeit doch der Zuversicht, dafl der Mensch theologisch be-
schrieben werden kann; denn der Mensch ist ein theologisches Wesen, d. h. er hat es
objektiv, noch ganz unabhingig von seiner personlichen Meinung, so sehr und so
bestimmend mit Gott zu tun, dafl er ohne die Anerkennung dieser Bestimmung nicht
glaubwiirdig beschrieben werden kann.

Die fiinf theologischen Bestimmungen, welche die glaubwiirdige Beschreibung
des Menschen ermdglichen, sind seine Kreatiirlichkeit, die Gnrade, die Siinde, die
Erlosung in Christus und die eschatologische Uollendung in der Wiederkunft Christi.
Es ist nicht méglich, den Menschen ohne diese fiinf Aspekte zu verstehen; mit ihnen
aber ist das theologische, das Glaubens-Verstindnis des menschlichen Seins und
Ergehens méglich; mit ihnen miifite auch das Leiden und der Tod des Menschen
glaubensmiflig verstanden werden kénnen. Es bleibt uns daher nichts anderes iibrig,
als diese fiinf Bestimmungen des Menschen kurz durchzugehen und von dort her
immer tiefer in das Verstindnis des Menschen und seines Leidens einzudringen. —
Bevor wir uns jedoch dieser Aufgabe selbst zuwenden kénnen, sind einige grund-
satzliche Aussagen vorauszuschicken.

L

Die Tatsache des Leidens
1. Der Mensch mufl viel leiden

Was das ist, Leiden, braucht man nicht zu beschreiben. Selbst wenn die Meinungen
dariiber, was im einzelnen Leiden genannt werden konne und miisse, verschieden
sind, so gilt doch allgemein: der Mensch muf} viel leiden. Das heifit nicht, jeder
einzelne sei jederzeit vom Leiden betroffen. Trotzdem gehért das Leiden zum
menschlichen Leben hinzu. Der Mensch muf} jederzeit mit ihm rechnen; er ist sich
seines Wohlergehens nicht gewif}. Er kann ja auch an dem Leiden des Nichsten der
Menschheit im ganzen — das uns immer mehr bewufit wird —, ja selbst an dem



Das christliche. Uerstiindnis des Leidens 7

Leiden der untermenschlichen Kreatur, der Tiere, nicht achtlos voriibergehen, ohne
diese Tatsache in sein Selbst- und Weltverstandnis einzubeziehen.

Dazu kommt, daf8 jedem unvermeidlich der Tod bevorsteht. Die damit gegebene
Charakterisierung des menschlichen Lebens mufl in das Leben und in das Denken
iiber das Leben mit einbezogen werden. Selbst dem, der sich keine theoretischen
Gedanken iiber das Leben und Leiden macht, dréingt sich das Leiden konkret und
unabweisbar auf.

Leiden kann verschiedene Gestalt haben. Es gibt schon ein Leiden im Geiste und
fiir den Geist. Solches Leiden kann seinen Grund haben in der Undeutlichkeit der
Dinge, in der Notwendigkeit von Entscheidungen in eine unbekannte Zukunft, in
der Notwendigkeit der Wahl zwischen positiven Méglichkeiten, in der Erkenntnis
der eigenen Schwiche und Siindigkeit, in der Not des nicht Erreichens der notwen-
digen oder gesetzten Zicle, in der Ungewiftheit des ewigen Heiles; alles das sind
Formen und Beispiele des Leidens im Geiste und fiir den Geist.

Die korperlichen Leiden sind im Vergleich dazu nicht etwa duferlich. Denn der
Mensch selbst leidet in seinem Leibe. Der Mensch hat Zahnweh, nicht sein Zahn. Die
korperlichen Leiden stellen sogar eine besondere Verdichtung des Leidens dar und
konfrontieren den Menschen erbarmungslos mit dem Leiden, weil sie sich oft noch
riicksichtsloser aufdrangen als Leiden im Geiste.

Im Buch Job wird das Leiden iiberhaupt und die Konkretheit der kérperlichen
Leiden durch das Alte Testament betont anerkannt. Bei dem Verlust seines Ver-
mégens und selbst bei dem Tode aller seiner Kinder zweifelte Job noch nicht an
Gott. ,Da erhob sich Job, zerrif sein Kleid, zerraufte sich sein Haupt und warf sich
auf die Erde zum Gebet. Hierauf sprach er: ,Ich habe nackt den Mutterschof ver-
lassen, ich fahre nackt dorthin zuriick. Der Herr hat es gegeben, der Herr hat es
genommen. Gepriesen sei des Herrn Name.‘ Bei alle dem hatte Job sich nicht ver-
siindigt, noch Hal gegen Gott gezeigt® (Job. 1,20—22). Als aber Job ,vom Kopf
bis zum Fufl mit schrecklichem Geschwiir befallen war® (2, 7), als seine Frau sagte:
,Noch immer hiltst du fest in deiner Frommigkeit? Sag dich los von Gott und stirb®
(5,9), als seine drei Freunde vor ihm verstummten, denn ,sie sahen, das Leiden
war furchtbar grof“ (5, 13), ,da tat Job den Mund auf und fluchte seinem Schicksal;
und Job hob an und sprach: ,0 wire doch der Tag, da ich geboren, nie erschienen
und jene Nacht entschwunden, da man den Knaben aufgenommen. Wehe jenem
Tage! Besser wire er in Dunkelheit verblieben; hatte doch der Hochste droben sich
nie um ihn gekiimmert und nie die Sonne ihm geleuchtet; die schwarze Urnacht hatte
ihn vernichten sollen und Wolkendunkel auf ihm ruhen; héitte man ihn doch der
Verdiisterung iiberlassen‘® (Job 3, 1—5).

Das Leiden Christi hat in diesem Zusammenhang seine besondere Bedeutung.
Wenn es auch vornehmlich das Siithneleiden fir unsere Siinden ist, so hat es doch
auch den Sinn, daf Christus unsere Menschheit angenommen hat, wie sie ist, ,aus-
genommen die Siinde“ (Hebr 4, 15). Der Logos hat also nicht nur das allgemeine
Wesen Mensch angenommen, sondern das konkrete Menschsein, so, wie wir es zu
leben haben, mit all seinen Inhalten, die dem Menschen iiber sein allgemeines Wesen
hinaus seine Besonderheit geben — nur die Siinde ist ausgenommen. Darum hat das



8 Bischof Hermann Uolk

Leiden Christi nicht nur den Charakter der Erlésung, sondern bedeutet auch die An-
erkennung, dafl der Mensdh in seinem Leben leidet. Diese Annahme unserer Mensch-
lichkeit mit Einschlufl des Leides und Todes ist dann iiber die Anerkennung der
Tatsache hinaus auch der Grund und die Weise, wie wir im Anschlufl an Christus
das Leiden sinnvoll in unser Menschsein einbezichen kénnen. Das aber hat Voraus-
setzungen, iiber die spiter gesprochen werden soll.

2. Der Christ muf3 viel leiden

Das bedeutet zunachst, daff auch der Christ keine Ausnahme macht; er ist unver-
mindert in das allgemeine Leiden der Menschheit hineingenommen oder doch nicht
daraus herausgenommen, wenn auch bestimmte Formen des Leidens, z. B. die Hoff-
nungslosigkeit, die véllige Ratlosigkeit, Gedanken der vélligen Sinnlosigkeit, dem
Christen erspart werden, weil er in der Hoffnung ist und vom Glauben her das leicht
sinnlos erscheinende menschliche Dasein hoffnungsvoll und glaubwiirdig zu inter-
pretieren vermag. Es ist aber wichtig und bedarf der besonderen Begriindung, daff
der Christ trotz der Erlésung noch in so hohem Mafle dem Leiden verhaftet ist. Denn
man konnte ja annehmen, daf} die an Fruchtbarkeit und Wirkmadht iiberreiche Erl5-
sungstat Christi uns von all dem befreit, was Christus auf sich genommen hat. Darum
ist es, wenn auch bekannt genug, der Feststellung wert: der Christ mufl viel leiden.
Er unterscheidet sich zunédchst darin nicht von den iibrigen Menschen. Dafl er trotz-
dem erldst ist, schon jetzt und nicht erst in der Zukunft, muf dann in seinem spezi-
fischen Sinn deutlich gemacht werden.

Aber das Leiden des Christen hat vielleicht noch andere Griinde als die unver-
minderte Schicksalsgemeinschaft mit der Menschheit und ihrer Leidenssituation.
Einer dieser Grinde kann schon damit gegeben sein, dafl das Leiden dem Christen
als Erlosten in gewissem Sinne nicht mehr angemessen ist. Denn damit wird die
Differenz von Zeit und Ewigkeit, von jetziger Verfassung und endzeitlicher Voll-
erlosung bewufiter und also lastender. Weil die Erlésung fiir den Christen einerseits
wirklich und nicht erst nur eine Verheiflung ist, andererseits der Christ aber trotz-
dem leiden muf, wird das Leiden in gewissem Sinn noch schwerer.

Dazu kommt ein weiteres. Der Christ mufi nicht nur noch leiden; das Leiden steht
vielmehr in einem positiven Zusammenhang mit der Heilswirklichkeit. ,Mufite denn
nicht Christus solches leiden und so in seine Herrlichkeit eingehen?“ (Lk 24, 26). Zur
Einsicht in diesen Satz mufl uns Christus allerdings, wie den Aposteln, die Schrift
»aufschlieBen® (Lk 24, 27), d. h. die faktische und in gewissem Sinne unerwartete
und unwahrscheinliche Struktur des Reiches Gottes dartun. Christus als der Schmer-
zensmann, die Pietd, Kreuzweg und Schmerzhafter Rosenkranz, ,Christi Mutter
stand mit Schmerzen bei dem Kreuz und weint’ von Herzen, als ihr lieber Sohn da
hing“: alle diese Inhalte bedeuten die Anerkennung des Leidens als Wirklichkeit
und als zugehérig zum Leben des Christen; sie haben den Gliubigen vielleicht mehr
geholfen als alle eigenen Erwdgungen des Menschen; denn ,die Geheimnisse Gottes
sind plausibler als die Losungen der Menschen“ (Chesterton). Aus dieser Anerken-
nung des Leidens im christlichen Bereich ergibt sich aber auch schon, daf das christ-
liche Ertragen der Leiden nicht einfach in einem Heroismus besteht, der das Leiden
bestreitet oder es als so selbstverstindlich betrachtet, daf§ dariiber kein Wort mehr



Das christliche Uerstindnis des Leidens 9

zu verlieren wire. Das Leiden ist fiir den Christen nicht selbstverstindlich. Sein Ver-
haltnis zu ihm ist aber ganz eigentiimlicher Art: er kann an seinen Sinn glauben und
trotzdem weinen, ohne damit das Christliche zu verfehlen.

8. Das Leiden des Menschen und selbst des Christen
ist kein Widerschein des gittlichen Leidens

Dieses ist eine wichtige theologische Aussage. Sie erschwert uns zunachst das
anerkennende Verstehen des Leidens und ist doch der einzige Grund unserer Hoff-
nung.

Gott leidet nicht. Gott ist nicht ein tragischer Gott. Menschwerdung des ewigen
gottlichen Sohnes, sein Leiden und Sterben bedeuten unter keinen Umstdnden, dafl
Gott selbst unvermeidlich in das Leiden als ein Gesetz der Wirklichkeit einbezogen
sei. Denn Gott leidet nicht; Gott ist vielmehr in einer positiven, unendlichen und
unzerstorbaren Seligkeit. Gott ist selig, nicht nur in der Vollkommenheit seines Wesens.
sondern auch und vor allem in seinem Personsein, in der gegenseitigen Liebe von
Vater, Sohn und Heiligem Geist. Gott ist aus sich und in sich selbst selig. Die Selig-
keit gehort zu den Eigenschaften, zur Wesensbeschreibung Gottes. Sie hangt nicht
von Zufalligkeiten oder von gliicklichen Umstédnden ab, wie bei uns, so dafl wir
sagen: ,Es geht mir gut“, womit ein gewisser Ereignischarakter des Wohlergehens
anerkannt ist; denn es konnte auch anders sein, ohne dafl der Mensch selbst anders
wire oder anders handelte. Gott ist in seiner Seligkeit von keiner Bedingung abhin-
gig. Die unendliche Seligkeit gehdrt zum ewigen, unverminderten Leben Gottes
selbst.

Das erschwert natiirlich das Verstindnis des Leidens, einer Schépfung, in der es
Leiden iiberhaupt gibt. Denn wenn Gott in solcher Seligkeit ist, warum ist dann die
Schépfung so unselig? Der naheliegende Verweis anf die ewige Seligkeit als Be-
stimmung des Menschen, wird zwar die letzte Antwort bleiben. Man muf} sich aber
dabei doch bewufit sein, dafl es immer noch erstaunlich genug ist und das kreatiir-
liche Denken herausfordert, dafl der Mensch iiberhaupt unselig sein kann. Das
Phénomen, dafl Gott freie Geschopfe erschafft, die der Seligkeit, dann aber auch der
Unseligkeit fahig sind, weil sie, zur Bejahung Gottes bestimmt, auch zur Verneinung
Gottes fahig sind, bedarf einer besonderen Anerkennung.

Andererseits aber ist die unzerstérbare Seligkeit Gottes auch ein grofier Trost.
Damit wird ja deutlich, dafl Leiden nicht ein Gesetz der Wirklichkeit {iberhaupt ist.
Wenn Gott auch leiden miifite, dann brauchten wir uns iiber unsere Leiden zwar
nicht zu wundern, es gibe aber auch keinen Ausweg und keine Hoffnung. Wenn
dagegen das Leiden in irgend einer Form sogar ein Gesetz der Kreatur in jhrer
natiirlichen Verfassung sein sollte, so konnte doch von Gott her dieses Gesetz durch-
brochen und iiberwunden werden. Die Seligkeit Gottes ist der Grund der Hoffnung
schlechthin, weil in Gott die Seligkeit nie gefdhrdet werden kann. Wenn sich dieser
so selige Gott der Kreatur in Gnaden annimmt, d. h. wenn Gott die Kreatur in der
geheimnisvollen Weise der Gnade an seiner Seligkeit teilnehmen 148}, dann ist von
dort her ein absolutes Uberwinden der Leiden der Kreatur denkbar und wirklich.
Gott aber, dieser Hort der Seligkeit, nimmt sich tatsichlich in solcher Weise der
Kreatur an. Wenn das so ist, dann ist aber die theologische Interpretation der Gegen-



10 Bischof Hermann Uolk

wart und der Zukunft, des menschlichen Wesens und Ergehens absolut dringlich und
unersetzbar. Das Leiden der Kreatur ist nur im Zusammenhang mit Gott zu ver-
stehen.

4. Die Aufgabe einer theologischen Interpretation des Leidens

- Im christlichen Glauben sind wir gewifl, dafl die Leiden fiir den Menschen nicht
endgiiltig sind, vielmehr durch Christus fiir den Endstand iiberwunden werden. Der
Zusammenhang von Menschsein und Leiden ist also nicht absolut notwendig, er
kann, wenigstens durch Gott in Christus, aufgehoben werden. Das bedeutet aber
nicht, das Leiden sei etwas an der Oberfliche des Menschseins; es ist vielmehr so tief -
mit dem Menschen in seiner jetzigen Verfafltheit verbunden, dafl wir es zunichst als
ein Element des Menschseins selbst auffassen miissen. Dann ist aber die christliche
Deutung des Leidens ein Ausschnitt aus der christlichen Deutung des Menschseins
iiberhaupt. Die theologisch faflbaren Faktoren, die das Menschsein bestimmen, sind
dann auch bestimmend fiir das Leiden des Menschen. Indem wir den Menschen recht
verstehen, missen wir auch das Leiden verstehen. Und umgekehrt: wir verstehen
den Menschen nur dann recht und hinreichend, wenn wir auch seine Lelden ver-
stehen.

Das dhristliche Verstindnis des Leidens mufl demnach dreierlei leisten. Es muf§
glaubhaft zeigen: 1. Woher das Leiden kommt, 2. wie es zu ertragen ist, da es von
uns nicht gedndert werden kann, und 3. wie es aber doch itberwunden wird.

Um diese Fragen zu beantworten, miissen wir uns nun den oben genannten theo-
logischen Bestimmungen des Menschen zuwenden, jenen Wirklichkeiten also, die im
Menschen wirksam sind und ihn bestimmen, um von ‘diesen her zunehmend das
gliubige Verstindnis fiir das Leiden des Menschen zu gewinnen. Dabei ist folgendes
zu beachten. In der Beschreibung dieser Wirklichkeiten kann das, was gleichzeitig
den einen Menschen ausmacht, nur hintereinander gesagt werden. Und noch etwas:
Die konkrete Gestalt dieser Wirklichkeiten, ihr Verhiltnis zum Wesen des Menschen
und zueinander kann sehr verschieden sein und ist es auch. Sie sind also nicht wie
gleichartige Bausteine zu denken. Aber bei aller inhaltlichen Verschiedenheit sind
sie doch bestimmend fiir den Menschen. Vermutlich kommt man mit weniger Aspek-
ten nicht ans, braucht aber anch nicht mehr. Erst in ihrer Zusammenschau kann der
Mensch und damit auch das Leiden des Menschen verstanden werden.

IL.
Das Uerstindnis des Leidens
aus den theologischen Bestimmungen des Menschen
1. Kreatiirlichkeit

a) Die Kreaturlichkeit iiberhaupt:

Die Kreatiirlichkeit oder Geschopflichkeit ist die erste, absolut durchgrelfende
Bestimmung des Menschen, des Auflergéttlichen iiberhaupt. Denn aufler Gott ist
alles Wirkliche kreatiirlich. So ist denn auch der Mensch in allem durch und durch
kreatiirlich. Sein Kreatursein kann nicht aufgehoben werden. Denn keine Kreatur
wird Gott. Auch in Christus wird nicht ein Mensch Gott, sondern Gott wird Mensch,



Das christliche Uerstindnis des Leidens 11

und dies auch nicht durch Verwandlung Gottes in einen Menschen. Andererseits darf
uns die unbezweifelbare Aussage, daf nichts Kreatiirliches Gott wird, nicht dazu
verleiten, von uns aus iibersehen zu wollen, wie Gott die kreatiirliche Kreatur ver-
wandeln kann, gerade im Zusammenhang mit Christus.

Kreatiirlichkeit ist eine Bedingung des Leidens. Kreatur kann leiden, und nur
Kreatur kann leiden. Gott dagegen ist in sich und aus sich selig. Auch wenn nichts
geschaffen wire, wire Gott darum doch unvermindert selig. Seligkeit gehort zum
ureigenen Leben Gottes. Dafl Christus leidet, ist nicht ein Zeichen dafiir, daf} auch
Gott fiir das Leiden anfillig ist. Wohl ist das Leiden Christi ein Zeichen dafiir, wie
sehr und wie wirklich Gott in Christus ein Mensch geworden ist; um fiir uns leiden
und sterben zu konnen, mufite der Logos ein Mensch werden. ,Obwohl er in Gottes-
gestalt war, glaubte er nicht, das Gleichsein mit Gott selbstsiichtig festhalten zu
miissen, sondern er entduflerte sich und nahm Knechtsgestalt an, erschien in der Art
von Menschen und wurde im Aufleren als Mensch gefunden. Er erniedrigte sich
selbst, da er gehorsam wurde bis in den Tod, den Tod am Kreuz* (Phil 2, 6—8).
Diese ,Selbstentiulerung® Gottes ist ein wesentliches Element im Geheimnis der
Menschwerdung. Es hat zur Folge, daf in Christus nicht nur die Menschheit leidet,
sondern Er selbst und damit die géttliche Person. Die Aussage, dafl Gott in sich
selbst selig und nicht einem Erleiden ausgesetzt ist, bleibt dabei bestehen; denn ohne
die Selbstentiuferung Gottes in Christus zur Knechtsgestalt konnte auch Christus
nicht leiden, sondern wiirde auf Grund seiner Dignitit in einer verklarten, nicht
leidensfihigen Menschlichkeit erscheinen. Im Erdenleben Christi aber ist die Gott-
heit aus eigenem Entschluff und aus géttlicher Kraft in einem geheimnisvollen hohen
Umfang der Weise des Menschen angendhert, bis dann in der Erh6hung die Mensch-
heit wiederum in einem geheimnisvollen hohen Umfang der Weise Gottes ange-
ndhert wird.

Die Kreatiirlichkeit ist nicht die Ursache des Leidens; sonst kénnte ein Geschopf
iiberhaupt nicht selig werden, es miiite immer an seiner Kreatiirlichkeit leiden. Das
ist jedoch unrichtig. Es ist gut, Gottes Gesch6pf zu sein. Die Schopfung als Tat Gottes
ist nicht miflungen; darum ist ihr Ergebnis, die Kreatur, gut. Der erste Schopfungs-
bericht sagt — zweifellos eine wichtige Glaubensaussage gegen die unmittelbare
menschliche Erfahrung —, daf die Schopfung von Gott her gut war (Gen 1, 10. 12.
18.21. 25); und nach der Erschaffung der Menschen heifit es: ,Und Gott sah alles,
was Er gemacht hatte, und es war sehr gut” (Gen 1, 31).

Wenn die Kreatur dennoch leiden kann, dann deshalb, weil sie nicht wie Gott
allein aus sich und in ithrem Wesen vollendet und vollendbar ist, sondern nur im
Riickbezug auf den Schopfer. Das wird erst ganz in den geistigen, personalen Ge-
schopfen, in Engel und Mensch, dentlich. Dieser Riickbezug ist jedoch nicht von selbst
gegeben, er muf} hinzukommen, er mufl vollzogen werden, indem die Kreatur sich.
auf Gott bezogen anerkennt und sich selbst in diesem Riickbezug vollzieht. Denn
dadurch kommt zu dem kreatiirlichen Sein der Sinn des Seins erst, aber auch erftllend
hinzu.

Durch die charakteristische Differenz von Sein und Sinn ist die Kreatur vor eine
Anspruch erhebende, fiir das Heil entscheidende Aufgabe gestellt. Mit dieser spezi-
fischen Form von Beanspruchung ist fiir den Menschen in gewissem Sinne aber auch



12 Bischof Hermann Uolk

eine Form des Leidens gegeben. Denn der Mensch kann versucht sein, seine Kreatiir-
lichkeit zu bedauern, weil er in ihrer Anerkennung mehr den Verzicht auf die Voll-
endung aus Eigenem als die Vollendung in der Ausrichtung auf Gott sieht und
erfihrt. ,Jetzt leben wir im Glauben und in der Hoffnung, aber nicht im Schauen.
Denn auf Hoffnung wurde unser Heil gestellt; Hoffnung aber, die schon geschaut
wird, ist nicht Hoffnung; denn was einer schaut, wie soll er das noch hoffen? Hoffen
wir aber auf das, was wir nicht schauen, so erwarten wir es mit Geduld (R6m
8, 24. 25). ‘

Es ist freilich ein falscher Schein der Geschopfe, wenn sie den Menschen verleiten,
aus dem Kreatiirlichen leben zu wollen, weil in Wahrheit der Mensch nicht so ist und
auch die Geschépfe nicht so sind, dafl sie Sinnerfiillung fiir den Menschen oder daf}
der Mensch sich selbst Sinnerfiillung bedeuten kénne. So mifiverstanden wird die
Schépfung zur Welt, zur ,weltlichen® Welt: ,Augenlust, Fleischeslust, Hoffart des
Lebens® (1 Joh 2, 16), statt in ihrer auf Gott hin offenen Gutheit Zeugnis fiir den
Schépfer zu geben. Gerade diese permanente Aufgabe, das Sinnverleihende gegen
den Schein in der Ausrichtung auf Gott zu sehen, wird zu einer Beanspruchung fiir
den Menschen, unter der er zu ermiiden droht, so dafl er den Zusammenhang seines
cigenen Sinnes mit Gott verleugnen mochte. , Wenn jene Tage nicht abgekiirzt wiir-
den, kénnten auch noch die Guten irre werden“ (Mt 24, 22). Daher die Bedeutung
der Hoffnung, der Geduld, der Beharrlichkeit bis ans Ende.

b) Das kreatiirliche Wesen des Menschen

Ganz besonders deutlich ist der kreatiirliche Mensch von seinem Wesen her dem
Leiden ausgesetzt. Denn der Mensch ist nicht nur geistig, er ist auch leiblich. In
schwer verstindlicher Weise ist er eine Einheit aus einem geistigen Prinzip, der
Seele, und dem Leib als materiellem Prinzip. Geistiges und Leibliches sind aber nicht
wie fertige Teile zum Ganzen des Menschen zusammengefiigt, vielmehr ist erst die
neuartige Einheit von Geistigem und Leiblichem der Mensch. Daher %at der Mensch
nicht nur einen Leib, sondern is¢ auch selbst Leib, allerdings nicht so, daf} er nicht
von seiner Geistigkeit her den Leib und alles Materielle zugleich und prinzipiell
iiberstiege.

Bei dieser Wesensart ist der Mensch sehr robust dem Leiden preisgegeben, weil
er in seinem Leibe dem Ereignishaften, dem, was ihm widerfihrt, ausgesetzt ist, und
zwar nicht einmal nur von der Seite des Menschen, sondern auch und nicht minder
vom Untermenschlichen her. Er kann vom Blitz erschlagen werden; Bakterien kénnen
ihn in einer unheilbaren Krankheit dahinsiechen lassen, giftige Substanzen kénnen
ihn rasch zu Tode bringen. So ist er, gottebenbildlich erschaffen, einerseits vom Geiste
her als Person unmittelbar auf Gott bezogen, und in hohem Mafe der Selbstbestim-
mung offen, so daf er in den Grenzen seines Wesens ebendas auch ist, was er denkt
und sein will, andererseits vom Leiblichen her dem materiellen Geschehen ein-
geordnet und sogar weitgehend untergeordnet; einerseits also von hoher Dignitit,
geistig, Person, gottebenbildlich, zugleich aber jeden Augenblick abhingig vom Ma-
teriellen, von der Atmung, vom Schlag des Herzens, davon, von der unverniinftigen
Natur verschont zu werden.

Diese Wesensart des Menschen gipfelt in seinem Sterbenmiissen. Weil Leib und
leibliches Leben hinfillig ist, ist auch der Mensch hinfillig; er stirbt. Als Einheit aus



Das christliche Uerstindnis des Leidens 13

Materiellem und Geistigem, von Seele und Leib ist er also nicht so, daf§ er trotz der
hinfalligen Leiblichkeit, aber wegen seiner geistigen unsterblichen Seele selbst
unsterblich ware; vielmehr ist er trotz seiner unsterblichen Seele, aber wegen seiner
hinfalligen Leiblichkeit sterblich. Denn im Tode stirbt der Mensch, obwohl seine
Seele lebt.

Bei dieser Wesensart ist der Mensch in allen Schichten, in Geist, Herz und Leib
und in vielfdltiger Form leidensfahig. Nicht nur dies, er mufl auch leiden, minde-
stens in dem eingangs beschriebenen Sinne, dafl er prinzipiell vor keinem Leiden
sicher ist. Das sind Tatsachen, die unseren Protest herausfordern wollen, wenn nicht
noch etwas anderes hinzukommt.

Zweifellos ist der Mensch in seiner Leibgebundenheit nicht nur fiir Leiden aller
Art anfillig, sondern hat gerade auf Grund seiner leibgebundenen Geistigkeit, als
Einheit von Leib und Seele in der materiellen Welt, deren Teil er dem Leibe nach
ist, eine einzigartige Funktion. Denn mit seiner Einbeziehung in die materielle Welt
ist er zwar dem Ereignishaften ausgesetzt, andererseits ist aber die materielle Welt
im Menschen auch in die Dimension des Menschen einbezogen. Damit vermag der
Mensch die materielle Welt in seine personliche Hinordnung auf Gott hineinzuneh-
men und dadurch der Welt zu verleihen, wessen sie bediirftig, aber nicht fahig ist.
Der Mensch hat eine Funktion an der ihm zugeordneten materiellen Welt, die in
Christus verdeutlicht und intensiviert ist, weil Christus das Haupt der ganzen Schop-
fung ist. Dies erhoht zugleich die Verantwortung des Menschen, denn er hat nicht
nur fiir sich selbst Verantwortung, sondern auch fiir die ihm zugeordnete Welt.

Diese Funktion ist nun zwar nicht in seiner Leiblichkeit begrindet, wohl aber
durch sie auf die materielle Welt ausgeweitet. Wenn damit auch seine Anfilligkeit
fir das Leiden nicht aufhort, so ist durch diese Funktion, die dem Menschen auf
Grund seiner Wesenheit zukommt und die ihn freilich fiir das Leiden anfillig
macht, dach schon ein erstes Verstehen des Leidens gegeben. Denn der Mensch leidet
nicht einfach an einer merkwiirdigen Kuriositit seines Wesens, seine Leidensfihig-
keit hat vielmehr eine unentbehrliche Funktion in der Welt. (Theologisch betrachten
heiflt, in erweiterten Zusammenhangen als Bedingung des Verstehens denken.) Der
Mensch ist dann aber kein Unfall und kein Zufall, er hat vielmehr vom Schopfer her
. eine einmalige Funktion im Ganzen der Welt.

Durch sein Wesen ist der Mensch freilich spezifisch beansprucht. Denn er muf sich
trotz seiner Leiblichkeit als Person verhalten, er mufl die persénliche und unmittel-
bare Riickbezichung auf Gott als letztes Ziel und absolute Vollendung seiner selbst
betrachten. Er mufl die Sinnenhaftigkeit, die sich ihm unmittelbar prasentiert, einer-
seits integrieren, zugleich aber durchstofien, transzendieren; er braucht das Materielle
und darf ihm doch nicht verfallen, nicht einmal in seiner eigenen Leiblichkeit. Darin
besteht seine Versuchbarkeit.

Nun ist es gewif nicht so, dafl diese Versuchbarkeit einfachhin und ausschlieflich
im Leiblichen ihren Grund hatte. Auch die reinen Geister sind versudcht, sich in ihrer
Gottesbeziehung und damit selbst zu verfehlen, wie der Fall der Engel zeigt. Auch
fur den Menschen brauchen die Siinden des Geistes durchaus nicht geringfiigig zu
sein im Vergleich mit den Siinden im Bereich des Sinnenhaften. Trotzdem ist der
Mensch wegen seiner Leiblichkeit in einem ungewdhnlichen Mafle dem Erleiden und



14 Bischof Hermann Uolk

damit auch dem Leiden ausgesetzt. Wir kénnen den leidensfihigen und leidenden
Menschen kaum verstehen und sind vor allem kaum imstande, ihn zu Ende zu den-
ken. Vor allem bleibt offen, wie man sich eine Weiterexistenz denken soll, wenn der
Mensch sterblich ist. Das irdische Leben wird dadurch als vorldufig gekennzeichnet,
denn es wird abgeldst durch einen andersartigen Zustand. Bezeichnet man die jetzige
Situation als Pilgerstand, was von anderen Gesichtspunkten her eindeutig maoglich
und notwendig ist, dann wird damit schon hinzugedacht, dafl dieses Vorldufige auf
eine Steigerung, auf Vollendung hin angelegt ist, zu welcher der Mensch in dieser
Zeit unterwegs ist. Aber von der Natur des Menschen her und ohne Offenbarung ist
nicht zu sehen, worin diese Vollendung besteht, vor allem nicht, wie sie méglich ist,
wenn der als Leib-Seele-Einheit geschaffene Mensch gar nicht mehr Leib-Seele-
Einheit ist. Denn wenn der Mensch geschaffen ist, ein Mensch zu sein, und nicht nur
Seele, dann ist der Tod eindeutig Verschlechterung und er bleibt es. Das wird auch
dadurch anerkannt, daf} die Auferstehung von den Toten zur Vollendung des Men-
schen hinzugehdrt. Aber wir wissen von uns aus nicht, wie es mit dem Menschen, der
sterblich ist und stirbt, weitergehen wird. — Glicklicherweise brauchen wir dies auch
nicht zu wissen, weil der Mensch nicht auf Grund seines kreatiirlichen Wesens zu
Ende gedacht werden muf}, aber mit der Gnade zu Ende gedacht werden kann.

2. Die Gnade

Ebenso urspriinglich wie das kreatiirliche Wesen ist fiir den Menschen die Gnade.
Der Mensch ist zu einem Ziel, d. h. zu einer endgiiltigen, fiir immer bleibenden Ver-
faBtheit bestimmt, welche ihm nur aus und in der besonderen Gnade Gottes ermdg-
licht wird. Es ist nicht gegen die Ungeschuldetheit der Gnade, wenn der Mensch
urspriinglich schon in der Gnade mit einem gnadenhaften Ziel erschaffen wurde, in
ciner Gnade also, in welcher Gott nicht Siinden vergibt und tilgt, vielmehr den Men-
schen dber die Krafte seines Wesens hinaus, iibernatiirlich ndmlich, dazu qualifiziert,
am Leben Gottes selbst teilzunehmen. Denn die gnadenhafte Bestimmung des Men-
schen bedeutet, daf der Mensch selig werde wie Gott, nicht durch Nachahmung,
sondern weil er an der Seligkeit Gottes selbst teilnimmt. Das vermag der Mensch
nicht aus sich, sondern nur aus der gottlichen Gnade. Denn keine Kreatur kann aus
sich Gott schauen wie er ist, aus sich an seinem Leben teilnehmen; fiir jede Kreatur
wohnt Gott ,in unzugéinglichem Licht“ (1 Tim 6, 16). In der Gnade aber 1dfit Gott
sich schauen und damit die Kreatur in unbegreiflicher Weise an seinem Leben teil-
nehmen. Das Leben Gottes ist aber das selige Leben Gottes, so dafl Gnade bedeutet,
dafl der Mensch an der Seligkeit Gottes teilnehmen, selig werden soll. ,Geh ein in
die Freude deines Herrn® (Mt 25, 21).

Das Leben Gottes ist als das bedingungslose und unzerstérbare selige Leben Got-
tes also der Hort aller Hoffnung. Seligkeit, und zwar Seligkeit Gottes, ist die Ver-
faBtheit, der Endstand, um dessentwillen der Mensch tiberhaupt geschaffen ist. Wie
weit der Mensch aber, ohne aufzuhéren Mensch zu sein, in der Gnade vergottlicht
werden kann und muf}, um an der Seligkeit Gottes teilzunehmen, das iibersteigt
unser Begreifen.

Die Gnade, welche die Seligkeit als Endbestimmung des Menschen einschliefit und
gewahrleistet, ist dem Menschen schon jetzt gegeben, obwohl der Endstand selbst



Das christliche Uerstindnis des Letdens 15

noch nicht erlangt ist. Der Mensch muf} aber schon in der Zeit in dem gnadenhaften
Gottesverhiltnis stehen, um in der Ewigkeit der Seligkeit teilhaftig zu werden. Die
Gnade stellt sich aber in der Zeit nicht in ihrer vollen Wirklichkeit dar; sie muf§
darum geoffenbart und geglaubt werden. Wohl wirkte sich im Urstand die iber-
natiirliche Begnadung des Menschen schon in der Zeit in einer gewissen Verbesse-
rung der menschlichen Verfassung aus, welche wir die praeternaturalen Gaben
nennen. Sie heifien praeternaturale (auflernatiirliche) Gaben im Unterschied zu den
supernaturalen (iibernatiirlichen) Gaben, weil in ihnen das Heilsverhaltnis selbst
nicht gegeben ist. Sie waren vielmehr einerseits eine Vorform des Endstandes, ande-
rerseits eine Hilfe, um die Ausrichtung auf Gott als Vollendung des Menschen fest-
zuhalten.

Eine Vorform des Endstandes waren die practernaturalen Gaben, insofern sie den
Menschen im Urstand schon eine leibliche Unsterblichkeit verlichen, ihn vor dem
Tode und vor solchen Leiden bewahrten, welche ihrerseits Vorformen des Todes
sind. Hilfen waren die practernaturalen Gaben, insofern sie den Menschen in seiner
urspriinglichen Verfassung erleuchteten und stirkten, das andersartige Endziel im
- Auge zu behalten.

Damit war also die urspriingliche Verfassung des Menschen gerade hinsichtlich
des Leidens erheblich anders als unsere jetzige, ohne dafl damit schon grundsitzlich
die gegenwirtige Verfassung des Menschen iiberwunden gewesen wire. Aber aus
dieser theologischen Beschreibung des Urstandes des Menschen von der Kreatiirlich-
keit und Gnade her ist der Mensch in seiner jetzigen Verfassung mit der Fille der
Leiden kaum wiederzuerkennen; offenbar miissen noch andere Elemente hinzu-
genommen werden, um die jetzige Situation zu beschreiben. Andererseits mufl man
sich hiiten, mit dem paradiesischen Urstand mehr oder minder phantastische Vor-
stellungen zu verbinden. Denn in sehr wesentlichem Sinne war der paradiesische
Urstand unserer jetzigen Verfassung gleich.

Zunichst darin, daff auch der paradiesische Urstand Pilgerstand war. Denn durch
die Bestimmung des Menschen zur Teilnahme an der Seligkeit Gottes wird die
jetzige, wie auch die paradiesische Verfassung cindeutig als vorlaufig, aber als aus-
gerichtet auf einen andersartigen Endstand und damit als Pilgerstand gekennzeich-
net. Auch das Paradies war keine Verfassung des Menschen, die als endgiiltig
gedacht war. Der Mensch lebte auch da nicht in der Anschauung Gottes; er war ver-
suchbar und konnte siindigen. Er lebte im Glauben und nicht im Schauen, in der
Hoffnung auf die Uberwindung seiner Gegenwart zu dem andersartigen, seligen’
Endstand. Wie in unserer jetzigen Situation war im Paradies die Entscheidung des
Menschen fallig, dafl er sich fiir sich selbst, firr die Erfillung seines Lebens auf Gott
ausrichtete. Wenn auch der Mensch in der paradiesischen Verfassung nicht wie wir
auf den Tod zuging, so doch auf das Gericht am Ende seines Lebens; auch er mufite
im Glauben, auch er konnte nicht im Schauen leben, weil die Gnade in ihrer vollen
Wirklichkeit auch ihm nicht anschaulich war.

Das alles also sind Elemente, die auflerordentlich charakteristisch sind fiir unsere
gegenwartige Situation und selbst dem Tode noch charakteristische Ziige, sein beson-
deres Gewicht geben. Denn der Tod ist ja nicht nur dadurch gekennzeichnet, dafl er
dieses Leben beendet, sondern mehr noch dadurch, dafl er in das Gericht und durch
dieses hindurch in die Endgiiltigkeit fihren soll.



16 Bischof Hermann Uolk

Aus der Beschreibung des Urstandes von Geschopflichkeit und Gnade her als Be-
stimmung zu einem gnadenhaften seligen Endstand ergeben sich fiir die Interpre-
tation des Leidens sehr wichtige Aussagen.

1. Die jetzige Verfassung des Menschen ist nicht die urspriingliche, obwohl sie mit
dieser vieles gemeinsam hat. Es mufl also noch ein anderer Faktor als Kreatiirlichkeit
und Gnade zur Beschreibung unserer gegenwairtigen Situation hinzugenommen
werden. Die theologische Beschreibung des gegenwirtigen Zustandes versucht daher
auch nicht, diesen als endgiiltig oder als direkten Ausdruck des gottlichen Willens zu
rechtfertigen, weil er sich sowohl von der paradiesischen wie von der endgiiltigen
Verfassung des Menschen unterscheidet.

2. Der paradiesische Urstand, erst recht der jetzige Stand des Menschen ist ein-
deutig ein vorldufiger, auf einen andersartigen Endstand hingeordnet. Der Mensch
ist im Pilgerstand, und zwar solange, bis er in die Endgiiltigkeit eintritt.

3. Das setzt voraus, dafl der Mensch, der in seinem Wesen derselbe und dasselbe
bleibt, durchgreifend verdndert werden kann, sowohl durch Selbstbestimmung wie
auch erst recht von Gott her. Ohne diese durchgreifende Variabilitit ist eine theolo-
gische Interpretation des Menschen iiberhaupt nicht mdglich, weil sonst Heil und
Unbheil, Pilgerstand und Endstand, Ja und Nein zu Gott keine so tiefgreifenden
Unterschiede sein kénnten, wie sie es nach der Offenbarung sind.

4. Gnade erhoht noch die Differenz zwischen Pilgerstand und Endstand, erst recht
zwischen unserer jetzigen und der endgiiltigen Verfassung. In ihr ist ndmlich der
Mensch in einer besonderen Weise beansprucht. Denn sowohl fiir das rechte Ver-
standnis, wie auch fiir den rediten Vollzug seines Lebens ist der begnadete Mensch
auf Glauben und Hoffen angewiesen. Obwohl er in seinem Urstand sowohl in sich
selbst wie in seinem Weltverhiltnis in einer besseren Verfassung war als jetzt,
konnte er doch weder sich selbst noch konnte ihm die Welt zur Erfiilllung werden,
da in der Gnade Gott selbst seine Erfiilllung sein wollte. Die Gnade andert also
sein Weltverhiltnis; sie beanspruchte ihn auch im Paradies in besonderer Weise;
denn selbst seine gesteigerte innermenschliche und innerweltliche Vollkommenheit
konnte ihn nicht in sich selbst ruhen lassen. Aber gerade sie konnte ihm in erhohtem
Mafle zur Versuchung werden: Thr werdet wie Gott sein. — Da dies alles aber erst
den Menschen im Urstand beschreibt, miissen wir uns nun dem dritten Faktor zu
seiner Interpretation, der Siinde, zuwenden, mit der sich der Mensch in seiner jetzigen
Situation erst wiedererkennt.

3. Die Siinde

Wenn auch der dhristliche Glaube, die Wirklichkeit des Christlichen tiberhaupt,
Erlésung von der Siinde bedeutet, so mufl doch gerade deshalb die Siinde in das
christliche Verstindnis des Menschen mit einbezogen werden. Denn wovon und
wozu der Mensch in Christus erlost wird, kann ohne die Siinde nicht beschrieben
werden. Man kann den Menschen nicht einmal als Geschopf Gottes verstehen, wenn
die Siinde als eine seiner Bestimmung aus Kreatiirlichkeit und Gnade entgegen-

" gesetzte Komponente nicht mitbedacht wird. Wenn aber das, was der Mensch tut,
den Menschen, sein Bestimmtsein aus Schopfung und Gnade, tiefgreifend verdndert,
dann setzt das voraus, dafl sein Tun nicht bedeutungslos neben dem géttlichen Han-



Das dhristliche Uerstiindnis des Leidens 17

deln in Erschaffung und Gnade ist. Es gehort zum Begriff des Menschen, dafl das,
was er tut, wie er sich selbst versteht und verhalt, im Guten wie im Bésen, in seine
Verfafitheit eingeht. Denn der Mensch ist keine untermenschliche Kreatur, sondern
auf Entscheidung zu dem, wozu er bestimmt ist, angelegt.

Der Mensch kann sich durch sein Tun nicht in allem dndern; er kann z. B. nicht
sein Menschsein selbst aufheben. Er ist aber in seiner Kreatiirlichkeit und auch in der
Gnade darauf angelegt, zu Gott, zu seinem Sein vor Gott und zu seiner Bezogenheit
auf Gott, in seinem Verhalten, nicht nur mit Worten, Ja zu sagen. Ohne diese Ent-
scheidung ist der Mensch nicht, was er sein soll. Diese Entscheidung auf Gott hin
bestatigt darum nicht nur, was er ist, sie vervollstindigt ithn vielmehr als Person und
damit in seiner Gottebenbildlichkeit. Denn zum Personsein gehort auch, iiber sich
selbst zu verfligen und damit die durch die Kreatiirlichkeit gegebene Ausrichtung zu
realisieren. Mit dieser Entscheidung fiir oder gegen seine eigene Kreatiirlichkeit und
sein gnadenhaftes Gottesverhaltnis gibt der Mensch sich eine Ausrichtung, eine Ver-
fafltheit, begibt er sich auf eine Bahn. Er ist als Person nicht nur ein Mensch, dieser
Mensch, Geschopf und begnadet, sondern soll sich auch dazu bekennen und entschei-
den. Das entspricht der Person in ihrer vor Gott und durch Gott aufgerufenen Ganz-
heit, welche in der Heiligen Schrift vielfach ,Herz“ heifit. ,Du sollst Gott lieben aus
deinem ganzen Herzen, aus deiner ganzen Seele, aus deiner ganzen Kraft und mit
deinem ganzen Denken“ (Lk 10, 27). Mit dieser Entscheidung tut der Mensch also
nicht nur etwas, er verfiigt — im Guten und im Bosen — diber sich selbst, stellt sich
an einen bestimmten Platz, bestimmt sich in seinem Verhaltnis zu Gott. In der Siinde
verweigert er sich seiner Gottbezogenheit und Gott selbst. Dasist nicht nur ein dufleres
Tun; vielmehr nimmt er hier fir seine Vollendung die falsche Richtung, er versucht
aus dem Eigenen oder Irdischen zu leben, Sinn zu haben und ganz er selbst zu sein
ohne Gott.

Der Mensch kann nicht nur siindigen, er hat auch gesiindigt, er ist ein Siinder. Die
Siindentat ist vom Menschen her nicht einfach widerrufbar, einmal, weil er die Tat
selbst nicht ungeschehen machen kann, dann aber vor allem, weil er mit der Siinde
die Gnade, das gnadenhafte Gottesverhiltnis verliert, das er sich nicht selbst geben
oder nehmen kann. Die Bestimmungsmacht der Siinde setzt auch voraus, dafl es
durchgreifende Akte gibt, die den Menschen innerlich so bestimmen, dafl ihm, dem’
Siinder, Umkehr und Reue von sich aus nicht méglich sind. Denn der Siinder im
striktesten Sinne bestreitet seine eigene Siindigkeit und damit seine Erlosungsbediirf-
tigkeit.

Noch ein anderes Element gehért zum christlichen Begriff der Siinde, namlich die
Solidaritit aller in der Siinde. Alle Menschen sind siindig und der Erlésung bediirf-
tig. Zwar sind die Menschen unvertauschbar, gerade vor Gott; andererseits stehen
sie aber doch vor Gott in einem itbergreifenden Zusammenhang, in einer Solidaritat,
die so, wie sie ist, ohne die iibernatiirliche Gnade, welche die Zusammenhinge inten-
siviert, nur schwer denkbar ist. (Maria, die Mutter des Herrn, ist zwar ohne die
Stinde, aber dies doch nur durch die vorauswirkende Gnade Christi, so dafl auch sie
in ihrem Heil ganz von der Gnade Christi abhingig ist.) Siinde ist wegen ihres
Durchgriffes bei dem einzelnen und wegen der Solidaritit aller in der Siinde ein
Zustand, eine Verfafitheit, welche als uniiberwindliche Macht den Menschen bestimmt,



18 Bischof Hermann Uolk

ihn beherrscht. Stindigkeit ist auch die Verflechtung des Siinders in eine siindige
Welt. Die Welt ist in ihrer Siindigkeit verfilzt, und der Mensch selbst vermag diesen
Zustand nicht zu durchbrechen, weder in sich selbst noch aufler sich. In diesem Sinne
gibt es Siinde in der Einzahl, ist Siinde der Urgrund der Siindigkeit und der Siin-
den in der Vielzahl (Rém 7, 14 f).

Indem der Mensch in der Siinde sich gegen seine innere Ausrichtung auf Gott
wendet, verkehrt er sich in seiner Gottesbeziehung. Er steht kontradiktorisch zu Gott;
statt ,Ja“ sagt er ,Nein“ zu Gott. Darum steht dann auch der Zorn und das , Nein®
Gottes gegen den widersprechenden, sich dem Schopfer versagenden Menschen auf.
Denn wie der Mensch im Ja oder Nein zu Gott steht, so steht auch Gott im Ja oder
Nein zu dem Menschen. Der Mensch hat dann nicht nur Siinde getan, er ist vor Gott
Siunder.

Die Siinde ist durch das verkehrte oder verkehrende Abgewandtsein des Siinders
von Gott gekennzeichnet. Damit ist der Verlust des gnadenhaften Gottesverhilt-
nisses, d. h. der Sohnschaft aus Gnade oder der heiligmachenden Gnade sowie der
praeternaturalen Gaben als besonderer Ausstattung des Menschen, verbunden. Mit
der Siinde ist aber auch eine Schwichung oder Verwundung des Menschen in seinem
Wesen selbst gegeben. Denn er ist ja in seinem Wesen der Hinordnung auf Gott
bediirftig. Diese fallt in der Siinde nicht etwa aus; sie wird vielmehr verkehrt, so
daf sie nicht mehr die ordnende Funktion der rechten Gottesbeziehung erfiillen
kann. Nicht-Gott tritt an die Stelle von Gott. Denn der Mensch hat Gott oder Gotzen.
Statt auf Gott offen und bezogen zu sein, ist der Mensch als Siinder durch das ,cor
curvatum in seipsum®, durch ,das falschlich in sich selbst verkrallte Herz“ bestimmt.

Das bedeutet eine tiefgreifende Schiadigung der Krifte, welche ,vulneratio in
naturalibus®, die , Verwundung der Natur® in der Siinde genannt wird. Das Konzil
von Trient sagt, daBl der Mensch durch die Siinde nach Leib und Seele zum Schlech-
teren verandert sei. , Verschlechterung® bedeutet hier keine Abschwachung der Siin-
digkeit; denn durch die Siinde geht die Gnade ganz verloren, der Gottesbeziehung
wird widersprochen. Das Wesen des Menschen aber kann nicht zum Gegenteil wer-
den. Auch der Siinder bleibt Mensch. Er kann zwar das Gegenteil von dem tun, was
er soll, aber er kann nicht das Gegenteil von dem werden, was er ist; das gibt es
nicht. Wohl aber gibt es den totalen Verlust der Gnade. In dem Verhalten des Men-
schen fallen aber die durchgreifenden, das Wesen bestimmenden Entscheidungen,‘
weil das Wesen der Ausrichtung durch das Tun bediirftig ist. Der Mensch kann es
gar nicht vermeiden, iiber sich selbst verfiigend sich Gott gegeniiber zu entscheiden.

Daher ist die Siinde ein unentbehrliches Element in der Beschreibung unserer
jetzigen Situation und der eigentliche Grund fiir viele unserer Leiden. Das wird
dadurch besonders deutlich, dafl die Siinde der theologische Grund firr den Tod des
Menschen ist. D. h. nicht, die Siinde sei e¢ine Todesursache wie die Krankheit; wohl
aber ist sie die Ursache jenes Sterbens, wie es uns bevorsteht. ,Der Sold der Siinde
ist der Tod; die Gnadengabe Gottes aber ist ewiges Leben in Christus Jesus unserem
Herrn® (R6m 6, 23); und im Jakobusbrief heifit es: ,Die Siinde aber gebiert, wenn
sie vollbracht ist, den Tod* (I, 15). Der Tod des zum ewigen Leben in Gott bestimm-
ten Menschen ist Zeichen der destruktiven Wirkung der Siinde, die nicht nur schi-
digt, sondern zerstort, wie der Tod das Leben. Wie die Gnade Leben ist und dem



Das christliche Uerstiindnis des Leidens . 19

Menschen das den Tod iiberwindende Leben gibt, so ist die Siinde der Tod, nicht
nur des geistlichen, des Gnadenlebens; Siinde fithrt auch zum leiblichen Tod, so dafl
nun der Tod nicht nur ein Naturereignis auf dem natiirlichen Weg des Menschen ist;
der Tod ist jetzt Zeichen der Siinde.

Durch die Siinde ist also der von Gott zum Leben erschaffene und begnadete
Mensch in vielfdltiger Weise betroffen, teils durch Zerstorung, teils durch tiefgrei-
fende Schwichung und Verschlechterung. Sein Verhiltnis zu Gott. ist verkehrt; er
hat die Gnade verloren; die Gesinnung des Menschen ist dem Bésen offen und
zugewandt, selbst ein Quell des Bdsen, ,erfinderisch im Bésen“ (Rém 1, 80). Mit
seinem ganzen Sein und Leben ist er in hohem Mafle dem Ereignishaften, zuletzt
dem Tode ausgesetzt. Und dieser Tod ist selbst wiederum ein Zeichen des géttlichen
Gerichtes, der gottlichen Verneinung des Stinders. Andere Dimensionen der Siinde,
in welchen der Mensch den ,Machten® ausgesetzt ist, seien hier nicht weiter erortert.
— In allem aber zeigt sich, dafl der Mensch durch die Siinde in seiner durch Geschopf-
lichkeit und Gnade gebildeten Qualifikation durchgreifend betroffen ist, so daf man
an seinem Ergehen den gitigen Schopfer nicht mehr leicht erkennen kann.

Dies alles sagt die Heilige Schrift in sehr einfachen Worten, Bildern und Berichten.
Ob es also heifit: ,Im Schweifle deines Angesichts wirst du dein Brot verzehren, bis
du zur Erde zuriickkehrst, von der du genommen bist. Denn du bist Staub und zum
Staube kehrst du zuriick”, und ,so trieb sie Gott der Herr aus Edens Garten, damit
er den Erdboden bebaue, von dem er genommen ist“ (Gen 3, 19. 24), oder ob von
Kain und Abel und der Sindflut berichtet wird, immer wird die durchgreifende
Veranderung beschrieben, die mit der Siinde eingetreten ist, so dafl wir nun mit
dieser dritten theologischen Bestimmung wnsere Situation wiedererkennen.

Unser Leben, dem Leid so eng benachbart, ist also wesentlich von der Siinde als
dem Eigentum des Menschen oder der Menschheit mitbestimmt. Damit ist die Frage,
woher die Leiden kommen, theologisch beantwortet. Nicht Gott ist die direkte
Ursache des Leidens, sondern der Mensch, mit dessen Personalitit und Freiheit es
gegeben ist, daf} er sich auf Gott hin entscheiden kann und muf. Diese Notwendig-
keit ist nicht einfachhin eine Erschwerung oder eine Art Falle fiir den Menschen, sie
ist vielmehr ein Zeichen der Dignitit, mit welcher allerdings auch die Méglichkeit
der Siinde, des Widerspruchs gegeben ist. Auch daf die freien Geschdpfe nicht ein-
fachhin in der Anschauung Gottes geschaffen sind, so daf sie nicht siindigen konnen,
— weil sie dann Gott von Angesicht zu Angesicht und ihre Gottesbeziehung als ihr
Heil schauen —, ist nicht ein Zeichen einer geminderten Giite Gottes. Es muf viel-
mehr als ein Zeichen dafiir betrachtet werden, dafl der Mensch vor Gott wahrhaft
an- und aufgerufen ist, aus der Freiheit und Entscheidung seiner Person auf diesen
Anruf Gottes zu antworten. Erst die Vollendung als die Folge dieses Ja des Men-
schen zu Gott aus der Gnade Gottes zeigt, wie sehr hier der Mensch respektiert ist, .
in dem der Mensch selbst vor dem unendlich iiberragenden und tberlegenen Gott
nicht zum Ding wird, vielmehr als Person zur Entscheidung aufgerufen ist.

In alle dem liegt noch ein Geheimnis, aber dieses ist das Geheimnis der Erschaf-
fung selbst, nimlich daf} der in und aus sich selbst selige Gott die Welt erschaffen
hat, die dann in Stinde fallen kann, aber von Gott doch so ernst genommen ist, daf§
sie durch die Menschwerdung des Sohnes Gottes erldst wird.



20 . Bisdhof Hermann Uolk

Wenn nun auch auf diese Weise die Grundlage dafiir gewonnen ist, dafl der
Mensch sich in seiner Situation erkenne und auch in dieser Situation Gott bejahe,
so ist doch noch einiges hinzuzufiigen, um diese theologische Beschreibung des Men-
schen, bestimmt durch Schopfung, Gnade und Sinde, recht zu verstchen.

Zunichst mufl nidmlich festgehalten werden, daf nicht jedes Leid Folge und
Erscheinungsform der Sinde ist, besonders nicht jedes Leid des Einzelnen. Es hat
sich ja schon bei der Darstellung von Geschopflichkeit und Gnade ergeben, daf mit
dem Kreatursein, selbst mit dem Begnadetsein, im Pilgerstand mehr oder minder
leidvolle Beanspruchungen verbunden sind. Aber auch die Siindigkeit der Mensch-
heit wie des Menschen bietet nicht eine leichte Handhabe, von allem Leid auf Stinde
zu schlieflen. Schon das Buch Job sagt, dafi der Versuch, das Leiden als eindeutige
Folge eigener Siinde zu deuten, wie ihn etwa die drei Freunde Jobs unternehmen,
nicht zutrifft; den Einzelnen kann Leid, selbst grofies Leid, ohne seine besondere
Schuld treffen. Im Johannesevangelium heifit es zu Anfang des 9. Kapitels: ,Im
Vorbeigehen sah er einen Menschen, der von Geburt an blind war. Seine Jiinger
fragten ihn ,Meister, wer hat gesiindigt, dieser oder seine Eltern, daff er blind
geboren wurde?* Jesus antwortete: ,Weder dieser hat gesiindigt, noch seine Eltern;
sondern es sollen offenbar werden die Werke Gottes an ihm‘“ (Jo 9, 1—3). Auch
hier wird der direkte Schlufl vom Leid auf die Siinde ausdriicklich abgelehnt. Wohl
aber ist das Leiden ein Zeichen fiir die Siindigkeit der Menschheit iiberhaupt. Damit
hingen die Fragen zusammen, welche mit der Erbsiinde, mit der den Einzelnen
iiberschreitenden Solidaritit der Menschheit in der Siinde gegeben sind. Gerade
dieser den Einzelnen iiberschreitende Zusammenhang kann das Leiden sehr erschwe-
ren, weil es nicht nur als Folge eigener Siinde auftritt und verstanden werden kann
und damit den Charakter des Irrationalen erlangt. Allein der Zusammenhang des
Einzelnen mit dem Ganzen ist ein Element, welches in der theologischen Beschrei-
bung des Menschen nicht ausgelassen werden kann, nicht im Bosen, aber auch nicht
im Guten. Denn chendieser Zusammenhang wird auch die Bahn, auf welcher uns
Positives, selbst das Heil zufliefit.

Ferner ist zu bedenken, dafl das Schwere des Lebens nicht nur Folge der Siinde ist.
Es ist schon beanspruchend, im Pilgerstand iiberhaupt zu leben und damit versuch-
bar zu sein. Dadurch wird nicht etwa die Siinde und ihre Bedeutung als Unheils-
stand abgeschwicht. Denn es gibt im Guten und Bésen vieles, was nicht bestimmend
und charakteristisch fiir das Ganze des Menschen ist. So ist einerseits nicht jedes
Leiden wegen Siinde, wie andererseits nicht jede Art von Gutem Zeichen der Unsiin-
digkeit ist; denn auch der Sinder kann in gewissem Sinne Gutes tun, freilich ein
Gutes, das nicht Erweis seiner Unsiindigkeit ist. Darum kann dann auch der Ge-
rechte, wovon gleich zu sprechen ist, manches Leid zu ertragen haben, ohne daf die-
ses Zeichen destruktiver Siindigkeit ist.

Ein Drittes ist noch zu bedenken, namlich die Trennbarkeit von Siindenschuld und
Siindenstrafe. Auch das ist gleich noch zu erortern, denn es gehort zum Da-sein als
Christ. — AbschlieBend sei nur gesagt, dafl die Theologie sich hiitet, von jedem ein-
zelnen Geschehnis und Ereignis cine theologische Deutung zu geben. Denn dann
miifite ja genau in allem unterschieden werden kénnen, was Folge der Kreatiirlich-
keit, der Gnade, der Sinde und was die diesseitige Gestalt der Erlosung ist. Das



Der Jingerkreis Jesu als Zeichen fiir Israel 21

alles aber ist nicht leicht; jedenfalls ist es nicht immer, oft nur in wenigen Féllen
iberzeugend darzutun. Wohl aber ist die Gesamtbeschreibung des Menschen in seiner
Hinfilligkeit und Schwiéche mit den dargelegten theologischen Elementen glaubhaft
moglich. So ist der Mensch. So geht es dem Menschen. (Schluf folgt)

Der Jiingerkreis Jesu als Zeichen fiir Israel
(und als Urbild des kirchlichen Rétestandes)*

Von Heinz Schiirmann, Erfurt

In seiner messianischen Sendung war Jesus fur Israel ein ,Zeichen® — am Ende
ein ,Zeichen des Widerspruchs®, ,an dem die Gedanken der Herzen vieler offenbar
werden® sollten (Lk 2, 34 f). In dieses bezeichnende zeichenhafte Geschehen fanden
sich die Junger Jesn von Anfang an hineingezogen. Wenn Jesus sich wihrend seines
offentlichen Auftretens mit einem Kreis von zwélf Jiingern umgab, dann wollte er
damit bewuflt eine zeichenhafte Gleichnishandlung setzen, eine bezeichnende Symbol-
handlung. Vielleicht macht Jesus nirgendwo deutlicher, welche Verheifiung er Israel
bringen wollte und welchen Anspruch er erhob, als durch diese Symbolhandlung.
Was es um den Jiingerkreis Jesu ist, kann man nur verstehen, wenn man von seinem
zeichenhaften Charakter her denkt und deutet.

Am Anfang nannte man nicht alle, die auf das Wort Jesu hérten (vgl. nur Lk
10, 38—42; vgl. Mt 11, 28 ff) und sich glaubend zu ihm als dem Messias bekannten
(vgl. nur Lk 12, 8 f; Mk 5, 19), , Junger“. Der urspriinglich umfangreichere und auch
noch fluktuierende Jiingerkreis (vgl. Joh 6, 66) wurde anscheinend von Jesus end-
giltig auf die symbolische Zwolfzahl beschriankt (Mk 3, 13 ff). Wenn diese (um-
strittene) Voraussetzung richtig ist, sagt die bedeutsame Zwélfzahl wohl nicht nur
etwas iber die ,amtliche“ Funktion des Zwélferkreises aus, sondern vielleicht auch
etwas iiber das ,existentielle“ Wesen des Jiingerseins.

Die Zeitgenossen Jesu glaubten zu verstehen, was es mit diesen Jesus stindig
begleitenden Ménnern auf sich habe: Sie fiihlten sich an die ,Rabbinen® (= Lehrer)
erinnert, um die sich in dhnlicher Weise ,Schiiler® sammelten. Damals lebten die
Schiiler mit ihrem Lehrer noch in Lebensgemeinschaft; ging es doch in diesem Lehr-
verhdltnis um das Lernen des Willens Gottes, wie er sich im alttestamentlichen
Gesetz und in der ,Uberlieferung der Alten® bezeugte; dieser lernte sich aber besser
in dem persénlichen Umgang mit dem Lehrer als in theoretischem Lernen. Darum

* Der vorliegende Beitrag ist fiir die im Sommer dieses Jahres erscheinende Festschrift
der Olpener Armen Franziskanerinnen von der Ewigen Anbetung geschrieben worden, die
den 100. Jahrestag ihrer Grindung durch Mutter Maria Theresia Bonzel (1863) feiern. In
Anbetracht der durch das Konzil gestellten Aufgaben der Erncuerung der Orden und als
Hilfe fiir alle, die dazu aufgernfen sind, wurde uns in giitiger Weise von der Ordensleitung
die Erlaubnis fir einen Vorabdruck gegeben. Wir méchten dafiir an dieser Stelle noch einmal
unseren Dank sagen. Die Schriftleitung.





