
Der Jüngerkreis Jesu als Zeichen für Israel 21 

alles aber ist nicht leicht; jedenfalls ist es nicht immer, oft nur in wenigen Fällen 
überzeugend darzutun. Wohl aber ist die Gesamtbeschreibung des Menschen in seiner 
Hinfälligkeit und Schwäche mit den dargelegten theologischen Elementen glaubhaft 
möglich. So ist der Mensch. So geht es dem Menschen. (Schluß folgt) 

Der Jüngerkreis Jesu als Zeichen für Israel 
(und als Urbild des kirchlichen Rätestandes)* 

Von Heinz Schürmann, Erfurt 

In seiner messianischen Sendung war Jesus für Israel ein •Zeichen" • am Ende 
ein •Zeichen des Widerspruchs", •an dem die Gedanken der Herzen vieler offenbar 
werden" sollten (Lk 2, 34 f). In dieses bezeichnende zeichenhafte Geschehen fanden 
sich die Jünger Jesu von Anfang an hineingezogen. Wenn Jesus sich während seines 
öffentlichen Auftretens mit einem Kreis von zwölf Jüngern umgab, dann wollte er 
damit bewußt eine zeichenhafte Gleichnishandlung setzen, eine bezeichnende Symbol- 
handlung. Vielleicht macht Jesus nirgendwo deutlicher, welche Verheißung er Israel 
bringen wollte und welchen Anspruch er erhob, als durch diese Symbolhandlung. 
Was es um den Jüngerkreis Jesu ist, kann man nur verstehen, wenn man von seinem 
zeichenhaften Charakter her denkt und deutet. 

Am Anfang nannte man nicht alle, die auf das Wort Jesu hörten (vgl. nur Lk 
10, 38•42; vgl. Mt 11, 28 ff) und sich glaubend zu ihm als dem Messias bekannten 
(vgl. nur Lk 12, 8 f; Mk 5, 19), •Jünger". Der ursprünglich umfangreichere und auch 
noch fluktuierende Jüngerkreis (vgl. Joh 6, 66) wurde anscheinend von Jesus end- 
gültig auf die symbolische Zwölfzahl beschränkt (Mk 3, 13 ff). Wenn diese (um- 
strittene) Voraussetzung richtig ist, sagt die bedeutsame Zwölfzahl wohl nicht nur 
etwas über die •amtliche" Funktion des Zwölferkreises aus, sondern vielleicht auch 
etwas über das •existentielle" Wesen des Jüngerseins. 

Die Zeitgenossen Jesu glaubten zu verstehen, was es mit diesen Jesus ständig 
begleitenden Männern auf sich habe: Sie fühlten sich an die •Rabbinen" (= Lehrer) 
erinnert, um die sich in ähnlicher Weise •Schüler" sammelten. Damals lebten die 
Schüler mit ihrem Lehrer noch in Lebensgemeinschaft; ging es doch in diesem Lehr- 
verhältnis um das Lernen des Willens Gottes, wie er sich im alttestamentlichen 
Gesetz und in der •Überlieferung der Alten" bezeugte; dieser lernte sich aber besser 
in dem persönlichen Umgang mit dem Lehrer als in theoretischem Lernen. Darum 

* Der vorliegende Beitrag ist für die im Sommer dieses Jahres erscheinende Festschrift 
der Olpener Armen Franziskanerinnen von der Ewigen Anbetung geschrieben worden, die 
den 100. Jahrestag ihrer Gründung durch Mutter Maria Theresia Bonzel (1863) feiern. In 
Anbetracht der durch das Konzil gestellten Aufgaben der Erneuerung der Orden und als 
Hilfe für alle, die dazu aufgerufen sind, wurde uns in gütiger Weise von der Ordensleitung 
die Erlaubnis für einen Vorabdrude gegeben. Wir möchten dafür an dieser Stelle noch einmal 
unseren Dank sagen. Die Schriftleitung. 



22 Heinz Schürmann 

glichen damalige Schulen mehr einem Meister-Jünger-Verhältnis als einem Lehrer- 
Schüler-Verhältnis, wie die deutschen Evangelienübersetzungen von alters her richtig 
empfunden haben. 

Freilich war dieser Eindruck, Jesus sei ein Rabbi (•Meister") und der ihn um- 
gebende Kreis ein Schülerkreis (•Jüngerkreis"), sehr äußerlich und unzulänglich, über- 
sah wichtige Unterschiede und verkannte das eigentliche Wesen. Da Jesus der gott- 
gesandte Messias war, stellte sein •Jüngerkreis" ein letztlich analogieloses Phäno- 
men dar, dessen Wesen am besten von seinem Zeichencharakter her verständlich 
gemacht werden kann. 

In seinen zwölf Jüngern läßt Jesus an das Zwölfstämmevolk Verheißung und 
Forderung ergehen. Zunächst eine große Verheißung: Man hoffte in der damaligen 
Zeit, daß das im Exil zerstreute Zwölfstämmevolk am Ende wiederhergestellt wer- 
den würde • eine Hoffnung, der Jesus in diesem symbolischen Zeichen Aussicht 
macht: Israel soll das Heil erlangen, das Reich erben und als Zwölfstämmevolk darin 
restituiert werden, wenn es sich nur als •Herde Gottes" zu dem ihm gesandten 
messianischen Hirten bekehrt. In der Verheißung an den Jüngerkreis wird das deut- 
lich: •Fürchte dich nicht, du kleine Herde, denn euer Vater hat gnädiglich beschlos- 
sen, euch das Reich zu geben" (Lk 12, 32). In gleicher Richtung liegt es, wenn Jesus 
die Zwölf zu Repräsentanten und (•richtenden") Fürsten des kommenden Gottes- 
volkes schon hier auf Erden bestellt: •Und ich verordne euch Herrschaft, wie sie 
mein Vater mir verordnet hat." Diese •Verordnung" wird sich dann am Ende erfül- 
len: •Und auf Thronen werdet ihr sitzen, richtend die zwölf Stämme Israels" (Lk 
22, 29. 30b). 

Aber deutlicher noch als diese zeichenhafte Verheißung mußten die Zeitgenossen 
an dem Jüngerkreis Jesu den messianischen Anspruch Jesu ablesen: gaben doch die 
•Schüler" Jesu schon als Nachfolgende • auch abgesehen von der Zwölf zahl • ein 
weithin sichtbares Tatzeugnis für Jesus und seine Botschaft: •Nicht kann verborgen 
bleiben eine Stadt, die oben auf einem Berge gelegen ist" (Mt 5, 14b). Wie diese 
Jünger Jesu Verkündigung der nahenden Königsherrschaft Gottes gehört haben, 
sich bekehrten, indem sie sich zu Jesus wandten und ihm sogar in lebenslänglich 
gedachter Gemeinschaft •folgten", so soll und muß ganz Israel auf das Wort Jesu 
hören und sich zu Jesus bekennen, wenn es der Gottesherrschaft teilhaftig werden 
will. So bekommt der Kreis der nachfolgenden Jünger auch in dieser Hinsicht zeichen- 
hafte, exemplarische Bedeutung; er macht sichtbar, was zu tun ist: Hinwendung zu 
Jesus und Hören auf sein Wort (vgl. Lk 10, 38•42; 11, 27 f). Jesu Jüngerkreis wird 
exemplarisch die •Familie Gottes" (Mk 3, 35), weil er • in der Nachfolge in sehr 
sichtbarer Weise • auf Jesu Wort hörend den Willen Gottes tut, wie er jetzt, in 
dieser bedeutungsvollen Stunde, da Jesus da ist, getan werden muß. Dabei besagt 
dann die Zwölfzahl, daß hier speziell dem Zwölfstämmevolk ein Beispiel gegeben 
wird, das die •Herde" Gottes sein soll, die der Jüngerkreis schon ist (Lk 12, 32). 

So wird der Jüngerkreis Jesu zu einer zeichenhaften Realverkündigung für das 
verheißene Heil und den an Israel ergehenden Anspruch. Dieser zeichenhafte Cha- 
rakter der Jüngerschaft wird uns deutlicher werden, wenn wir im Folgenden in drei 
Gedankenkreisen die Worte Jesu über: I. Sinn und Zweck des Jüngerkreises • 



Der Jüngerkreis Jesu als Zeichen für Israel 23 

II. Die Aufnahmebedingungen • III. Jünger-Räte und Gemeinschaftsregeln 
abzuhören versuchen. Denn wir möchten die These wagen, daß schon Jesus seinem 
Jüngerkreis zwar keine •Regel" gegeben hat, wie die gleichzeitige Qumransekte 
eine solche hatte, daß wohl aber schon einige Herrenworte im Jüngerkreis befolgt, 
behalten und behutsam tradiert wurden, die schon vor Ostern als •Regelworte" den 
Jüngerkreis innerlich formten. 

Wir können und wollen hier nicht das Gesamtphänomen des Jüngerkreises Jesu zur 
Darstellung bringen • es wäre eine ausholendere Untersuchung notwendig1; wir möchten 
hier nur • unter Vernachlässigung des kerygmatischen (ekklesiologischen) •amtlichen" 
Aspektes • eine Sicht herausstellen, die für eine Gesamtbestimmung zwar nicht die 
zentralste ist, die aber doch nicht für unwichtig gehalten werden sollte: daß im Jünger- 
kreis Jesu sich in exemplarischer Weise eine neue Lebensmöglichkeit auftat, die es bis 
dahin in dieser Weise nicht gab, die nach Ostern aber in gewissem Sinn die Herzmitte 
der Kirche werden sollte • der Rätestand. Daß der kirchliche Rätestand (wie er in den 
Orden, Kongregationen, Sozietäten, Säkularinstituten und in noch freieren Formen seine 
juridische Fassung bzw. Anerkennung fand) im Jüngerkreis Jesu sein Urbild hat, 
möchten die folgenden Ausführungen zeigen. Wir wollen darum versuchen, das 
Phänomen des Jüngerkreises so •durchsichtig" zu beschreiben, daß in ihm die Grund- 
strukturen des Rätestandes ansichtig werden. 

/. Sinn und Zweck des Jüngerkreises 

Der Jüngerkreis Jesu sollte schon als solcher und besonders sprechend in seiner 
Zwölfzahl ein Zeichen für Israel sein. Diese Hinordnung auf Israel wird nun weiter 
deutlich, wenn wir auf die Aufgaben blicken, die Jesus diesen seinen •Jüngern" 
zugedacht hat: Die Jünger sollen Jesus nachfolgend (1.) hörend und lernend bei ihm 
bleiben, um (2.) verkündigend und wirkend hineingenommen zu werden in den 
messianischen Auftrag Jesu. Markus (3, 13 ff) weiß noch von dieser doppelten Ziel- 
setzung: •Und er stieg auf den Berg, und rief die zu sich, die er wollte. Und sie 
kamen zu ihm, und er ,machte' zwölf, daß sie (allzeit) bei ihm seien, und daß er sie 
aussende, um zu verkünden und Vollmacht zu haben, die Dämonen auszutreiben." 
Ganz deutlich ist hier die Aufgabe, als hörende und lernende •Schüler" •bei ihm zu 
sein", der anderen, seine Mitarbeiter zu sein bei der Verkündigung und machtvollen 
Bezeugung des Reiches Gottes, zunächst zeitlich und sachlich vorgeordnet. Die Erst- 
aufgabe darf hinter dieser Zweitaufgabe nicht übersehen werden (wie das in der 
heutigen Exegese durchweg geschieht) • wenn auch nicht stark genug betont wer- 
den kann, daß Jesus seine Jünger im Endeffekt ganz hineinreißt in die Sendung und 
Arbeit an Israel, zu der Jesus selbst sich gesandt weiß, und für die er sich in den 
Tod gibt. 

1 Vgl. zusammenfassend (mit reichen Literaturangaben):K. H. Schelkle, Jüngerschaft 
und Apostelamt (Die Botschaft Gottes II/7), Leipzig 1960; R. Schnackenburg, Die 
sittliche Botschaft des Neuen Testamentes (Handbuch der Moraltheologie), München 21962; 
E. Neuhäusler, Art. Jünger: LThK 2V (1960) 1208 f; Derselbe, Anspruch und 
Antwort Gottes, Düsseldorf 1962, S. 186•214; A. Schulz, Nachfolgen und Nachahmen 
im Neuen Testament (Studien zum Alten und Neuen Testament), München 1962; Der- 
selbe, •Folge mir!"; das neutestamentliche Verständnis von •Nachfolgen" (Die Botschaft 
Gottes II), Leipzig (im Druck). 



24 Heinz Schürmann 

1. Hören und Lernen 

Der Jüngerkreis Jesu2 verkörpert in besonders exemplarischer Weise die •familia 
Dei", weil die Jünger als Nachfolgende in so ostentativer Weise sich entschlossen 
haben, auf Jesu •Wort zu hören", so ihm •Bruder, Schwester und Mutter" (Mk 3,35) 
werdend. 

a) Durch ihre Nachfolge, als •Schüler" Jesu, demonstrieren sie sichtbar, daß nun 
das eine Notwendige ist, zu Füßen Jesu zu sitzen und auf sein Wort zu lausdien (vgl. 
Lk 10, 38•42). An einem nachfolgenden Jünger kann man ablesen, wie man •das 
Leben gewinnt" (Mk 10, 17. 21) • obgleich nicht jeder Glaubens- und Hörwillige 
auch schon ein nachfolgender •Jünger" werden muß. Schon durch ihre Nachfolge 
demonstrieren die Jünger Jesu, indem sie sich sichtbar zu •Schülern" Jesu machen, 
was sie von seinem Wort halten. Heil und Unheil im Gericht entscheidet sich aber 
an diesem Wort (Lk 6, 47 ff). 

Weil die Jünger so durch die verwirklichte Nachfolge immer und je schon eine 
Realverkündigung darstellen, kann es nicht verwundern, daß sie auch zur Wort- 
verkündigung gesandt werden. Dem Jüngerkreis zunächst und insbesondere ist •das 
Mysterium des Königreichs Gottes übergeben; jenen draußen aber kommt das Ganze 
als Rätsel zu" (Mk 4, 11). Neben der öffentlichen Volkspredigt kennt Jesus das 
•Flüstern ins Ohr" (Lk 12,3), das heißt die geheime Jüngerunterweisung. Jesus 
konnte seine Jünger gar nicht zur Verkündigung des nahenden Königtums und zur 
Predigt der Umkehr senden, wenn er sie nicht irgendwie darauf vorbereitete und 
ihnen •Material" an die Hand gab. Jesus selbst pflegte nach einem Lehrvortrag das 
Resümee desselben in einem kurzen Logion oder in einem Gleichnis in einprägsamer 
Form zusammenzufassen. Seine •Schüler" aber mußten diese Lehrresümees auswen- 
dig lernen, um sie dann bei der eigenen Verkündigung gebrauchen zu können. Sie 
benötigten derartige Aussprüche und Gleichnisse Jesu, um bei ihrem Verkünden 
und Unterweisen von autoritativen Worten des Herrn ausgehen zu können. Was 
beim Lehren Jesu als Endergebnis formuliert war, wurde in der Verkündigung der 
Jünger Jesu so der Ausgang, den es zu entfalten galt. Dieser Lehrgewohnheit Jesu 
und seines Jüngerkreises verdanken wir die Überlieferung eines großen Teiles der 
Herrenworte, die durch die Evangelien auf uns gekommen sind3. 

Freilich dürfen wir uns das •Lernen" im Jüngerkreis nicht nur als ein auf die 
eigene Verkündigung abgezwecktes Einprägen von Herrenworten vorstellen; Jesus 
brachte eine ganz neue Auslegung des alttestamentlichen Gesetzes und eine Offen- 
barung des Willens Gottes, die in scharfem Gegensatz stand zur pharisäischen Ge- 
setzesauslegung und Überlieferung. Im Umgang mit Jesus mußten seine •Schüler" 
zunächst einmal lernen, den Willen Gottes nach der Interpretation Jesu zu erfüllen, 
damit das ganze Volk sähe, was Gottes Wille sei. 

2 Vgl. P. B i 11 e r b e c k (H. L. Strack), Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud 
und Midrasdt I (1922), S. 187 f. 527 ff; III (1926), S. 339 ff); K. H. Rengstorf, Art. 
mathetes: ThWb IV (1942), S. 417•465; E. Fas eher, Jesus der Lehrer: ThLz 79 (1954), 
S. 325•342; B. Gerhardsson, Memory and Manuscript (Acta Sem. Neot. Ups. 22), 
Uppsala 1961. 

s Vgl. H. Schürmann, Die vorösterlichen Anfänge der Logientradition. Versuch eines 
formgeschichtlichen Zugangs zum Leben Jesu, in: Der historische Jesus und der kerygma- 
tische Christus (hrs. v. H. Ristow und K. Matthiae), Berlin 21961, S. 342•370. 



Der Jüngerkreis Jesu als Zeichen für Israel 25 

b) Wie die damaligen Rabbinenschüler, so sollten die Jünger Jesu die rechte 
Erfüllung des Willens Gottes im lebendigen Umgang mit Jesus lernen. So gaben 
sich die damaligen Lehrer-Schüler-Verhältnisse gleichzeitig als ein Herr-Knecht- 
Verhältnis, das den Schüler auch auf persönliche Dienste verpflichtete; vgl. Mt 10,24: 
•Der Schüler ist nicht über dem Lehrer und der Knecht nicht über seinem Herrn." 
So finden wir auch die Jünger Jesu dienend (vgl. z. B. Mk 6,35•44; 8, 1•10; 
11, 1•7; 14, 12•16; Lk 9,52; vgl. Mk 15, 40 f; Lk 8, 1•3); und gerade dieses 
Dienen sollten sie von ihm lernen, der sein ganzes Wirken unter dem Bilde eines 
Tischdieners verstehen konnte: •Ich bin in eurer Mitte wie der Tischdiener" (Lk 
22, 27; vgl Joh 13, 1•7; Lk 12, 37). •Ein Beispiel aber gab ich euch, damit auch ihr 
tut, wie ich euch getan habe" (Joh 13, 15). •Lernet von mir" (Mt 11, 29) • das war 
der letzte Sinn der Nachfolgeaufforderung Jesu. Dabei sollten die nachfolgenden 
Jünger Jesus nicht nur auf die Hände schauen; mehr noch sollten sie in Mitvollzug 
seines ungesicherten •hauslosen" Daseins (Lk 9, 57 f) und im Mittragen seiner An- 
fechtungen (Lk 22, 28) und seines vorausgesehenen Martyrerschicksals (s. u.) lernen. 

Erste und grundlegende Aufgabe eines nachfolgenden Jüngers war es also, auf 
Jesu Wort zu hören und von ihm zu lernen, wobei einer nie auslernen konnte: •Nicht 
ist (jemandes) Schüler über dem Lehrer. (Auch wenn er) voll (ausgebildet) ist, wird 
jeder (immer nur) wie sein Lehrer sein" (Lk 6, 40). Dabei darf das Hören und Ler- 
nen im Jüngerkreis aber nicht primär als ein Mittel zur Erlangung des persönlichen 
Heils verstanden werden (so darf man Mk 10,17.21 und Joh 6,68 nicht mißver- 
stehen), denn auch andere, die Jesus nicht nachfolgen, können sich gläubig zu ihm 
bekennen (Lk 12, 8 f) und auf sein Wort hören (Lk 10, 38•42; 11, 27 f; Mk 3, 35; 
Mt 11, 28 ff). Der besondere Sinn der Nachfolge muß vielmehr in jener Zeichen- 
haftigkeit gesehen werden, die für Gesamtisrael Verheißung und Anspruch verkün- 
den wollte. Wird das gesehen, muß man anerkennen, daß der primäre Sinn der 
Nachfolge nicht die Mitarbeit ist, sondern das ostentative Sich-Bekennen zum Mes- 
sias Jesus und das Hören auf sein Wort • damit ganz Israel zum Glauben finde. 
Nachfolge ist also ein ostentatives Glauben, ein demonstratives Hören, eine zeichen- 
hafte Funktion (von der die verkündigende und bekräftigende Mitarbeit der Jünger 
nur ein Teil ist). 

Auch der kirchliche Rätestand kann sinnvoll nur von seinem Zeichencharakter her 
verstanden werden. Denn die Verpflichtung, auf das Wort Jesu zu hören und von ihm 
zu lernen, kommt allen Christen gleichmäßig zu. Der Rätestand aber betont zeichenhaft- 
existentiell in der Kirche, wie wichtig und notwendig es ist, daß alle auf das Wort Jesu 
hören und von ihm lernen. • Auch insofern ist der kirchliche Rätestand gleich struk- 
turiert wie der Jüngerkreis Jesu: Auch in ihm geht es zunächst und allererst um das 
Hören und Lernen • dann erst um Lehren und Wirken. Es ist immer eine unheilvolle 
Verkehrung, wenn diese Ordnung nicht mehr gilt. 

2. Die verkündende und bekräftigende Mitarbeit 

Daß der Jüngerkreis zeichenhaft auf ganz Israel ausgerichtet war, zeigt sich beson- 
ders in der Mitarbeit der Jünger. So sehr war Jesus von seiner messianischen Sen- 
dung an Israel durchdrungen, daß er sich seine Schüler nicht anders als mitarbeitend 
vorstellen konnte: •Wer nicht mit mir sammelt, der zerstreut" (Lk 11, 23). Jünger 
müssen •mit Feuer gesalzen sein" (Mk 9, 49), müssen wie salzendes •Salz" sein (Mk 
9, 50a.b). 



26 Heinz Schürmann 

a) Wie Jesus selbst (Lk 4, 43 = Mt 4, 23; vgl. Mk 1, 14 f), so wurden die Jünger 
von Anfang an zu dem Zweck berufen, •das Königreich Gottes zu verkünden" (Lk 
9,60). Dieses müssen sie •anstreben" (Lk 12,31), für dieses •geschickt"sein (Lk 
9, 62). Ziel der Berufung war von Anfang an, daß sie •Menschenfischer" würden 
(Mk 1,17; Lk 5,11), •Erntearbeiter" (Lk 10,2). Die Aussendung wird auch Mk 3,14 
ausdrücklich als Zweck der Berufung erwähnt. Hinter dem Kern der synoptischen 
Aussendungsreden Lk 10, 1•10 (vgl Mk 6, 6b•13 = Lk 9, 1•6, kombiniert Mt 
9, 35•10, 16. 17•42) wird eine einmalige große Sendungsaktion Jesu, ein General- 
angriff auf Israel sichtbar4. Aber auch ursprüngliche Einzellogien Jesu bezeugen 
Sendungen: in jene Aussendungsrede hineinkomponiert Lk 10, 2. 3. 4•7. 16; Mt 
10,26f; und Mk 9,37b; sonst noch Lk 9,60.62; vgl. 12,31; Mt 19,11 f. Auch in 
mancherlei Dienstaufforderungen spiegelt sich noch die Tatsache, daß Jesus seine 
Jünger als Mitarbeiter gedacht hat (Lk 12, 42•46. 48b; 19, 12•27; vgl Mt 16, 18 f; 
18, 18; Lk 22, 28•30. 31 f). Auch manche Herrenworte wider die •Unduldsamkeit" 
könnten gegen Tendenzen unter den mitarbeitenden Jüngern gerichtet sein (vgl Mt 
13, 47•50; 13, 24•30; Mk 9, 38 ff). 

b) Jesus ist nicht nur gekommen, um das Nahen der Königsherrschaft Gottes an- 
zumelden; in seiner Person und seinem Wirken brachen sich schon die Kräfte der 
Gottesherrschaft gewaltsam Bahn (Mt 11, 12 f). Nun ist die Zeit erfüllt (Mk 1, 14 f), 
die Verheißungszeit ist vorbei: Was die Propheten und Könige im Alten Bund zu 
sehen und zu hören begehrten • nun kann man es sehen und hören (Lk 10, 23 f). 
So konnte auch das Zeugnis der Jünger Jesu nicht nur in Worten bestehen. Wenn 
der Zwölferkreis schon durch sein Dasein Verheißung und Mahnung sein sollte, 
wird sich dieses Zeugnis in Wort und Tat bekunden müssen. So beruft Jesus seine 
Jünger und sendet sie als seine Mitarbeiter. 

Gottes Macht bekundet sich in der Welt dort, wo die Macht des Bösen zurück- 
gedrängt wird: •Wenn ich durch den Finger Gottes die Dämonen austreibe, dann 
ist doch (schon) über euch gekommen die Königsherrschaft Gottes" (Lk 11, 20). Jesus 
will, daß seine Jünger an dieser Front mit ihm streiten und Gottes Macht als gegen- 
wärtig bekunden. So gibt er ihnen die Vollmacht und Macht, böse Geister auszutrei- 
ben (Mk 3, 15; 6, 7, vgl. Mk 9, 38 f; Lk 10, 19 f). Wir sehen sie mit Erfolg (Lk 10, 17; 
Mk 6, 13, vgl. 16, 17) oder auch Mißerfolg (Mk 9, 14•29) sich darum bemühen. Der 
so paradoxe Aufruf, einen Maulbeerfeigenbaum ins Meer zu verpflanzen (Lk 17, 6), 
könnte • im Licht von Mk 9,29 gelesen • den Jüngern zum Exorzisieren und Heilen 
Mut machen wollen. Schließlich beginnt ja alle •Seelsorge" damit, die Geister zu 
unterscheiden und die Einflüsse, die vom bösen Geist kommen, zu entlarven und 
zurückzudrängen. 

Gottes Macht und Herrschaft bekundet sich ferner auch in den Heilungswundern 
Jesu (vgl. Lk 7,18•23). Auch in diesen gewaltigen Bezeugungsvorgang nimmt Jesus 
seine Mitarbeiter mit hinein, indem er ihnen Uollmackt und Macht zu heilen gibt 
(Mt 9, 35; Lk 10, 9; 9, 1 f; vgl. Mk 6, 13; 16, 18). Wer den Beruf hat, Gott in dieser 
Welt zu bezeugen, ist seitdem immer in besonderer Weise an die Kranken gewiesen. 

4 Vgl. H. Schürmann, Mt 10, 5b•6 und die Vorgeschichte des synoptischen Aus- 
sendungsberichtes, in: Neutestamentliche Aufsätze (Festschrift für Tosef Schmid), Regens- 
burg 1963, S. 270•282. 



Der Jüngerkreis Jesu als Zeichen für Israel 27 

Seelsorge und Krankendienst, mit charismatischen Kräften geleistet, sind also 
neben der Wortverkündigung die besonderen Aufgaben, zu denen Jesus sich Jünger 
beruft. Denn darin bezeugt sich Jesu Sendung und das Nahen der Gottesherrschaft. 

Wenn es in Ordensgemeinschaften neben dem Hören auf das Wort des Herrn auch not- 
wendig immer noch bezeugende Dienste geben wird • mögen diese in den einzelnen Ordens- 
familien auch noch so verschieden sein •, wichtiger als das Tun selbst ist es, daß durch 
dieses Tun Zeugnis für Gott und das Nahen seiner Herrschaft gegeben wird. Ein solches 
kann aber immer nur charismatischer Natur sein, denn zu einer Bezeugung Gottes kommt 
es immer nur dann, wenn Gott sich selbst bezeugt. Auch hier wird die Tätigkeit vor- 
dringlich in Wortverkündigung bestehen, die begleitet ist von Seelsorge- und Kranken- 
dienst aus den Kräften, die der Heilige Geist gibt. Tätigkeiten der religiösen Gemein- 
schaften werden nichtsagend (und damit auch unwirksam), wenn sie nur noch Arbeit 
und Leistung sind. Nicht Arbeit und Leistung als solche sind Aufgabe und Ziel, sondern 
ein Leben, das ein Zeichen für Gott ist. 

Vorstehend haben wir den Versuch unternommen, Sinn und Zweck des Jünger- 
kreises aus dessen zeichenhaft-repräsentativem Charakter zu verstehen. So wurden 
wir einerseits davor bewahrt, ihm einen Selbstzweck zu geben und die Erlangung 
des subjektiven Heils als seine eigentliche Aufgabe zu definieren, andererseits aber 
auch, den primären Zweck der Jüngerberufung in der Mitarbeit zu sehen und die 
Wirkaufgabe der Jünger der grundlegenderen, in beständiger Nachfolge demon- 
strativ auf Jesu Wort zu hören und von ihm zu lernen, vorzuordnen. Die Jünger 
Jesu waren als Nachfolgende zunächst eine Realverkündigung, bevor sie auch in 
Wort und Werk zur Verkündigung ausgesandt wurden. 

Der Jüngerkreis Jesu macht damit aber sichtbar, was auch Grundstruktur des kirch- 
lichen Rätestandes ist: ein Zeichen zu sein für die Welt. Nicht als wenn Ordensleute 
intensiver auf die Vollkommenheit, die in der Gottes- und Nächstenliebe besteht, ver- 
pflichtet wären als Christen in der Welt (als Mittel zur Vollkommenheit ist der Ordens- 
stand recht ungenügend beschrieben); vielmehr sind sie mit ihrer ganzen Existenz • 
hörend und dienend • auf Kirche und Welt ausgerichtet, indem sie ein Zeichen geben 
und dadurch etwas zu sagen haben. Wenn sie als Glieder einer familia religiosa die 
•Welt verlassen" haben, um ganz beim Herrn zu sein und ihm im Nächsten zu dienen, 
sagen sie aller Welt, was das eine Notwendige ist. 

//. Aufnahmebedingungen 

Unter den •Regelworten", die Jesus dem Jüngerkreis gab, befinden sich besonders 
viele, die die •Aufnahmebedingungen" nennen. Wenn wir diese abhorchen, wird 
uns Sinn und Zweck des Jüngerkreises von neuem und vertieft deutlich werden. 

Wir können die Aufnahmebedingungen Jesu unschwer in zwei Gruppen teilen: 
Jesus verlangt (positiv) eine absolut gefügige Folgsamkeit, die sich (negativ) mit 
aller Entschiedenheit aus allen bisherigen Lebensbedingungen löst. 

1. Gefügige Folgsamkeit 

Im rabbinischen Schulbetrieb wählte sich der Schüler seinen Lehrer selbst. So bie- 
ten sich auch hier und da Lernwillige zur Nachfolge Jesu an: •Er bat ihn, bei ihm 
bleiben zu dürfen" (Mk 5,18). •Ich will dir folgen, wo immer du hingehst" (Lk 9,57; 
vgl. 9,61). Solche Bitte ist für Jesus letztlich irrelevant: •Er rief, die er selbst wollte" 
(Mk3,13). •Nicht ihr habt mich erwählt, sondern ich habe euch erwählt" (Joh 15,16). 



28 Heinz Schürmann 

Darum lehnt Jesus auch wohl einmal Bitten um Aufnahme ab (Mk 5, 19; Lk 9, 61 f); 
und er warnt davor, leichtsinnig den Entschluß zur Nachfolge zu fassen (s. u.). Jün- 
ger Jesu wird man immer nur auf Grund von Berufung^*. Der Ruf verlangt aber 
sofortige und radikale Befolgung: Folgsamkeit und Fügsamkeit. 

Jesu berufendes Wort ist aber offensichtlich mehr Gabe als Befehl, mehr Aus- 
führung als Aufforderung. Auf Jesu Wort hin verlassen die Fischer ihre Netze (Mk 
1, 18), Vater und Geschäft (Mk 1,20), •alles" (Lk 5,11), der Levi seine Zollstätte 
(Mk 2, 14), die Johannesjünger den Meister (Joh 1,39). Jesu Wort •schafft" und 
•wirkt" (Mk 1, 17; 3, 14), was es fordert und befiehlt, und löst aus allen Bindungen, 
• wie der geheilte Besessene von allen dämonischen Banden befreit zur Nachfolge 
bereit war (Mk 5, 18). Jesu Wort ist ein Tun, das überwältigt: •Geh' weg von mir, 
denn ich bin ein sündiger Mensch, Herr" (Lk 5, 8), was das Wunder des Fischfangs 
nur noch illustriert. 

a) Jesu Ruf •Auf, hinter mich!" (Mk 1, 17; vgl. 1, 20), •Folge mir!" (Mk 2, 14) 
ist unerbittlich befehlend. Jesus will unbedingte Folgsamkeit, er heischt •sofortige" 
(Mk 1, 18) Befolgung: •Und er stand auf und folgte ihm" (Mk 2, 14). Da gibt es 
kein aufschiebendes •Erst-noch"; weder Verabschiedung daheim (Lk 9,61 f) noch 
vorheriges Begräbnis des Vaters ist da erlaubt (Lk 9, 59 f). 

Nun heißt es, Jesus nachfolgen, d. h. zunächst: respektvoll • und auf den stau- 
bigen Straßen Palästinas: rücksichtsvoll • hinter dem wandernden Jesus herzu- 
gehen (Mk 1, 17; Lk 14, 27), wie ein Krieger hinter dem Führer (Rieht 9, 4. 19), die 
Frau hinter dem Mann (Jer 2, 2), der Prophetenschüler hinter dem Prophet (1 Kg 
19, 20 f). Es heißt aber auch, in die lebenslängliche Lebens- und Tischgemeinschaft 
mit Jesus eintreten, unwiderruflich; wie ein Schüler bei seinem Rabbi, wie der Knecht 
bei einem Herrn; und mehr: vergleichslos, wenn einen das letzte und endgültige 
Wort Gottes, das Wort des gottgesandten Sohnes getroffen hat. 

b) Der Ruf Jesu hebt in die Wirk- und Schicksalsgemeinschaft mit dem Messias; 
darum ist eine Bedingung der Nachfolge eine zu allem bereite Fügsamkeil. Ein 
Rabbinenschüler gab sich in die Lern- und Lebensgemeinschaft seines Lehrers immer 
nur auf Zeit; Jesu Ruf ist unwiderruflich. Der Nachfolgende liefert sich für immer 
aus. Jesus beruft in eine Wirk- und Schicksalsgemeinschaft, die alle Eventualitäten 
einkalkuliert, die mit Jesu messianischer Sendung selbst gegeben sind. Darum warnt 
Jesus • offenbar durch Erfahrungen mit wankelmütigen Nachfolgewilligen belehrt 
• vor unüberlegtem Entschluß (Lk 9, 58; 14, 28•33). 

Die Verfügungsbereitsckafi des Jüngers in der Wirkgemeinschaß mit Jesus muß so 
gänzlich sein, daß ein Jünger •sich selbst nicht mehr kennt" (Mk 8, 34a), ja, daß er 
sein •eigenes Leben haßt" (Lk 14, 26), wohl um recht •brauchbar" (Lk 9, 62) zu sein 
für jegliche Aufgabe. Die grundlegend geforderte •Folgsamkeit" der Nachfolge- 
willigen überbietet sich hier in absolute •Fügsamkeit" zu jeglichem Dienst. 

Jüngerschaft bedeutet aber auch Schicksalsgetneinschaß mit Jesus, nicht nur, daß 
der Jünger das hauslose Wanderleben Jesu teilen muß (Lk 9, 57 f); verlangt ist eine 
Bereitschaft zum Martyrium, •sein Leben zu verlieren" (Mk 8, 35), sein •Kreuz auf- 

5 Vgl. B. J. Daumoser, Berufung und Erwählung bei den Synoptikern, München 1954; 
H. Schlier, Der Ruf Gottes: Geist und Leben 28 (1955), S. 241•247; B. Bieder, 
Die Berufung im Netten Testament (Abhandl. z. Theol. AuNT 38), Zürich 1961. 



Der Jüngerkreis Jesu als Zeichen für Israel 29 

zunehmen (Mk 8, 34b). Es ist nicht mehr ganz durchsichtig, wie weitgehend diese 
Worte vom Passionsgeschehen her nachträglich überformt sind; die Bereitschaft zum 
Martyrium scheint Jesus jedoch als Aufnahmebedingung von Nachfolgewilligen 
verlangt zu haben. 

Diese absolut fügsame Folgsamkeit ist unverkennbar das Grundelement der von 
Jesus geforderten Nachfolge. Diese kann nicht mehr vom rabbinischen Lehrer-Schü- 
ler-Verhältnis verständlich gemacht werden. Hier •ruft" jemand mit einer allgewal- 
tigen Autorität, die auf Erden bislang unerhört war und nicht ihres gleichen hat. 
Darum hat die gefügige Folgsamkeit, die sich in der Nachfolge äußert, ihre Grund- 
lage in einem gläubigen Bekenntnis zu dem, der da ruft und in so unerhörter Weise 
Gottes Wort anbietet. Das hat Johannes erkannt (vgl. nur Joh 1,35•51; 2, 11; 
6, 60•66. 67•71), ist aber auch schon selbstverständliche Voraussetzung der synop- 
tischen Nachfolgeschilderungen. Nur als gläubiger Bekenntnisstand ist solche Nach- 
folge überhaupt verstehbar. Zugleich wird sichtbar, daß in solcher •Nachfolge" sich 
eine neue Lebensmöglichkeit eröffnet, eine neue Weise des Stehens in der Welt, 
ein neuer •Stand "geboren wird. 

Es hat lange gedauert, bis in der Geschichte des Ordensstandes reflexiv deutlich wurde, 
daß es der Gehorsam ist, der für den Rätestand eigentlich konstitutiv ist. Der Blick auf 
den Jüngerkreis Jesu macht aber deutlich, daß es diesen •religiösen Gehorsam" nur dem 
Worte Gottes gegenüber geben kann und abgeleitet dann auch dem gegenüber, der das 
Wort Gottes im Auftrage spricht, besser: dem Worte Gottes gegenüber, wie und wo es 
sich • durch Christus im Heiligen Geiste • in der Kirche charismatisch gibt und sofern 
aktuell im Geiste zugesprochen wird. Die Ordensregeln sind • nach kirchlichem Urteil • 
so ein charismatisches Zukommen und aktuelles Zugesprochenwerden des Wortes Jesu. 
Ihnen gilt darum der Ordensgehorsam zunächst, den Oberen immer nur, insofern sie 
jene •Regeln" auslegen und anwenden. Alles regulierte Leben aber hat seinen Sinn 
hauptsächlich darin, einen Raum aufzutun für das Wort des Herrn. 

2. Hauslosigkeit 

Der Jüngerkreis Jesu war nicht nur eine Wirk- und Schicksalsgemeinschaft, son- 
dern grundlegender noch eine Lern- und Lebensgemeinschaft. Weil das Hören auf 
Jesu Wort so radikal gedacht war, daß die hörenden Schüler zu existentiell Nach- 
folgenden und damit zu einem demonstrativen Zeichen für Israel werden mußten, 
war die Lebensgemeinschaft mit Jesus so ausschließlich. Die Nachfolge Jesu ver- 
langte darum eine • im rabbinischen Schulbetrieb • ganz ungewöhnliche Gelöst- 
heit aus dem eigenen Familienverband einerseits und allen eigenen Besitzverhält- 
nissen andererseits. 

a) Wer sich unwiderruflich in die Lebens- und Tischgemeinschaft Jesu begibt, 
muß sich negativ aus allen Bindungen lösen: zunächst • besonders für einen Palästi- 
ner stand das an erster Stelle • aus seinem Familienverband (Lk 14, 26; Mk 10, 29; 
vgl. Mk 1, 20), eventuell ohne alle Pietätsrücksichten (Lk 9, 59 f), selbst ohne Ver- 
abschiedung von den Seinen (Lk 9, 61 f). Er muß seine Frau daheim lassen (Mk 10, 
29; vgl. Lk 18, 29b) und auf den Vollzug der Ehe verzichten (Lk 14, 26; vgl. Mk 
10, 29). 

b) Er muß ferner sein •Haus" lassen (Mk 10, 29) und •hauslos" die Wege Jesu 
mitgehen (Lk 9, 57 f). Damit ist verbunden, daß man all seine Besitzgüter •lassen" 
muß (Mk 10. 29; Lk 14, 33; vgl. Mk 1, 18. 20; Lk 5, 11). Schwerer noch dürfte es 



' 30 Heinz Schürmann 

gewesen sein, damit auch alle Erwerbstätigkeit aufzugeben (Mk 1, 18. 20; 2, 14; Lk 
5, 11) und ohne alle •tätige Vorsorge" im Vertrauen auf die providentia specialis- 
sima, die ganz besondere Vorsorge des Vaters wie die Frau Lilie und der Herr Rabe 
(Lk 12, 22•31) in den Tag hinein zu leben (vgl. Mt 6, 34). 

Es dürfte deutlich geworden sein, wie die •fügsame Folgsamkeit" der Nachfolge 
sich wesensnotwendig auslegt in der Trennung von Familie und Besitz. Jesus scheint 
aber als •Aufnahmebedingung" nur erst das zur Realisierung der Nachfolge not- 
wendige Mindestmaß gefordert zu haben • dieses aber mit unerhörter Schärfe. 
Daß man all seine Besitzgüter verkaufe bzw. verschenke, scheint Jesus nur in dem 
besonderen Fall des reichen Jünglings (Mk 10, 21) verlangt zu haben. Petrus hat 
jedenfalls sein Haus (Mk 2, 1; 9, 33; vgl. Mt 17, 24 f) und sein Boot (Mk 4, 34•41; 
6, 45•52 u. sonst.) behalten und nicht verkauft. War ein Nachfolgewilliger erst ein- 
mal Jesu Jünger geworden, mußte sich in der harten Lebens- und Lerngemeinschaft, 
mehr noch in der Wirk- und Schicksalsgemeinschaft mit Jesus alles das, was Jesus als 
Aufnahmebedingung unerbittlich gefordert hatte, konkretisieren und weiter ver- 
tiefen (s. unten unter III, 1). 

In dem gefügig-folgsamen Leben mit Jesus, getrennt von der eigenen Familie und 
dem eigenen Haus, ersteht also eine neue Lebensform, die zeichenhaft ist. Wenn die 
•drei Räte" der kirchlichen Tradition hier in ihrer Dreiheit auch noch nicht thematisch 
formuliert sind • sie werden schon im Jüngerkreis Jesu praktisch verlangt und gelebt. 
Insofern ist der Jüngerkreis Jesu das Urbild des nachösterlichen kirchlichen Rätestandes. 
Deutlich wird im Blick auf den Jüngerkreis Jesu aber auch, wie sehr die Räte Teil und 
Bedingung eines lebendigen Gesamtvollzuges sind, der sich auf das Hören des Wortes 
Gottes und den Dienst mit Jesus in dieser herausgehobenen, zeichenhaften Weise ver- 
pflichtet weiß. Wenn die drei Räte so gelebt werden, sind sie nicht Ziel; sie sind selbst- 
verständlicher Ausdruck eines Lebens und Wirkens mit dem Herrn. Wer so folgsam und 
gelöst von Familie und Haus lebt, ist damit gezeichnet, er bezeugt durch sein Leben, was 
das eine Notwendige ist. 

///. Jünger-Räte und Gemeinschaftsregeln 

Die apostolische Überlieferung hat uns • über die •Aufnahmebedingungen" hin- 
aus • noch andere •Regelworte" Jesu bewahrt, die ebenfalls speziell in das Leben 
der nachfolgenden Jünger hineinsprechen. Wir müssen annehmen, daß es derer im 
vorösterlichen Jüngerkreis bedeutend mehr gegeben hat, als die synoptische Tra- 
dition uns heute noch erkennen läßt. (Denn da es nach Ostern Nachfolge im eigent- 
lichen Sinn nicht mehr gab und der Jüngerkreis Jesu sich ausweitete zur Urgemeinde 
und Kirche, ist es verständlich, wenn speziell in den Jüngerkreis hineingesprochene 
Worte in der neuen nachösterlichen Situation entweder nicht mehr tradiert wurden 
oder aber auf die Gemeindesituation und die Situation aller Christgläubigen appli- 
ziert wurden.) Immerhin scheinen noch Spuren erhalten zu sein; wenn wir hier • 
dem uns in diesen Zeilen beschränkenden Aspekt entsprechend • von den Herren- 
worten absehen, die den Jüngern als Jesu Mitarbeitern in dieser ihrer Mitarbeit An- 
weisung und Ausrichtung geben wollen (s. oben unter I, 2), bleiben zwei Gruppen: 
Jünger-Räte, die das in den Aufnahmebedingungen Geforderte bekräftigen und 
weiterführen, und Gemeinschaflsregeln, die das Gemeinschaftsleben formen wollen, 
(vermutlich häufiger verborgen) hinter nachösterlichen •Gemeinderegeln". 



Der Jüngerkreis Jesu als Zeichen für Israel 31 

1. Jünger-Räte 

Es ist erstaunlich, daß in der nachösterlichen Kirche Herrenworte, die die Aul- 
nahmebedingungen in den Jüngerkreis umschrieben, noch in derartiger Fülle (wie 
unter II. vorgelegt) weitertradiert worden sind, da es ja Nachfolge im eigentlichen 
Sinn nun nach Ostern nicht mehr gab. Ihre Weiterüberlieferung läßt sich befriedi- 
gend wohl nur erklären, wenn sie schon im vorösterlichen Jüngerkreis sehr inter- 
essiert behalten und betont weiter gesagt wurden. Tatsächlich dürfen wir das anneh- 
men, denn sie mußten • fast mit soziologischer Notwendigkeit • immer erneut 
gesagt und gehört werden, da es ja galt, die einmal aufgenommene Nachfolge in 
Beständigkeit durchzuhalten (vgl. nur Joh 6, 66!). Da galt es aber immer wieder sich 
an das zu erinnern, was Jesus hier und da als Bedingung formuliert hatte, wenn die 
Spannkraft zu folgsamer und fügsamer Schicksalsbereitschaft mit Jesus nachzulassen 
schien (Lk 9, 57 f; Mk 8, 34a.b. 35; Lk 14,28•32); wenn jemand einmal wieder 
•Heimaturlaub" haben wollte (Lk 9, 59 f. 61 f; 14, 26); oder wenn das Vertrauen 
auf die Erhaltung durch den himmlischen Vater in der wirtschaftlich ungesicherten 
Lage schwächer zu werden drohte (Mk 10, 29; Lk 12, 22•31; Mt 6, 34). Die Siche- 
rung der Nachfolge wird also als ein wahrscheinlicher •Sitz im Leben" für eine schon 
vorösterliche lebendige Tradition der genannten •Aufnahmebedingung" wahrschein- 
lich. 

Daß wir hier richtig deuten, zeigen andere Herrenworte an die Jünger, die als 
•Jünger-Räte" unterstreichen und vertiefen, was jene •Aufnahmebedingungen" 
schon forderten. Jesus scheint sich dabei bemüht zu haben, in seinem Jüngerkreis 
jene gehorsame •Fügsamkeit" und diese •Gelöstheit" von Familie und Besitz über 
das als •Aufnahmebedingung" geforderte Maß hinaus zu führen. Dabei dürfte es 
nicht zufällig sein, daß all diese Worte nun nicht mehr den Charakter unerbittlicher 
Forderungen haben, wie die •Aufnahmebedingungen", sondern mehr als •Räte" 
formuliert sind. 

a) Die zu allem bereite Fügsamkeit eines Jüngers mußte im Verlauf der Jünger- 
schaft häufiger betont und vertieft werden. Die Jünger mußten ja •aushalten in den 
Anfechtungen" Jesu (Lk 22,28). Jesus mußte sie fragen: •Könnt ihr den Kelch 
trinken, den ich trinke, oder mit der Taufe getauft werden, die ich empfange?" (Mk 
10,38). Je mehr die Feindschaft gegen Jesus im Volke wuchs, desto mehr mußte 
dieser seine Jünger auf das Schlimmste vorbereiten. Hier gibt sich schon ein mög- 
licher und diskutabler überlieferungsgeschichtlicher •Sitz im Leben" für manche 
Worte zu erkennen, die auf Verfolgungen in Gegenwart und Zukunft hinweisen und 
zur Geduld bis ans Ende mahnen (vgl. etwa Mt 10, 25c. 34•36; Lk 6, 22 f; Mk 13, 
13. 9b; Mt 10, 28; Lk 12, 7a; Mt 10, 29. 31; Lk 12,11 f; Mt 10, 23), wenn es im Ein- 
zelfall auch immer schwierig bleiben wird, sicher festzustellen, wie weitgehend so ein 
Herrenwort in die vorösterliche Jüngersituation oder in die nachösterliche Ver- 
folgung hineingesprochen ist. 

b) Als Aufnahmebedingung für den Jüngerkreis war nur erst das Verlassen von 
Familie und Frau (Haus), damit der Verzicht auf Familienleben und Ehevollzug 
verlangt, nicht aber gänzliche Ehelosigkeit. Eine solche scheinen manche der Jünger 
Jesu noch nicht einmal nachösterlich gelebt zu haben (vgl.  1 Kor 9, 56). In der 

6 Vgl. J. B. B a u e r, Uxores circumducere (1 Kor 9, 5): BZ 3 (1959), S. 94•102. 



32 Heinz Schürmann 

weiteren Erziehungsarbeit wagt Jesus dann aber auch darüberhinaus den Verzicht 
auf die Ehe •um des Himmelreiches willen" (Mt 19, 11 f), das heißt vielleicht: um 
einer ungehinderten Verkündigung und eines ungeteilten Wirkens um der Gottes- 
herrschaft willen (vgl. Lk 12,31), anzuraten7. Dann hätte Jesus hier nachfolgende 
Jünger als seine Mitarbeiter im Auge (nicht Gläubige überhaupt wie 1 Kor 7, 
25•38). Gesetzlich ist dieser Rat jedenfalls nicht gemeint: •Wer es fassen kann, der 
fasse es". Jesu eigenes Leben war ein Rat, der in diese Richtung wies. 

c) Jesus scheint das als •Aufnahmebedingung" geforderte •Lassen" allen Besitzes 
in geduldiger Erziehungsarbeit weitergeführt zu haben in eine Haltung •vertrauens- 
voller Gelassenheit" hinein. So mahnt er, den sichernden Beutel fortzulassen (Lk 12, 
33b f) • ein Verzicht auf Sicherung, den die Jünger auch bei den Aussendungen 
durchhalten sollen (Lk 10, 4; Mk 6, 7 ff). Statt dessen sollen die Jünger jeden Mor- 
gen die Brotbitte des Herrengebetes sprechen (Mt 6, 11): •Unser notwendiges Brot 
gib uns heute."8 Diese Bitte allein soll dem Jünger genügend Sicherung sein. Es 
scheint Jesus ein dringliches Anliegen gewesen zu sein, zu solchem Vertrauen auf den 
Vater zu erziehen: Er weist darauf hin, daß der himmlische Vater die Gefolgschaft 
des Messias kleiden und ernähren wird, wie er die Lilien und Raben kleidet und 
ernährt (Lk 12, 22•31), so daß solche, die die Gottesherrschaft verkündend und wir- 
kend •erstreben" (Lk 12, 31), auf Erwerbsarbeit verzichten dürfen und sorglos in 
den Tag leben können, weil der Vater •morgen" für solche •sorgen" wird (Mt 6, 34). 
Immer werden sich Helfer finden (Mk 9, 41) und wunderbar • wie auf eine Parole 
hin • werden sich die Häuser auftun (Lk 10, 5 ff; Mt 10, 13 ff; vgl. auch Lk 8, 1 ff; 
Mt 10, 40 f; Mk 10, 30)». Daß solcher Verzicht auf Erwerbsarbeit nur an die nach- 
folgenden Jünger gerichtet war und nachösterlich von allen Jesus-Gläubigen nicht 
mehr gefordert werden durfte, zeigt die Zurücknahme Lk 22, 35•38 und die An- 
wendung dieser Forderung auf alle Christen in der Fassung Mt 6,33: •Suchet zuerst 
das Reich und seine Gerechtigkeit". Für solche nichtsorgende Haltung steht auch die 
arme Witwe beispielhaft (Mk 12, 41•44), die •ihren ganzen Lebensunterhalt" weg- 
gab, ohne etwas zurückzubehalten, ein mahnendes Beispiel, das • wenn es, wie 
wahrscheinlich, die Besitzfrage im Auge hat • schlechterdings nicht in die große 
Volksmenge hineingesprochen sein kann, sondern speziell ebenfalls die nachfolgen- 
den Jünger ermutigen will. So kann Jesus schließlich auch eine Mahnung aussprechen 
wie: •Fürchte dich nicht, du kleine Herde, denn dein Vater hat gnädiglich beschlos- 
sen, dir das Reich zu geben; verkauft eure Habe und gebt Almosen!" (Lk 12, 32• 
33a). Und die Aufforderung an den reichen Jüngling, alles zu verkaufen (Mk 10, 
17 ff), wurde wohl weiter tradiert, weil sie • als Aufnahmebedingung eine Ausnah- 
me • (s. oben) doch für die nachfolgenden Jünger als rätliches Erziehungsmittel 
Beachtung verdiente. 

Die Mahnungen und Räte, die Jesus im Verlauf der Nachfolge speziell an seine 
Jünger richtete, haben ebenso wie die Aufnahmebedingungen nicht eigentlich einen 
aszetischen Sinn; vielmehr dienen auch sie dem Bemühen, die Nachfolge im Jünger- 

7 Vgl. J. B 1 i n z 1 e r, eisin eunouchoi: Zeitschr. f. Ntl. Wissens*. 48 (1957), S. 254•270. 
8 Dieser Sinn der Brotbitte muß aus der Situation der nachfolgenden Jünger verstanden 

werden; vgl. H. S c h ü r m a n n, Das Gebet des Herrn; erläutert aus der Verkündigung 
Jesu (Die Botschaft Gottes II/6) Leipzig 41961 (Freiburg 1958), S. 73•74. 

9 Vgl. den in Anm. 4 genannten Aufsatz. 



Der jüngerkreis Jesu als Zeichen für Israel 33 

kreis als eine Lern- und Lebensgemeinschaft einerseits, eine Wirk- und Schicksals- 
gemeinschaft andererseits voll aufrecht zu erhalten. Jesus hat an die Jünger als solche 
keine anderen sittlichen Forderungen gerichtet als an alle Glaubens- und Hörwilli- 
gen im Volke (so daß es bei ihm keine doppelte Moral gibt). Die speziellen Forde- 
rungen Jesu an seine nachfolgenden Jünger erklären sich aus dem zeichenhaften 
Charakter des Jüngerkreises, der repräsentativ für das gesamte Gottesvolk Ver- 
heißung und Anspruch bezeugen sollte. Der Sinn der Nachfolge liegt nicht in der 
Erreichung einer besonderen oder höheren Vollkommenheit; auch die Jünger stehen 
unter den Worten Jesu, die für alle gelten. Aber indem sie sich nachfolgend sichtbar 
zu Jesu Schüler machen, bekennen sie sich ostentativ zu Jesus und seinem Wort. 

Hier darf gefragt werden, ob die Räte umfassend und tief genug verstanden sind, 
wenn in ihnen nur aszetische •Mittel der Vollkommenheit" gesehen werden. Das gewiß 
schon darum nicht, weil in der Folgsamkeit und Gelöstheit sich schon ein gelebter, großer, 
liebender Glaube ausdrückt. Letztlich aber sind die drei Räte nicht in sich wertig, sondern 
weil sie freimachen für das Hören und Befolgen des Wortes Jesu und dessen lehrende 
und wirkende Bezeugung. In dem Maße, in dem im Ordensstand der ganze Blick auf 
diesem doppelten Ziel liegt, werden die drei Räte richtig und sinnvoll mitgelebt. 

2. Gemeinschaftsregeln 

Jesus holte seine Jünger in eine Lebens- und Schicksalsgemeinschaft. Es muß uns 
in Erstaunen versetzen, welch divergierende Kräfte er da zusammenband. Da finden 
wir neben dem •wahren Israelit" Nathanael (Joh 1, 47) Levi, den Zöllner (Mk 2, 
14). Die Galiläer Simon, Andreas und Philippus aus Bethsaida (Joh 1, 44; vgl. 12, 
21 f) und Simon der Eiferer haben hellenisierte Namen, wie das in dem halbheid- 
nischen Gebiet um den Galiläischen See nicht verwunderlich ist. Letzterer aber war 
ein Zelot (Apg 1, 13; Lk 6, 15) wie vielleicht auch Judas Iskariot • Nationalisten, 
die mit religiösem Fanatismus und gesteigerter messianischer Hoffnung die Römer 
aus dem Lande vertreiben wollten. Johannes und Jakobus waren aus begütertem 
Hause (Lk 8, 3) und hatten Zutritt zum Hause des Hohen Priesters Kaiphas (Joh 18, 
15); das Fischerhandwerk aber war vielleicht schon zur Zeit Jesu in den Augen der 
Pharisäer kein sehr geachteter Stand. Man hat den Eindruck, Jesus habe alle unter- 
schiedlichen Richtungen und Parteiungen des damaligen Israel um sich vereinen und 
einen wollen. Da ist es töricht anzunehmen, Jesus habe das •Hauptgebot" nur in die 
breite Volksmenge hineingesprochen; das Liebesgebot muß • soziologisch notwen- 
dig • einen ganz besonderen Bezug zu der Lebensgemeinschaft des vorösterlichen 
Jüngerkreises gehabt haben. 

a) Es begegnen Herrenworte, die man Gemeinschaftsregeln nennen könnte. Man 
kann für sie keine passendere Entstehungssituation finden als das Gemeinschafts- 
leben des Jüngerkreises, das gewiß einer derartigen Regelung bedurfte. Besonders 
die Aufforderung •Letzter und Diener aller zu sein" (Mk 9, 35; vgl. entfaltet und 
konkretisiert Mt 23, 8 ff) dürfte die fundamentale Anweisung Jesu an den Jünger- 
kreis wiedergeben. Der Hinweis auf das eigene Beispiel unterstrich jene Regel: •Ich 
aber bin in eurere Mitte wie der Aufwartende" (Lk 22, 27). Auch Worte wie Mt 7, 
3 ff; Mk 9,50b; Lk 17, 3 f klingen aktueller, wenn sie in eine fest umrissene Ge- 
meinschaft hineingesprochen sind: und manches, was uns als •Gemeinderegel" über- 



34 Heinz Sdiürmann 

liefert ist, dürfte ursprünglich eine •Gemeinschaftregel" für den vorösterlichen Jün- 
gerkreis gewesen sein. 

b) Schwerlich haben sich die Jünger Jesu das so zentrale Liebesgebot: die mannig- 
fachen Forderungen Jesu nach Hilfs- und Vergebungsbereitschafl, nur darum 
gemerkt, um es verkündend weitergeben zu können. Diese Forderungen werden ein 
formendes Element ihres eigenen Kreises gewesen sein. Manche von ihnen • man 
kann da etwa an Lk 6, 27•28. 29. 31. 33•35. 37; Mt 18,23.34; 5,23•24 denken • 
mögen eher im Gemeinschaftsleben des Jüngerkreises als in der Volkspredigt Jesu 
erstmalig gesprochen worden sein. Der Sinn der vita communis, der Lebensgemein- 
schaft, in einem rabbinischen Schülerkreis war ja der, nicht nur theoretisch zu lernen, 
sondern die Erfüllung des Willens Gottes im konkreten Alltag einzuüben. Im Jün- 
gerkreis Jesu wird das nicht anders gewesen sein, zumal wenn Jesus sich das Leben 
seiner Jünger als eine zeichenhafte Verkündigung für Gesamtisrael dachte. Die 
Überlieferung weiß zu berichten, daß man darauf achtete, wie die Jünger Jesu das 
Gesetz befolgten (vgl. Mk 2, 18. 23 f; 7, 2 u. sonst). Die Weise, wie Jesus aus dem 
alttestamentlichen Gesetz den Willen Gottes herauslas, konnte man am Jüngerkreis 
Jesu ablesen. Wenn die Tradition uns aber nun einhellig berichtet, daß Jesus die 
Erfüllung des Willens Gottes mit besonderer Emphase als Liebesgebot formuliert 
hat, müssen wir annehmen, daß Jesus diese Forderung auch in ganz besonderer 
Weise in seinem Jüngerkreis zur Geltung gebracht hat. Johannes wird den Sach- 
verhalt richtig getroffen haben: •Ein neues Gebot gebe ich euch: ihr sollt einander 
lieben, wie ich euch geliebt habe ... Daran sollen alle erkennen, daß ihr meine Jün- 
ger seid, wenn ihr Liebe zueinander habt." (Joh 13, 34 f). An der Einheit im Jünger- 
kreis soll die Welt zur Erkenntnis kommen, •daß du mich gesandt hast" (Joh 17, 
21.23). 

Wenn es im kirchlichen Ordensstand • neben der Befolgung der drei Räte • eine 
Forderung gibt, die von Ordensleuten mit mehr Aufmerksamkeit zu befolgen ist als von 
Christen in der Welt, kann es nur das Liebesgebot sein: denn weil der letzte Sinn des 
kirchlichen Rätestandes darin liegt, demonstrativ ein Zeichen für die Welt zu sein, wird 
man in ihm auch in besonderer Weise die Forderung Jesu leben müssen, an der man 
Jesu Jünger erkennen soll: ein Leben der Einheit, das aus der Bruderliebe geboren ist. 
Wenn schon die drei Räte für die Welt ein Zeichen sind, das aufschauen und aufhorchen 
macht • das Leben der Einheit erst ist ein Zeichen, das überzeugt und zum Glauben 
führt. Darum dürfte es in einer kirchlichen Ordensgemeinschaft keine grundlegendere 
Forderung gegen als die, untereinander die Einheit zu verwirklichen und so der Welt 
ein Zeugnis zu geben. Alle verkündende und wirkende Tätigkeit wird nur als Ausdruck 
dieser grundlegenden Aufgabe fruchtbar und überzeugend sein10. 

Abschließend darf wohl noch gefragt werden, ob und inwiefern Jesu Regelworte 
für den Jüngerkreis auch uns heute noch etwas zu sagen haben. 

Nachfolge- und Jüngerschaft im eigentlichen Sinn gab es nur, solange der Herr 
leiblich auf Erden weilte, bevor •der Bräutigam hinweggenommen" wurde (Mk 2, 
20). Jesus sagt für jenen Tag die •Zerstreuung der Herde" voraus (Mk 14, 27). 

10 Vgl. R. Carpentier, Theologie des Ordensstandes und Heiligkeit des Laien: Geist 
und Leben 32 (1959), S. 433•441. 



Der Jüngerkreis Jesu als Zeichen für Israel 35 

Dann wird das Gesetz der Passion auch das Leben der Jünger bestimmen, und es 
werden andere Gesetze gelten als vor Ostern (Lk 22, 35•38). Petrus glaubte das 
erfaßt zu haben als er zu seinen Genossen sagte: •Ich gehe (nun wieder) fischen" 
(Joh21,3). 

Aus dem vorösterlichen Jüngerkreis ist nach Ostern die Kirche geworden und alle 
Gläubigen können nun in transponiertem Sinn •Jünger Jesu" heißen (vgl. etwa Apg 
6, 1. 2; 9, 1. 10 u. sonst; vgl. Mt 28, 19), unter denen Jesus nun als der erhöhte Herr 
gegenwärtig ist (Mt 18, 20; vgl. anders auch Mt 28, 20). Nun heißt es für alle, die 
sich zu Jesus gläubig bekennen und auf sein Wort hören, diesem •Licht" zu •folgen" 
(Joh 8,12), dem •guten Hirten" (10,1 ff), dem •Lamm" (Apk 14,4), unserm •Weg- 
bereiter" (Hebr 2, 9 f; 5, 9; 6, 20). Die buchstäbliche Nachfolge Jesu ist nun nur noch 
transponiert zu leben als Glaube an Jesus und als Nachahmung Jesu (vgl. 1 Thess 
1,6; 1 Kor 11,1; ferner Phil 2,5 ff; Rom 15,1 ff; 1 Joh 2,6; 3,16; 4,17). In beson- 
derer Weise lebt nun die •Nachfolge Jesu" transponiert weiter als •Leidens-Nach- 
folge" (Phil 2, 5 ff; 2 Kor 4, 10; 1 Petr 2, 21). 

Wenn auch alle Christusgläubigen in der Kirche nun in der nachösterlichen Situa- 
tion in der angegebenen Weise Jesus •nachfolgen" können und so seine •Jünger" 
sind • es fehlt bei solcher •Nachfolge" und •Jüngerschaft" doch etwas, was uns 
gerade für den Jüngerkreis Jesu charakteristisch zu sein schien: die Zeichenhaftig- 
keit. Gibt es nicht auch nach Ostern noch die Möglichkeit, sich in einer derartig osten- 
tativen Weise dem Worte Gottes gegenüber hörend zu verhalten und sich bezeugend 
(lehrend und wirkend) zu ihm zu bekennen, wie es die Jünger tun sollten, die Jesus 
zu diesem Zweck vor Ostern um sich sammelte? Ist diese neue zeichenhaft-repräsen- 
tative Lebensmöglichkeit, die sich im Jüngerkreis Jesu eröffnet hat, nach Ostern 
nicht mehr zu leben? Von jeher hat man in der Kirche geglaubt, daß im Rätestand 
• wie immer sich dieser im Verlaufe der Geschichte gezeigt, ausgeformt und geord- 
net hat • die Nachfolge Jesu in einer emphatisch-demonstrativen Weise gelebt wird 
• daß also der vorösterliche Jüngerkreis Jesu in besonderer Weise das Urbild des 
kirchlichen Rätestandes sei. Unsere Darlegungen haben vielleicht gezeigt, daß diese 
Überzeugung zu Recht besteht • wenn man nur den zeichenhaften Charakter des 
Jüngerkreises und des Rätestandes richtig erfaßt. 

Freilich setzt dieser Glaube voraus, daß der Herr hier und auch heute noch in einer 
besonderen Weise •leibhaftig" gegenwärtig werden und sein Wort in einer besonders 
dichten pneumatischen Weise zusprechen könne. Eine derartige besondere pneumatische 
Gegenwärtigkeit in einem Wort, das dann aus der Welt herausholt und in eine beson- 
dere •Nachfolge" ruft, wird uns im Leben der Heiligen aber immer wieder bezeugt. Und 
die kirchlich erkannten und anerkannten Regeln der Ordensfamilien sind institutionelle 
Verfestigungen, die das Wort des Herrn in einer besonders pneumatischen Weise ver- 
gegenwärtigen und zusprechen, so zu charismatischen Sendungen führen, die Lebens- 
formen von Heiligen nachvollziehbar machend. In diesem Sinn hat der kirchliche Ordens- 
stand eine besondere Affinität zum Jüngerkreis Jesu, hat er in diesem sein Urbild und 
Vorbild. 




