Der Jingerkreis Jesu als Zeichen fiir Israel 21

alles aber ist nicht leicht; jedenfalls ist es nicht immer, oft nur in wenigen Féllen
iberzeugend darzutun. Wohl aber ist die Gesamtbeschreibung des Menschen in seiner
Hinfilligkeit und Schwiéche mit den dargelegten theologischen Elementen glaubhaft
moglich. So ist der Mensch. So geht es dem Menschen. (Schluf folgt)

Der Jiingerkreis Jesu als Zeichen fiir Israel
(und als Urbild des kirchlichen Rétestandes)*

Von Heinz Schiirmann, Erfurt

In seiner messianischen Sendung war Jesus fur Israel ein ,Zeichen® — am Ende
ein ,Zeichen des Widerspruchs®, ,an dem die Gedanken der Herzen vieler offenbar
werden® sollten (Lk 2, 34 f). In dieses bezeichnende zeichenhafte Geschehen fanden
sich die Junger Jesn von Anfang an hineingezogen. Wenn Jesus sich wihrend seines
offentlichen Auftretens mit einem Kreis von zwélf Jiingern umgab, dann wollte er
damit bewuflt eine zeichenhafte Gleichnishandlung setzen, eine bezeichnende Symbol-
handlung. Vielleicht macht Jesus nirgendwo deutlicher, welche Verheifiung er Israel
bringen wollte und welchen Anspruch er erhob, als durch diese Symbolhandlung.
Was es um den Jiingerkreis Jesu ist, kann man nur verstehen, wenn man von seinem
zeichenhaften Charakter her denkt und deutet.

Am Anfang nannte man nicht alle, die auf das Wort Jesu hérten (vgl. nur Lk
10, 38—42; vgl. Mt 11, 28 ff) und sich glaubend zu ihm als dem Messias bekannten
(vgl. nur Lk 12, 8 f; Mk 5, 19), , Junger“. Der urspriinglich umfangreichere und auch
noch fluktuierende Jiingerkreis (vgl. Joh 6, 66) wurde anscheinend von Jesus end-
giltig auf die symbolische Zwolfzahl beschriankt (Mk 3, 13 ff). Wenn diese (um-
strittene) Voraussetzung richtig ist, sagt die bedeutsame Zwélfzahl wohl nicht nur
etwas iber die ,amtliche“ Funktion des Zwélferkreises aus, sondern vielleicht auch
etwas iiber das ,existentielle“ Wesen des Jiingerseins.

Die Zeitgenossen Jesu glaubten zu verstehen, was es mit diesen Jesus stindig
begleitenden Ménnern auf sich habe: Sie fiihlten sich an die ,Rabbinen® (= Lehrer)
erinnert, um die sich in dhnlicher Weise ,Schiiler® sammelten. Damals lebten die
Schiiler mit ihrem Lehrer noch in Lebensgemeinschaft; ging es doch in diesem Lehr-
verhdltnis um das Lernen des Willens Gottes, wie er sich im alttestamentlichen
Gesetz und in der ,Uberlieferung der Alten® bezeugte; dieser lernte sich aber besser
in dem persénlichen Umgang mit dem Lehrer als in theoretischem Lernen. Darum

* Der vorliegende Beitrag ist fiir die im Sommer dieses Jahres erscheinende Festschrift
der Olpener Armen Franziskanerinnen von der Ewigen Anbetung geschrieben worden, die
den 100. Jahrestag ihrer Grindung durch Mutter Maria Theresia Bonzel (1863) feiern. In
Anbetracht der durch das Konzil gestellten Aufgaben der Erncuerung der Orden und als
Hilfe fiir alle, die dazu aufgernfen sind, wurde uns in giitiger Weise von der Ordensleitung
die Erlaubnis fir einen Vorabdruck gegeben. Wir méchten dafiir an dieser Stelle noch einmal
unseren Dank sagen. Die Schriftleitung.



22 Heinz Schiirmann

glichen damalige Schulen mehr einem Meister- Junger-Verhiltnis als einem Lehrer-.
Schiiler-Verhiltnis, wie die deutschen Evangelieniibersetzungen von altersher richtig
empfunden haben.

Freilich war dieser Eindruck, Jesus sei ein Rabbi (,Meister) und der ihn um-
gebende Kreis ein Schilerkreis (,, Jingerkreis®), sehr duferlich und unzulanglich, iiber-
sah wichtige Unterschiede und verkannte das eigentliche Wesen. Da Jesus der gott-
gesandte Messias war, stellte sein , Jiingerkreis® ein letztlich analogieloses Phino-
men dar, dessen Wesen am besten von seinem Zeichencharakter her verstindlich
gemacht werden kann.

In seinen zwolf Jingern lifit Jesus an das Zwolfstimmevolk Verheiflung und
Forderung ergehen. Zundichst eine grofle Verheiflung: Man hoffte in der damaligen
Zeit, dafl das im Exil zerstreute Zwolfstimmevolk am Ende wiederhergestellt wer-
den wiirde — eine Hoffriung, der Jesus in diesem symbolischen Zeichen Aussicht
macht: Israel soll das Heil erlangen, das Reich erben und als Zwo6lfstimmevolk darin
restituiert werden, wenn es sich nur als ,Herde Gottes® zu dem ihm gesandten
messianischen Hirten bekehrt. In der Verheiflung an den Jungerkreis wird das deut-
lich: ,Fiirchte dich nicht, du kleine Herde, denn euer Vater hat gnidiglich beschlos-
sen, euch das Reich zu geben® (Lk 12, 32). In gleicher Richtung liegt es, wenn Jesus
die Zwolf zu Représentanten und (,richtenden®) Fursten des kommenden Gottes-
volkes schon hier auf Erden bestellt: ,Und ich verordne euch Herrschaft, wie sie
mein Vater mir verordnet hat.“ Diese ,, Verordnung” wird sich dann am Ende erfiil-
len: ,Und auf Thronen werdet ihr sitzen, richtend die zwdlf Stimme Israels (Lk
22, 29. 30b).

Aber deutlicher noch als diese zeichenhafte Verheilung mufiten die Zeitgenossen
an dem Jingerkreis Jesu den messianischen Anspruch Jesu ablesen: gaben doch die
~Schitler” Jesu schon als Nachfolgende — auch abgesehen von der Zwolfzahl — ein
weithin sichtbares Tatzeugnis fiir Jesus und seine Botschaft: ,Nicht kann verborgen
bleiben eine Stadt, die oben auf einem Berge gelegen ist“ (Mt 5, 14b). Wie diese
Jinger Jesu Verkindigung der nahenden Konigsherrschaft Gottes gehort haben,
sich bekehrten, indem sie sich zu Jesus wandten und ihm sogar in lebenslinglich
gedachter Gemeinschaft ,folgten®, so soll und muf} ganz Israel auf das Wort Jesu
héren und sich zu Jesus bekennen, wenn es der Gottesherrschaft teilhaftig werden
will. So bekommt der Kreis der nachfolgenden Jinger auch in dieser Hinsicht zeichen-
hafte, exemplarische Bedeutung; er macht sichtbar, was zu tun ist: Hinwendung zu
Jesus und Horen auf sein Wort (vgl. Lk 10, 38—42; 11, 27 f). Jesu Jiingerkreis wird
exemplarisch die ,Familie Gottes“ (Mk 3, 35), weil er — in der Nachfolge in sehr
sichtbarer Weise — auf Jesu Wort horend den Willen Gottes tut, wie er jetzt, in
dieser bedeutungsvollen Stunde, da Jesus da ist, getan werden mufl. Dabei besagt
dann die Zwolfzahl, dafl hier speziell dem Zwolfstimmevolk ein Beispiel gegeben
wird, das die ,Herde" Gottes sein soll, die der Jiingerkreis schon ist (Lk 12, 32).

So wird der Jingerkreis Jesu zu einer zeichenhaften Realverkiindigung fiir das
verheiflene Heil und den an Israel ergehenden Anspruch. Dieser zeichenhafte Cha-
rakter der Jingerschaft wird uns deutlicher werden, wenn wir im Folgenden in drei
Gedankenkreisen die Worte Jesu iber: I. Sinn und Zweck des Jungerkreises —



Der Jiingerkreis Jesu als Zeichen fir Israel 23

II. Die Aufnahmebedingungen — III. Jiinger-Rite und Gemeinschaftsregeln
abzuhéren versuchen. Denn wir mochten die These wagen, dafl schon Jesus seinem
Jingerkreis zwar keine ,Regel“ gegeben hat, wie die gleichzeitige Qumransekte
eine solche hatte, dafl wohl aber schon einige Herrenworte im Jiingerkreis befolgt,
behalten und behutsam tradiert wurden, die schon vor Ostern als ,Regelworte” den
Jungerkreis innerlich formten.

Wir kénnen und wollen hier nicht das Gesamtphinomen des Jingerkreises Jesu zur
Darstellung bringen — es wire eine ausholendere Untersuchung notwendig!; wir mdchten
hier nur — unter Vernachlassigung des kerygmatischen (ekklesiologischen) ,amtlichen®
Aspektes — eine Sicht herausstellen, die fir eine Gesamtbestimmung zwar nicht die
zentralste ist, die aber doch nicht fiir unwichtig gehalten werden sollte: dafl im Jinger-
kreis Jesu sich in exemplarischer Weise eine neue Lebensméglichkeit auftat, die es bis
dahin in dieser Weise nicht gab, die nach Ostern aber in gewissem Sinn die Herzmitte
der Kirche werden sollte — der Ritestand. Dafl der kirchliche Ritestand (wie er in den
Orden, Kongregationen, Sozietiten, Sikularinstituten und in noch freieren Formen seine
juridische Fassung bzw. Anerkennung fand) im Jiingerkreis Jesu sein Urbild hat,
mochten die folgenden Ausfithrungen zeigen. Wir wollen darum versuchen, das
Phinomen des Jiingerkreises so ,durchsichtig® zu beschreiben, daf in ihm die Grund-
strukturen des Ritestandes ansichtig werden.

1. Sinn und Zweck des Jiingerkreises

Der’ Jingerkreis Jesu sollte schon als solcher und besonders sprechend in seiner
Zwolfzahl ein Zeichen fiir Israel sein. Diese Hinordnung auf Israel wird nun weiter
deutlich, wenn wir auf die Aufgaben blicken, die Jesus diesen seinen , Jingern®
zugedacht hat: Die Jiinger sollen Jesus nachfolgend (1.) hérend und lernend bei ihm
bleiben, um (2.) verkiindigend und wirkend hineingenommen zu werden in den
messianischen Auftrag Jesu. Markus (3, 13 ff) weifl noch von dieser doppelten Ziel-
setzung: ,,Und er stieg auf den Berg, und rief die zu sich, die er wollte. Und sie
kamen zu ihm, und er ,machte’ zwolf, daf sie (allzeit) bei ihm seien, und daf er sie
aussende, um zu verkinden und Vollmacht zu haben, die Damonen auszutreiben.
Ganz deutlich ist hier die Aufgabe, als horende und lernende ,Schiiler” ,bei ihm zu
sein“, der anderen, seine Mitarbeiter zu sein bei der Verkiindigung und machtvollen
Bezeugung des Reiches Gottes, zunachst zeitlich und sachlich vorgeordnet. Die Erst-
aufgabe darf hinter dieser Zweitaufgabe nicht iibersehen werden (wie das in der
heutigen Exegese durchweg geschieht) — wenn auch nicht stark genug betont wer-
den kann, daf Jesus seine Jinger im Endeffekt ganz hineinreifit in die Sendung und
Arbeit an Israel, zu der Jesus selbst sich gesandt weif}, und fiir die er sich in den
Tod gibt.

1 Vgl. zusammenfassend (mit reichen Literaturangaben): K. H. Schelkle, Jingerschaft
und Apostelamt (Die Botschaft Gottes 11/7), Leipzig 1960; R. Schnackenburg, Die
sittliche Botschaft des Neuen Testamentes (Handbuch der Moraltheologie), Miinchen 21962;
E. Neuhdusler, Art. Jinger: LThK 2V (1960) 1208 f; Derselbe, Anspruchk und
Antwort Gottes, Diisseldorf 1962, S. 186—214; A. S chulz, Nadifolgern und Nachahmen
im Neuen Testament (Studien zum Alten und Neuen Testament), Miinchen 1962; Der -
selbe, ,Folge mir!“; das neutestamentliche Uersténdnis von ,Nachfolgen® (Die Botschaft
Gottes IT), Leipzig (im Druck).



24 Heinz Schiirmann

1. Héren und Lernen

Der Jiingerkreis Jesu? verkérpert in besonders exemplarischer Weise die ,familia
Dei®, weil die Jinger als Nachfolgende in so ostentativer Weise sich entschlossen
haben, auf Jesu ,Wort zu héren®, so ihm , Bruder, Schwester und Mutter* (Mk 3, 35)
werdend.

a) Durch ihre Nachfolge, als ,Schiiler* Jesu, demonstrieren sie sichtbar, dafl nun
das eine Notwendige ist, zu Fiilen Jesu zu sitzen und auf sein Wort zu lauschen (vgl.
Lk 10, 38—42). An einem nachfolgenden Jiinger kann man ablesen, wie man ,das
Leben gewinnt“ (Mk 10, 17. 21) — obgleich nicht jeder Glaubens- und Hérwillige
auch schon ein nachfolgender , Jiinger* werden muf}. Schon durch ihre Nachfolge
demonstrieren die Jinger Jesu, indem sie sich sichtbar zu ,Schillern® Jesu machen,
was sie von seinem Wort halten. Heil und Unheil im Gericht entscheidet sich aber
an diesem Wort (Lk 6, 47 ff).

Weil die Jiinger so durch die verwirklichte Nachfolge immer und je schon eine
Realverkiindigung darstellen, kann es nicht verwundern, daf sie auch zur Wort-
verkiindigung gesandt werden. Dem Jiingerkreis zunichst und insbesondere ist ,das
Mysterium des Konigreichs Gottes iibergeben; jenen draufien aber kommt das Ganze
als Ritsel zu® (Mk 4, 11). Neben der offentlichen Volkspredigt kennt Jesus das
»Flistern ins Ohr* (Lk 12, 3), das heifit die geheime Jingerunterweisung. Jesus
konnte seine Jinger gar nicht zur Verkiindigung des nahenden Kénigtums und zur
Predigt der Umkehr senden, wenn er sie nicht. irgendwie darauf vorbereitete und
ihnen ,Material“ an die Hand gab. Jesus selbst pflegte nach einem Lehrvortrag das
Resiimee desselben in einem kurzen Logion oder in einem Gleichnis in einpriagsamer
Form zusammenzufassen. Seine ,Schiiler* aber mufiten diese Lehrresiimees auswen-
dig lernen, um sie dann bei der eigenen Verkiindigung gebrauchen zu kénnen. Sie
benétigten derartige Ausspriiche und Gleichnisse Jesu, um bei ihrem Verkiinden
und Unterweisen von autoritativen Worten des Herrn ausgehen zu kénuen. Was
beim Lehren Jesu als Endergebnis formuliert war, wurde in der Verkiindigung der
Jinger Jesu so der Ausgang, den es zu entfalten galt. Dieser Lehrgewohnheit Jesu
und seines Jiingerkreises verdanken wir die Uberlieferung eines groflen Teiles der
Herrenworte, die durch die Evangelien auf uns gekommen sinds.

Freilich diirfen wir uns das ,Lernen“ im Jiingerkreis nicht nur als ein auf die
cigene Verkiindigung abgezwecktes Einpragen von Herrenworten vorstellen; Jesus
brachte eine ganz neue Auslegung des alttestamentlichen Gesetzes und eine Offen-
barung des Willens Gottes, die in scharfem Gegensatz stand zur pharisiischen Ge-
setzesauslegung und Uberlieferung. Im Umgang mit Jesus mufiten seine ,Schiiler®
zundchst einmal lernen, den Willen Gottes nach der Interpretation Jesu zu erfiillen,
damit das ganze Volk sihe, was Gottes Wille sei.

2 Vgl. P. Billerbeck (H. L. Strack), Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud
und Midrasch 1 (1922), S. 187 f. 527 ff; 111 (1926), S. 339 ff); K. H. Rengstorf, Art.
mathetés: ThWb 1V (1942), S. 417—465; E. Fascher, Jesus der Lehrer: ThLz 79 (1954),
S. 825—342; B. Gerhardsson, Memory and Manuscript (Acta Sem. Neot. Ups. 22),
Uppsala 1961.

3 Vgl. H. S chiirmann, Die vorjsterlichen Anfinge der Logientradition. Versuch eines
formgeschichtlichen Zugangs zum Leben Jesu, in: Der historische Jesus und der kerygma-
tische Christus (hrs. v. H. Ristow und K. Matthiae), Berlin 21961, S. 342—370.



Der Jiingerkreis Jesu als Zeichen fiir Israel 25

b) Wie die damaligen Rabbinenschiiler, so sollten die Jinger Jesu die rechte
Erfiillung des Willens Gottes im lebendigen Umgang mit Jesus lernen. So gaben
sich die damaligen Lehrer-Schiiler-Verhidltnisse gleichzeitig als ein Herr-Knecht-
Verhiltnis, das den Schiiler auch auf persénliche Dienste verpflichtete; vgl. Mt 10, 24:
,Der Schiiler ist nicht iiber dem Lehrer und der Knecht nicht iiber seinem Herrn.®
So finden wir auch die Jinger Jesu dienend (vgl. z. B. Mk 6, 35—44; 8, 1—10;
11, 1—7; 14,12—16; Lk 9,52; vgl. Mk 15,40 f; Lk 8, 1—3); und gerade dieses
Dienen sollten sie von ihm lernen, der sein ganzes Wirken unter dem Bilde eines
Tischdieners verstehen konnte: ,Ich bin in eurer Mitte wie der Tischdiener (Lk
22,27; vgl Joh 18, 1—7; Lk 12, 87). ,Ein Beispiel aber gab ich euch, damit auch ihr
tut, wie ich euch getan habe“ (Joh 13, 15). ,Lernet von mir* (Mt 11, 29) — das war
der letzte Sinn der Nachfolgeaufforderung Jesu. Dabei sollten die nachfolgenden
Jiinger Jesus nicht nur auf die Hinde schauen; mehr noch sollten sie in Mitvollzug
seines ungesicherten ,hauslosen® Daseins (Lk 9, 57 f) und im Mittragen seiner An-
fechtungen (Lk 22, 28) und seines vorausgesehenen Martyrerschicksals (s. u.) lernen.

Erste und grundlegende Aufgabe eines nachfolgenden Jiingers war es also, auf
Jesu Wort zu héren und von thm zu lernen, wobei einer nie auslernen konnte: ,Nicht
ist (jemandes) Schiiler iiber dem Lehrer. (Auch wenn er) voll (ausgebildet) ist, wird
jeder (immer nur) wie sein Lehrer sein“ (Lk 6, 40). Dabei darf das Horen und Ler-
nen im Jingerkreis aber nicht primir als ein Mittel zur Erlangung des personlichen
Heils verstanden werden (so darf man Mk 10,17.21 und Joh 6,68 nicht mifiver-
stehen), denn auch andere, die Jesus nicht nachfolgen, kénnen sich glaubig zu ihm
bekennen (Lk 12, 8 f) und auf sein Wort horen (Lk 10, 38—42; 11, 27 f; Mk 3, 35;
Mt 11, 28 ff). Der besondere Sinn der Nachfolge mufl vielmehr in jener Zeichen-
haftigkeit gesehen werden, die fiir Gesamtisrael Verheiflung und Anspruch verkiin-
den wollte. Wird das gesehen, mufl man anerkennen, dafl der primére Sinn der
Nachfolge nicht die Mitarbeit ist, sondern das ostentative Sich-Bekennen zum Mes-
sias Jesus und das Horen auf sein Wort — damit ganz Israel zum Glauben finde.
Nachfolge ist also ein ostentatives Glauben, ein demonstratives Hoéren, eine zeichen-
hafte Funktion (von der die verkiindigende und bekriftigende Mitarbeit der Jinger
nur ein Teil ist).

Auch der kirchliche Réitestand kann sinnvoll nur von seinem Zeichencharakter her
verstanden werden. Denn die Verpflichtung, auf das Wort Jesu zn héren und von ihm
zu lernen, kommt allen Christen gleichmifig zu. Der Ritestand aber betont zeichenhaft-
existentiell in der Kirche, wie wichtig und notwendig es ist, daf alle auf das Wort Jesu
héren und von ihm lernen. — Auch insofern ist der kirchliche Ritestand gleich struk-
turiert wie der Jiingerkreis Jesu: Auch in ihm geht es zundchst und allererst um das

Héren und Lernen — dann erst um Lehren und Wirken. Es ist immer eine unheilvolle
Verkehrung, wenn diese Ordnung nicht mehr gilt.

2. Die verkiindende und bekrifligende Mitarbeit

Daf} der Jingerkreis zeichenhaft auf ganz Israel ausgerichtet war, zeigt sich beson-
ders in der Mitarbeit der Jinger. So sehr war Jesus von seiner messianischen Sen-
dung an Israel durchdrungen, dafl er sich seine Schiiler nicht anders als mitarbeitend
vorstellen konnte: ,Wer nicht mit mir sammelt, der zerstrent* (Lk 11, 23). Jiinger
miissen ,mit Feuer gesalzen sein“ (Mk 9, 49), miissen wie salzendes ,Salz* sein (Mk
9, 50a.b).



26 i Heinz Schitrmann

a) Wie Jesus selbst (Lk 4, 43 = Mt 4, 23; vgl. Mk 1, 14 f), so wurden die Jiinger
von Anfang an zu dem Zweck berufen, ,das Kénigreich Gottes zu verkiinden* (Lk
9, 60). Dieses miissen sie ,anstreben® (Lk 12, 31), fir dieses ,geschickt“sein (Lk
9, 62). Ziel der Berufung war von Anfang an, daf} sie ,Menschenfischer* wiirden
(Mk 1,17; Lk 5,11), ,Erntearbeiter (Lk 10, 2). Die Aussendung wird auch Mk 3, 14
ausdriicklich als Zweck der Berufung erwihnt. Hinter dem Kern der synoptischen
Aussendungsreden Lk 10, 1—10 (vgl Mk 6, 6b—13 = Lk 9, 1—6, kombiniert Mt
9, 35—10, 16. 17—42) wird eine einmalige grofle Sendungsaktion Jesu, ein General-
angriff auf Israel sichtbart. Aber auch urspriingliche Einzellogien Jesu bezeugen
Sendungen: in jene Aussendungsrede hineinkomponiert Lk 10, 2. 3. 4—7. 16; Mt
10,26f; und Mk 9,37h; sonst noch Lk 9,60.62; vgl. 12,31; Mt 19,111f. Auch in
mancherlei Dienstaufforderungen spiegelt sich noch die Tatsache, daff Jesus seine
Jinger als Mitarbeiter gedacht hat (Lk 12, 42—46. 48b; 19, 12—27; vgl Mt 16, 18 {;
18, 18; Lk 22, 28—30. 31 f). Auch manche Herrenworte wider die ,Unduldsamkeit*
konnten gegen Tendenzen unter den mitarbeitenden Jiingern gerichtet sein (vgl Mt
13, 47—50; 13, 24—30; Mk 9, 38 ff).

b) Jesus ist nicht nur gekommen, um das Nahen der kénigsherrschaft Gottes an-
zumelden; in seiner Person und seinem Wirken brachen sich schon die Krifte der
Gottesherrschaft gewaltsam Bahn (Mt 11, 12 f). Nun ist die Zeit erfiillt (Mk 1,14 1),
die Verheiflungszeit ist vorbei: Was die Propheten und Kénige im Alten Bund zu
sehen und zu héren begehrten — nun kann man es sehen und héren (Lk 10, 23 f).
So konnte auch das Zeugnis der Jiinger Jesu nicht nur in Worten bestehen. Wenn
der Zwolferkreis schon durch sein Dasein Verheiflung und Mahnung sein sollte,
wird sich dieses Zeugnis in Wort und Tat bekunden miissen. So beruft Jesus seine
Jiinger und sendet sie als seine Mitarbeiter.

Gottes Macht bekundet sich in der Welt dort, wo die Macht des Bésen zuriick-
gedrangt wird: ,Wenn ich durch den Finger Gottes die Dimonen austreibe, dann
ist doch (schon) iiber euch gekommen die Kénigsherrschaft Gottes® (Lk 11, 20). Jesus
will, dafl seine Jinger an dieser Front mit ihm streiten und Gottes Macht als gegen-
wiirtig bekunden. So gibt er ihnen die Vollmacht und Macht, bose Geister auszutrei-
ben (Mk 3, 15; 6, 7, vgl. Mk 9, 38 f; Lk 10, 19 f). Wir sehen sie mit Erfolg (Lk 10, 17;
Mk 6, 13, vgl. 16, 17) oder auch Mifierfolg (Mk 9, 14—29) sich darum bemiihen. Der
so paradoxe Aufruf, einen Maulbeerfeigenbaum ins Meer zu verpflanzen (Lk 17, 6),
kénnte — im Licht von Mk 9, 29 gelesen — den Jingern zum Exorzisieren und Heilen
Mut machen wollen. Schlieflich beginnt ja alle ,Seelsorge® damit, die Geister zu
unterscheiden und die Einflisse, die vom bésen Geist kommen, zu entlarven und
zuriickzudringen.

Gottes Macht und Herrschaft bekundet sich ferner auch in den Heilungswundern
Jesu (vgl. Lk 7,18—23). Auch in diesen gewaltigen Bezeugungsvorgang nimmt Jesus
seine Mitarbeiter mit hinein, indem er ihnen Uollmadht und Macht zu heilen gibt
(Mt 9, 35; Lk 10, 9; 9, 1 f; vgl. Mk 6, 13; 16, 18). Wer den Beruf hat, Gott in dieser
Welt zu bezeugen, ist seitdem immer in besonderer Weise an die Kranken gewiesen.

4 Vgl. H. Schiirmann, Mt 10, 56—6 und die Uorgeschichte des synoptischen Aus-
sendungsberichies, in: Neutestamentliche Aufsitze (Festschrift fiir Josef Schmid), Regens-
burg 1963, S. 270—282.



\

Der Jiingerkreis Jesu als Zeichen fiir Israel 27

Seelsorge und Krankendienst, mit charismatischen Kréften geleistet, sind also
neben der Wortverkiindigung die besonderen Aufgaben, zu denen Jesus sich Jinger
beruft. Denn darin bezeugt sich Jesu Sendung und das Nahen der Gottesherrschaft.

Wenn es in Ordensgemeinschaften neben dem Héren auf das Wort des Herrn anch not-
wendig immer noch bezeugende Dienste geben wird — mdogen diese in den einzeinen Ordens-
familien auch noch so verschieden sein —, wichtiger als das Tun selbst ist es, daf} durch
dieses Tun Zeugnis fiir Gott und das Nahen seiner Herrschaft gegeben wird. Ein solches
kann aber immer nur charismatischer Natur sein, denn zu einer Bezeugung Gottes kommt
es immer nur dann, wenn Gott sich selbst bezeugt. Auch hier wird die Tatigkeit vor-
dringlich in Wortverkiindigung bestehen, die begleitet ist von Seelsorge- und Kranken-
dienst aus den Kriften, die der Heilige Geist gibt. Tatigkeiten der religitsen Gemein-
schaften werden nichtsagend (und damit auch unwirksam), wenn sie nur noch Arbeit
und Leistung sind. Nicht Arbeit und Leistung als solche sind Aufgabe und Ziel, sondern
ein Leben, das ein Zeichen fiir Gott ist.

Uorstehend haben wir den Versuch unternommen, Sinn und Zweck des Jiinger-
kreises aus dessen zeichenhaft-reprisentativem Charakter zu verstehen. So wurden
wir einerseits davor bewahrt, ihm einen Selbstzweck zu geben und die Erlangung
des subjektiven Heils als seine eigentliche Aufgabe zu definieren, andererseits aber
auch, den primiren Zwedk der Jiingerberufung in der Mitarbeit zu schen und die
Wirkaufgabe der Jiinger der grundlegenderen, in bestdndiger Nachfolge demon-
strativ auf Jesu Wort zu héren und von ihm zu lernen, vorzuordnen. Die Jiinger
Jesu waren als Nachfolgende zunichst eine Realverkiindigung, bevor sie auch in
Wort und Werk zur Verkiindigung ausgesandt wurden.

Der Jingerkreis Jesu macht damit aber sichtbar, was auch Grundstruktur des kirch-
lichen Ritestandes ist: ein Zeichen zu sein fiir die Welt. Nicht als wenn Ordensleute
intensiver auf die Vollkommenheit, die in der Gottes- und Nichstenliebe besteht, ver-
pflichtet wiren als Christen in der Welt (als Mittel zar Vollkommenheit ist der Ordens-
stand recht ungeniigend beschrieben); vielmehr sind sie mit ihrer ganzen Existenz —
hérend und dienend — auf Kirche und Welt ausgerichtet, indem sie ein Zeichen geben
und dadaorch etwas zu sagen haben. Wenn sie als Glieder ciner familia religiosa. die
»Welt verlassen® haben, um ganz beim Herrn zu sein und ihm im Nichsten za dienen,
sagen sie aller Welt, was das eine Notwendige ist.

1. Aufnahmebedingungen

Unter den ,Regelworten®, die Jesus dem Jiingerkreis gab, befinden sich besonders
viele, die die ,Aufnahmebedingungen® nennen. Wenn wir diese abhorchen, wird
uns Sinn und Zwedck des Jingerkreises von neuem und vertieft deutlich werden.

Wir kénnen die Aufnahmebedingungen Jesu unschwer in zwei Gruppen teilen:
Jesus verlangt (positiv) eine absolut gefiigige Folgsamkeit, die sich (negativ) mit
aller Entschiedenheit aus aller bisherigen Lebensbedingungen list.

1. Gefiigige Folgsamkeit

Im rabbinischen Schulbetrieb wahlte sich der Schiiler seinen Lehrer selbst. So bie-
ten sich auch hier und da Lernwillige zur Nachfolge Jesu an: ,Er bat ihn, bei ihm
bleiben zu diirfen® (Mk 5, 18). ,,Ich will dir folgen, wo immer du hingehst“ (Lk 9,57;
vgl. 9,61). Solche Bitte ist fiir Jesus letztlich irrelevant: ,Er rief, die er selbst wollte®
(Mk 3, 13). ,Nicht ihr habt mich erwihlt, sondern ich habe euch erwihlt® (Joh 15, 16).



28 Heinz Schiirmann

Darum lehnt Jesus auch wohl einmal Bitten um Aufnahme ab (Mk 5, 19; Lk 9, 61 1);
und er warnt davor, leichtsinnig den Entschlufl zur Nachfolge zu fassen (s. u.). Jiin-
ger Jesu wird man immer nur auf Grund von Berufungs. Der Ruf verlangt aber
sofortige und radikale Befolgung: Folgsamkeit und Fiigsamkeit.

Jesu berufendes Wort ist aber offensichtlich mehr Gabe als Befehl, mehr Aus-
fihrung als Aufforderung. Auf Jesu Wort hin verlassen die Fischer ihre Netze (Mk
1,18), Vater und Geschift (Mk 1, 20), ,alles“ (Lk 5, 11), der Levi seine Zollstitte
(Mk 2, 14), die Johannesjiinger den Meister (Joh 1, 39). Jesu Wort ,schafft* und
~wirkt* (Mk 1, 17; 8, 14), was es fordert und befiehlt, und 16st aus allen Bindungen,
— wie der geheilte Besessene von allen dimonischen Banden befreit zur Nachfolge
bereit war (Mk 5, 18). Jesu Wort ist ein Tun, das liberwiltigt: ,Geh’ weg von mir,
denn ich bin ein siindiger Mensch, Herr* (Lk 5, 8), was das Wunder des Fischfangs
nur noch illustriert.

a) Jesu Ruf ,Auf, hinter mich!“ (Mk 1, 17; vgl. 1, 20), ,Folge mir!“ (Mk 2, 14)
ist unerbittlich befehlend. Jesus will unbedingte Folgsamkeit, er heischt ,sofortige®
(Mk 1, 18) Befolgung: ,Und er stand auf und folgte ihm“ (Mk 2, 14). Da gibt es
kein aufschiebendes ,Erst-noch®; weder Verabschiedung daheim (Lk 9, 61 f) noch
vorheriges Begribnis des Vaters ist da erlaubt (Lk 9, 59 f).

Nun heifit es, Jesus nachfolgen, d. h. zunichst: respektvoll — und auf den stau-
bigen Straflen Palistinas: riicksichtsvoll — hinter dem wandernden Jesus herzu-
gehen (Mk 1, 17; Lk 14, 27), wie ein Krieger hinter dem Fithrer (Richt 9, 4. 19), die
Frau hinter dem Mann (Jer 2, 2), der Prophetenschiiler hinter dem Prophet (1 Kg
19,20 f). Es heifit aber auch, in die lebenslingliche Lebens- und Tischgemeinschaft
mit Jesus eintreten, unwiderruflich; wie ein Schiiler bei seinem Rabbi, wie der Knecht
bei einem Herrn; und mehr: vergleichslos, wenn einen das letzte und endgiiltige
Wort Gottes, das Wort des gottgesandten Sohnes getroffen hat.

b) Der Ruf Jesu hebt in die Wirk- und Schicksalsgemeinschaft mit dem Messias;
darum ist eine Bedingung der Nachfolge eine zu allem bercite Fiigsamkeit. Ein
Rabbinenschiiler gab sich in die Lern- und Lebensgemeinschaft seines Lehrers immer
nur auf Zeit; Jesu Ruf ist unwiderruflich. Der Nachfolgende liefert sich fiir immer
aus. Jesus beruft in eine Wirk- und Schicksalsgemeinschaft, die alle Eventualititen
einkalkuliert, die mit Jesu messianischer Sendung selbst gegeben sind. Darum warnt
Jesus — offenbar durch Erfahrungen mit wankelmiitigen Nachfolgewilligen belehrt
— vor uniiberlegtem Entschlufl (Lk 9, 58; 14, 28—33).

Die Uerfiigungsbereitschafl des Jiingers in der Wirkgemeinschaft mit Jesus mufd so
ginzlich sein, dafl ein Jiinger ,sich selbst nicht mehr kennt® (Mk 8, 34a), ja, da§ er
sein ,eigenes Leben hafit“ (Lk 14, 26), wohl um recht ,brauchbar* (Lk 9, 62) zu sein
fiir jegliche Aufgabe. Die grundlegend geforderte »Folgsamkeit“ der Nachfolge-
willigen iiberbietet sich hier in absolute ,Fiigsamkeit* zu jeglichem Dienst.

Jiingerschaft bedeutet aber auch Schicksalsgemeinschaft mit Jesus, nicht nur, dal§
der Jiinger das hauslose Wanderleben Jesu teilen mufl (Lk 9, 57 f); verlangt ist eine
Bereitschaft zum Martyrium, ,sein Leben zu verlieren® (Mk 8, 35), sein ,Kreuz auf-

5 Vgl.B. ]. Daumoser, Berufung und Erwihlung bei den Synoptikern, Minchen 1954;
H. Schlier, Der Ruf Gottes: Geist und Leben 28 (1955), S. 241—247; B. Bieder,
Die Berufung im Neuen Testament (Abhandl. z. Theol. AuNT 38), Ziirich 1961.



Der Jiingerkreis Jesu als Zeichen fiir Israel 29

zunehmen (Mk 8, 34b). Es ist nicht mehr ganz durchsichtig, wie weitgehend diese
Worte vom Passionsgeschehen her nachtriglich iiberformt sind; die Bereitschaft zum
Martyrium scheint Jesus jedoch als Aufnahmebedingung von Nachfolgewilligen
verlangt zu haben.

Diese absolut fiigsame Folgsamkeit ist unverkennbar das Grundelement der von
Jesus geforderten Nachfolge. Diese kann nicht mehr vom rabbinischen Lehrer-Schii-
ler-Verhiltnis verstindlich gemacht werden. Hier ,ruft” jemand mit einer allgewal-
tigen Autoritdt, die auf Erden bislang unerhdrt war und nicht ihres gleichen hat.
Darum hat die gefiigige Folgsamkeit, die sich in der Nachfolge dufiert, ihre Grund-
lage in einem glaubigen Bekenntnis zu dem, der da ruft und in so unerhorter Weise
Gottes Wort anbietet. Das hat Johannes erkannt (vgl. nur Joh 1,85—51; 2,11;
6, 60—66. 67—71), ist aber auch schon selbstverstindliche Voraussetzung der synop-
tischen Nachfolgeschilderungen. Nur als gldubiger Bekenntnisstand ist solche Nach-
folge tiberhaupt verstehbar. Zugleich wird sichtbar, dafl in solcher ,Nachfolge® sich
eine neue Lebensmoglichkeit er6ffnet, eine neue Weise des Stehens in der Welt,
ein neuer ,Stand “geboren wird.

Es hat lange gedauert, bis in der Geschichte des Ordensstandes reflexiv deutlich wurde,
daf es der Gehorsam ist, der fiir den Ritestand eigentlich konstitutiv ist. Der Blick auf
den Jiingerkreis Jesu macht aber deutlich, daBl es diesen ,religisen Gehorsam* nur dem
Worte Gottes gegeniiber geben kann und abgeleitet dann auch dem gegeniiber, der das
Wort Gottes im Auftrage spricht, besser: dem Worte Gottes gegeniiber, wie und wo es
sich — durch Christus im Heiligen Geiste — in der Kirche charismatisch gibt und sofern
aktuell im Geiste zugesprochen wird. Die Ordensregeln sind — nach kirchlichem Urteil —
so ein charismatisches Zukommen und aktuelles Zugesprochenwerden des Wortes Jesu.
Thnen gilt darum der Ordensgehorsam zunichst, den Oberen immer nur, insofern sie
jene ,Regeln® auslegen und anwenden. Alles regulierte Leben aber hat scinen Sinn
hauptsachlich darin, einen Raum aufzutun firr das Wort des Herrn.

2. Hauslosigkeit

Der Jiingerkreis Jesu war nicht nur eine Wirk- und Schicksalsgemeinschaft, son-
dern grundlegender noch eine Lern- und Lebensgemeinschaft. Weil das Horen aul
Jesu Wort so radikal gedacht war, dafl die horenden Schiiler zu existentiell Nach-
folgenden und damit zu einem demonstrativen Zeichen fiir Israel werden mufiten,
war die Lebensgemeinschaft mit Jesus so ausschlieflich. Die Nachfolge Jesu ver-
langte darum eine — im rabbinischen Schulbetrieb -~ ganz ungewohnliche Gel6st-
heit aus dem eigenen Familienverband einerseits und allen eigenen Besitzverhilt-
nissen andererseits.

a) Wer sich unwiderruflich in die Lebens- und Tischgemeinschaft Jesu begibt,
mufl sich negativ aus allen Bindungen 16sen: zunichst — besonders fiir einen Palisti-
ner stand das an erster Stelle — aus seinem Familienverband (Lk 14, 26; Mk 10, 29;
vgl. Mk 1, 20), eventuell ohne alle Pietitsricksichten (Lk 9, 59 f), selbst ohne Ver-
abschiedung von den Seinen (Lk 9, 61 f). Er muf seine Frau daheim lassen (Mk 10,
29; vgl. Lk 18,29b) und auf den Vollzug der Ehe verzichten (Lk 14, 26; vgl. Mk
10, 29).

b) Er mul ferner sein ,Haus“ lassen (Mk 10, 29) und ,hauslos® die Wege Jesu
mitgehen (Lk 9, 57 ). Damit ist verbunden, daf man all seine Besitzgiiter ,lassen®
mufl (Mk 10.29; Lk 14, 33; vgl. Mk 1, 18.20; Lk 5, 11). Schwerer noch diirfte es



80 ’ Heinz Schitrmann -

gewesen sein, damit auch alle Erwerbstitigkeit aufzugeben (Mk 1, 18.20; 2, 14; Lk
5,11) und ohne alle ,titige Vorsorge im Vertrauen auf die providentia specialis-
sima, die ganz besondere Vorsorge des Vaters wie die Frau Lilie und der Herr Rabe
(Lk 12,22—31) in den Tag hinein zu leben (vgl. Mt 6, 34).

Es diirfte deutlich geworden sein, wie die ,fligsame Folgsamkeit® der Nachfolge
sich wesensnotwendig auslegt in der Trennung von Familie und Besitz. Jesus scheint
. aber als ,Avfnahmebedingung” nur erst das zur Realisierung der Nachfolge not-
wendige Mindestmafl gefordert zu haben — dieses aber mit unerhérter Schirfe.
Dafl man all seine Besitzgiiter verkaufe bzw. verschenke, scheint Jesus nur in dem
besonderen Fall des reichen Jinglings (Mk 10, 21) verlangt zu haben. Petrus hat
jedenfalls sein Haus (Mk 2, 1; 9, 33; vgl. Mt 17, 24 f) und sein Boot (Mk 4, 34—41;
6, 45—52 u. sonst.) behalten und nicht verkauft. War ein Nachfolgewilliger erst ein-
mal Jesu Jiinger geworden, mufite sich in der harten Lebens- und Lerngemeinschaft,
mehr noch in der Wirk- und Schicksalsgemeinschaft mit Jesus alles das, was Jesus als
Aufnahmebedingung unerbittlich gefordert hatte, konkretisieren und weiter ver-
tiefen (s. unten unter III, 1).

In dem gefiigig-folgsamen Leben mit Jesus, getrennt von der eigenen Familie und
dem eigenen Haus, ersteht also eine neue Lehensform, die zeichenhaft ist. Wenn die
»drei Rite“ der kirchlichen Tradition hier in ihrer Dreiheit auch noch nicht thematisch
formuliert sind — sie werden schon im Jiingerkreis Jesu praktisch verlangt und gelebt.
Insofern ist der Jingerkreis Jesu das Urbild des nachésterlichen kirchlichen Ritestandes.
Deutlich wird im Blick auf den Jiingerkreis Jesu aber auch, wie sehr die Rite Teil nnd
Bedingung eines lebendigen Gesamtvollzuges sind, der sich auf das Horen des Wortes
Gottes und den Dienst mit Jesus in dieser herausgehobenen, zeichenhaften Weise ver-
pllichtet weifl. Wenn die drei Réte so gelebt werden, sind sie nicht Ziel; sie sind selbst-
verstindlicher Ausdruck eines Lebens und Wirkens mit dem Herrn. Wer so folgsam und
geldst von Familie und Haus lebt, ist damit gezeichnet, er bezeugt durch sein Leben, was
das eine Notwendige ist.

111. Jiinger-Rite und Gemeinschaflsregeln

Die apostolische Uberlieferung hat uns — iiber die , Aufnahmebedingungen® hin-
aus — noch andere ,Regelworte“ Jesu bewahrt, die ebenfalls speziell in das Leben
der nachfolgenden Jinger hineinsprechen. Wir miissen annehmen, dafl es derer im
vorosterlichen Jiingerkreis bedeutend mehr gegeben hat, als die synoptische Tra-
dition uns heute noch erkennen 14fit. (Denn da es nach Ostern Nachfolge im eigent-
lichen Sinn nicht mehr gab und der Jiingerkreis Jesu sich ausweitete zur Urgemeinde
und Kirche, ist es verstindlich, wenn speziell in den Jiingerkreis hineingesprochene
Worte in der neuen nachésterlichen Situation entweder nicht mehr tradiert wurden
oder aber auf die Gemeindesituation und die Situation aller Christgliubigen appli-
ziert wurden.) Immerhin scheinen noch Spuren erhalten zu sein; wenn wir hier —
dem uns in diesen Zeilen beschrankenden Aspekt entsprechend — von den Herren-
worten absehen, die den Jiingern als Jesu Mitarbeitern in dieser ihrer Mitarbeit An-
weisung und Ausrichtung geben wollen (s. oben unter I, 2), bleiben zwei Gruppen:
Jiinger-Riite, die das in den Aufnahmebedingungen Geforderte bekriftigen und
weiterfithren, und Gemeinschaflsregeln, die das Gemeinschafisleben formen wollen,
(vermutlich haufiger verborgen) hinter nachosterlichen ,,Gemeinderegeln®.



bcr Jiingerkreis Jesu als Zeichen fiir Israel . 31"

1. Jinger-Rite

Es ist erstaunlich, da} in der nachésterlichen Kirche Herrenworte, die die Auf-
nahmebedingungen in den Jiingerkreis umschrieben, noch in derartiger Fille (wie
unter I1. vorgelegt) weitertradiert worden sind, da es ja Nachfolge im eigentlichen
Sinn nun nach Ostern nicht mehr gab. Ihre Weitertiberlieferung 148t sich befriedi-
gend wohl nur erkliren, wenn sie schon im vordsterlichen Jingerkreis sehr inter-
essiert behalten und betont weiter gesagt wurden. Tatsachlich diirfen wir das anneh-
men, denn sie mufiten — fast mit soziologischer Notwendigkeit — immer erneut
gesagt und gehort werden, da es ja galt, die einmal aufgenommene Nachfolge in
Bestandigkeit durchzuhalten (vgl. nur Joh 6, 66!). Da galt es aber immer wieder sich
an das zu erinnern, was Jesus hier und da als Bedingung formuliert hatte, wenn die
Spannkraft zu folgsamer und fiigsamer Schicksalsbereitschaft mit Jesus nachzulassen
schien (Lk 9, 57 f; Mk 8, 34a.b. 35; Lk 14, 28—32); wenn jemand einmal wieder
»Heimaturlaub® haben wollte (Lk 9, 59 f. 61 f; 14, 26); oder wenn das Vertrauen
auf die Erhaltung durch den himmlischen Vater in der wirtschaftlich ungesicherten
Lage schwicher zu werden drohte (Mk 10, 29; Lk 12, 22—31; Mt 6, 34). Die Siche-
rung der Nachfolge wird also als ein wahrscheinlicher ,Sitz im Leben® fiir eine schon
vordsterliche lebendige Tradition der genannten , Aufnahmebedingung“ wahrschein-
lich.

Dafl wir hier richtig deuten, zeigen andere Herrenworte an die Jiinger, die als
»Junger-Rate“ unterstreichen und vertiefen, was jene ,Aufnahmebedingungen®
schon forderten. Jesus scheint sich dabei bemiiht zu haben, in seinem Jiingerkreis
jene gehorsame ,Fligsamkeit“ und diese ,Gelostheit“ von Familie und Besitz iiber
das als ,Aufnahmebedingung” geforderte Maf} hinaus zu fithren. Dabei diirfte es
nicht zufallig sein, daf all diese Worte nun nicht mehr den Charakter unerbittlicher
Forderungen haben, wie die ,Aufnahmebedingungen®, sondern mehr als ,Rite“
formuliert sind.

a) Die zu allem bereite Fiigsamkeit eines Jiingers mufite im Verlauf der Jinger-
schaft hdufiger betont und vertieft werden. Die Jiinger mufiten ja ,aushalten in den
Anfechtungen® Jesu (Lk 22,28). Jesus mufite sie fragen: ,Kénnt ihr den Kelch -
trinken, den ich trinke, oder mit der Taufe getauft werden, die ich empfange?“ (Mk
10, 38). Je mehr die Feindschaft gegen Jesus im Volke wuchs, desto mehr mufite
dieser seine Jiinger auf das Schlimmste vorbereiten. Hier gibt sich schon ein mog-
licher und diskutabler tberlieferungsgeschichtlicher ,Sitz im Leben® fiir manche
Worte zu erkennen, die auf Verfolgungen in Gegenwart und Zukunft hinweisen und
zur Geduld bis ans Ende mahnen (vgl. etwa Mt 10, 25¢c. 34—36; Lk 6, 22 f; Mk 13,
13.9b; Mt 10, 28; Lk 12, 7a; Mt 10, 29. 31; Lk 12, 11 f; Mt 10, 23), wenn es im Ein-
zelfall auch immer schwierig bleiben wird, sicher festzustellen, wie weitgehend so ein
Herrenwort in die vorésterliche Jiingersituation oder in die nachosterliche Ver-
folgung hineingesprochen ist.

b) Als Aufnahmebedingung fiir den Jiingerkreis war nur erst das Verlassen von
Familie und Frau (Haus), damit der Verzicht auf Familienleben und Ehevollzug
verlangt, nicht aber ginzliche Ehelosigkeit. Eine solche scheinen manche der Jiinger
Jesu noch nicht cinmal nachésterlich gelebt zu haben (vgl. 1 Kor 9, 58). In der

® Vgl. ].B. Bauer, Uxores circumducere (1 Kor 9, 5): BZ 3 (1959), S. 94—102. :



32 Heinz Schiirmann

weiteren Erziehungsarbeit wagt Jesus dann aber auch dariiberhinaus den Verzicht
auf die Ehe ,um des Himmelreiches willen® (Mt 19, 11 f), das heifit vielleicht: um
einer ungehinderten Verkiindigung und eines ungeteilten Wirkens um der Gottes-
herrschaft willen (vgl. Lk 12, 81), anzuraten?. Dann hitte Jesus hier nachfolgende
Jinger als seine Mitarbeiter im Auge (nicht Gliubige iiberhaupt wie 1 Kor 7,
25—38). Gesetzlich ist dieser Rat jedenfalls nicht gemeint: , Wer es fassen kann, der
fasse es“. Jesu eigenes Leben war ein Rat, der in diese Richtung wies.

¢) Jesus scheint das als ,Aufnahmebedingung“ geforderte ,Lassen® allen Besitzes
in geduldiger Erziehungsarbeit weitergefiihrt zu haben in eine Haltung ,vertrauens-
voller Gelassenheit” hinein. So mahnt er, den sichernden Beutel fortzulassen (Lk 12,
33bf) — ein Verzicht auf Sicherung, den die Jiinger auch bei den Aussendungen
durchhalten sollen (Lk 10, 4; Mk 6, 7 ff). Statt dessen sollen die Jiinger jeden Mor-
gen die Brotbitte des Herrengebetes sprechen (Mt 6, 11): ,,Unser notwendiges Brot
gib uns heute.”8 Diese Bitte allein soll dem Jiinger geniigend Sicherung sein. Es
scheint Jesus ein dringliches Anliegen gewesen zu sein, zu solchem Vertrauen anf den
Vater zu erziehen: Er weist darauf hin, dafl der himmlische Vater die Gefolgschaft
des Messias kleiden und ernihren wird, wie er die Lilien und Raben kleidet und
erndhrt (Lk 12, 22—31), so dafl solche, die die Gottesherrschaft verkiindend und wir-
kend ,erstreben” (Lk 12, 31), auf Erwerbsarbeit verzichten diirfen und sorglos in
den Tag leben kdnnen, weil der Vater ,morgen® fiir solche ,sorgen® wird (Mt 6, 34).
Immer werden sich Helfer finden (Mk 9, 41) und wunderbar — wie auf eine Parole
hin — werden sich die Hauser auftun (Lk 10, 5 ff; Mt 10, 13 ff; vgl. auch Lk 8, 1 f;
Mt 10, 40 f; Mk 10, 30)°. Daf} solcher Verzicht auf Erwerbsarbeit nur an die nach-
folgenden Jinger gerichtet war und nachdsterlich von allen Jesus-Glaubigen nicht
mehr gefordert werden durfte, zeigt die Zuriicknahme Lk 22, 35—38 und die An-
wendung dieser Forderung auf alle Christen in der Fassung Mt 6,33: ,Suchet zuerst
das Reich und seine Gerechtigkeit”. Fiir solche nichtsorgende Haltung steht auch die
arme Witwe beispielhaft (Mk 12, 41—44), die ,ihren ganzen Lebensunterhalt® weg-
gab, ohne etwas zuriickzubehalten, ein mahnendes Beispiel, das — wenn es, wie
wahrscheinlich, die Besitzfrage im Auge hat — schlechterdings nicht in die grofie
Volksmenge hineingesprochen sein kann, sondern speziell ebenfalls die nachfolgen-
den Jinger ermutigen will. So kann Jesus schliefflich auch eine Mahnung aussprechen
wie: ,Fiirchte dich nicht, du kleine Herde, denn dein Vater hat gnidiglich beschlos-
sen, dir das Reich zu geben; verkauft eure Habe und gebt Almosen!* (Lk 12, 32—
33a). Und die Aufforderung an den reichen Jiingling, alles zu verkaufen (Mk 10,
17 ff), wurde wohl weiter tradiert, weil sie — als Aufnahmebedingung eine Ausnah-
me — (s. oben) doch fiir die nachfolgenden Jiinger als ritliches Erziehungsmittel
Beachtung verdiente.

Die Mahnungen und Rite, die Jesus im Verlauf der Nachfolge speziell an seine
Jinger richtete, haben ebenso wie die Aufnahmebedingungen nicht eigentlich einen
aszetischen Sinn; vielmehr dienen auch sie dem Bemiihen, die Nachfolge im Jiinger-

" Vgl. . Blinzler, eisin eunoudhoi: Zeitschr. f. Ntl. Wissensch. 48 (1957), S. 254—270.

® Dieser Sinn der Brotbitte mufl aus der Situation der nachfolgenden Jiinger verstanden
werden; vgl. H. Schiirmann, Das Gebet des Herrn; erlautert aus der Verkiindigung
Jesu (Die Botschaft Gottes I1/6) Leipzig 41961 (Freiburg 1958), S. 78—74.

? Vgl. den in Anm. 4 genannten Aufsatz.



Der Jingerkreis Jesu als Zeichen fiir Israel 83

kreis als eine Lern- und Lebensgemeinschaft einerseits, eine Wirk- und Schicksals-
gemeinschaft andererseits voll aufrecht zu erhalten. Jesus hat an die Jinger als solche
keine anderen sittlichen Forderungen gerichtet als an alle Glaubens- und Horwilli-
gen im Volke (so dafl es bei ihm keine doppelte Moral gibt). Die speziellen Forde-
rungen Jesu an seine nachfolgenden Jimger erkliren sich aus dem zeichenhaften
Charakter des Jiingerkreises, der reprasentativ fiir das gesamte Gottesvolk Ver-
heiflung und Anspruch bezeugen sollte. Der Sinn der Nachfolge liegt nicht in der
Erreichung einer besonderen oder héheren Vollkommenbheit; auch die Jiinger stehen
unter den Worten Jesu, die fiir alle gelten. Aber indem sie sich nachfolgend sichtbar
zu Jesu Schiiler machen, bekennen sie sich ostentativ zu Jesus und seinem Wort.

Hier darf gefragt werden, ob die Réite umfassend und tief genug verstanden sind,
wenn in ihnen nur aszetische ,Mittel der Vollkommenheit® gesehen werden. Das gewif§
schon darum nicht, weil in der Folgsamkeit und Gelstheit sich schon ein gelebter, grofer,
liebender Glaube ausdriickt. Letztlich aber sind die drei Réte nicht in sich wertig, sondern
weil sie freimachen fiir das Horen und Befolgen des Wortes Jesu und dessen lehrende
und wirkende Bezeugung. In dem Mafle, in dem im Ordensstand der ganze Blick auf
diesem doppelten Ziel liegt, werden die drei Réte richtig und sinnvoll mitgelebt.

2. Gemeinschaflsregeln

Jesus holte seine Jinger in eine Lebens- und Schicksalsgemeinschaft. Es mufl uns
in Erstaunen versetzen, welch divergierende Krafte er da zusammenband. Da finden
wir neben dem ,wahren Israelit® Nathanael (Joh 1, 47) Levi, den Zéllner (Mk 2,
14). Die Galilder Simon, Andreas und Philippus aus Bethsaida (Joh 1, 44; vgl. 12,
21 ) und Simon der Eiferer haben hellenisierte Namen, wie das in dem halbheid-
nischen Gebiet um den Galildischen See nicht verwunderlich ist. Letzterer aber war
ein Zelot (Apg 1, 18; Lk 6, 15) wie vielleicht auch Judas Iskariot — Nationalisten,
die mit religiésem Fanatismus und gesteigerter messianischer Hoffnung die Rémer
aus dem Lande vertreiben wollten. Johannes und Jakobus waren aus begiitertem
Hause (Lk 8, 3) und hatten Zutritt zum Hause des Hohen Priesters Kaiphas (Joh 18,
15); das Fischerhandwerk aber war vielleicht schon zur Zeit Jesu in den Augen der
Pharisder kein sehr geachteter Stand. Man hat den Eindruck, Jesus habe alle unter-
schiedlichen Richtungen und Parteiungen des damaligen Israel um sich vereinen und
einen wollen. Da ist es toricht anzunehmen, Jesus habe das ,Hauptgebot® nur in die
breite Volksmenge hineingesprochen; das Liebesgebot mufl — soziologisch notwen-
dig — einen ganz besonderen Bezug zu der Lebensgemeinschaft des vorésterlichen
Jiingerkreises gehabt haben.

a) Es begegnen Herrenworte, die man Gemeinschafisregeln nennen kdnnte. Man
kann fiir sie keine passendere Entstehungssituation finden als das Gemeinschafis-
leben des Jiingerkreises, das gewifl einer derartigen Regelung bedurfte. Besonders
die Aufforderung ,Letzter und Diener aller zu sein* (Mk 9, 35; vgl. entfaltet und
konkretisiert Mt 23, 8 ff) diirfte die fundamentale Anweisung Jesu an den Jinger-
kreis wiedergeben. Der Hinweis auf das eigene Beispiel unterstrich jene Regel: ,Ich
aber bin in eurere Mitte wie der Aufwartende® (Lk 22, 27). Auch Worte wie Mt 7,
3 ff; Mk 9, 50b; Lk 17, 3 f klingen aktueller, wenn sie in eine fest umrissene Ge-
meinschaft hineingesprochen sind: und manches, was uns als ,Gemeinderegel“ iiber-



34 Heinz Schiirmann

liefert ist, diirfte urspriinglich eine ,Gemeinschaftregel® fiir den vorésterlichen Jiin-
gerkreis gewesen sein.

b) Schwerlich haben sich die Jiinger Jesu das so zentrale Liebesgebot: die mannig-
fachen Forderungen Jesu nach Hilfs- und Uergebungsbereitschafl, nur darum
gemerkt, um es verkiindend weitergeben zu konnen. Diese Forderungen werden ein
formendes Element ihres eigenen Kreises gewesen sein. Manche von ihnen — man
kann da etwa an Lk 6, 27—28. 29. 31. 38—35. 87; Mt 18, 23.34; 5,23—24 denken —
mégen eher im Gemeinschaftsleben des Jiingerkreises als in der Volkspredigt Jesu
erstmalig gesprochen worden sein. Der Sinn der vita communis, der Lebensgemein-
schaft, in einem rabbinischen Schillerkreis war ja der, nicht nur theoretisch zu lernen,
sondern die Erfiillung des Willens Gottes im konkreten Alltag einzuitben. Im Jiin-
gerkreis Jesu wird das nicht anders gewesen sein, zumal wenn Jesus sich das Leben
seiner Jinger als eine zeichenhafte Verkiindigung fiir Gesamtisrael dachte. Die
Uberlieferung weifl zu berichten, daff man darauf achtete, wie die Jinger Jesu das
Gesetz befolgten (vgl. Mk 2, 18. 23 f; 7, 2 u. sonst). Die Weise, wie Jesus aus dem
alttestamentlichen Gesetz den Willen Gottes herauslas, konnte man am Jiingerkreis
Jesu ablesen. Wenn die Tradition uns aber nun einhellig berichtet, dafl Jesus die
Erfilllung des Willens Gottes mit besonderer Emphase als Liebesgebot formuliert
hat, miissen wir annehmen, daff Jesus diese Forderung auch in ganz besonderer
Weise in seinem Jiingerkreis zur Geltung gebracht hat. Johannes wird den Sach-
verhalt richtig getroffen haben: ,Ein neues Gebot gebe ich euch: ihr sollt einander
lieben, wie ich euch geliebt habe . . . Daran sollen alle erkennen, daf§ ihr meine Jiin-
ger seid, wenn ihr Liebe zueinander habt.“ (Joh 13, 34 f). An der Einheit im Jinger-
kreis soll die Welt zur Erkenntnis kommen, ,dafl du mich gesandt hast (Joh 17,
21.23).

Wenn es im kirchlichen Ordensstand — neben der Befolgung der drei Rite — eine
Forderung gibt, die von Ordensleuten mit mehr Aufmerksamkeit zu befolgen ist als von
Christen in der Welt, kann es nur das Liebesgebot sein: denn weil der letzte Sinn des
kirchlichen Ritestandes darin liegt, demonstrativ ein Zeichen fiir die Welt zu sein, wird
man in ihm auch in besonderer Weise die Forderung Jesu leben miissen, an der man
Jesu Jiinger erkennen soll: ein Leben der Einheit, das aus der Bruderliebe geboren ist,
Wenn schon die drei Réte fiir die Welt ein Zeichen sind, das aufschauen und aufhorchen
macht — das Leben der Einheit erst ist ein Zeichen, das iiberzeugt und zum Glauben
fihrt. Darum diirfte es in einer kirchlichen Ordensgemeinschaft keine grundlegendere
Forderung gegen als die, untereinander die Einheit zu verwirklichen und so der Welt
ein Zeugnis zu geben, Alle verkiindende und wirkende Titigkeit wird nur als Ausdruck .
dieser grundlegenden Aufgabe fruchtbar und diberzengend seint®,

Abschliefend darf wohl noch gefragt werden, ob und inwiefern Jesu Regelworte
fiir den Jingerkreis auch uns heute noch etwas zu sagen haben.

Nachfolge- und Jiingerschaft im eigentlichen Sinn gab es nur, solange der Herr
leiblich auf Erden weilte, bevor ,der Briutigam hinweggenommen“ wurde (Mk 2,
20). Jesus sagt fiir jenen Tag die ,Zerstreuung der Herde“ voraus (Mk 14, 27).

¥ Vgl. R. Carpentier, Theologie des Ordensstandes und Heiligkeit des Laien: Geist
und Leben 382 (1959), S. 433—441.



Der Jingerkreis Jesu als Zeichen fiir Israel 35

Dann wird das Gesetz der Passion auch das Leben der Jinger bestimmen, und es
werden andere Gesetze gelten als vor Ostern (Lk 22, 35—38). Petrus glaubte das
erfafit zu haben als er zu seinen Genossen sagte: ,Ich gehe (nun wieder) fischen®
(Joh 21, 3).

Aus dem vordsterlichen Jingerkreis ist nach Ostern die Kirche geworden und alle
Gliubigen kénnen nun in transponiertem Sinn ,, Jiinger Jesu® heiffen (vgl. etwa Apg
6,1.2;9, 1. 10 u. sonst; vgl. Mt 28, 19), unter denen Jesus nun als der erhohte Herr
gegenwirtig ist (Mt 18, 20; vgl. anders auch Mt 28, 20). Nun heif}t es fiir alle, die
sich zu Jesus gldubig bekennen und auf sein Wort horen, diesem ,Licht“ zu ,folgen“
(Joh 8,12), dem ,guten Hirten* (10, 1ff), dem ,Lamm* (Apk 14,4), unserm ,Weg-
bereiter” (Hebr 2, 9 £; 5, 9; 6, 20). Die buchstdbliche Nachfolge Jesu ist nun nur noch
transponiert zu leben als Glaube an Jesus und als Nachahmung Jesu (vgl. 1 Thess
1,6; 1 Kor 11,1; ferner Phil 2,51f; Rom 15,11f; 1 Joh 2,6; 3,16; 4,17). In beson-
derer Weise lebt nun die ,Nachfolge Jesu® transponiert weiter als ,Leidens-Nach-
folge* (Phil 2, 5 ff; 2 Kor 4, 10; 1 Peir 2, 21).

Wenn auch alle Christusgldubigen in der Kirche nun in der nachésterlichen Situa-
tion in der angegebenen Weise Jesus ,nachfolgen® konnen und so seine ,Jiinger*
sind — es fehlt bei solcher ,Nachfolge“ und ,Jungerschaft“ doch etwas, was uns
gerade fiir den Jingerkreis Jesu charakteristisch zu sein schien: die Zeichenhaftig-
keit. Gibt es nicht auch nach Ostern noch die Méglichkeit, sich in einer derartig osten-
tativen Weise dem Worte Gottes gegeniiber hérend zu verhalten und sich bezeugend
(lehrend und wirkend) zu ihm zu bekennen, wie es die Jiinger tun sollten, die Jesus
zu diesem Zweck vor Ostern um sich sammelte? Ist diese neue zeichenhaft-reprisen-
tative Lebensmoglichkeit, die sich im Jiingerkreis Jesu eréffnet hat, nach Ostern
nicht mehr zu leben? Von jeher hat man in der Kirche geglaubt, dafl im Raitestand
— wie immer sich dieser im Verlaufe der Geschichte gezeigt, ausgeformt und geord-
net hat — die Nachfolge Jesu in einer emphatisch-demonstrativen Weise gelebt wird
— daB also der vorésterliche Jiingerkreis Jesu in besonderer Weise das Urbild des
kirchlichen Ritestandes sei. Unsere Darlegungen haben vielleicht gezeigt, dafl diese
Uberzeugung zu Recht besteht — wenn man nur den zeichenhaften Charakter des
Jingerkreises und des Rétestandes richtig erfafit.

Freilich setzt dieser Glaube voraus, dafl der Herr hier und auch heute noch in einer
besonderen Weise ,leibhaftig* gegenwirtig werden und sein Wort in einer besonders
dichten pneumatischen Weise zusprechen kénne. Eine derartige besondere pneumatische
Gegenwirtigkeit in einem Wort, das dann aus der Welt herausholt und in eine beson-
dere ,Nachfolge“ ruft, wird uns im Leben der Heiligen aber immer wieder bezeugt. Und
die kirchlich erkannten und anerkannten Regeln der Ordensfamilien sind institutionelle
Verfestigungen, die das Wort des Herrn in einer besonders pneumatischen Weise ver-
gegenwiirtigen und zusprechen, so zu charismatischen Sendungen fiihren, die Lebens-
formen von Heiligen nachvollziehbar machend. In diesem Sinn hat der kirchliche Ordens-
stand eine besondere Affinitit zum Jiingerkreis Jesu, hat er in diesem sein Urbild und
Vorbild.





