
Die Geduld in neutestamentlicher Sicht 

Von Karl Wennemer SJ, Frankfurt/Main 

Die Geduld, wie sie im Neuen Testament gezeichnet wird, ist eine Grundhaltung 
des Christen. Das wird schon daraus ersichtlich, daß sie sozusagen in einem Atemzug 
mit Glaube und Liebe genannt werden kann. Unwillkürlich wird man an den Drei- 
klang der göttlichen Tugenden (•Nun bleiben Glaube, Hoffnung, Liebe, diese drei" 
1 Kor 13, 13) erinnert, wenn Tit 2, 2 die gereiften Christen ermahnt werden, daß 
•sie gesund seien in Glaube, Liebe, Geduld". An Timotheus schreibt der Apostel: 
•Du aber, Mann Gottes,... jage der Gerechtigkeit, der Frömmigkeit, dem Glauben, 
der Liebe, der Geduld, der Sanftmut nach" (1 Tim 6,11). Und im zweiten Brief an 
diesen seinen Schüler und Sohn in Christus bezeugt er ihm: •Du aber hast dir zur 
Richtschnur genommen... meinen Glauben, meine Langmut, meine Liebe, meine 
Geduld, meine Verfolgungen und meine Leiden..." (3, 10). Ähnliche Zusammen- 
stellungen finden wir im ersten und zweiten Thessalonicherbrief: •Gott zu danken 
sind wir schuldig..., denn euer Glaube wächst kräftig und eure gegenseitige Liebe 
nimmt zu ... so sehr, daß wir selbst uns rühmen vor den Gemeinden Gottes wegen 
eurer Geduld und eures Glaubens in allen euren Verfolgungen und Trübsalen, die 
ihr auszuhalten habt" (2 Thess 1, 3•4). •Wir danken Gott allzeit... steht doch 
immerdar vor unseren Augen das Werk eures Glaubens und die Mühe eurer Liebe 
und die (geduldige) Ausdauer eurer Hoffnung auf unsern Herrn Jesus Christus" 
(1 Thess 1, 2•3; vgl. noch Apok 2, 19). 

Eine solche Nähe zu den göttlichen Tugenden, die der christlichen Geduld eignet, 
würden wir nicht ohne weiteres unter dem unscheinbaren, alltäglichen Gewand die- 
ser Tugend vermuten. Gilt sie uns nicht oft nur als eine Art kluger Selbstbeherr- 
schung oder eine Form vernünftigen menschlichen Verhaltens, das mit den unlieb- 
samen Überraschungen des Lebens möglichst reibungslos fertig zu werden sucht? 

Die christliche Tiefe der Geduld ist in eigenartiger Weise vorbereitet worden 
durch das Alte Testament. Um das zu erkennen, muß man von dem griechischen 
Wort ausgehen, mit dem die Geduld im Neuen Testament hauptsächlich benannt 
wird. Es ist das Verbum •hypomenein" und das entsprechende Substantiv •hypo- 
mone". Im Profangriechischen besagt dies Wort einmal das Zurückbleiben oder 
Stehenbleiben, woraus sich die weitere Bedeutung •Warten", •Abwarten" ergibt; 
dann das •Darunterbleiben" d. h. das Standhalten, das Durchhalten, die Ausdauer. 
Durch die griechische Übersetzung des Alten Testamentes, die Septuaginta, hat nun 
das Wort eine starke religiöse Färbung bekommen. Ausgehend von seiner ersten 
Grundbedeutung benutzte die Septuaginta es oft, um hebräische Worte zu überset- 
zen, die das vertrauensvolle •Warten" Israels auf seinen Gott ausdrücken. Ander- 
seits begann in ihr auch schon die Entwicklung des Wortes von seiner zweiten 
Grundbedeutung aus zur Bezeichnung jener geduldigen Ausdauer und Standhaftig- 
keit in Leiden und Versuchungen, die ihre Kraft aus dem vertrauensvollen Harren 
auf Gott zieht und dieses damit als echt und bewährt erweist; eine Entwicklung, die 
allerdings erst im Schrifttum des späteren, dem neutestamentlichen Zeitalter kurz 



Die Geduld in neutestamentlicher Sicht 37 

vorausgehenden oder mit ihm gleichzeitigen Judentums voll ausgebildet erscheint. 
Es handelt sich also um eine religiös-existentielle Grundhaltung, die ausharrt im 
Vertrauen und Warten auf Gott und so auch im Aushalten und inneren Überwinden 
der schmerzlichen Widerstände und Prüfungen. Einige Texte werden uns diese 
Doppelrichtung der •Geduld" zeigen. 

Nicht von der Welt und den irdischen Gewalten erwartet das Bundesvolk Heil 
und Glück, es wartet auf Gott. •Ich harre auf den Herrn, auf sein Wort harre ich" 
(Ps 129, 5). •Du bist mein Retter, auf dich harre ich allezeit" (Ps 24, 5). Inmitten 
vielfacher Verworfenheit und Not schaut der Fromme auf Gott: •Ich aber will nach 
dem Herrn ausschauen, will harren auf den Gott, der mir hilft: Mein Gott wird 
mich erhören" (Mich 7, 7). Die wahren Israeliten sind Menschen, die •auf den Herrn 
harren" (Ps 36, 9 u. a.). Gott ist •die Erwartung Israels" (Jer 14, 8; 17, 13), d. h. 
Israel spannt sich auf ihn hin als die Quelle seiner Kraft und seines Lebens. Wer 
dieses existentielle Warten auf Gott aufgibt, der verliert seinen eigentlichen Lebens- 
grund: •Alle, die dich verlassen, werden in den Staub geschrieben. Denn verlassen 
haben sie den Brunnquell lebendigen Wassers" (Jer 17, 13). •Wehe dem erschlaff- 
ten Herzen! Weil es kein Vertrauen hat, darum wird es auch nicht beschirmt werden. 
Wehe euch, die ihr die Ausdauer (die •hypomone", also das ausdauernde Vertrauen 
und Harren auf den Herrn) verloren habt! Was wollt ihr machen, wenn der Herr 
euch heimsucht?" (Sir 2, 13•14). In der wechselvollen Führung des Bundesvolkes 
nimmt schließlich das beharrliche Ausschauen Israels nach seinem Gott eine eschato- 
logische Richtung. Vgl. Is 49,22•23; 51,4•6; Dan 12, 12: •Wohl dem, der da 
ausharrt, bis das Ende kommt". 

Ohne das vom Glauben getragene unerschütterliche Vertrauen auf Gott gibt es 
kein Standhalten in den Prüfungen des Lebens. Job macht die schmerzliche Erfah- 
rung von der Begrenztheit seiner menschlichen Kraft: •Wie groß ist denn meine 
Kraft noch, daß ich ausharren könnte? Und welcher Ausgang wartet meiner, daß ich 
mich noch gedulden sollte?" (6, 11). Erst recht kann der Mensch nicht gegen Gott 
bestehen (Job 9, 4; 15, 36; 41, 3). Alle Stützen des Glaubens und des Vertrauens sind 
Job genommen. Aber er hält in der Prüfung letztlich doch an seinem gläubigen Aus- 
schauen nach Gott, seinem •Erlöser" fest (vgl. Job 18, 23•27). So ist er das große 
Beispiel der im Gottesglauben wurzelnden Geduld und Standhaftigkeit geworden. 
Ganz sieghaft wird die aus dem Harren auf Gott strömende Kraft zum Aushalten 
und Überwinden vom Propheten Isaias beschrieben: •Mögen Jünglinge müde und 
matt werden und junge Männer zusammenbrechen: Die auf den Herrn harren, 
gewinnen immer neue Kraft, daß ihnen neue Schwingen wachsen wie den Adlern, 
daß sie laufen und nicht müde werden, daß sie dahinschreiten und nicht ermatten" 
(40, 30•31). Ins Heroische gesteigert erscheint sie im Martyrium Eleazars und der 
makkabäischen Märtyrer (2 Makk 6, 18•7, 42). Das vierte, apokryphe Makkabäer- 
buch ist sozusagen ein einziger Lobpreis auf diese im Glauben und in der Hoffnung 
ruhende heroische Geduld und Standhaftigkeit (•hypomone"); vgl. 4 Makk 1,11; 
9,6; 15,25•32; 16, 1•17,24. Die philosophische Verbrämung, die diesem Buche 
eigen ist, verbirgt in Wirklichkeit echte, aus der alttestamentlichen Offenbarung 
erwachsende Glaubenshaltung. 



38 Karl Wennemer 

Im Neuen Testament finden wir •hypomone", das Hauptwort für Geduld, weni- 
ger oft als Bezeichnung der vertrauensvollen Blickrichtung des Glaubenden auf Gott 
oder Christus. Natürlich ist diese Haltung für den christlichen Menschen ebenso 
notwendig wie für den alttestamentlichen. Aber sie wird gewöhnlich durch die 
Worte •glauben" (pisteuein) und •hoffen" (elpizein) und die entsprechenden Sub- 
stantive ausgedrückt. Immerhin fehlt auch im Neuen Testament nicht ganz die 
•hypomone" als Bezeichnung der ausdauernden Gespanntheit des Glaubens und der 
Hoffnung auf den Herrn. Wenn Paulus im ersten Brief an die Thessalonicher Gott 
dankt für das Werk ihres Glaubens und die Mühe ihrer Liebe und die Ausdauer 
(hypomone) ihrer Hoffnung auf den Herrn Jesus Christus (1 Thess 1, 2•3), so sieht 
man klar die Rolle, die das Wort in dieser Hinsicht noch spielt. Es gibt der starken 
eschatologischen Stimmung des neutestamentlichen Gottesvolkes Ausdruck, die 
bestimmt wird einmal durch einen ungebrochenen Glauben an die Nähe des Herrn 
in der Erfahrung des sich schon verwirklichenden Heiles, anderseits durch die glü- 
hende Hoffnung auf die Vollendung des Heiles bei der Wiederkunft Christi. In 
diesem Sinne dürfen wir auch folgende Stellen deuten: •Der Herr lenke eure Herzen 
zur Liebe Gottes und zur Erwartung Christi" (2 Thess 3, 5). •Ich, Johannes, euer 
Bruder und Gefährte in der Bedrängnis und in der Königsherrschaft und im Harren 
auf Jesus ..." (Apok 1,9). Mit den übrigen Christen hat Johannes zwar teil an der 
Bedrängnis von Seiten heidnischer und jüdischer Verfolgung, aber auch teil an der 
Gnade des Stehens in der durch Christus verwirklichten Königsherrschaft Gottes und 
teil an der gemeinsamen Blickrichtung auf das letzte Ziel, an der beharrlichen 
Erwartung des zur Vollendung des Gottesreiches wiederkommenden Jesus in Herr- 
lichkeit. Apok 3, 10 lobt Christus die Gemeinde von Philadelphia, daß sie •das Wort 
vom standhaften Harren auf mich" treu bewahrt hat. 

So sieht man, daß die Nähe der Geduld zur Hoffnung (und so zum Glauben) auch 
im Neuen Testament schon rein terminologisch gegeben ist. Sachlich ist diese Ver- 
bindung für das Neue (wie auch das Alte) Testament wesentlich. Standhafte Geduld 
wird nie als rein menschliche Kraftleistung und Tugend gewertet, sondern als Aus- 
fluß einer glaubensstarken und hoffnungsfrohen Haltung; sie ist als solche Vor- 
bedingung zur Erlangung der Heilsvollendung. Die Christen sind nach dem Hebräer- 
brief Menschen, •die durch Glauben und Geduld die Verheißungen ererben" (Hebr 
6, 12). Nach der Deutung des Gleichnisses vom Sämann sind es die echten Hörer des 
Wortes, also die glaubensbereiten und glaubensstarken Herzen, die •Frucht bringen 
in Geduld" (Lk 8, 15). Diese Stelle gibt uns auch die Gesichtspunkte an die Hand, 
nach denen wir das Betätigungsgebiet der ausdauernden Geduld unterscheiden kön- 
nen. Sie soll standhaft sein gegenüber jeglicher Form von Versuchung (vgl. Lk 
8, 13•14) und ausdauernd im Fruchtbringen, also im Tun des Guten (8, 15). 

Geduldig und standhaft in der Versuchung. Das Neue Testament nennt vor allem 
die Versuchung der Verfolgungen (vgl. Lk 8, 13 mit der Parallelstelle Mk 4, 17) und 
sonstiger Leiden, welche die Glaubenstreue und Glaubensfreudigkeit bedrohen. Der 
Standhaftigkeit dieser Leidensversuchung gegenüber verheißt es oft ausdrücklich die 
Erreichung des ewigen Heiles und ermahnt eindringlich, mit dem Blick auf die ewige 
Belohnung in aller Trübsal und Bedrängnis auszuharren. So vernehmen wir in der 
synoptischen Apokalypse die Stimme Jesu: •Ihr werdet allen verhaßt sein um mei- 



Die Geduld in neutestamentlicher Sicht 39 

nes Namens willen; wer aber bis ans Ende ausharrt, der wird gerettet werden" (Mk 
13, 13; Mt 24,9. 13; 10,22). In der johanneischen Apokalypse folgt auf die Be- 
schreibung des aus dem Meere aufsteigenden Tieres (Sinnbild der gottfeindlichen 
weltlichen Macht) die Mahnung: •Wer ein Ohr hat, merke auf! Wem Gefängnis 
beschieden ist, der geht ins Gefängnis; wer mit dem Schwert getötet werden soll, der 
wird mit dem Schwert getötet werden! Hier gilt es Standhaftigkeit und Glaubens- 
stärke der Heiligen (zu zeigen)!" (13, 9•10). Paulus und Barnabas stärken die Her- 
zen der Christen in Lystra, Ikonium und Antiochia und ermahnen sie, •im Glauben 
festzuhalten" und schärfen ihnen ein, •daß wir durch viele Drangsale hindurch in 
das Reich Gottes eingehen müssen" (Apg 14, 22). Den Thessalonichern bezeugt Pau- 
lus, daß sie •standhaftes Ausharren und Glauben in allen Verfolgungen und Nöten" 
bewiesen haben (2 Thess 1,4; vgl. 1 Thess 1,3). Solches Lob der Geduld spendet 
Christus in der Apokalypse auch den Gemeinden von Ephesus und Thyatira (Apok 
2, 2•3. 19). Allgemein sagt Paulus vom Christenstand: •Wir rühmen uns auch der 
Bedrängnisse, in der Gewißheit, daß die Bedrängnis Geduld wirkt, die Geduld 
Bewährung, die Bewährung Hoffnung; die Hoffnung aber läßt nicht zuschanden 
werden" (Rom 5, 3•4). In ähnlicher Weise heißt es 2 Tim 2, 11•12: •Zuverlässig 
ist das Wort: Sind wir mit ihm gestorben, so werden wir auch mit ihm leben; harren 
wir geduldig aus, so werden wir auch mitherrschen". 

Mit den Leiden, unter denen der Christ nicht verzagt und verzweifelt zusammen- 
brechen, sondern siegreich aushalten soll, sind nicht nur die außerordentlichen, son- 
dern auch die des gewöhnlichen Lebens gemeint. So etwa die vielfachen Beschwer- 
den, Mühen, Sorgen in der gewissenhaften Erfüllung der Berufspflichten. Für Pau- 
lus waren es die Beschwerden der apostolischen Arbeit. Er spricht davon z. B. im 
zweiten Korintherbrief: •In Mühe und Anstrengung, in durchwachten Nächten oft- 
mals, in Hunger und Durst, in Fasten oftmals, in Kälte und Blöße; abgesehen von 
dem, was ich übergehe, der Andrang bei mir, Tag um Tag, die Sorge für alle Ge- 
meinden" (11, 27•28). An die Thessalonicher schreibt er: •Ihr erinnert euch doch 
noch, Brüder, an unsere Mühe und Plage: Nacht und Tag arbeitend, um keinem von 
euch zur Last zu fallen, haben wir euch das Evangelium Gottes verkündet" (1 Thess 
1,9). • Es gehört hierher auch das Leiden der Krankheit, dessen schwere Belastung 
Paulus ebenfalls erfahren hat. Den Galatern spricht er von •der Gebrechlichkeit des 
Leibes", in der er ihnen das Evangelium verkündet habe (Gal 4, 13); 2 Kor 12, 7•9 
erwähnt er •den Stachel im Fleisch", der ihm gegeben worden sei, damit er sich nicht 
überhebe; er habe den Herrn um Befreiung von diesem Leiden gebeten, der aber 
habe ihm geantwortet: •Es genügt dir meine Gnade, denn die Kraft wird in der 
Schwachheit vollendet". • Auch die Leiden ungerechter Anfeindung oder auch lieb- 
loser Behandlung, die man durch Mitmenschen erfährt, gehören dazu. Paulus hat 
sie von seinen •falschen Brüdern" reichlich erfahren müssen (vgl. 2 Kor 11, 26 und 
den ganzen zweiten Korintherbrief). Vor allem ermahnt der hl. Petrus (1 Petr 
2, 18•20) die Knechte, daß sie nicht nur den gütigen und billig denkenden, son- 
dern auch den verkehrten Herren Untertan sein sollten: •Denn das ist Gnade, wenn 
einer im Gedanken an Gott unschuldig Kränkungen erträgt. Denn was ist das für 
ein Ruhm, wenn ihr Schläge für eure Verfehlungen standhaft ertragt? Vielmehr 
wenn ihr Gutes tut und dabei Leiden standhaft ertragt, das ist Gnade bei Gott". 



40 Karl Wennemer 

Schließlich können wir hier auch die Geduld einbeziehen, die der Christ unter der 
täglichen Belastung aufzubringen hat, die sich aus jedem menschlichen Zusammen- 
leben, auch unter Glaubensbrüdern, auch im Kreise nächster Angehöriger ergibt. Das 
hängt eben mit der uns Menschen immer noch anhaftenden Fehlerhaftigkeit, Schwäche 
und Begrenztheit zusammen. Gewiß redet das Neue Testament nicht einer unver- 
antwortlichen, im Grunde gewissenlosen und lieblosen Nachsicht das Wort. Es kennt 
und betont die Pflicht der brüderlichen Zurechtweisung. Aber der Christ soll, ein- 
gedenk der eigenen Schwachheit und Fehlerhaftigkeit, mit anderen einsichtige und 
selbstlose und wohlmeinende Geduld haben. In dieser Geduld •soll einer des ande- 
ren Last tragen", mahnt der Apostel im Galaterbrief; auf diese Weise werde das 
Gesetz Christi erfüllt (Gal 6, 2). Gerade •die Starken" müssen nach Rom 15, 1 •die 
Gebrechen der Schwachen tragen und nicht sich selbst gefallen". Überhaupt •sollen 
wir einander ertragen und einander verzeihen, wenn einer dem anderen etwas vor- 
zuwerfen hat" (Kol 3, 13). •Ertraget einander in Liebe" mahnt der Apostel noch im 
Epheserbrief (4, 2). Und in rechter Verbindung von Verantwortung und Nachsicht 
im ersten Thessalonicherbrief: •Wir ermahnen euch ..., weiset die Unordentlichen 
zurecht, ermutigt die Kleinmütigen, nehmet euch der Schwachen an, habet Nachsicht 
mit allen" (1 Thess 5, 14). 

Neben die Versuchung oder Anfechtung durch Leiden tritt nicht selten die Ver- 
suchung durch •die Sorgen der Welt, den Trug des Reichtums und die sonstigen 
Begierden" (Mk 4, 19), oder nach Lukas: durch •die Sorgen, den Reichtum und die 
Lüste des Lebens" (Lk 8, 14). Die im Herzen des Menschen aufsteigenden ungeord- 
neten Begierden ersticken leicht den Samen des Wortes und damit das Leben, das 
auf Glaube und Hoffnung aufgebaut ist und in der Liebe sich zu vollenden sucht. 
Ihnen gegenüber muß also der Christ auch standhaft und fest sein und so •in Geduld 
Frucht bringen" (Lk 8, 15). Die Korinther standen mitten drin in dieser Art von 
Versuchung. Daher mahnt sie der Apostel: •Wer zu stehen glaubt, der sehe zu, daß 
er nicht falle", nämlich in der Versuchung, die über sie gekommen war (1 Kor 
10,12•13a). An die Versuchung •durch die eigene Begierde" (Jak 1,14) denkt wohl 
auch Jakobus, wenn er sagt: •Selig der Mann, der der Versuchung standhält; denn 
wenn er sich bewährt hat, wird er den Kranz des Lebens empfangen, den Gott ver- 
heißen hat, denen, die ihn lieben" (1, 12). Das Standhalten in Geduld ist auch hier 
möglich. Denn wenn Gott die Versuchung zuläßt, so gibt er von seiner Seite auch die 
Kraft, sie bestehen zu können (vgl. 1 Kor 10, 13b). 

Wer geduldig und standhaft ist in der Versuchung des Leidens und in der Ver- 
suchung durch die Begierden, der wird gewiß auch •in Geduld Frucht bringen" (Lk 
8, 15). Er wird zu denen gehören, die •mit Ausdauer im Tun des Guten nach Herr- 
lichkeit streben" (Rom 2, 7). Diese geduldige Ausdauer ist sozusagen die positive 
Seite der geduldigen Überwindung der Widerstände, die aus der doppelten Form 
der Versuchung kommen. Sie bezieht sich nach Kol 1, 10•11 auf das •würdig des 
Herrn wandeln zu allem Wohlgefallen", auf das •Fruchtbringen in allem guten 
Werk" und auf das •Zunehmen in der Erkenntnis Gottes". So ist es auch zu ver- 
stehen, daß als nächste Frucht der Geduld die Vollkommenheit angegeben wird: 
•Die Standhaftigkeit soll zu vollkommenem Werk führen, daß ihr vollkommen und 
tadellos seid und in keinem Stück Mangel habt" (Jak 1, 4). 



Die Geduld in neutestamentlicher Sicht 41 

Wenn wir zurückblicken auf die •Leistung", die der •Geduld", wie sie im Neuen 
Testament verstanden wird, zugetraut und zugeschrieben wird, so ist unmittelbar 
klar, daß sie keine rein passive Haltung ist, keine Art stoischer Resignation und Ab- 
gestumpftheit. Sie verlangt vielmehr ein hohes Maß innerer Kraft. Sie erfordert 
diese Kraft in einem Maße, das menschliches Vermögen übersteigt. Deshalb weist 
das Neue Testament auf die wahre Kraftquelle der christlichen Geduld hin. Sie ist 
keine andere als Gott selbst: Er ist •der Gott der Geduld und der Tröstung" (Rom 
15, 4), d. h. der Gott, von dem letztlich allein wahre Geduld und Tröstung her- 
kommt. So spricht denn Paulus auch zu den Korinthern von der •Stärkung" durch 
Gott, die in ihnen •wirksam sei zum Ertragen derselben Leiden", die er auch selber 
trage (2 Kor 1, 6). Und für die Kolosser bittet er, •daß ihr in aller Stärke nach der 
Kraft seiner (Gottes) Herrlichkeit gestärkt werdet zu aller Ausdauer und Geduld" 
(Kol 1, 11). Durch Gottes Kraft, die in Christus Jesus geschenkt wird, ist ein wirk- 
liches Tragen und Überwinden der Leiden und Widerstände möglich und ein stand- 
haftes Ausdauern im Guten bis zum Ende. Und es ist damit auch klar, daß diese 
Geduld die lähmende Traurigkeit und überhaupt den Kleinmut der Seele bannt. 
Sie führt Freude mit sich und stärkt die Hoffnung. •In der Hoffnung fröhlich, in 
Trübsal geduldig", heißt es Rom 12, 12. Freude, Friede, Geduld werden Gal 5, 22 
unter anderem als Frucht des Heiligen Geistes genannt. Hier sei aber bemerkt, daß 
Lk 21, 19 nicht von dem in der Geduld erlangten Besitz der Seele im Frieden die 
Rede ist, sondern von der Rettung des Lebens bei geduldigem Standhalten in der 
Verfolgung. 

Die Motive für die Übung der Geduld liegen einmal in den herrlichen Zielen, zu 
denen sie hinführt: Es sind Erwerbung der Vollkommenheit und die Erlangung des 
ewigen Heiles, wie oben schon dargelegt. Das Neue Testament weist aber auch auf 
die Vorbilder der Geduld hin. So auf das Beispiel der alttestamentlichen Frommen 
(vgl. Hebr 11 und Jak 5, 10•11), mehr aber noch auf das Beispiel Christi (Hebr 12, 
2•3; Kol 3, 13; 1 Petr 2, 21•25). Wir sind berufen zur Standhaftigkeit im Leiden, 
•denn auch Christus litt für uns und hinterließ uns ein Vorbild, damit wir seinen 
Fußstapfen nachfolgen" (1 Petr 2, 21). Nach Hebr 12, 2 sollen wir den uns bestimm- 
ten Wettkampf mit Ausdauer laufen, •den Blick gerichtet auf den Anführer und 
Vollender des Glaubens Jesus, der ... die Schande verachtete und das Kreuz trug 
und sich dann zur Rechten des Thrones Gottes niedergesetzt hat". Gott selber kann 
uns in der •Geduld" (hypomone) nicht Vorbild sein, weil er keinem Druck und 
keiner Bedrängnis unterstehen kann; Gott ist •der Gott der Geduld", weil er uns 
die Kraft zur Geduld schenkt. Wohl aber verpflichtet uns seine gütige Langmut und 
seine grenzenlose Erbarmung uns gegenüber, worauf vor allem das Gleichnis vom 
begnadigten Schuldner und unbarmherzigen Gläubiger hinweist (Mt 18, 23•35), 
zur Langmut und zur barmherzigen Geduld gegenüber unsern Schuldnern und 
gegenüber allen Mitmenschen. Damit sehen wir schließlich und letztlich, daß die 
Geduld durch die Liebe begründet ist, durch die Liebe, mit der Gott uns liebt, und 
durch die Liebe, mit der wir Gott lieben. •Die Liebe duldet alles", heißt es 1 Kor 
13, 7; sie ist die Seele der Geduld, und ohne sie ist selbst die heroischste Form der 
Geduld unnütz (1 Kor 13, 3). 




