Die Geduld in néutestamentlicher Sicht

Von Karl Wennemer S], Frankfurt/Main

Die Geduld, wie sie im Neuen Testament gezeichnet wird, ist eine Grundhaltung
des Christen. Das wird schon daraus ersichtlich, daf sie sozusagen in einem Atemzug
mit Glaube und Liebe genannt werden kann, Unwillkiirlich wird man an den Drei-
klang der gottlichen Tugenden (,Nun bleiben Glaube, Hoffnung, Licbe, diese drei®
1 Kor 18, 13) erinnert, wenn Tit 2,2 die gereiften Christen ermahnt werden, daf}
»sie gesund seien in Glaube, Licbe, Geduld“. An Timotheus schreibt der Apostel:
»Du aber, Mann Gottes, . . . jage der Gerechtigkeit, der Frommigkeit, dem Glauben,
der Liebe, der Geduld, der Sanftmut nach“ (1 Tim 6, 11). Und im zweiten Brief an
diesen seinen Schiiler und Sohn in Christus bezeugt er ihm: ,Du aber hast dir zur
Richtschnur genommen ... meinen Glauben, meine Langmut, meine Liebe, meine
Geduld, meine Verfolgungen und meine Leiden. . .* (3, 10). Ahnliche Zusammen-
stellungen finden wir im ersten und zweiten Thessalonicherbrief: ,Gott zu danken
sind wir schuldig . . ., denn euer Glaube wichst kriftig und eure gegenseitige Liebe
nimmt zu. .. so sehr, daf} wir selbst uns rithmen vor den Gemeinden Gottes wegen
eurer Geduld und eures Glaubens in allen euren Verfolgungen und Triibsalen, die
ihr auszuhalten habt® (2 Thess 1,3—4). ,Wir danken Gott allzeit. .. steht doch
immerdar vor unseren Augen das Werk ecures Glaubens und die Miihe eurer Liebe
und die (geduldige) Ausdauer eurer Hoffnung auf unsern Herrn Jesus Christus®
(1 Thess 1, 2—3; vgl. noch Apok 2, 19).

Eine solche Néhe zu den géttlichen Tugenden, die der christlichen Geduld eignet,
wiirden wir nicht ohne weiteres unter dem unscheinbaren, alltidglichen Gewand die-
ser Tugend vermuten. Gilt sie uns nicht oft nur als eine Art kluger Selbstbeherr-
schung oder eine Form verninftigen menschlichen Verhaltens, das mit den unlieb-
samen Uberraschungen des Lebens mdglichst reibungslos fertig zu werden sucht?

Die christliche Tiefe der Geduld ist in eigenartiger Weise vorbereitet worden
durch das Alte Testament. Um das zu erkennen, mul man von dem griechischen
Wort ausgehen, mit dem die Geduld im Neuen Testament hauptsichlich benannt
wird. Es ist das Verbum ,hypomenein® und das entsprechende Substantiv <hypo-
moné“. Im Profangriechischen besagt dies Wort einmal das Zuriickbleiben oder
Stehenbleiben, woraus sich die weitere Bedeutung ,Warten®, ,Abwarten® ergibt;
dann das ,Darunterbleiben® d. h. das Standhalten, das Durchhalten, die Ausdauer.
Durch die griechische Ubersetzung des Alten Testamentes, die Septuaginta, hat nun
das Wort eine starke religiése Farbung bekommen. Ausgehend von seiner ersten
Grundbedeutung benutzte die Septuaginta es oft, um hebriische Worte zu iiberset-
zen, die das vertrauensvolle ,Warten“ Israels auf seinen Gott ausdriicken. Ander-
seits begann in ihr auch schon die Entwicklung des Wortes von seiner zweiten
Grundbedeutung aus zur Bezeichnung jener geduldigen Ausdauer und Standhaftig-
keit in Leiden und Versuchungen, die ihre Kraft aus dem vertrauensvollen Harren
auf Gott zieht und dieses damit als echt und bewihrt erweist; eine Entwicklung, die
allerdings erst im Schrifttum des spiteren, dem neutestamentlichen Zeitalter kurz



Die Geduld in neutestamentlicher Sicht 87

vorausgehenden oder mit ihm gleichzeitigen Judentums voll ausgebildet erscheint.
Es handelt sich also um eine religios-existentielle Grundhaltung, die ausharrt im
Vertranen und Warten auf Gott und so auch im Aushalten und inneren Uberwinden
der schmerzlichen Widerstinde und Priiffungen. Einige Texte werden uns diese
Doppelrichtung der ,Geduld® zeigen.

Nicht von der Welt und den irdischen Gewalten erwartet das Bundesvolk Heil
und Gliick, es wartet auf Gott. ,Ich harre auf den Herrn, auf sein Wort harre ich“
(Ps 129, 5). ,Du bist mein Retter, auf dich harre ich allezeit® (Ps 24, 5). Inmitten
vielfacher Verworfenheit und Not schaut der Fromme auf Gott: ,Ich aber will nach
dem Herrn ausschauen, will harren auf den Gott, der mir hilft: Mein Gott wird
mich erhéren” (Mich 7, 7). Die wahren Israeliten sind Menschen, die ,auf den Herrn
harren“ (Ps 36, 9 u. a.). Gott ist ,die Erwartung Israels® (Jer 14, 8; 17,13}, d. h.
Israel spannt sich auf ihn hin als die Quelle seiner Kraft und seines Lebens. Wer
dieses existentielle Warten auf Gott aufgibt, der verliert seinen cigentlichen Lebens-
grund: ,Alle, die dich verlassen, werden in den Staub geschrieben. Denn verlassen
haben sie den Brunnquell lebendigen Wassers“ (Jer 17, 13). ,Wehe dem erschlaff-
ten Herzen! Weil es kein Vertrauen hat, darum wird es auch nicht beschirmt werden.
Wehe euch, die ihr die Ausdauer (die ,hypomoné®, also das ausdaunernde Vertrauen
und Harren auf den Herrn) verloren habt! Was wollt ihr machen, wenn der Herr
euch heimsucht?“ (Sir 2, 13—14). In der wedhselvollen Fithrung des Bundesvolkes
nimmt schlieflich das beharrliche Ausschauen Israels nach seinem Gott eine eschato-
logische Richtung. Vgl. Is 49, 22—23; 51, 4—6; Dan 12, 12: ,Wohl dem, der da
ausharrt, bis das Ende kommt“.

Ohne das vom Glauben getragene unersciitterliche Vertrauen auf Gott gibt es
kein Standhalten in den Pritfungen des Lebens. Job macht die schmerzliche Erfah-
rung von der Begrenztheit seiner menschlichen Kraft: ,Wie grof ist denn meine
Kraft noch, daf} ich ausharren kénnte? Und welcher Ausgang wartet meiner, dafl ich
mich noch gedulden sollte? (6, 11). Erst recht kann der Mensch nicht gegen Gott
bestehen (Job 9, 4; 15, 86; 41, 3). Alle Stiitzen des Glaubens und des Vertrauens sind
Job genommen. Aber er hilt in der Priifung letztlich doch an seinem gliubigen Aus-
schauen nach Gott, seinem ,Erléser® fest (vgl. Job 18, 28—27). So ist er das grofie
Beispiel der im Gottesglauben wurzelnden Geduld und Standhaftigkeit geworden.
Ganz sieghaft wird die aus dem Harren auf Gott stromende Kraft zum Aushalten
und Uberwinden vom Propheten Isaias beschrieben: ,Mdgen Jiinglinge miide und
matt werden und junge Minner zusammenbrechen: Die auf den Herrn harren,
gewinnen immer neue Kraft, dafl ihnen neue Schwingen wachsen wie den Adlern,
daf sie laufen und nicht miide werden, daf sie dahinschreiten und nicht ermatten®
(40, 30—31). Ins Heroische gesteigert erscheint sie im Martyrium Eleazars und der
makkabiischen Martyrer (2 Makk 6, 18—7, 42). Das vierte, apokryphe Makkabder-
buch ist sozusagen ein einziger Lobpreis auf diese im Glauben und in der Hoffnung
ruhende heroische Geduld und Standhaftigkeit (,hypomoné®); vgl. 4 Makk 1, 11;
9,6; 15,25—32; 16,1—17, 24. Die philosophische Verbrimung, die diesem Buche
eigen ist, verbirgt in Wirklichkeit echte, aus der alttestamentlichen Offenbarung
erwachsende Glaubenshaltung.



38 Karl Wennemer

Im Neuen Testament finden wir ,hypomoné“, das Hauptwort fiir Geduld, weni-
ger oft als Bezeichnung der vertrauensvollen Blickrichtung des Glaubenden auf Gott
oder Christus. Natiirlich ist diese Haltung fiir den christlichen Menschen ebenso
notwendig wie fiir den alttestamentlichen. Aber sie wird gewShnlich durch die
Worte ,glauben® (pisteuein) und ,hoffen“ (elpizein) und die entsprechenden Sub-
stantive ausgedriickt. Immerhin fehlt auch im Neuen Testament nicht ganz die
»hypomoné*“ als Bezeichnung der ausdauernden Gespanntheit des Glaubens und der
Hoffnung auf den Herrn. Wenn Paulus im ersten Brief an die Thessalonicher Gott
dankt fiir das Werk ihres Glaubens und die Miihe ihrer Liebe und die Ausdauer
(hypomong) ihrer Hoffnung auf den Herrn Jesus Christus (1 Thess 1, 2—3), so sieht
man klar die Rolle, die das Wort in dieser Hinsicht noch spielt. Es gibt der starken
eschatologischen Stimmung des neutestamentlichen Gottesvolkes Ausdruck, die
bestimmt wird einmal durch einen ungebrochenen Glauben an die Nihe des Herrn
in der Erfahrung des sich schon verwirklichenden Heiles, anderseits durch die glii-
hende Hoffnung auf die Vollendung des Heiles bei der Wiederkunft Christi. In
diesem Sinne diirfen wir auch folgende Stellen deuten: ,Der Herr lenke eure Herzen
zur Liebe Gottes und zur Erwartung Christi“ (2 Thess 3, 5). ,Ich, Johannes, euer
Bruder und Gefahrte in der Bedriingnis und in der Konigsherrschaft und im Harren
auf Jesus...“ (Apok 1, 9). Mit den iibrigen Christen hat Johannes zwar teil an der
Bedringnis von seiten heidnischer und jiidischer Verfolgung, aber auch teil an der
Gnade des Stehens in der durch Christus verwirklichten Konigsherrschaft Gottes und
teil an der gemeinsamen Blickrichtung auf das letzte Ziel, an der beharrlichen
Erwartung des zur Vollendung des Gottesreiches wiederkommenden Jesus in Herr-
lichkeit. Apok 3, 10 lobt Christus die Gemeinde von Philadelphia, daf§ sie ,das Wort
vom standhaften Harren auf mich“ treu bewahrt hat.

So sieht man, dafl die Nihe der Geduld zur Hoffnung (und so zum Glauben) auch
im Neuen Testament schon rein terminologisch gegeben ist. Sachlich ist diese Ver-
bindung fiir das Neue (wie auch das Alte) Testament wesentlich. Standhafte Geduld
wird nie als rein menschliche Kraftleistung und Tugend gewertet, sondern als Aus-
flufl einer glaubensstarken und hoffnungsfrohen Haltung; sie ist als solche Vor-
bedingung zur Erlangung der Heilsvollendung. Die Christen sind nach dem Hebraer-
brief Menschen, ,die durch Glauben und Geduld die Verheiflungen ererben® (Hebr
6, 12). Nach der Deutung des Gleichnisses vom Simann sind es die echten Horer des
Wortes, also die glaubensbereiten und glaubensstarken Herzen, die ,Frucht bringen
in Geduld® (Lk 8, 15). Diese Stelle gibt uns auch die Gesichtspunkte an die Hand,
nach denen wir das Betitigungsgebiet der ausdauernden Geduld unterscheiden kén-
nen. Sie soll standhaft sein gegeniiber jeglicher Form von Versuchung (vgl. Lk
8,18—14) und ausdauernd im Fruchtbringen, also im Tun des Guten (8, 15).

Geduldig und standhaft in der Versuchung. Das Neue Testament nennt vor allem
die Versuchung der Verfolgungen (vgl. Lk 8, 18 mit der Parallelstelle Mk 4, 17) und
sonstiger Leiden, welche die Glaubenstreue und Glaubensfreudigkeit bedrohen. Der
Standhaftigkeit dieser Leidensversuchung gegeniiber verheifit es oft ausdriicklich die
Erreichung des ewigen Heiles und ermahnt eindringlich, mit dem Blid auf die ewige
Belohnung in aller Triibsal und Bedriingnis auszuharren. So vernehmen wir in der
synoptischen Apokalypse die Stimme Jesu: ,Thr werdet allen verhaft sein um mei-



Die Geduld in neutestamentlicher Sicht 39

nes Namens willen; wer aber bis ans Ende ausharrt, der wird gerettet werden“ (Mk
13, 13; Mt 24,9.13; 10,22). In der johanneischen Apokalypse folgt auf die Be-
schreibung des aus dem Meere aufsteigenden Tieres (Sinnbild der gottfeindlichen
weltlichen Macht) die Mahnung: ,Wer ein Ohr hat, merke auf! Wem Gefingnis
beschieden ist, der geht ins Gefingnis; wer mit dem Schwert getotet werden soll, der
wird mit dem Schwert getdtet werden! Hier gilt es Standhaftigkeit und Glaubens-
starke der Heiligen (zu zeigen)!“ (18, 9—10). Paulus und Barnabas stirken die Her-
zen der Christen in Lystra, [konium und Antiochia und ermahnen sie, ,im Glanben
festzuhalten® und schirfen ihnen ein, ,dafl wir durch viele Drangsale hindurch in
das Reich Gottes eingehen miissen® (Apg 14, 22). Den Thessalonichern bezeugt Pau-
lus, daf sie ,standhaftes Ausharren und Glauben in allen Verfolgungen und Néten®
bewiesen haben (2 Thess 1, 4; vgl. 1 Thess 1, 3). Solches Lob der Geduld spendet
Christus in der Apokalypse auch den Gemeinden von Ephesus und Thyatira (Apok
2,2—3. 19). Allgemein sagt Paulus vom Christenstand: ,Wir rithmen uns auch der
Bedringnisse, in der Gewif$heit, dafl die Bedringnis Geduld wirkt, die Geduld
Bewihrung, die Bewidhrung Hoffnung; die Hoffnung aber 14fit nicht zuschanden
werden® (R6m 5, 3—4). In #hnlicher Weise heifit es 2 Tim 2, 11—12: ,Zuverléssig
ist das Wort: Sind wir mit ihm gestorben, so werden wir auch mit ihm leben; harren
wir geduldig aus, so werden wir auch mitherrschen®.

Mit den Leiden, unter denen der Christ nicht verzagt und verzweifelt zusammen-
brechen, sondern siegreich aushalten soll, sind nicht nur die auflerordentlichen, son-
dern auch die des gewdhnlichen Lebens gemeint. So etwa die viclfachen Beschwer-
den, Miihen, Sorgen in der gewissenhaften Erfilllung der Berufspflichten. Fiir Pau-
lus waren es die Beschwerden der apostolischen Arbeit. Er spricht davon z. B. im
zweiten Korintherbrief: ,In Mithe und Anstrengung, in durchwachten Nachten oft-
mals, in Hunger und Durst, in Fasten oftmals, in Kélte und Blofle; abgesehen von
dem, was ich iibergehe, der Andrang bei mir, Tag um Tag, die Sorge fiir alle Ge-
meinden® (11, 27—28). An die Thessalonicher schreibt er: ,Ihr erinnert ench doch
noch, Brilder, an unsere Miihe und Plage: Nacht und Tag arbeitend, um keinem von
euch zur Last za fallen, haben wir ench das Evangelium Gottes verkiindet® (1 Thess
1,9). — Es gehort hierher auch das Leiden der Krankheit, dessen schwere Belastung
Paulus ebenfalls erfahren hat. Den Galatern spricht er von ,der Gebrechlichkeit des
Leibes®, in der er ihnen das Evangelium verkiindet habe (Gal 4, 13); 2 Kor 12, 7—9
erwihnt er ,den Stachel im Fleisch“, der ihm gegeben worden sei, damit er sich nicht
iiberhebe; er habe den Herrn um Befreiung von diesem Leiden gebeten, der aber
habe ihm geantwortet: ,Es geniigt dir meine Gnade, denn die Kraft wird in der
Schwachheit vollendet“. — Auch die Leiden ungerechter Anfeindung oder auch lieb-
loser Behandlung, die man durch Mitmenschen erfihrt, gehoren dazu. Paulus hat
sie von seinen ,falschen Briidern reichlich erfahren miissen (vgl. 2 Kor 11, 26 und
den ganzen zweiten Korintherbrief). Vor allem ermahnt der hl. Petrus (1 Petr
2,18—20) die Knechte, daf sie nicht nur den gitigen und billig denkenden, son-
dern auch den verkehrten Herren untertan sein sollten: ,Denn das ist Gnade, wenn
einer im Gedanken an Gott unschuldig Krinkungen ertriagt. Denn was ist das fir
ein Ruhm, wenn ihr Schldge fiir eure Verfehlungen standhaft ertragt? Vielmehr
wenn ihr Gutes tut und dabei Leiden standhaft ertragt, das ist Gnade bei Gott®.



40 Karl Wennemer

Schlieflich konnen wir hier auch die Geduld einbeziehen, die der Christ unter der
taglichen Belastung aufzubringen hat, die sich aus jedem menschlichen Zusammen-
leben, auch unter Glaubensbriidern, auch im Kreise nichster Angehériger ergibt. Das
hingt eben mit der uns Menschen immer noch anhaftenden Fehlerhaftigkeit, Schwiche
und Begrenztheit zusammen. Gewif} redet das Neue Testament nicht einer unver-
antwortlichen, im Grunde gewissenlosen und lieblosen Nachsicht das Wort. Es kennt
und betont die Pflicht der briiderlichen Zurechtweisung. Aber der Christ soll, ein-

- gedenk der eigenen Schwachheit und Fehlerhaftigkeit, mit anderen einsichtige und
selbstlose und wohlmeinende Geduld haben. In dieser Geduld »s0ll einer des ande-
ren Last tragen®, mahnt der Apostel im Galaterbrief; auf diese Weise werde das
Gesetz Christi erfiillt (Gal 6, 2). Gerade ,die Starken® miissen nach Rém 15,1 .die
Gebrechen der Schwachen tragen und nicht sich selbst gefallen. Uberhaupt ,sollen
wir einander ertragen und einander verzeihen, wenn einer dem anderen etwas vor-
zuwerfen hat“ (Kol 3, 18). ,Ertraget einander in Liebe* mahnt der Apostel noch im
Epheserbrief (4, 2). Und in rechter Verbindung von Verantwortung und Nachsicht
im ersten Thessalonicherbrief: ,Wir ermahnen euch .. ., weiset die Unordentlichen
zurecht, ermutigt die Kleinmiitigen, nehmet euch der Schwachen an, habet Nachsicht
mit allen® (1 Thess 5, 14).

Neben die Versuchung oder Anfechtung durch Leiden tritt nicht selten die Ver-
suchung durch ,die Sorgen der Welt, den Trug des Reichtums und die sonstigen
Begierden® (Mk 4, 19), oder nach Lukas: durch ,die Sorgen, den Reichtum und die
Liiste des Lebens“ (Lk 8, 14). Die im Herzen des Menschen aufsteigenden ungeord-
neten Begierden ersticken leicht den Samen des Wortes und damit das Leben, das
auf Glaube und Hoffnung aufgebaut ist und in der Liebe sich zu vollenden sucht.
lhnen gegeniiber mufl also der Christ auch standhaft und fest sein und so ,in Geduld
Frucht bringen® (Lk 8, 15). Die Korinther standen mitten drin in dieser Art von
Versuchung. Daher mahnt sie der Apostel: , Wer zu stehen glaubt, der sehe zu, dafl
er nicht falle®, ndmlich in der Versuchung, die iiber sie gekommen war (1 Kor
10, 12—13a). An die Versuchung ,durch die eigene Begierde“ (Jak 1, 14) denkt wohl
auch Jakobus, wenn er sagt: ,Selig der Mann, der der Versuchung standhalt; denn
wenn er sich bewdhrt hat, wird er den Kranz des Lebens empfangen, den Gott ver-
heiflen hat, denen, die ihn lieben® (1, 12). Das Standhalten in Geduld ist anch hier
moglich. Denn wenn Gott die Versuchung zulifit, so gibt er von seiner Seite auch die
Kraft, sie bestehen zu kénnen (vgl. 1 Kor 10, 13b).

Wer geduldig und standhaft ist in der Versuchung des Leidens und in der Ver-
suchung durch die Begierden, der wird gewi§ auch ,in Geduld Frucht bringen® (Lk
'8, 15). Er wird zu denen gehéren, die ,mit Ausdauer im Tun des Guten nach Herr-
lichkeit streben“ (Rom 2, 7). Diese geduldige Ausdauer ist sozusagen die positive
Seite der geduldigen Uberwindung der Widerstinde, die aus der doppelten Form
der Versuchung kommen. Sie bezieht sich nach Kol 1, 10—11 auf das »wiirdig des
Herrn wandeln zu allem Wohlgefallen®, auf das ,Fruchtbringen in allem guten
Werk® und auf das ,Zunehmen in der Erkenntnis Gottes“. So ist es auch zu ver-
stehen, dafl als nichste Frucht der Geduld die Vollkommenheit angegeben wird:
»Die Standhaftigkeit soll zu vollkommenem Werk fiihren, daf} ihr vollkommen und
tadellos seid und in keinem Stiick Mangel habt“ (Jak 1, 4).



Die Geduld in neutestamentlicher Sicht 41

Wenn wir zuriickblicken auf die ,Leistung®, die der ,Geduld“, wie sie im Neuen
Testament verstanden wird, zugetraut und zugeschrieben wird, so ist unmittelbar
klar, dafl sie keine rein passive Haltung ist, keine Art stoischer Resignation und Ab-
gestumpftheit. Sie verlangt vielmehr ein hohes Maf innerer Kraft. Sie erfordert
diese Kraft in einem Mafle, das menschliches Vermégen iibersteigt. Deshalb weist
das Neue Testament auf die wahre Kraftquelle der christlichen Geduld hin. Sie 15t
keine andere als Gott selbst: Er ist ,der Gott der Geduld und der Tréstung® (Rém
15,4), d. h. der Gott, von dem letztlich allein wahre Geduld und Tr6stung her-
kommt. So spricht denn Paulus auch zu den Korinthern von der ,Stirkung® durch
Gott, die in ihnen ,wirksam sei zum Ertragen derselben Leiden®, die er auch selber
trage (2 Kor 1, 6). Und fiir die Kolosser bittet er, ,daf ihr in aller Stérke nach der
Kraft seiner (Gottes) Herrlichkeit gestirkt werdet zu aller Ausdauer und Geduld®
(Kol 1, 11). Durch Gottes Kraft, die in Christus Jesus geschenkt wird, ist ein wirk-
liches Tragen und Uberwinden der Leiden und Widerstinde méglich und ein stand-
haftes Ausdauern im Guten bis zum Ende. Und es ist damit auch klar, dafl diese
Geduld die ldhmende Traurigkeit und diberhaupt den Kleinmut der Seele bannt.
Sie fithrt Freude mit sich und starkt die Hoffnung. ,In der Hoffnung fréhlich, in
Triibsal geduldig®, heifit es Rom 12, 12. Freude, Friede, Geduld werden Gal 5, 22
unter anderem als Frucht des Heiligen Geistes genannt. Hier sei aber bemerkt, dafl
Lk 21, 19 nicht von dem in der Geduld erlangten Besitz der Seele im Frieden die
Rede ist, sondern von der Rettung des Lebens bei geduldigem Standhalten in der
Verfolgung.

Die Motive fiir die Ubung der Geduld liegen einmal in den herrlichen Zielen, zu
denen sie hinfithrt: Es sind Erwerbung der Vollkommenheit und die Erlangung des
ewigen Heiles, wie oben schon dargelegt. Das Neue Testament weist aber auch auf l
die Vorbilder der Geduld hin. So auf das Beispiel der alttestamentlichen Frommen
(vgl. Hebr 11 und Jak 5, 10—11), mehr aber noch auf das Beispiel Christi (Hebr 12,
2—3; Kol 3, 18; 1 Petr 2, 21—25). Wir sind berufen zur Standhaftigkeit im Leiden,
»denn auch Christus litt fiir uns und hinterlieff uns ein Vorbild, damit wir seinen
Fufistapfen nachfolgen” (1 Petr 2, 21). Nach Hebr 12, 2 sollen wir den uns bestimm-
ten Wettkampf mit Ausdauer laufen, ,den Blick gerichtet auf den Anfithrer und
Vollender des Glaubens Jesus, der ... die Schande verachtete und das Kreuz trug
und sich dann zur Rechten des Thrones Gottes niedergesetzt hat“. Gott selber kann
uns in der ,Geduld“ (hypomoné) nicht Vorbild sein, weil er keinem Druck und
keiner Bedringnis unterstehen kann; Gott ist ,der Gott der Geduld®, weil er uns

- die Kraft zur Geduld schenkt. Wohl aber verpflichtet uns seine giitige Langmut und
seine grenzenlose Erbarmung uns gegeniiber, worauf vor allem das Gleichnis vom
begnadigten Schuldner und unbarmherzigen Glaubiger hinweist (Mt 18, 23—35),
zur Langmut und zur barmherzigen Geduld gegeniiber unsern Schuldnern und
gegeniiber allen Mitmenschen. Damit sehen wir schlieflich und letztlich, dafl die
Geduld durch die Liebe begriindet ist, durch die Liebe, mit der Gott uns liebt, und
durch die Liebe, mit der wir Gott lieben. ,Die Liebe duldet alles®, heifit es 1 Kor
13, 7; sie ist die Seele der Geduld, und ohne sie ist selbst die heroischste Form der
Geduld unniitz (1 Kor 13, 3).





