Franz Libermann, Jude und Christ
Ein Leben unter dem Anruf Gottes

Von Jan Heij ke CSSp, Gemert (Holland) N.-Br.

»Jude zu sein ist eine grofie Ehre fiir den,
der das Gliick hat, Christ zu sein“1

Ein Grundgedanke unseres heutigen 6kumenischen Denkens ist zweifellos der, daf§
auch im Christentum der Reformation bestimmte religiose Werte nicht nur bewahrt,
sondern in besonders intensiver Weise gepflegt und weitergebildet wurden, Werte,
die zwar in der katholischen Kirche niemals verloren gingen, aber vielleicht doch
nicht ebenso reich und ebenso intensiv entwickelt und gestaltet wurden. Wenn wir
die Sehnsucht nach der Vereinigung der getrennten Christenheit in uns tragen, dann
darf sich dieses Verlangen mit Recht auch aus der Uberzeugung nihren, dafl eine
Vereinigung nicht nur fir unsere jetzt noch getrennten Briider, sondern ebensosehr
fiir uns selbst, fiir die Mutterkirche, eine Bereicherung und Begliickung bedeuten
wiirde.

Vor dieser Spaltung der Christenheit aber und vielleicht als deren Grund? gibt es
noch ein anderes ,Schisma“: die Trennung von Synagoge und Kirche. Unzweideutig
hat der heilige Paulus darauf hingewiesen, dafi, wenn schon der Unglaube Israels
durch gottliche Fiigung der Heidenwelt den Reichtum der Offenbarung geschenkt
habe, der Glaube Israels und sein Bekenntnis zu Christus auf eine noch viel wander-
barere Weise einmal den Reichtum der Kirche vermehren werde (Rém 11, 12. 15).
Paulus denkt dabei an Israel als Ganzes, als Volk. Aber damit ist doch gesagt, daff
auch heute noch in diesem Volk lebendige Krifte und Werte zu finden sind, die
Israel als Brautschatz in die kiinftige Vereinigung mitbringen kann. Unsere getrenn-
ten Briider, die Juden, schopfen ihre Spiritualitit aus einer Tradition, die im Alten
Testament ihren Ursprung hat. Sie haben ihre ganze religiése Kraft und Innerlich-
keit auf die Offenbarung des Bundes gerichtet, der in der hebriischen Bibel seine Ver-
fassungsurkunde besitzt. Zwar ,ist ihr Denken erstarrt. Bis zam heutigen Tag liegt
ein Schleier (iiber ihrem Angesicht), wenn sie das Alte Testament lesen. Er wird
nicht fortgenommen, Christus allein vermag es. Bis heute liegt ein Schleier iiber
ihrem Geist, wenn Moses vorgelesen wird. Erst wenn es (Israel) sich zam Herrn
bekehrt, wird der Schleier fortgenommen* (2 Kor 8, 14—16). In der Einsamkeit und
Isolierung ihrer Verbannung haben sie aber fiir uns einen geistlichen Reichtum ent-
faltet und behiitet, der bei der Vereinigung unserer Wege die Schitze und den Jubel
der Kirche vermehren wiirde. Und man darf erwarten, dafl, wo immer ,sich einer
zum Herrn bekehrt und der Schleier von seinen Augen hinweggenommen wird“,
etwas von diesen echten Werten fiir die Kirche frei wird.

1 Fr. Ozanam, zitiert nach R. Schwob, in: Les Juifs, ouvrage collectif, Paris 1937,
S. 821.

2 Vg. H-U. v.Balthasar: Einsame Zwiesprache. Martin Buber und das Christen-
tum. Koln 1958, S. 107.



Franz Libermann, Jude und Christ 43

Zweifelsohne gab es in der religidsen Geschichte des Judentums Zeiten, in denen
eine fanatische und erstarrte Auffassung der Gesetzestrene das geistliche Antlitz des
jiidischen Menschen oder der israelitischen Gemeinschaft bestimmte. Doch unter die-
ser Haltung schlummern noch andere Potenzen, die seit den Propheten zumindest im
Verborgenen vorhanden und wirksam sind. Eine dieser dem Prophetenvolk verlie-
henen Gnaden ist wohl das Erlebnis der ZEIT als des bevorzugten Punktes der
Begegnung mit Gotts.

Auf den Hohepunkten seiner religiésen Geschichte weifl der vom Geist des Alten
Testamentes durchdrungene Israelit, dafl man Gott im Jetzt der Zeit, in der
Situation, und nicht so sehr im Raum oder im Gegenstandlichen findet. Der Augen-
blick und die Taten sind heilig, sollen es jedenfalls sein. Der Glaube an einen raum-
lichen Tempel und in der Himmelssphire thronenden Gott fehlt im Alten Testament
zwar nicht. Man weil auch, daf Gott sich dem Menschen im Institutionellen verbin-
det, in der Liturgie, in den Amtern, an Kultstitten und im verheiflenen und ererbten
Land. Doch bei aller Wertschitzung vorgeschriebener sakraler Verhaltensweisen lebt
der glaubige Israelit doch in dem Bewufltsein, dafl der eigentliche Ort der Begeg-
nung mit Gott im Augenblick liegt, in den stets sich wandelnden Situationen seines
Lebens. Sein Gott hat sich nicht zur Ruhe gesetzt, sondern greift immer wieder von
neuem in die lebendige Geschichte der Menschen ein; Er kennt keine Routine und
keinen Stillstand. Wer sich von Seiner Hand ergreifen 148t, weifl, dafl er stets von
neuem in unerforschte, noch niemals begangene Gebiete gefithrt wird®. Je von nenem
findet der Glaubende den je Gegenwirtigen in den stets neu erscheinenden Lebens-
situationen; immer wieder vernimmt er in anderer Weise Gottes Anruf, in der
Sprache der unvorhergesehenen, verinderten Umstinde. Wer so glaubt, fir den ist
Treue gegen Gott nicht gleichbedeutend mit Zahigkeit im Durchfiihren eines einmal
in Angriff genommenen innerweltlichen Unternehmens; Treue heifit fir ihn: Treue
zu einer Person, zur Person Gottes, der alles Gegenstindliche und jedes Werk
transzendiert und mit ihnen nicht zu identifizieren ist. Wer sich auf ein einmal ent-
worfenes Modell, nach dem er Gott dienen will, festlegen oder an einer Aufgabe,
die man fiir alle Zukunft genau umschrieben hat, hartnickig festhalten wiirde, der
kann so weit kommen, daf er sich hinter diesem Modell und hinter dieser Aufgabe
gegen den Anruf Gottes verschanzt. Mit dem Hinweis auf einen frither vernomme-
nen Ruf Gottes sucht man einen neuen Anruf zum Schweigen zu bringen. Man ver-
sucht das Dringen der Gnade dadurch unschidlich zu machen, dafl man Gott dort
einen Platz anweist, an dem man sich selbst wandermiide niedergelassen hat. Der
Tagesbefehl des abenteuerlichen Gottes trifft den Menschen beschiftigt an: ,Ich bitte
dich, halte mich fiir entschuldigt ... (Lk 14, 18). Man ersetzt die echte Religiositat,
die in dem bedingungslosen Sich-Gott-zur-Verfiigung-Stellen, in einem immer feiner
abgestimmten Horen auf Seinen Anruf besteht, durch einen selbstentworfenen Dienst
fiir Gott, durch die sichere und gewissenhafte Handhabung des Status quo, durch die

3 Vgl. A. Néher, L'Essence du Prophétisme. Paris 1956; Abraham Joshua Heschel,
The Sabbath. New York 1951 (franzds. Ubersetzung: Les Bdtisseurs du temps. Paris 1957;
dort S. 105: ,Das Judentum ist eine Religion der Zeit, ausgerichtet auf die Heiligung der
Zeit“).

4 Vgl. M. Buber, Der Glaube der Propheten. Ziirich 1950; vor allem: JHWH und der
Baal, S. 104—117.



44 Jan Heijke

Geborgenheit im Vertrauten und Ubersichtlichen. Die Chance, dafl die Initiativen
des Exodus-Gottes einen solchen Menschen noch aufbruchbereit, ,die Hiiften gegiir-
tet, Schuhe an den Fiflen und den Stab in der Hand“ (Ex 12, 11), und disponibel
antreffen, schwindet immer mehr. Auf einen solchen Menschen, der ganz und gar in
seinen frommen Beschaftigungen aufgeht, kann Gott nur sehr schwer Seine Hand
legen. Er hat sich fest eingegraben, und das Sich-sicher-Fithlen bei dem Unternehmer-
Gott (der allein den Weg in das Land, das er uns versprochen hat, vollkommen
kennt) hat einem Z4ngstlichen Sich-Abschirmen Platz gemacht. In kleingliubiger Be-
rechnung zieht er das Sichere dem Ungewissen vor. Sorgfiltig entfernt er das Un-
vorhergesehene und Unvorhersehbare von seinem Lebenshorizont. Und Gott, der
den Menschen als Bundespartner braucht, wird an der Ausfiithrung seines Heils-
planes gehindert.

Nichts widerspricht der alttestamentlichen Religiositdt mehr als solche Haltung.
Schon die Propheten haben sie aufs schirfste gegeifielt. Wo Israel, statt auf Gott zu
horchen, Thn mit einer zum Betrieb gewordenen Religion abzufinden und seine
Zukunft selbst zu sichern suchte, da haben sie es des Treubruchs bezichtigt. Aber
immer wieder gab es auch solche, die aus jenem Ideal der Anrufbarkeit im Glauben
lebten, wie es im 11. Kapitel des Hebrierbriefes, wo von den Heroen des Glaubens
im Alten Bund die Rede ist, erschiitternd geschildert wird. Es gab sie in allen
Jahrhunderten des Judentums bis in unsere Tage. Die grausamen Ereignisse der
jiingsten Zeit, die zu einer Dezimierung des europiischen Judentums fithrten, haben
es gezeigt. Einer von denen, die an Abraham ,den Vater aller Glaubenden® erinnern
(R6m 4, 16), ist Frangois-Marie-Paul Libermann, eine der eindrucksvollsten religis-
sen Gestalten des letzten Jahrhunderts. Er verdiente gerade heute eine stirkere
Beachtung. Denn er lehrt uns, was wir alle so notwendig haben: die Hingabe an
Gottes Fithrung in den grofen Umbriichen der Gegenwart.

Das jiidische Elternhaus

Er kam von weit her: aus einer jiidischen Welt, die damals regungslos gefangen
schien im Begriff eines lethargischen Legalismus. Aus einer Welt, in der, religits
gesprochen, die Zeit zum Stillstand gekommen zu sein schien. Er wurde am 12. April
1802 als Joegel Samson im Judenviertel von Saverne (Elsaf) als sechster Sohn von
Libermann Samson® und Hindel Jakob geboren. Sie wohnten in der Jidengasse
gleich bei der Synagoge. Der Vater, Talmudist und Kantor, spiter Rabbiner (1806),
fand im Studium und im Auslegen des Talmud nahezu sein Tagewerk. Er hatte zwei
Jahre nach seiner EheschlieRung mit den iibrigen Juden des Landes die franzosische
Staatsbiirgerschaft erhalten (1791). Aber wie viele iiberlieferungstrene Juden jener
Tage legte er keinen Wert auf diese Gleichstellung. Enthielt diese Gunst der zivilen
Obrigkeit nicht eine versteckte Aufforderung, das Judentum selbst zu verleugnen?
Nationalitit und religioses Bekenntnis waren fiir diese Menschen dasselbe; einen

8 Vor der Namensregelung durch Napoleon im Jahre 1808 trugen die jiidischen Familien
als Nachnamen den Beschneidungsnamen des Vaters, des Familienoberhauptes, in unserem
Fall: Samson. Im Jahre 1808 nahm man den Nachnamen Libermann an, der gleichzeitig ein
iblicher deutscher Name und der Beschneidungsname von Vater Libermann selbst war
(Libermann = Lazarus). (Diese Angaben verdanke ich P. J. Letourneur CSSp.)



Franz Libermann, Jude und Christ 45

Unterschied zwischen zivil oder profan einerseits und religiés anderseits gab es fir
sie nicht. Ihr ,biirgerliches Gesetz* war bis dahin immer das Gesetz des Moses gewe-
sen, so wie es von den Rabbinern interpretiert wurde. Die Religion war fiir die Ge-
setzestreuen mit allen Einzelheiten des taglichen Lebens unaufldslich verwoben: Auf-
stehen und Schlafengehen, Kleidung und Sprache, hygienische Praktiken und Lek-
tiire, Jahresberechnung und Eigennamen, Geschirr und Mahlzeiten, Kalender und
Rhythmus der Zeit (Sabbate, Festtage), Familienverhaltnisse, Ehemiindigkeit, Be-
rufe, Zeremonien bei Begribnis und Geburt. Die Geschlossenheit dieser religios-
profanen Welt bedeutete in sozialer Hinsicht strengste Isolierung von allem Nicht-
jirdischen und verstirkte in steter Wechselwirkung immer mehr die Reflexion und
die Konzentration auf die eigene jiidische Vergangenheit, auf das eigene Judentum.
Die Aulenwelt zeigte der jiidischen Gemeinschaft im Elsa nur ihr grimmiges Ge-
sicht. Als der kleine Joegel drei Jahre alt war, stand der Antisemitismus in Blate.
Uberall in der Gegend gab es Krawalle, und in den Zeitungen konnte man heftige
Angriffe gegen das Judentum lesen. Vater Libermann allerdings las aus religiésen
Griinden iiberhaupt keine Zeitung; gegen die Lektiire in einer profanen Sprache
hegte er einen heiligen Abscheu, als handele es sich um Pornographie. Aber die juden-
feindlichen Umtriebe waren sicher so weit zu ihm durchgedrungen, dafi er vorsichts-
halber die AbschlieBung der Seinen noch etwas verstirkte. Auch war es ihm zu Ohren
gekommen, dafi Napoleon auf seinem Weg durch das Elsafi iiberall johlenden
Demonstranten begegnet war, die deutlich ihre Abneigung gegen die Judenviertel
zeigten. Angsterfilllt und zugleich mit der Gelassenheit des Glaubens wird man in
jenenTagen in den jiidischen Familien wieder die Geschichte von denblutigen Saver-
ner Judenverfolgungen der Jahre 1338 und 1349 erzihlt haben. Und voll Entrastung
dachte man daran, wie man einige Jahre nach der Emanzipation der Juden den Befehl
erhalten hatte, die Grabsteine mit den heiligen hebriischen Aufschriften von den
Gribern zu entfernen (1794 und 1797). Die Geborgenheit und heilige Abgeschlos-
senheit des Judenhofs von Saverne war eine Oase in dieser heidnischen, feind-
seligen, gottverlassenen Welt. In einer fast klosterlichen Gemeinschaft lebten die
Juden hier als eine Art verheirateter Mdnche, eingegliedert in eine eigengesetzliche
heilige Ordnung. Nach dem Aufruf des Klopfers eilten jeden Morgen und jeden
Abend die volljihrigen ,Séhne des Gesetzes®, in ihren Tallit (Gebetsmantel) gehilit,
zur kleinen, dumpfen Synagoge. In dem engen Gebetshaus sang man dann die ehr-
wiirdigen und reichen Gebetstexte, mit dem iiblichen langen Aushalten der Tone
und den vorgeschriebenen rituellen Kérperbewegungen. Dann ging man langsam,
die Schritte verkiirzend, nach Hause, eingedenk der Worte aus dem Buche Job:
,Wihrend du nun alle meine Schritte zahlst“ (14, 16). Eine mindestens ebenso wich-
tige Rolle spielte die Familienliturgie, die Kraft des jidischen Lebens aller Zeiten.
Wenn die Mutter am Freitagabend die Kerzen angeziindet hatte, wenn sie die Hinde
um die aufflackernde Flamme legte und ein kurzes Gebet sprach, dann kam es allen
wieder zum Bewuftsein, was es bedeutete, ein jude zu sein, und man war iberzeugt,
daB es gut so war. Die Intimitit des liturgischen Familienlebens hinterlief so tiefe
und nachhaltige Gemiitseindriicke, dafl dem kleinen Libermann die unselige Schei-
dung zwischen profan und religios fiir immer unmdglich vorkam, eine Wohltat, die
wihrend seines ganzen Lebens wirksam geblieben ist.



46 Jan Heijke

Doch die Kraft, die von dieser Weihe und religidsen Familienatmosphire hitte
ausgehen konnen, wurde leider durch den diirren Legalismus, in dem das elsissische
Judentum damals versandet war, vereitelt. Die religiose Sorge dieser Gemeinschaft
hatte sich mehr und mehr auf die vorgeschriebenen Werke als solche beschrinkt, und
man war in eine ,Spiritualitit® ibrer pinktlichen Verrichtung abgeglitten. Der
lebendige, aufriittelnde Gott hatte sich hinter dem gewaltigen Bauwerk verselb-
standigter Direktiven rabbinischer Talmudauslegung, von Sjulchan Aruch und toter
Kasuistik zuriickgezogen. Nicht mehr Gott, sondern die rituelle Verpflichtung war
zum Lebenspartner geworden, und der Gliubige wanderte nicht mehr mit dem
unvorbersehbaren und unberechenbaren Gott, sondern trug stoisch die Last der
unbeweglichen Vorschriften. Zwar war der Lebensweg dadurch iibersichtlicher ge-
worden und bis in Einzelheiten geregelt; der Einfallsreichtum und die Kraft des
Geistes hatten kein anderes Betitigungsfeld als die Kasuistik und die Talmud-
gesetzlichkeit. Aber die Lebensfrage des jiidischen Menschen nach dem Ziel des
Weges, auf dem man unter Gottes Fithrung aufgebrochen war, wurde nicht mehr
gestellt. Alles war ein fiir allemal festgelegt und umschrieben, und zur Erhellung
einer neuen Lebenssituation brauchte man nur die Seite umzuschlagen.

In der Treue zu dieser Lebensordnung wurde Joegel Libermann erzogen. Als
Finfjahriger hatte er mit dem Talmudstudium begonnen, und schon bald mufite er
sich mit den lernbegierigen Bachurim oder jungen Talmudeiferern messen, die in
der Wohnung der Libermanns Unterkunft erhalten hatten, um sich unter Anleitung
des frommen und beschlagenen Rabbiners tiglich in der heiligen Wissenschaft wei-
terzubilden. Joegel blieb kein miifliger Zuschauer. Vor allem nach seiner religiésen
Volljahrigkeit (1815) warf er sich mit Leib und Seele auf das Studium und die
Erfiillung der grofitenteils zum ,Betrieb“ gewordenen Gesetzesfrommigkeit. Der
fromme, aber in allem, was das Gesetz betraf, unerbittliche Rabbiner fand in der
peinlichen Beobachtung und in der Gesinnung seines Sohnes Joegel eine wohltuende
Entschiddigung fir die Enttiduschung, die seine anderen Sohne ihm bereitet hatten.
Verleitet durch den Ruf des aufgeklirten Judentums nach Emanzipation waren sie
einer nach dem anderen aus dem Vaterhaus weggezogen und der Uberlieferung der
Vorfahren untreu geworden. Samson, der #lteste, war endgiiltig den Weg der Auf-
kldrung gegangen. Er hatte das Bakkalaureat erworben und studierte nun in Deutsch-
land Medizin. Felick, Buchbinder, stand im Begriff, in Leipzig ein protestantisches
Midchen zu heiraten. So sollte wenigstens Joegel die heilige Uberlieferung weiter-
fithren und das Geschlecht dem Glauben erhalten.

Unter dem Anruf Gottes

Zur Vertiefung seiner Kenntnisse wurde er im Alter von zwanzig Jahren auf die
eben gegriindete Talmudschule von Metz geschickt. Voll Begeisterung zog Joegel
nach der Garnisonstadt mit ihrem regen, aber armen Judenviertel. Doch statt der
gastlichen Aufnahme, mit der er gerechnet hatte, erwartete ihn eine bittere Ent-
tduschung. Verstort begann er sein Studium. Auof der Jesjiva (Talmudschule) hielt
man starr und streng an der alten Tradition fest, und jede Frage nach Neuem wurde
von den Lehrern heftig abgewehrt. Bedingungslos und ohne Vorbehalt hatte man
sich zu ergeben. Wertunterschiede zwischen diesem oder jenem der vielen Gebote



Franz Libermann, Jude und Christ . 47

gab es nicht. Die bei den Studenten und gewil auch bei anderen Mitgliedern der
jiddischen Gemeinde aufkommenden Fragen trafen auf einen unbeugsamen Konser-
vatismus. Ideen iiber Bildung und Kultur, humane Werte und ihre religiose Sinn-
gebung fanden bei den Lehrern keine Gnade. Argumente wurden nicht geduldet.
Selbst der Schein des Widerspruchs war schon gottlos. Joegel fihlte sich in zuneh-
mendem Mafle einsam. Die Hingabe an das Beharrende, das Dingliche machte ihn
geistlich trocken, und der erstickende Formalismus der ,religidsen® Praxis isolierte
ibn immer mehr. Ohne daf er es hitte ausdriicken kénnen, wuchs in ihm ein innerer
Widerstand gegen diesen Ritualismus, diese rein technische Anwendung unantast-
barer Formeln, diesen Kult der Auferlichkeiten. All dies wurde immer undurch-
sichtiger fiir ihn. Das Eigentliche fehlte, und er fiihlte sich leer, am erstarren. Heim-
lich beschiftigte er sich mit der weltlichen Kultur, studierte F ranzosisch, Deutsch, Latein
und etwas Griechisch. Aber das konnte ihn von seiner Unlust und Einsamkeit nicht
befreien. Verzweifelt suchte er nach einem Halt. So machte er mit seinen rabbinischen
Studien Schluff und zog nach Paris. Von seinen jiidischen Uberzeugungen war ihm
nicht viel mehr geblieben als ein deistischer Gottesglaube. Exr kam mit dem gelehr-
ten Drach, einem bekehrten Rabbiner, einem kdmpferischen und energischen Mann,
in Verbindung. Dieser verschaffte ihm eine Unterkunft im College Saint Stanislas.
Dort, in einer engen Kammer, heimatlos und vollkommen entwurzelt, hatte er die
entscheidende Begegnung mit dem lebendigen Gott, dem ,Dieu seul”. Dariiber sagt
er selbst: ,Ich rief den Gott meiner Viter an, fiel auf die Knie und bat ihn mit aller
Kraft, mich iiber die wahre Religion zu erleuchten. Ich flehte ihn an, mich den christ- -
lichen Glauben kennenzulehren, falls dieser der wahre wére, wenn aber nicht, mich
augenblicklich von ihm abzuwenden. Und der Herr, der denen nahe ist, die ihn aus
tiefstem Herzen anrufen (Dt 4,7; Ps 145, 18), erhorte mein Gebet. Im gleichen
Augenblick wurde ich erlenchtet und sah die Wahrheit: der Glaube drang in meinen
Geist und in mein Herz.“ Vollkommene Bereitschaft fiir den Willen Gottes
(ofalls® ... ,wenn“...), zusammen mit der Erfahrung seiner Nahe, ,fur die, die
ihn anrufen, kennzeichnen von nun an das Leben Libermanns. In einer statischen,
zur Form gewordenen Religion hatte er den Herrn nicht gefunden. Er begegnete
Ihm in der Hingabe und im Gespréich. Hier wird fir ihn fortan immer der Ort der
Gegenwart Gottes sein.

Am Vorabend von Weihnachten 1826, im Alter von vierundzwanzig Jahren,
wurde er getauft und erhielt die Namen Frangois Marie Paul. Da er sich zum Prie-
stertum berufen fuhlte, trat er sofort in das Seminar von Saint-Sulpice ein. Am
9. Juni 1827 empfing er in der Kathedrale von Notre-Dame die Tonsur, am 12. Mai
1828 die niederen Weihen. Alles sicht danach aus, dafl er nun seinen Standort im
Leben gefunden habe und sich an einem festen Platz niederlassen konne. Aber da
kommt Gott, ihn wiederum abzuholen, er mufl wieder auszichen. Kurz vor seiner
Weihe zum Subdiakon erleidet er den ersten schweren epileptischen Anfall, der mit
einem Schlag alle Zukunftsaussichten hinwegfegt. Das Blatt hat sich wieder griind-
lich gewendet; er hat nur noch Gott und das Ungewisse. Aber der Herr ist ihm offen-
bar ein gréferer Halt als irgendwelche menschliche Voraussicht und Geborgenheit.
Alle, die ihn gekannt haben, erinnern sich an die geloste, heitere Unerschiitterlich-
keit, mit der er auf die plotzlichen und demiitigenden Anfalle seiner Krankheit



48 Jan Heijke

reagierte. Das Verhalten des Epileptikers Libermann entsprach keineswegs dem
Schema deterministischer Neurologen. Eine wiirgende Niedergeschlagenheit hitte
ihm cigentlich allen Widerstand und alle Tatkraft nehmen und ihn in eine bekla-
genswerte Isolicrung treiben missen. Aber fiir den mit Gott verbundenen Franz
erhielt diese destruktive Kraft eine ganz andere Bedeutung. Statt die Waffen zu
strecken, begann er die Krankheit als einen Auftrag in seinem Leben zu sehen, einen
Faktor innerhalb seiner Lebenssituation, worin Gottes dauernde Erwartung sich fiir
ihn zeigte. So verlor seine Krankheit fiir ihn die negative Bedeutung, und obwohl
seine Nervenstérungen in der einen oder anderen Form ihn ein Leben lang in ihrem
Griff hielten, konnte er doch von ,seiner teuren Krankheit® sprechen. Er hatte es
verstanden, von seinem Leiden Abstand zu gewinnen, so dafi er sich mit einem
gewissen Humor dariiber duflern konnte: ,Mein Kopfweh ist ein treuer Besucher.
Meist biete ich ihm eine Tasse starken Kaffees an, und dann zieht er sich zufrieden
zuriick. Aber wenn ich nicht daran denke oder wenn ich keine Zeit fiir solche Hof-
lichkeitsbezeugungen habe, dann 148t er es mich ziemlich fithlen. Bitte Gott nicht,
mir diese Gesellschaft zu nehmen; sie ist mir von grofiem Nutzen.*

Jahre spater (1845), als er einmal ecinem kranken Médchen cinen Rat gab, schrieb
er tber die Art, wie er die verheerenden Folgen, die seine Nervenkrankheit hitte.
haben kénnen, gemeistert habe: ,Ich kann Thnen sagen, dafl Nervenschmerzen im all-
gemeinen am besten ignoriert, vernachlassigt, vergessen werden sollten. In meiner
Jugend hatte ich auch unter dieser Art Stérungen zu leiden, und zwar in hohem
Mafle. Was mir die meiste Qual bereitete, war aber meine Angst, meine Unsicher-
heit, meine iibertriebene Sorge. Sie miissen diese Gemiitshewegungen von sich fern
halten, die Aufmerksamkeit von sich selber ablenken, sich nicht der beklemmenden
inneren Angst iiberlassen. Entschlossen miissen Sie dagegen angehen und sich Gott
gegeniiber zu einem grofien Gleichmut bringen, was die Erfahrung des Leidens be-
trifft. Diese Einstellung macht es moéglich, zu handeln, als ob Ihnen noch niemals
etwas zugestofien wire. Dieser Richtschnur, die ich Ihnen hier gebe, bin ich selbst aus
dem Geist des Glaubens heraus und in dem Verlangen, Gott zu gefallen, gefolgt.
Damals begriff ich nicht, dafl es auch der Weg sei, meine Gesundheit wiederzugewin-
nen, denn ich ahnte noch nicht, dafl dieses Vorangehen auch niitzlich sein kénne. Aber
in der Tat hat diese Art des Verhaltens einen groflen Anteil an meiner Genesung
gehabt.”

Das Erstaunlichste ist wohl, dafl die geistige Anstrengung, die die religiose Uber-
windung seiner Krankheit ihn gekostet haben mufl, keine Spur von Verkrampfung
bei ihm zuriickgelassen zu haben schien. Einhellig sprachen alle, die ihn gekannt
haben, von der ruhigen Ausgeglichenheit und milden Gelassenheit (douceur) und
von der groflen Aufgeschlossenheit und Ruhe, die von ihm ausgingen. Le Vavasseur,
sein nichster Mitarbeiter, bezeugte von ihm nach seinem Tode, daf niemals eine
echte Unruhe von ihm Besitz ergriffen habe. So irrefiihrend waren seine gleichmiRige
Offenheit und Ruhe, dafl manche im Seminar (also zur Zeit der Krisis seiner Krank-
heit) dachten, Franz Libermann lebe in einem Paradies und alles gehe ihm nach
Woaunsch. Das Geheimnis dieses Friedens (der alles Begreifen iibersteigt, Phil 4, 7)
enthiillte er spater in einer Konferenz iiber die Vereinigung mit Gott: ,Die Ver-
einigung mit Gott gibt einen grofien inneren Frieden, der nicht einfach Abwesenheit



Franz Libermann, Jude und Christ 49

von Storungen bedeutet, sondern ein wesenhafter Friede ist, der uns von Gott zu-
kommt und der die Verbundenheit mit Gott verinnerlicht und festigt.“

An seinen Bruder Samson, Arzt in Illkirch bei Strafburg, der 1825 auch katho-
lisch geworden war, schrieb Franz Libermann, dafl er wahrscheinlich fiir immer vom
Subdiakonat zuriickgestellt worden sei. Aber das ,étre a Dien”, das Restlos-Gott-
Gehoren bedeute ihm mehr als das ,avoir une place“, das Untergebrachtsein, das
»Drinnen“-Sein. Und er fahrt fort: ,Ob ich nun Priester bin oder nicht, Millionir
oder Bettler, alles was ich bin oder besitze, gehort Gott. Verlange nicht von mir,
dafl ich anders handle, denn das wire unbillig von Dir und nutzlos obendrein. Wenn
mir unser Herr wie bisher seine Gnade verleiht, dann fordere ich die Welt heraus,
einen gliicklicheren Menschen zu finden . . .“.

Der Epileptiker als Seelenfiihrer

Der Bischof entzieht ihm sein Stipendium. Carbon, einer der Seminarleiter, 138t
Franz zu sich rufen und teilt ihm mit, dafl er vom Priestertum absehen und das
Seminar verlassen miisse. Libermann dankt dem Direktor und den itbrigen Herren
des Seminars fiir ihre Giite und fiir die Aufmerksamkeit, die sie ihm stets gewidmet
haben. Ohne die geringste Aufregung, in vollkommener Ruhe und Ergebung, fragt
er, wann er das Seminar verlassen miisse. Schon fast an der Tiir, fragt ihn der
Sulpizianer, was er nun zu tun gedenke und ob er wohl durchkommen werde. Sein
Vater hatte ihn ja wegen seiner Taufe in einem schrecklichen Brief verflucht, und
seine Angehdrigen betrachteten ihn als tot. ,Einkiinfte oder Unterkunft habe ich
zwar nicht“, gab er zur Antwort, ,aber ich werde dorthin gehen, wohin die Vor-
sehung mich fithrt.“ Sein heiliger Friede bringt den festen Entschlufl der Seminar-
leitung ins Wanken. Man bedenkt sich und bietet ihm eine Stelle als Faktotum im
Nebenhaus von Issy an. Jahrelang betitigt sich Franz dort als Einkiufer und hilft
im Garten.

Fir einen psychisch Kranken wie er, ohne weitere Aussichten, hitte dieser Status
endgiiltig ein sicherer Heimathafen sein konnen. Konnte jemand wie er noch An-
spritche auf mehr stellen oder sich Besseres wiinschen? Aber Franz zieht sich nicht in
angstlicher Selbsterhaltung in die Abgeschlossenheit dieser anonymen Existenz
zuriick. Hochherzig und nackt stellt er sich allen Anspriichen, die das wechselnde
Leben noch an ihn geltend machen kann. Er ist immerdar bereit. Und der Ruf ergeht,
und er nimmt die Verantwortung an. Viele Insassen des Seminars von Issy suchen
seinen Rat und schenken ihm ihr Vertrauen. Sein Vorbild und sein Wort lassen sie
nach dem Weg der restlosen Hingabe verlangen. Hingabe (abandon) und ,douceur®:
milde Ausgeglichenheit und gewinnende Gelassenheit, das waren die beiden Schliis-
selworte fiir das Leben, die er jedem mitzugeben wufite. Das Leben ist ja ein Unter-
nehmen Gottes, von Thm entworfen, aber durch den Menschen zu vollziehen in der
Zeit. Niemals enthiillt uns Gott Seinen Plan auf einmal, aber bei jeder Wegkreu-
zung, an allen Wendepunkten des Lebens, den grofien und den kleinen, gibt er Seine
Absichten im einzelnen zu erkennen. Unsere Aufgabe ist es, immer williger auf diese
Leitung Gottes einzugehen und fortwahrend achtzugeben, dafl wir nicht unser eigenes
Wissen und Planen gegen Gottes Plan ausspielen. Wenn auch unser kurzsichtiger
Blick die Sinnhaftigkeit und Wirksamkeit von Gottes Plan nicht durchschauen kann,



50 Jan Heijke

so konnen wir ihm dennoch folgen. Wir miissen nur innerlich frei werden von aller
Eigenwilligkeit und Selbsteingenommenheit. So kommt man zu dem Frieden, der
»douceur®, zur Unbefangenheit und Unvoreingenommenheit, gegeniiber allem
Schicksalhaften. Denn Gott trigt die Verantwortung fiir das Gelingen dessen, was
Er begonnen hat, und darum auch fir das nach Seinen Fingerzeigen ausgefiihrte
Unternehmen, das unser Leben ist.

Das war das Geheimnis des nervenkranken Franz, womit er seine gesamte Um-
gebung und nicht zuletzt den Arzt des Seminars so in Erstaunen setzte. Die Epilepsie
zeigte bei ihm ihre Gbliche Gesetzmafigkeit: Anfélle von unvorstellbarer Nieder-
geschlagenheit, schwere Melancholie, heftige Anfechtungen, mit allem ein Ende zu
machen und sich zu ertranken. Aber seine Verbundenheit mit Gott hatte die Ober-
hand.

Im Seminar von Issy studierten auch einige kiinftige Eudisten. Die Kongregation
stand vor dem Untergang, aber ihr Generaloberer, der energische ,Monsieur Louis“
(Louis de la Moriniére), der selbst Student von Saint-Sulpice gewesen war, hatte
seine ganze Hoffnung auf die jungen Seminaristen gesetzt, mit denen er das Novi-
ziat bel Rennes wieder eréffnen wollte. Was er brauchte, war ein guter Novizen-
meister, und er erkundigte sich bei den Sulpizianern nach einem moglichen Kandi-
daten. Genau wie jetzt war es auch damals ungewdhnlich, einen abgeschriebenen,
nervenkranken Priesterkandidaten mit einer derartigen Aufgabe zu betranen, aber
die Herren von Issy waren einmiitig der Meinung, dafl es keine bessere Wahl gab,
daB in diesem Fall eine Ausnahme in jeder Hinsicht gerechtfertigt war, und sie
wiesen de la Moriniére auf Franz Libermann hin. Franz, der in den vergangenen
acht Jahren ein geistlicher Mittelpunkt des Seminars geworden war, galt auch in den
Augen der Professoren so sehr als ein Meister im geistlichen Leben, daf sie vor einer
Neuheit nicht zuriickschreckten.

Und Franz bricht von neuem auf. Das Leben, das fiir ihn allmihlich wieder tiber-
sichtlich geworden war, lief§ er hinter sich um einer neuen, gewagten Situation willen,
die vollig ohne Beispiel war. Seine Novizen in Rennes sind meist Priester, im iibri-
gen alte Hausgenossen von Issy, wo Franz ihre Einkdufe besorgt und im Garten
gearbeitet hatte. Auflerdem wohnt Monsieur Louis im gleichen Haus, und er hat die
Dinge im Auge. Seine neue Aufgabe befreit Franz nicht von seinen Nervenanfillen,
und einmal, an einem Festtag, wihrend einer Konferenz vor der ganzen Kommuni-
tat, schldgt er schiumend und zuckend zu Boden. ,So einen armseligen Novizen-
meister habt ihr®, sagt er still, als er nach dreiviertel Stunden wieder zu sich kommt.
Eine unerklirliche systematische Obstruktion durch zwei Novizen, auf die er die
gréfiten Hoffnungen gesetzt hatte, und eine ungeheure innere Verlassenheit machen
diese zwei Jahre in Rennes (1837—1839) zu einer groflen Qual. Er lebt in der
Uberzeugung, dafl er dort iiberhaupt nichts Gutes tun kénne und fiir jeden ein Hin-
dernis im geistlichen Leben sei.

Die neue Kongregation

Wieder mufite Franz die Situation iiberpriifen und im Lichte Gottes auf ihren
verborgenen Auftrag hin befragen. Einerseits war es ihm immer deutlicher gewor-
den, dafl bei den Endisten nicht linger seine Bestimmung lag; anderseits hatten sich



Franz Libermann, Jude und Christ 51

seit kurzem zwei kreolische Freunde aus Issy, die eine Priestervereinigung fiir das
Apostolat unter den Negersklaven in den Kolonien griinden wollten, einige Male
an ihn gewandt. Er selbst war in einer isolierten und verfemten Rasse aufgewachsen.
Er kannte die Parallelen, die man zwischen dem beklagenswerten Zustand der
primitiven Vélker in fernen Landen und dem Elend des jiidischen Volkes in Frank-
reich, insbesondere im Elsafl zog. Verfechter der Emanzipation der elsissischen Juden
hatten éfter diesen Vergleich angestellt und darauf hingewiesen, dafi man zualler-
erst die Not einer Bevolkerungsgruppe des eigenen Landes zu lindern trachten miisse.
Libermann, durch Christus emanzipiert, dachte iiber den Vorschlag seiner Freunde
nach. Er fragte einen klugen Mann um Rat, den Ehrwiirdigen Herrn Pinault von
Saint-Sulpice. Die Ndhe Gottes, in der Franz lebte, hatte ihm einen {ibernatiirlichen
Instinkt fir Gottes Anruf in der Situation des Augenblicks, fiir den ,moment de
Dieu“ gegeben. Am 25. Oktober und nochmals am 28. Oktober 1839 kam auflerdem
eine ungewohnlich klare innere Sicherheit 4ber ihn, als er wihrend der heiligen
Komunion Christus um Erkenntnis gebeten hatte. SchlieSlich stand fiir ihn fest: wie
undurchsichtig Zukunft und Einzelheiten auch waren: Gott forderte ihn an fiir diese
Arbeit an den verlassenen Seelen.

Psychisch noch immer Invalide, ohne die geringste Aussicht auf das Priestertum,
und — ganz bewufit — ohne die geringste Empfehlung, reist er am 3. Dezember
nach Rom. Er ist wieder auf dem Wege, ein Exodus ins Unbekannte. Es war in jeder
Hinsicht eine Glaubensreise, und Franz begriff das vollkommen. Unterwegs nach
Rom, schreibt er an seinen Bruder Samson: ,,...Ich habe Rennes fiir immer ver-
lassen. Es ist eine grofe Unvorsichtigkeit, um nicht zu sagen eine Dummiheit, in den
Augen aller, die hieriiber als Menschen dieser Welt urteilen. Ich war dort fir die .
Zukunft untergebracht; ich konnte versichert sein, daf ich dort meinen Lebensunter-
halt hatte und sogar mit einer achtbaren Existenz rechnen durfte. Aber wehe mir,
wenn ich auf Erden meine Bequemlichkeit suche. ... Ich bin also weggegangen von
Rennes. Jetzt habe ich keinen einzigen Menschen und kein einziges Geschopf mehr
auf der Erde, worauf ich mich noch verlassen kann. Ich besitze nichts, ich weif} nicht, -
was aus mir werden soll oder wovon ich leben werde. In den Augen der Welt werde
ich ein verachtliches, vergessenes, verlorenes Leben fithren. Ich werde von einer
groflen Anzahl Menschen verleugnet werden, die mich frither gern hatten und mir
Achtung zollten . . . Somit bin ich ein Ungliicklicher fiir mein ganzes Leben. So argu-
mentiert das Fleisch... Aber wir wissen, daf}l wir einen Vater im Himmel haben
und den groflen und anbetungswiirden Herrn Jesus, der diejenigen, die sich Ihm
bedingungslos anheimgeben, nicht ihrem Schicksal iiberlassen wird. Sei deshalb nicht
besorgt; wisse, dafl ich der gliicklichste Mensch der Welt bin, daf§ ich niemand mehr
habe als Gott allein, mit Jesus und Maria ... Aber ich bin ins Reden gekommen
und habe noch gar nichts iiber die Tatsachen berichtet, derentwillen ich doch gerade
diesen Brief begonnen habe. Alles, was ich im Augenblick sagen kann, ist, daf Thr
Euch in gar keiner Hinsicht iiber mich beunruhigen miiflt. Betrachtet mich lieber als
tot und begraben, bittet Gott fiir mich, damit Sein Heiliger Wille geschehe. Ich kann
Euch nicht mitteilen, was Gott in diesem Augenblick von mir verlangt; ich kann
Euch nur sagen, dafl ich das tun werde, was IThm in Seiner Giite mir einzugeben
gefiel, und daf ich mein Vertrauen auf Thn setze. Die Zeit ist noch nicht gekommen,



52 Jan Heijke

mich ndber zu erkldren, nehmt mir das aber aus Liebe zu Gott nicht iibel. Sein Wille
ist, daf} ich schweige . .. Spater werde ich Euch mehr wissen lassen . .. Seid also be-
ruhigt, und tiberlafit Euch Gott mehr und mehr. Lebt in Liebe, als echte Junger Jesu.
In dieser Liebe bin ich Euer Franz.® Wie der Glaubensritter aus Kierkegaards
JFurcht und Zittern® kann er nicht sprechen, ,er spricht nicht mit menschlicher
Zunge. Verstiinde er gleich die Erdensprachen alle, verstinden seine Lieben sie mit
ihm, er kann dennoch nicht sprechen, — er spricht in einer Sprache, die von der
Gottheit kommt, er spricht in Zungen*“s.

Ein begabter und wohlhabender Priester, de la Bruniére, finanziert die Reise nach
Rom, deckt die ersten Aufenthaltskosten und lafit dann Libermann allein zuriick.
Dieser nimmt Unterkuntt in einer Dachkammer. Er verfafit eine ausfiihrliche Denk-
schrift fiir die Kongregation zur Glaubensverbreitung. Er liefert sie ab und erwartet
danach in Geduld Gottes Absichten. Jeder zieht sich von ihm zuriick, niemand glaubt
mehr ernstlich an sein Unternehmen. Als ein térichtes, nichtiges Geschopf steht er
vor einer unerschiitterlichen Mauer. Er glaubt an das hochst Unwahrscheinliche, an
das menschlich Unmaégliche. ,Exspectans exspectavi Dominum®, schrieb er am Vor-
abend seiner Abreise aus Rennes, ,wenn ich auch bis zu meinem Tode warten miifite,
ich werde warten, wenn Gottes Wille sich nur vollkommen erfillt. Als er zwei
Jahre spiter einen Freund auf die Psalmworte ,Exspectans exspectavi Dominum*
hinweist, fiigt er hinzu: ,das ,et intendit mihi‘ (zweite Halfte des Verses) folgt wohl
spiter.“ In den langen Monaten des Wartens beschiftigt er sich mit Besuchen der
verschiedenen heiligen Stitten Roms, und schliefilich, in den letzten Monaten seines
einjahrigen Aufenthaltes in der Stadt, beginnt er, einen betrachtenden Kommentar
zum Johannesevangelium zu schreiben. Sein Leben und die neun vergangenen
Monate glaubigen Wartens contra spem in spem (R6m 4, 19) bilden selbst den besten
Kommentar zu diesem Kommentar. Verweilend bei den Worten ,Maria autem domi
sedebat® aus der Geschichte von der Auferweckung des Lazarus (Jo 11, 20) notiert
er: ,Maria wartete in Frieden und Ruhe, bis der Troster Israels kime, um ihre Seele
zu stirken. IThre lebendige und feurige Liebe hatte ihr ein ebenso ungestiimes Ver-

"langen eingegeben wie ihrer Schwester Martha, endlich den grofien Trost der Be-
trilbten kommen zu sehen, der sie erquicken wiirde. Aber es ist der kontemplativen
Liebe eigen, gleichzeitig ein starkes und heftiges Verlangen einzugeben und doch den
Menschen, der von ihr (dieser Liebe) beseelt wird, in vollkommener Ruhe zu bewah-
ren. Die kontemplative Liebe 1488t den Menschen voll Frieden und ruhig auf Gottes
Augenblicke warten (fait attendre les moments de Dieu avec douceur et tranquillité):
Maria domi sedebat. Nach dem Hilferuf: Lazarus ist krank, kann selbst der Tod
ihres Bruders ihr das ruhige Vertrauen auf Christus nicht nehmen.“ Libermann
wufite was er schrieb.

Sein Warten war nicht von Resignation oder Gleichgiltigkeit eingegeben, sondern
von Vertrauen und Glaube. Es war nicht der Weg des geringsten Widerstandes;
man bot alles auf, um ihn zu iiberzeugen, dafl sein Vertrauen ungerechtfertigt ware.
Es war ebensowenig Mangel an Vorstellungskraft fiir das Torichte und Unmogliche
seiner Situation, sondern bewufit und wohliiberlegt sah er davon ab, sich Empfeh-
lungen zu beschaffen oder Verbindungen mit einflufireichen Personen anzukniipfen.

¢ Ausgabe: Eugen Diederichs Verlag, Diisseldorf o. J., S. 131.



Franz Libermann, Jude und Christ 53

Es geht ihm immer darum, Gottes Willen kennenzulernen. Es wire darum nicht
recht, sich eigenmichtig Seiner kaum enthiillten Pline zu bemichtigen und Thm Seine
Unternehmung zu entwenden. Mehr als zehnmal, bei verschiedenen Gelegenhei-
ten und gegeniiber verschiedenen Personen, wird Libermann diese Verhaltensweise
darlegen und rechtfertigen. ,Meine Richtschnur (in Rom) beim Zustandekommen
dieser heiligen Unternehmung ist: nie Seitenwege gehen. Ich habe nicht einmal einen
Schirmherrn gesucht, sondern mich ruhig verhalten und lebte zuriickgezogen. Mit
niemand habe ich versucht, Bekanntschaft zu machen, niemand bin ich nachgelaufen.
Zweimal war ich beim Kardinal, zweimal bei seinem Sekretar. Wenn es notwendig
sein sollte oder die Umstidnde es erfordern, werde ich nochmals dorthingehen. Ich
bin immer so vorangegangen, weil ich Angst hatte, mein Unternehmen zu stark zu
wollen und so meinen Willen der Obrigkeit aufzuerlegen, wihrend ich doch gerade
darauf aus bin, Gottes Willen zu erfiillen, so wie er mir in der Person der Obrigkeit
deutlich wird. Ich habe ihnen meinen Vorschlag vorgelegt, sie haben ihn untersucht
und sind nun im Bilde. Sie wissen, was sie zu tun haben. Man hat mir meine soge-
nannte Sorglosigkeit und Gleichgiiltigkeit, die ich zeigte, wohl {ibelgenommen, aber
mir selbst habe ich hieriiber noch nie einen Vorwurf gemacht.“ Spéter, als die rémi-
sche Periode hinter ihm liegt, schreibt er einem Kartduser: ,Ich mufite mich in Rom
wie ein Blinder opfern. Ich habe versucht, es gegen die menschliche Vernunft, die
mich innerlich verurteilte, zu tun. Ich wurde durch eine innere gliubige Uberzeugung
gefiibrt, die mir sagte, dafl ich recht hatte und nach Gottes Willen handelte. Die
Richtschnur, der ich bei diesem heiligen Unternehmen folgte, war: alles der gott-
lichen Gdite zu iiberlassen und mich sozusagen in nichts einzumischen.®

»Das Unternehmen Gottes“

So hatte Gott ganz freie Hand, und Sein Unternehmen kam entgegen allen mensch-
lichen Berechnungen zustande. Trotz des Achselzuckens verniinftiger Leute, die fiir
den phantastischen Plan des mittellosen Epileptikers nur ein mitleidiges Lacheln und
einen vielsagenden Blick oder eine spéttische Bemerkung hatten. Die Kongregation
De Propaganda Fide nahm Libermanns Plan an, gab ihm aber gleichzeitig zu ver-
stehen, dafl er zuerst zum Priester geweiht werden miisse. Einige Zeit danach,
nach einer Wallfahrt zum Heiligtum von Loreto, hérten die epileptischen Anfille
ganz auf. Woh! lief seine Gesundheit sein ganzes Leben noch viel zu wiinschen
tibrig: schwere, krampfartige Kopfschmerzen, Magen- und Darmstérungen, aber die
Hindernisse, die zehn Jahre lang seiner Priesterweihe im Wege gestanden hatten,
waren verschwunden. In Stralburg beendete er das unterbrochene Theologiestudium,
und im Sommer 1841 wurde er zum Subdiakon geweiht. SchlieRlich wurde Franz in
Amiens, wo das erste Haus fiir die neue Stiftung angekauft worden war, am 18. Sep-
tember 1841 Priester.

Aber auch als Priester, und nachdem die Griindung der Kongregation des Un-
befleckten Herzens Mariens eine Tatsache geworden war, blieb Libermann seinem
Grundsatz treu. Sorgfaltig vermied er, sich in dem begonnenen Werk festzusetzen
und Gottes Willen auf das Unternommene festzulegen und Ihn damit zu identifizie-
ren. In vollkommener Gemiitsruhe iiberlie Libermann in dieser allerersten Periode
Gott die Sorge fiir die finanzielle Entwiklung und den Nachwuchs der jungen



54 ; Jan Heijke

.

Stiftung. Von Thm begonnen, wird das Werk auch durch Seine Vorsehung erhalten,
solange und so wie Er es will (und keine Minute soll es linger existieren). Alle Auf-
dringlichkeit und Reklame vermeidet er, um Gott nicht vorzugreifen und ihm die
Sache nicht aus der Hand zu nehmen. Er schreibt nach Rom: ,Ich habe gemeint, gut
daran zu tun, mich zuriidzuhalten und alles Dringen auf Vergroferung unserer
'Zahl zu vermeiden, weil ich fest damit rechne, daf Gott, wenn Er uns fiir Sein Heils-
werk braucht, uns diejenigen schickt, die Er fiir diese wichtige Aufgabe bestimmt hat.
Man wird nie enttuscht, wenn man sein ganzes Vertrauen in Seine Barmherzigkeit
setzt. Wir haben uns nicht eingeschaltet in die grofen und wichtigen Aufgaben der
Heidenbekehrung, sondern die Vorsehung hat uns dazu gezwungen. Wir haben also
allen Grund, anzunehmen, daff Gottes Giite uns nicht im Stich lassen wird. Und
einem befreundeten Priester: ,Mein Prinzip ist, dafl ich nicht ein Handelsunterneh-
men leite, das mir gehdrt, sondern mit einem Unternehmen Gottes betraut bin. Ich
bin ein kleiner, nnwichtiger Diener im Haus des Vaters. In dem Winkel des Hauses,
in den Er mich gestellt hat, warte ich ruhig ab, ob es Thm gefillt, mir Arbeit zu geben.
wie auch Mitarbeiter, mir bei der Arbeit zu helfen. Ich gebe gut acht, daf ich nicht
selber meine Beschiftigungen bestimme, und ich glaube auch nicht, das (frither) getan
zu haben. Es ist immer der Herr gewesen, der sie mir aufgetragen hat.“ So werden
auch alle Arbeitsgebiete fiir seine Gesellschaft ihm von Gott zugewiesen.

Libermann verweigert Gott nichts; energisch und mit dem Einsatz all seiner
Talente geht er auf jeden Anruf Gottes ein, aber nie beginnt er fiir sich selber, ,auf
eigene Rechnung®. Das Prinzip, das er fiir das geistliche Leben vorschligt, gilt bei
ihm ebenso fiir die Arbeit in der Welt wie in der Kirche: nie ein eigenes Unter-
nehmen daraus machen. Die kritischen Momente, in denen die Versuchung stark
wurde, eigenmachtig einzugreifen und wie Ussa (2 Sam 6, 6) ungefragt und un-
erwiinscht menschliche Machtmittel zur Unterstiitzung des scheinbar wankenden
Werkes Gottes einzusetzen, fehlten auch jetzt nicht. Die ersten Mitglieder sind heran-
gebildet, aber der Zugang zu den Arbeitsgebieten scheint hermetisch verschlossen zu
sein: die franzdsische Regierung hat dem Kolonialseminar zum Heiligen Geist ein
Monopol gegeben und weigert sich hartnickig, noch andere Missionare in die Kolo-
nien zu lassen. Und an Nachgiebigkeit seitens der englischen Kolonialbehdrden
brauchen franzdsische Priester gar nicht zu denken. In beharrlichem Glauben wartet
Libermann, bis es Gott gefillt, dieses Hindernis zu iiberwinden. Und dann steht er
wieder vor der entgegengesetzten Schwierigkeit: die Vorsehung ibertrigt der jun-
gen Kongregation ein Gebiet nach dem anderen: Mauritius, La Réunion, Haiti,
Guinea, Gabon, und schon beginnen Verhandlungen wegen Australien und Mada-
gaskar. Le Vavasseur, der kreolische Freund der ersten Stunde, der inzwischen auf
La Réunion tatig ist, reagiert scharf. Er, der Mitbegriinder, stellte sich den Gang der
~ Entwicklung ganz anders vor. Anstatt die junge Kongregation zu konsolidieren und
ihre Aktivitit zusammenzufassen, ist Libermann dabei, das eben geborene Institut
auszuhShlen, zu untergraben. Auferdem sind die Australier keine Neger; und ist das
Werk nicht fiir die Schwarzen gegriindet worden? Aber fiir Franz Libermann ist
die hochste Richtschnur Gottes Wille und nicht zaghafte menschliche Vorsicht. Er
schreibt einem Freund: ,Wenn wir beim Ausbau unserer kleinen Gesellschaft der
normalen Handlungsweise gefolgt wiren, hitten wir uns beschrinken, unsere Krifte



Franz Libermann, Jude und Christ 55

konzentrieren und mit aller Macht danach streben miissen, uns zn konsolidieren. Mit
grofier Furcht habe ich aber anders gehandelt; die Umstinde zwangen mich dazu.
Die gdttliche Vorsehung hat uns gefiihrt, und diese hat die Dinge nicht entsprechend
unserer Vorsicht geregelt. Eigentlich habe ich nie gewagt, Partei zu ergreifen, im
Gegenteil, ich versuchte, der iiblichen Vorsicht zu folgen, weil ich Angst hatte, mich
zu irren. Ich hatte niemanden, mich zu beraten. Ich bin also mir selbst iiberlassen
worden. Deshalb muf ich fortwihrend auf der Hut sein, vor allem wenn es sich um
Entscheidungen von folgenschwerem Gewicht handelt, die so sehr gegen die Einsicht
verniinftiger Menschen stehen. Ich habe mein Vertrauen auf Gott gesetzt, und seine
Vorsehung hat entschieden, was ich nicht zu unternehmen wagte.“ Und an Le Vavas-
seur: ,Du darfst nicht der falschen Uberlegung folgen, dafl man zuerst das Sichere
wihlen miisse, ehe man das Unsichere angreift. Wenn Paulus so gedacht hitte, hitte
er nie soviel zur Ehre Gottes tun konnen. Sicher, wir sollen keine unverniinftigen
Dinge tun und uns nicht leiten lassen von einer unsteten Phantasie, aber auch nicht
von dem Erfolg versichert sein wollen, noch ehe man die Arbeit begonnen hat.

Auf iiberzeugende Weise hat Libermann in seinem eigenen Leben gezeigt, wie
richtig diese Grundsitze waren, und wie wenig sie mit Mangel an Initiative, Passi-
vitat oder Trigheit zu verwechseln sind. Die Arbeit, die er leistete, ist, angesichts
seines kliglichen kérperlichen Zustandes, nahezu unglaublich. Zu einer Zeit, als es
fast noch keine Erfahrungen gab, organisierte er die Missionsarbeit im kaum
erschlossenen inneren Afrika. Die Kongregation zur Verbreitung des Glaubens bat
ihn mehr als einmal um seinen Rat, akzeptierte einmiitig seinen neuen Arbeitsplan
iiber die Evangelisierung Afrikas, dessen wichtigste Kapitel dem einheimischen
Klerus gewidmet sind sowie der Entwicklung des Unterrichtswesens, besonders anf
dem Sektor der Landwirtschaft. Nur sein Vorschlag, in diesen priesterarmen Gebie-
ten Laien einzuschalten, die die niederen Weihen erhalten sollten, um auf diese
Weise mehr in das direkte Apostolat einbezogen zu werden, wurde von Rom nicht
als opportun erachtet. Auch richtete die Kongregation De Propaganda Fide sich nach
seinen Anweisungen bei der Einfithrung der Hierarchie in den franzésischen Kolo-
nien. Wiederholt mufite Libermann dafiir auch Kontakt mit der franzdsischen Regie-
rung aufnehmen. Nach seinem Tod bezeugte man, dafl die giinstige Abwicklung
dieser Angelegenheit nur durch Libermanns Takt, Hoflichkeit und Abgeklirtheit
méglich war, indessen er gerade in diesen Monaten cinem Zustand totaler Erschdp-
fung nahe war. Sein ausgeglichenes Urteil und sein kluges Auftreten verstanden es,
vom Kolonial-Ministerium, ohne daff dieses sich verletzt oder unter Zwang gesetzt
fithlte, zu erreichen, dal man von den Privilegien und Rechten auch im geistlichen
Bereich, die bisher immer von den Gouverneuren der Kolonien ausgeilibt wurden,
absah. Auch in den anderen Ministerien (Marine und Kultus) wufite man sowohl
vor wie nach den Umwilzungen der Revolution von 1848 die Ausgeglichenheit und
Integritit Libermanns, womit er die delikatesten und heikelsten Probleme behan-
delte, zu schitzen. Er reorganisierte und sanierte das geistlich so verkommene Kolo-
nialseminar von Paris. Er veranstaltete wochentliche Konferenzen fir den Klerus
der franzésischen Hauptstadt und fithrte selbst dabei den Vorsitz. Gelehrte verschie-
dener Fachgebiete wohnten in seinem Mutterhaus und hielten dort Konferenzen ab.
Er entwarf Pline fiir die Seelsorge unter den Seeleuten, in den Hafenstddten wie



56 : Jan Heijke

auch auf See. Er nahm sich in dieser Zeit der beginnenden Industrialisierung des
Schicksals der sozial und religits unbetreuten Arbeiterklasse an. Fir Arbeitslose
organisierte er Zusammenkiinfte und suchte nach Mitteln, um sie auch materiell zu
unterstiitzen. Auch der Seelsorge unter dem Militir und den Galeerenstraflingen
galt seine besondere Aufmerksamkeit, ebenso den verwahrlosten Landpfarreien. Er
wurde von solchen besucht, die etwas fiir uncheliche Kinder und fiir Spitberufene
unternehmen wollten. Wo er konnte, férderte er den Gregorianischen Gesang und
die rémische Liturgie. Zogern in seiner Umgebung und mdglicherweise auch eine
gewisse Scheu seiner Nachfolger bewirkten, dafl viele Pline ihren Stifter nicht iiber-
lebt haben.

Und doch hatte er nichts von einem Manager. An einen Mitbruder, der die Ver-
antwortung fiir eine ihm {ibertragene Aufgabe zu schwer fand, schreibt er: ,Was
Dich selbst betrifft, so geht es nicht darum, Deine eigenen Belange zu suchen und
Dich aus der Verwaltungsaufgabe zuriickzuzichen; es geht um die Sache Gottes!
Gehéren wir doch zu den Armsten, die zu Seiner Ehre zum Opfer bestimmt sind.
Wenn ich dem Widerwillen Gehér schenke, den ich bei dieser mithevollen Aufgabe
empfinde, dann kénnte ich mich jeden Augenblick davonmachen und mich in der
Einsamkeit verbergen. Wir miissen unser Leben jedoch in der Sorge fiir das Werk,
fir die Ehre unseres Gottes verbringen. Hab doch ein bifichen Mut, Geduld, Ver-
trauen, Demut. Gott wird Sein Werk ausfiihren auch mit den miserabelsten Werk-
zeugen. Laf Dich nicht entmutigen durch unsere Verluste in Guinea. Die Verluste
tun uns kein Unrecht an.“

Neue Priifungen

Verluste in Guinea: Tatsichlich verlor Libermann innerhalb eines Jahres so ziem-
lich alle seine besten Mitarbeiter der ersten Stunde. Der Gott des Isaakopfers ist
derselbe geblieben: Er fordert die Hergabe der jungen Erstgeburt des Glaubens.
»~Und Gott stellte Abraham auf die Probe* (Gen 22, 1). Die Mission in Australien
erwies sich als villiger Fehlschlag. SchlieSlich verlangte Gott von ihm die Hergabe
seiner ganzen Kongregation, seiner eigenen Stiftung, die ein Stiick seines Lebens
und seiner selbst war. Im Jahre 1848, nach einer Reihe von Begegnungen mit Liber-
mann und nach einigen Besprechungen in Rom, die von einem Vertreter der alten
Gesellschaft vom Heiligen Geist gefithrt wurden, hob der Heilige Stuhl Libermanns
Kongregation auf: der Generalobere und seine etwa vierzig Mitglieder sollten in
die Gesellschaft vom Heiligen Geist eintreten, ihre Regeln und ihren Namen annch-
men; Libermann sollte der neue Generalobere sein. Als das bekannt wurde, brach
unter den Mitgliedern der gerade gegriindeten, so vielversprechenden und blithen-
den Kongregation Libermanns Panik und Revolte aus. Das Seminar vom Heiligen
Geist genoB iiberall einen schlechten Ruf. Die gleichnamige Genossenschaft war zum
Aussterben verurteilt; sie bestand schlecht und recht noch aus fiinf Mitgliedern, Pro-
fessoren. Libermann verstand es jedodh, unter seinen enttiuschten Mitbriidern den
Frieden und die innere Gemiitsruhe wieder herzustellen. Er wies auf den Willen
Gottes hin, der sich deutlich gezeigt hatte, und sprach dann iiber die innigen Bezie-
hungen zwischen dem Heiligen Geist und dem Unbefleckten Herzen Mariens. Dafl
der Zusammenschluf} beider Gesellschaften in kurzer Zeit ein Erfolg wurde, und vor



Franz Libermann, Jude und Christ 57

allem, daf gleichzeitig das Kolonialseminar vom Heiligen Geist religios wieder
aufblithte und das Vertrauen der franzsischen Bistiimer wiedergewann, ist der ent-
waffnenden Unersdhiitterlichkeit, Milde und Einfiihlungsgabe zu danken, womit er
auch den Intrigen verbitterter Seminaristen entgegenzutreten wufite.

Keine Situation war verfahren oder aussichtslos genug, um Libermann das Gott-
vertrauen rauben zu kénnen. Er war Gottes so sicher, verlief sich so sehr auf Thn,
daB er, wo andere Alarm schlugen, ruhig, milde und offen blieb, als liege die ganze
Zukunft offen vor ihm. Nach Erhalt eines Briefes mit nichts als schlechten Nachrichten
von Le Vavasseur, seiner rechten Hand, schreibt er zuriick: ,Dein Brief hat mir sehr,
sehr gut getan. Er hat mir wieder neuen Mut gegeben, um alle Krifte, iber die ich
verfiige, im Dienst fiir Gott einzusetzen, an den armen Gebieten, deren Not so tiber-
wiltigend grof} ist, daR selbst Gottesméanner daran verzweifeln. Was mich betrifft,
so habe ich mehr Hoffnung als jemals; und das gerade deshalb, weil die Situation so
hoffnungslos erscheint* (Brief vom Mai 1850). Was sein Zeitgenosse Seren Kierke-
gaard 1843 so ergreifend und eindringlich ausgedriickt hat (in ,Furcht und Zittern®),
nahm in Libermanns Leben Gestalt an: Glauben heifit glauben an das ,Absurde®.

wDer Augenblick Gottes”

Und was er selbst lebte, das kiinden auch seine Briefe. Er schrieb aus einem einzi-
gen Lebensgrundsatz, mochte er nun Ratschlige an Organisatoren erteilen oder
Direktiven in der Seelenfithrung geben. Man kann nichts Besseres tun, als ihn selbst
in einer kleinen Bliitenlese za Wort kommen lassen.

An jemanden, der ein Werk fiir Spétberufene griinden will: ,Ich glaube, daf} es
nicht die gewdhnliche Art der géttlichen Vorsehung ist, eine Arbeit mit einem bis in -
Einzelheiten festgelegten Plan anfangen zu lassen.“ An einen Mitbruder, der gerade
mit der Missionsarbeit in dem noch kaum erkundeten Afrika begonnen hat: ,Wir
machen uns eine zu vollkommene Vorstellung von dem, was uns vorschwebt, und
wir verlangen, dafl diese vollkommene Vorstellung der Angelegenheit ohne Ab-
striche zur Ausfithrung kommt. Aber so geht die gottliche Vorsehung nicht voran
und hat es noch nie getan. Gott 138t den Anfang immer schwach und unvollkom-
men sein; Er will allerlei Mangelhaftes am Anfang. Wir miissen uns Seinem Willen
unterwerfen und die Dinge tun, so gut wir kénnen.“ In einem Brief an die General-
oberin der gerade gegriindeten Schwestern von Castres, hinsichtlich Geldangelegen-
heiten: ,Wir kdnnten gleich Schlufl machen, wenn wir nicht imstande sind, unser
Vertrauen auf Gott zu setzen. Ich brauche nicht weiter darauf einzugehen. Es ist
allzu klar und von jedem zu bejahen.“ Im Jahre 1844 schreibt er an einen gewissen
Lemercier: ,Sei immer bereit, um alles zu tun, was Gott Dir befehlen konnte, aber
warte, bis Er spricht. Wir diirfen Seinen Initiativen nicht vorauseilen, noch diese
(eigenmichtig) erfinden ... Wenn der Augenblick Gottes (le moment de Dieu) da
ist, dann wird Sein Wille sich stets in Frieden und Ruhe zeigen.“ An die General-
oberin von Castres schreibt er ein anderes Mal: ,Ich hoffe, daR Thre Schwestern nichts
dabei verlieren, wenn sie Geduld iiben, und dafl Gott sie belohnen wird, weil sie
warten konnten. Sie sollen immer mehr lernen, dafl es stets gut ist, auf die Augen-
blicke Gottes zu warten (d’attendre les moments de Dieu). Unsere ungeduldige Natur
will aber immer diese Augenblicke beschlennigen, ja, wenn es mdglich wire, gar den



58 Jan Heijke

Augenblick Gottes erschaffen; und wenn es uns dann ungliicklicherweise gelingt, vor
der durch Gott bestimmten Zeit anzufangen, dann sind wir zufrieden, toll vor Ver-
gniigen und selbstzufrieden. Aber bei der ersten besten Gelegenheit bricht man sich
Arme und Beine, und innere Spannung, Unruhe und Mutlosigkeit bemachtigen sich
unser, als Tausch fiir das Entziicken, die Selbstsicherheit und den unzeitigen En-
thusiasmus von frither.“ Und an die Schwestern selbst: »Zwingen Sie Gott nicht, Thre
Dienste anzunehmen. Zwingen Sie Thn vor allem nicht, von Thren Diensten Gebrauch
zu machen vor der Zeit, die Er dafiir in Seinem Plan festgesetzt hat.”

An cinen Volksmissionar in Bordeaux: »Gewéhnen Sie sich daran, in allen Din-
gen, immer und unter allen Umstinden dem Gang der Vorsehung zu folgen, zu fol-
gen, lieber als ihr vorauszulaufen. Die Glaubenserziehung, die Gott dem Menschen
zuteil werden 148t, besteht darin, dafl Er den Menschen lehrt, sich Gottes »Tempo“
anzupassen, sich in Gottes ,Rhythmus® einzufiigen. In einem Bild brachte Liber-
- mann das einmal so zum Ausdruck: »Pllanzen, die schnell wachsen, entwickeln sich
wenig und verwelken schnell. Die Béume, die langsam wachsen, werden grof und
haben ewig Bestand. Wenn Du in der Mission manchmal einen schnellen und
bequemen Erfolg hast, dann fiirchte fiir diese Mission. Wenn sie im Gegenteil Zeit
fordert, dann erwarte viel von ihr, wenn Du nur in Dir selbst die Kraft einer beharr-
lichen und heiligen Geduld hast. Unsere Phantasie hélt nichts von Langsamkeit,
aber jemand, der sich selbst zu verleugnen weif, fithlt sich wohl dabei.“ An einen
Kanonikus in Belgien: ,Ein Werk nur dann unternehmen, wenn man absolute
Garantie hat, daf} alle Schwierigkeiten aus dem Weg gerdumt sind und man sicher
. ist, Erfolg zu haben, heiflt nichts weiter, als der géttlichen Vorsehung den Riicken
. kehren.“ An einen Freund: »Du siehst, ich kann nicht tun, was ich will. Die géttliche

-Vorsehung fiihrt unsere Sache ohne mich. Ich kann Dir versichern, wenn ich meinen
eigenen Ideen gefolgt wiire, hitte ich mich wohl gehiitet, soviel auf einmal zu unter-
nehmen. Es jagt mir einen Schrecken ein, aber was kann ich tun? Darf ich Gottes
Willen, der mich einfach zwingt, Widerstand bieten? Unsere armselige menschliche
Voraussicht reicht nicht sehr weit. Gott wird uns Seine Pline und Seinen Willen
enthiillen. Lafit uns dafiir sorgen, dafl wir nicht Gefangene unserer cigenen Ideen
sind. Laflt uns nicht trotzig sein. Ich wiirde es als Siinde betrachten, den Ereignissen
Widerstand entgegenzusetzen.“ An seinen spiteren Nachfolger in der Leitung der
Genossenschaft: , Wir miissen uns durch die Ereignisse leiten lassen, so wie die gott-
liche Vorsehung sie schickt. Es ist das Kliigste, was man tun kann: keinen Wider-
stand leisten und ein brauchbares Werkzeug in den Hinden Gottes sein.* An einen
jungen, noch unerfahrenen Missionsbischof in Afrika schreibt er (Oktober 1851,
cinige Monate vor seinem Tod): ,Jetzt, da sich Thnen unitberwindliche Schwierig-
keiten in den Weg stellen, laufen Sie Gefahr, sich zu sehr davon beeindrucken zu
lassen, iiberempfindlich zu werden, so dafl Sie die Schwierigkeiten nicht mehr los-
lassen. Aber, Monseigneur, gerade so riskieren Sie am meisten, nnvollkommen zu
handeln. Was kénnen Sie ausrichten gegen uniibersteigbare Schwierigkeiten? Nichts.
Und deshalb miissen Sie demiitig, ruhig, liebevoll und in Hingabe sich beugen. Sie
miissen die Hindernisse als einen Teil von Gottes Willen ansehen. Ich habe beson-
ders die bedringte Lage im Auge, in der Sie sich befinden: der Mangel an tiichtigen
Obern. Die Schwierigkeit ist bitter fiir jeden, der in dieser Situation steht, teils aus



Franz Libermann, Jude und Chrisi 59

dem Blickpunkt des Glaubens, teils von der menschlichen Vernunft und aus dem
Drang natiirlicher Aktivitit her gesehen. Es wire tatsichlich ansgezeichnet, die Mis-
sion in einem Gebiet zu festigen, wo sie nach aller Wahrscheinlichkeit einmal blithen
wird; es wire klug, von dieser giinstigen Gelegenheit Gebrauch zu machen . .. aber
Sie haben leider nicht die Méglichkeit, diese Gelegenheit zu ergreifen ... Lassen
Sie uns doch nur die Aufgabe erfiillen, die Gott uns iibertragt, nur die Aufgabe, zu
der wir fihig sind, aber das mit Frieden, Vertrauen, Beharrlichkeit und Demut.
Wenn wir dann feststellen, dafi noch mehr getan werden miifite, als wir wirklich
tun, bewahren wir weiter unsern Frieden und unsere Demut. Wenn wir alle klugen
Mafiregeln getroffen haben, die Gott in Seiner Giite uns eingab, dann miissen wir
uns auf Thn allein verlassen, nicht auf die Mafiregeln noch auf unsere Erkenntnisse,
nicht einmal auof die, die wir von Gott empfangen zu haben meinen. Wenn wir anf
unsere Entscheidungen und unsere Einsichten bauen wollen, dann hitten wir uns
schlieBlich an Gottes Stelle gesetzt, und finden statt Gottes Segen unser eigenes
Wirken vor. Und wir witrden das Licht Gottes in unser diisteres natiirliches Licht
verwandeln.“ Ein anderer Bischof in einer franzdsischen Kolonie will ein eigenes
Seminar errichten. Pater Libermann schreibt ihm: ,Seien Sie nicht beunruhigt,
Monseigneur, iiber den moglichen Schaden, der uns (ndmlich dem Kolonialseminar
in Paris) hieraus erwachsen kénnte. Wir sind fiir die Werke Gottes geschaffen und
nicht diese fiir uns. Das grofite Unheil, das uns treffen kénnte, wire wohl, wenn wir
die Werke, fiir die Gott uns einsetzen médchte, zu unserem eigenen Vorteil gebrauch-
ten.“ Schliefilich kann Libermann in aller Aufrichtigkeit und Ehrlichkeit seinen nich-
sten Mitarbeitern gegeniiber bezeugen: ,Ich glaube, ich darf wirklich sagen, daf} ich
nicht die geringste Bewegung gemacht habe, um die Ketten, die Gottes Wille mir
anlegt, abzuschiitteln. Es ist mir mehr wert, der Letzte zu sein im Reiche des himm-
lischen Vaters, aber Seinem heiligen Willen unterworfen zu sein, als mich auf den
ersten Ringen zu befinden, dabei aber den Weg zu verlassen, den dieser gdttliche
Wille mir vorgezeichnet hat.“

.Der Mensch ist nichts, Gott ist alles”

Das ist Libermann. So radikal wie méglich Abstand nehmen von sich selbst, von
allem, selbst der feinsten Form eigenmichtigen Beharrens und Sich-durchsetzen-
wollens. Sich niemals mit einem Plan Gottes aus dem Staube machen, sondern immer
und unablissig in Seinem Bereich bleiben. Unerschiitterliche innere Ruhe: gegeniiber
den Dingen, wie dringend und aufregend sie auch sein mogen; gegeniiber den Men-
schen, wie irritierend und engherzig sie auch sein mogen; gegeniiber sich selbst, in
welcher Situation anch immer. Unbedingte Treue zum ,moment de Dieu®, zu Gottes
Appell in der stets wechselnden Situation. Wenn Libermann so oft von Friede (paix),
Hingabe (abandon), Ruhe (tranquillité), Milde (douceur) spricht und wenn dies, wie
die Zeugnisse einstimmig bestitigen, in seinem Antlitz und in seinem Tun eingegra-
ben war, dann bezweckte er damit nicht nur eine innere Haltung einzig fiir stille
Meditationsstunden, fiir ein verstohlenes Eckchen des Herzens, gegeniiber einem
weltfernen, untitigen, still thronenden Gott. Was er anstrebt ist vielmehr die ,union
pratique®, eine Gemeinschaft der Tat, die konkrete und praktische Vereinigung mit
Gott im ganzen Leben, wie und wo auch immer. Das fortwahrend-dienstbare Zu-



60 Jan Heijke

sammensein, Zusammenleben mit Gott, in allen Lebensumstéinden. Als ,ein wahrer
Israelit“ kennt er keinen Unterschied zwischen heiligen und profanen Lebens-
bereichen. Alles dient ihm als Glaubenszeugnis, sein Gott ist ein unternehmender
Gott, der Seinen Anruf und Seine Erwartung in das Gewand der Zeit, des Lebens-
schicksals und des Lebenslaufs hiillt.

Oft hat Libermann sein Verlangen nach Einsamkeit, nach dem rein kontemplativen
Leben ausgesprochen. In der Tat hitte er ein guter Kartfiuser sein kdnnen. Aber aus
derselben kontemplativen Grundhaltung einer stindigen Bereitschaft und eines stin-
digen Hinhérens auf Gottes Anruf ist er nun ein Organisator in der Kirche gewor-
den, der keinen Augenblick in Ruhe gelassen, mit Arbeit iberhduft wird, wihrend
schwerer Kopfschmerzen Brief um Brief? schreibt: in seinem Zimmer, auf dem Schiff,
in der Postkutsche, der Tausende von Kilometern reist, unvorstellbar viele Kilometer
zu Fuf zuriicklegt, iiberall spricht und konsultiert wird, von einfachen Menschen
wie von Obrigkeiten. Dieser Behinderte, der mit seiner Krankheit und mit der welt-
fremden Erzichung im Getto eine durchschlagende Entschuldigung hitte anfithren
kénnen, um sich vor dem beweglichen, aufriitteinden Gott mit Seinen ungelegenen
Anrufen zu verbergen, hat sich in der Welt Gott ausgesetzt, grofmiitig, ohne Vor-
behalt. Und dieser iiberbeschiftigte, iiberall eingesetzte Organisator, Berater, Seelen-
fihrer wufite anderseits durch seine Einstellung auf Gottes Anweisungen und Got-
tes Tempo dem Bann der eigenen Erkenntnis und der Begeisterung fiir eigenmich-
tige Pldne zu entgehen. Immer deutlicher ist er ein ,Mann Gottes* geworden.

Aus seinem Leben heraus miissen wir die Worte begreifen, die er auf seinem
Sterbebett fliisternd sprach: ,Der Mensch ist nichts, Gott ist alles.“

Er starb am 2. Februar 1852. Die Kommunitit, die zur Vesper von Marid Licht-
mef in der Kapelle versammelt war, sang gerade: ,Ft exaltavit humiles.“ Vierund-
zwanzig und ein halbes Jahr war er Jude, fiinfundzwanzig und ein halbes Jahr war
er Christ.

Die Kirche erklarte ihn 1876 verehrungswiirdig.

7 Die Briefe Pater Libermanns sind in ,Notes et Documents*, Paris, Maison Mére des
Péres du Saint Esprit, 14 tomes, herausgegeben worden. Jeder Band umfaft ungefahr 500
Seiten.





