
Franz Libermann, Jude und Christ 

Ein Leben unter dem Anruf Gottes 

Von Jan H e i j k e CSSp, Gemert (Holland) N.-Br. 

•Jude zu sein ist eine große Ehre für den, 
der das Glück hat, Christ zu sein"1 

Ein Grundgedanke unseres heutigen ökumenischen Denkens ist zweifellos der, daß 
auch im Christentum der Reformation bestimmte religiöse Werte nicht nur bewahrt, 
sondern in besonders intensiver Weise gepflegt und weitergebildet wurden, Werte, 
die zwar in der katholischen Kirche niemals verloren gingen, aber vielleicht doch 
nicht ebenso reich und ebenso intensiv entwickelt und gestaltet wurden. Wenn wir 
die Sehnsucht nach der Vereinigung der getrennten Christenheit in uns tragen, dann 
darf sich dieses Verlangen mit Recht auch aus der Überzeugung nähren, daß eine 
Vereinigung nicht nur für unsere jetzt noch getrennten Brüder, sondern ebensosehr 
für uns selbst, für die Mutterkirche, eine Bereicherung und Beglückung bedeuten 
würde. 

Vor dieser Spaltung der Christenheit aber und vielleicht als deren Grund2 gibt es 
noch ein anderes •Schisma": die Trennung von Synagoge und Kirche. Unzweideutig 
hat der heilige Paulus darauf hingewiesen, daß, wenn schon der Unglaube Israels 
durch göttliche Fügung der Heidenwelt den Reichtum der Offenbarung geschenkt 
habe, der Glaube Israels und sein Bekenntnis zu Christus auf eine noch viel wunder- 
barere Weise einmal den Reichtum der Kirche vermehren werde (Rom 11, 12. 15). 
Paulus denkt dabei an Israel als Ganzes, als Volk. Aber damit ist doch gesagt, daß 
auch heute noch in diesem Volk lebendige Kräfte und Werte zu finden sind, die 
Israel als Brautschatz in die künftige Vereinigung mitbringen kann. Unsere getrenn- 
ten Brüder, die Juden, schöpfen ihre Spiritualität aus einer Tradition, die im Alten 
Testament ihren Ursprung hat. Sie haben ihre ganze religiöse Kraft und Innerlich- 
keit auf die Offenbarung des Bundes gerichtet, der in der hebräischen Bibel seine Ver- 
fassungsurkunde besitzt. Zwar •ist ihr Denken erstarrt. Bis zum heutigen Tag liegt 
ein Schleier (über ihrem Angesicht), wenn sie das Alte Testament lesen. Er wird 
nicht fortgenommen, Christus allein vermag es. Bis heute liegt ein Schleier über 
ihrem Geist, wenn Moses vorgelesen wird. Erst wenn es (Israel) sich zum Herrn 
bekehrt, wird der Schleier fortgenommen" (2 Kor 3, 14•16). In der Einsamkeit und 
Isolierung ihrer Verbannung haben sie aber für uns einen geistlichen Reichtum ent- 
faltet und behütet, der bei der Vereinigung unserer Wege die Schätze und den Jubel 
der Kirche vermehren würde. Und man darf erwarten, daß, wo immer •sich einer 
zum Herrn bekehrt und der Schleier von seinen Augen hinweggenommen wird", 
etwas von diesen echten Werten für die Kirche frei wird. 

1 Fr. Ozanam, zitiert nach R. Seh wob, in: Les Juifs, ouvrage collectif, Paris 1937, 
S. 321. 

2 Vg. H.-U. v. Balthasar: Einsame Zwiesprache. Martin Buber und das Christen- 
tum. Köln 1958, S. 107. 



Franz Libermann, Jude und Christ 43 

Zweifelsohne gab es in der religiösen Geschichte des Judentums Zeiten, in denen 
eine fanatische und erstarrte Auffassung der Gesetzestreue das geistliche Antlitz des 
jüdischen Menschen oder der israelitischen Gemeinschaft bestimmte. Doch unter die- 
ser Haltung schlummern noch andere Potenzen, die seit den Propheten zumindest im 
Verborgenen vorhanden und wirksam sind. Eine dieser dem Prophetenvolk verlie- 
henen Gnaden ist wohl das Erlebnis der ZEIT als des bevorzugten Punktes der 
Begegnung mit Gott8. 

Auf den Höhepunkten seiner religiösen Geschichte weiß der vom Geist des Alten 
Testamentes durchdrungene Israelit, daß man Gott im Jetzt der Zeit, in der 
Situation, und nicht so sehr im Raum oder im Gegenständlichen findet. Der Augen- 
blick und die Taten sind heilig, sollen es jedenfalls sein. Der Glaube an einen räum- 
lichen Tempel und in der Himmelssphäre thronenden Gott fehlt im Alten Testament 
zwar nicht. Man weiß auch, daß Gott sich dem Menschen im Institutionellen verbin- 
det, in der Liturgie, in den Ämtern, an Kultstätten und im verheißenen und ererbten 
Land. Doch bei aller Wertschätzung vorgeschriebener sakraler Verhaltensweisen lebt 
der gläubige Israelit doch in dem Bewußtsein, daß der eigentliche Ort der Begeg- 
nung mit Gott im Augenblick liegt, in den stets sich wandelnden Situationen seines 
Lebens. Sein Gott hat sich nicht zur Ruhe gesetzt, sondern greift immer wieder von 
neuem in die lebendige Geschichte der Menschen ein; Er kennt keine Routine und 
keinen Stillstand. Wer sich von Seiner Hand ergreifen läßt, weiß, daß er stets von 
neuem in unerforschte, noch niemals begangene Gebiete geführt wird4. Je von neuem 
findet der Glaubende den je Gegenwärtigen in den stets neu erscheinenden Lebens- 
situationen; immer wieder vernimmt er in anderer Weise Gottes Anruf, in der 
Sprache der unvorhergesehenen, veränderten Umstände. Wer so glaubt, für den ist 
Treue gegen Gott nicht gleichbedeutend mit Zähigkeit im Durchführen eines einmal 
in Angriff genommenen innerweltlichen Unternehmens; Treue heißt für ihn: Treue 
zu einer Person, zur Person Gottes, der alles Gegenständliche und jedes Werk 
transzendiert und mit ihnen nicht zu identifizieren ist. Wer sich auf ein einmal ent- 
worfenes Modell, nach dem er Gott dienen will, festlegen oder an einer Aufgabe, 
die man für alle Zukunft genau umschrieben hat, hartnäckig festhalten würde, der 
kann so weit kommen, daß er sich hinter diesem Modell und hinter dieser Aufgabe 
gegen den Anruf Gottes verschanzt. Mit dem Hinweis auf einen früher vernomme- 
nen Ruf Gottes sucht man einen neuen Anruf zum Schweigen zu bringen. Man ver- 
sucht das Drängen der Gnade dadurch unschädlich zu machen, daß man Gott dort 
einen Platz anweist, an dem man sich selbst wandermüde niedergelassen hat. Der 
Tagesbefehl des abenteuerlichen Gottes trifft den Menschen beschäftigt an: •Ich bitte 
dich, halte mich für entschuldigt..." (Lk 14, 18). Man ersetzt die echte Religiosität, 
die in dem bedingungslosen Sich-Gott-zur-Verfügung-Stellen, in einem immer feiner 
abgestimmten Hören auf Seinen Anruf besteht, durch einen selbstentworfenen Dienst 
für Gott, durch die sichere und gewissenhafte Handhabung des Status quo, durch die 

3 Vgl. A. N e h e r , L'Essence du Prophetisme. Paris 1956; Abraham Joshua H e s c h e 1, 
The Sabbath. New York 1951 (französ. Obersetzung: Les Bätisseurs du temps. Paris 1957; 
dort S. 105: •Das Judentum ist eine Religion der Zeit, ausgerichtet auf die Heiligung der 
Zeit"). 

4 Vgl. M. B u b e r, Der Glaube der Propheten. Zürich 1950; vor allem: JHWH und der 
Baal, S. 104•117. 



44 Jan Heijke 

Geborgenheit im Vertrauten und Übersichtlichen. Die Chance, daß die Initiativen 
des Exodus-Gottes einen solchen Menschen noch aufbruchbereit, •die Hüften gegür- 
tet, Schuhe an den Füßen und den Stab in der Hand" (Ex 12, 11), und disponibel 
antreffen, schwindet immer mehr. Auf einen solchen Menschen, der ganz und gar in 
seinen frommen Beschäftigungen aufgeht, kann Gott nur sehr schwer Seine Hand 
legen. Er hat sich fest eingegraben, und das Sich-sicher-Fühlenbei dem Unternehmer- 
Gott (der allein den Weg in das Land, das er uns versprochen hat, vollkommen 
kennt) hat einem ängstlichen Sich-Abschirmen Platz gemacht. In kleingläubiger Be- 
rechnung zieht er das Sichere dem Ungewissen vor. Sorgfältig entfernt er das Un- 
vorhergesehene und Unvorhersehbare von seinem Lebenshorizont. Und Gott, der 
den Menschen als Bundespartner braucht, wird an der Ausführung seines Heils- 
planes gehindert. 

Nichts widerspricht der alttestamentlichen Religiosität mehr als solche Haltung. 
Schon die Propheten haben sie aufs schärfste gegeißelt. Wo Israel, statt auf Gott zu 
horchen, Ihn mit einer zum Betrieb gewordenen Religion abzufinden und seine 
Zukunft selbst zu sichern suchte, da haben sie es des Treubruchs bezichtigt. Aber 
immer wieder gab es auch solche, die aus jenem Ideal der Anruf barkeit im Glauben 
lebten, wie es im 11. Kapitel des Hebräerbriefes, wo von den Heroen des Glaubens 
im Alten Bund die Rede ist, erschütternd geschildert wird. Es gab sie in allen 
Jahrhunderten des Judentums bis in unsere Tage. Die grausamen Ereignisse der 
jüngsten Zeit, die zu einer Dezimierung des europäischen Judentums führten, haben 
es gezeigt. Einer von denen, die an Abraham •den Vater aller Glaubenden" erinnern 
(Rom 4, 16), ist Francois-Marie-Paul Libermann, eine der eindrucksvollsten religiö- 
sen Gestalten des letzten Jahrhunderts. Er verdiente gerade heute eine stärkere 
Beachtung. Denn er lehrt uns, was wir alle so notwendig haben: die Hingabe an 
Gottes Führung in den großen Umbrüchen der Gegenwart. 

Das jüdische Elternhaus 

Er kam von weit her: aus einer jüdischen Welt, die damals regungslos gefangen 
schien im Begriff eines lethargischen Legalismus. Aus einer Welt, in der, religiös 
gesprochen, die Zeit zum Stillstand gekommen zu sein schien. Er wurde am 12. April 
1802 als Joegel Samson im Judenviertel von Saverne (Elsaß) als sechster Sohn von 
Libermann Samson5 und Hindel Jakob geboren. Sie wohnten in der Jidengasse 
gleich bei der Synagoge. Der Vater, Talmudist und Kantor, später Rabbiner (1806), 
fand im Studium und im Auslegen des Talmud nahezu sein Tagewerk. Er hatte zwei 
Jahre nach seiner Eheschließung mit den übrigen Juden des Landes die französische 
Staatsbürgerschaft erhalten (1791). Aber wie viele überlieferungstreue Juden jener 
Tage legte er keinen Wert auf diese Gleichstellung. Enthielt diese Gunst der zivilen 
Obrigkeit nicht eine versteckte Aufforderung, das Judentum selbst zu verleugnen? 
Nationalität und religiöses Bekenntnis waren für diese Menschen dasselbe; einen 

5 Vor der Namensregelung durch Napoleon im Jahre 1808 trugen die jüdischen Familien 
als Nachnamen den Beschneidungsnamen des Vaters, des Familienoberhauptes, in unserem 
Fall: Samson. Im Jahre 1808 nahm man den Nachnamen Libermann an, der gleichzeitig ein 
üblicher deutscher Name und der Beschneidungsname von Vater Libermann selbst war 
(Libermann = Lazarus). (Diese Angaben verdanke ich P. J. Letourneur CSSp.) 



Franz Libermann, Jude und Christ 45 

Unterschied zwischen zivil oder profan einerseits und religiös anderseits gab es für 
sie nicht. Ihr •bürgerliches Gesetz" war bis dahin immer das Gesetz des Moses gewe- 
sen, so wie es von den Rabbinern interpretiert wurde. Die Religion war für die Ge- 
setzestreuen mit allen Einzelheiten des täglichen Lebens unauflöslich verwoben: Auf- 
stehen und Schlafengehen, Kleidung und Sprache, hygienische Praktiken und Lek- 
türe, Jahresberechnung und Eigennamen, Geschirr und Mahlzeiten, Kalender und 
Rhythmus der Zeit (Sabbate, Festtage), Familienverhältnisse, Ehemündigkeit, Be- 
rufe, Zeremonien bei Begräbnis und Geburt. Die Geschlossenheit dieser religiös- 
profanen Welt bedeutete in sozialer Hinsicht strengste Isolierung von allem Nicht- 
jüdischen und verstärkte in steter Wechselwirkung immer mehr die Reflexion und 
die Konzentration auf die eigene jüdische Vergangenheit, auf das eigene Judentum. 
Die Außenwelt zeigte der jüdischen Gemeinschaft im Elsaß nur ihr grimmiges Ge- 
sicht. Als der kleine Joegel drei Jahre alt war, stand der Antisemitismus in Blüte. 
Überall in der Gegend gab es Krawalle, und in den Zeitungen konnte man heftige 
Angriffe gegen das Judentum lesen. Vater Libermann allerdings las aus religiösen 
Gründen überhaupt keine Zeitung; gegen die Lektüre in einer profanen Sprache 
hegte er einen heiligen Abscheu, als handele es sich um Pornographie. Aber die juden- 
feindlichen Umtriebe waren sicher so weit zu ihm durchgedrungen, daß er vorsichts- 
halber dieAbschließung der Seinen noch etwas verstärkte. Auch war es ihm zu Ohren 
gekommen, daß Napoleon auf seinem Weg durch das Elsaß überall johlenden 
Demonstranten begegnet war, die deutlich ihre Abneigung gegen die Judenviertel 
zeigten. Angsterfüllt und zugleich mit der Gelassenheit des Glaubens wird man in 
jenen Tagen in den jüdischen Familien wieder die Geschichte von den blutigen Saver- 
ner Judenverfolgungen der Jahre 1338 und 1349 erzählt haben. Und voll Entrüstung 
dachte man daran, wie man einige Jahre nach der Emanzipation der Juden den Befehl 
erhalten hatte, die Grabsteine mit den heiligen hebräischen Aufschriften von den 
Gräbern zu entfernen (1794 und 1797). Die Geborgenheit und heilige Abgeschlos- 
senheit des Judenhofs von Saverne war eine Oase in dieser heidnischen, feind- 
seligen, gottverlassenen Welt. In einer fast klösterlichen Gemeinschaft lebten die 
Juden hier als eine Art verheirateter Mönche, eingegliedert in eine eigengesetzliche 
heilige Ordnung. Nach dem Aufruf des Klopfers eilten jeden Morgen und jeden 
Abend die volljährigen •Söhne des Gesetzes", in ihren Tallit (Gebetsmantel) gehüllt, 
zur kleinen, dumpfen Synagoge. In dem engen Gebetshaus sang man dann die ehr- 
würdigen und reichen Gebetstexte, mit dem üblichen langen Aushalten der Töne 
und den vorgeschriebenen rituellen Körperbewegungen. Dann ging man langsam, 
die Schritte verkürzend, nach Hause, eingedenk der Worte aus dem Buche Job: 
•Während du nun alle meine Schritte zählst" (14, 16). Eine mindestens ebenso wich- 
tige Rolle spielte die Familienliturgie, die Kraft des jüdischen Lebens aller Zeiten. 
Wenn die Mutter am Freitagabend die Kerzen angezündet hatte, wenn sie die Hände 
um die aufflackernde Flamme legte und ein kurzes Gebet sprach, dann kam es allen 
wieder zum Bewußtsein, was es bedeutete, ein Jude zu sein, und man war überzeugt, 
daß es gut so war. Die Intimität des liturgischen Familienlebens hinterließ so tiefe 
und nachhaltige Gemütseindrücke, daß dem kleinen Libermann die unselige Schei- 
dung zwischen profan und religiös für immer unmöglich vorkam, eine Wohltat, die 
während seines ganzen Lebens wirksam geblieben ist. 



46 Jan Heijke 

Doch die Kraft, die von dieser Weihe und religiösen Familienatmosphäre hätte 
ausgehen können, wurde leider durch den dürren Legalismus, in dem das elsässische 
Judentum damals versandet war, vereitelt. Die religiöse Sorge dieser Gemeinschaft 
hatte sich mehr und mehr auf die vorgeschriebenen Werke als solche beschränkt, und 
man war in eine •Spiritualität" ihrer pünktlichen Verrichtung abgeglitten. Der 
lebendige, aufrüttelnde Gott hatte sich hinter dem gewaltigen Bauwerk verselb- 
ständigter Direktiven rabbinischer Talmudauslegung, von Sjulchan Aruch und toter 
Kasuistik zurückgezogen. Nicht mehr Gott, sondern die rituelle Verpflichtung war 
zum Lebenspartner geworden, und der Gläubige wanderte nicht mehr mit dem 
unvorhersehbaren und unberechenbaren Gott, sondern trug stoisch die Last der 
unbeweglichen Vorschriften. Zwar war der Lebensweg dadurch übersichtlicher ge- 
worden und bis in Einzelheiten geregelt; der Einfallsreichtum und die Kraft des 
Geistes hatten kein anderes Betätigungsfeld als die Kasuistik und die Talmud- 
gesetzlichkeit. Aber die Lebensfrage des jüdischen Menschen nach dem Ziel des 
Weges, auf dem man unter Gottes Führung aufgebrochen war, wurde nicht mehr 
gestellt. Alles war ein für allemal festgelegt und umschrieben, und zur Erhellung 
einer neuen Lebenssituation brauchte man nur die Seite umzuschlagen. 

In der Treue zu dieser Lebensordnung wurde Joegel Libermann erzogen. Als 
Fünfjähriger hatte er mit dem Talmudstudium begonnen, und schon bald mußte er 
sich mit den lernbegierigen Bachurim oder jungen Talmudeiferern messen, die in 
der Wohnung der Libermanns Unterkunft erhalten hatten, um sich unter Anleitung 
des frommen und beschlagenen Rabbiners täglich in der heiligen Wissenschaft wei- 
terzubilden. Joegel blieb kein müßiger Zuschauer. Vor allem nach seiner religiösen 
Volljährigkeit (1815) warf er sich mit Leib und Seele auf das Studium und die 
Erfüllung der größtenteils zum •Betrieb" gewordenen Gesetzesfrömmigkeit. Der 
fromme, aber in allem, was das Gesetz betraf, unerbittliche Rabbiner fand in der 
peinlichen Beobachtung und in der Gesinnung seines Sohnes Joegel eine wohltuende 
Entschädigung für die Enttäuschung, die seine anderen Söhne ihm bereitet hatten. 
Verleitet durch den Ruf des aufgeklärten Judentums nach Emanzipation waren sie 
einer nach dem anderen aus dem Vaterhaus weggezogen und der Überlieferung der 
Vorfahren untreu geworden. Samson, der älteste, war endgültig den Weg der Auf- 
klärung gegangen. Er hatte das Bakkalaureat erworben und studierte nun in Deutsch- 
land Medizin. Felick, Buchbinder, stand im Begriff, in Leipzig ein protestantisches 
Mädchen zu heiraten. So sollte wenigstens Joegel die heilige Überlieferung weiter- 
führen und das Geschlecht dem Glauben erhalten. 

Unter dem Anruf Gottes 

Zur Vertiefung seiner Kenntnisse wurde er im Alter von zwanzig Jahren auf die 
eben gegründete Talmudschule von Metz geschickt. Voll Begeisterung zog Joegel 
nach der Garnisonstadt mit ihrem regen, aber armen Judenviertel. Doch statt der 
gastlichen Aufnahme, mit der er gerechnet hatte, erwartete ihn eine bittere Ent- 
täuschung. Verstört begann er sein Studium. Auf der Jesjiva (Talmudschule) hielt 
man starr und streng an der alten Tradition fest, und jede Frage nach Neuem wurde 
von den Lehrern heftig abgewehrt. Bedingungslos und ohne Vorbehalt hatte man 
sich zu ergeben. Wertunterschiede zwischen diesem oder jenem der vielen Gebote 



Franz Libermann, Jude und Christ 47 

gab es nicht. Die bei den Studenten und gewiß auch bei anderen Mitgliedern der 
jüdischen Gemeinde aufkommenden Fragen trafen auf einen unbeugsamen Konser- 
vatismus. Ideen über Bildung und Kultur, humane Werte und ihre religiöse Sinn- 
gebung fanden bei den Lehrern keine Gnade. Argumente wurden nicht geduldet. 
Selbst der Schein des Widerspruchs war schon gottlos. Joegel fühlte sich in zuneh- 
mendem Maße einsam. Die Hingabe an das Beharrende, das Dingliche machte ihn 
geistlich trocken, und der erstickende Formalismus der •religiösen" Praxis isolierte 
ihn immer mehr. Ohne daß er es hätte ausdrücken können, wuchs in ihm ein innerer 
Widerstand gegen diesen Ritualismus, diese rein technische Anwendung unantast- 
barer Formeln, diesen Kult der Äußerlichkeiten. All dies wurde immer undurch- 
sichtiger für ihn. Das Eigentliche fehlte, und er fühlte sich leer, am erstarren. Heim- 
lich beschäftigte er sich mit der weltlichen Kultur, studierte Französisch, Deutsch, Latein 
und etwas Griechisch. Aber das konnte ihn von seiner Unlust und Einsamkeit nicht 
befreien. Verzweifelt suchte er nach einem Halt. So machte er mit seinen rabbinischen 
Studien Schluß und zog nach Paris. Von seinen jüdischen Überzeugungen war ihm 
nicht viel mehr geblieben als ein deistischer Gottesglaube. Er kam mit dem gelehr- 
ten Drach, einem bekehrten Rabbiner, einem kämpferischen und energischen Mann, 
in Verbindung. Dieser verschaffte ihm eine Unterkunft im College Saint Stanislas. 
Dort, in einer engen Kammer, heimatlos und vollkommen entwurzelt, hatte er die 
entscheidende Begegnung mit dem lebendigen Gott, dem •Dieu seul". Darüber sagt 
er selbst: •Ich rief den Gott meiner Väter an, fiel auf die Knie und bat ihn mit aller 
Kraft, mich über die wahre Religion zu erleuchten. Ich flehte ihn an, mich den christ- 
lichen Glauben kennenzulehren, falls dieser der wahre wäre, wenn aber nicht, mich 
augenblicklich von ihm abzuwenden. Und der Herr, der denen nahe ist, die ihn aus 
tiefstem Herzen anrufen (Dt 4, 7; Ps 145, 18), erhörte mein Gebet. Im gleichen 
Augenblick wurde ich erleuchtet und sah die Wahrheit: der Glaube drang in meinen 
Geist und in mein Herz." Vollkommene Bereitschaft für den Willen Gottes 
(•falls" .. . •wenn" ...), zusammen mit der Erfahrung seiner Nähe, •für die, die 
ihn anrufen", kennzeichnen von nun an das Leben Libermanns. In einer statischen, 
zur Form gewordenen Religion hatte er den Herrn nicht gefunden. Er begegnete 
Ihm in der Hingabe und im Gespräch. Hier wird für ihn fortan immer der Ort der 
Gegenwart Gottes sein. 

Am Vorabend von Weihnachten 1826, im Alter von vierundzwanzig Jahren, 
wurde er getauft und erhielt die Namen Francois Marie Paul. Da er sich zum Prie- 
stertum berufen fühlte, trat er sofort in das Seminar von Saint-Sulpice ein. Am 
9. Juni 1827 empfing er in der Kathedrale von Notre-Dame die Tonsur, am 12. Mai 
1828 die niederen Weihen. Alles sieht danach aus, daß er nun seinen Standort im 
Leben gefunden habe und sich an einem festen Platz niederlassen könne. Aber da 
kommt Gott, ihn wiederum abzuholen, er muß wieder ausziehen. Kurz vor seiner 
Weihe zum Subdiakon erleidet er den ersten schweren epileptischen Anfall, der mit 
einem Schlag alle Zukunftsaussichten hinwegfegt. Das Blatt hat sich wieder gründ- 
lich gewendet; er hat nur noch Gott und das Ungewisse. Aber der Herr ist ihm offen- 
bar ein größerer Halt als irgendwelche menschliche Voraussicht und Geborgenheit. 
Alle, die ihn gekannt haben, erinnern sich an die gelöste, heitere Unerschütterlich- 
keit, mit der er auf die plötzlichen und demütigenden Anfälle seiner Krankheit 



48 Jan Heijke 

reagierte. Das Verhalten des Epileptikers Libermann entsprach keineswegs dem 
Schema deterministischer Neurologen. Eine würgende Niedergeschlagenheit hätte 
ihm eigentlich allen Widerstand und alle Tatkraft nehmen und ihn in eine bekla- 
genswerte Isolierung treiben müssen. Aber für den mit Gott verbundenen Franz 
erhielt diese destruktive Kraft eine ganz andere Bedeutung. Statt die Waffen zu 
strecken, begann er die Krankheit als einen Auftrag in seinem Leben zu sehen, einen 
Faktor innerhalb seiner Lebenssituation, worin Gottes dauernde Erwartung sich für 
ihn zeigte. So verlor seine Krankheit für ihn die negative Bedeutung, und obwohl 
seine Nervenstörungen in der einen oder anderen Form ihn ein Leben lang in ihrem 
Griff hielten, konnte er doch von •seiner teuren Krankheit" sprechen. Er hatte es 
verstanden, von seinem Leiden Abstand zu gewinnen, so daß er sich mit einem 
gewissen Humor darüber äußern konnte: •Mein Kopfweh ist ein treuer Besucher. 
Meist biete ich ihm eine Tasse starken Kaffees an, und dann zieht er sich zufrieden 
zurück. Aber wenn ich nicht daran denke oder wenn ich keine Zeit für solche Höf- 
lichkeitsbezeugungen habe, dann läßt er es mich ziemlich fühlen. Bitte Gott nicht, 
mir diese Gesellschaft zu nehmen; sie ist mir von großem Nutzen." 

Jahre später (1845), als er einmal einem kranken Mädchen einen Rat gab, schrieb 
er über die Art, wie er die verheerenden Folgen, die seine Nervenkrankheit hätte 
haben können, gemeistert habe: •Ich kann Ihnen sagen, daß Nervenschmerzen im all- 
gemeinen am besten ignoriert, vernachlässigt, vergessen werden sollten. In meiner 
Jugend hatte ich auch unter dieser Art Störungen zu leiden, und zwar in hohem 
Maße. Was mir die meiste Qual bereitete, war aber meine Angst, meine Unsicher- 
heit, meine übertriebene Sorge. Sie müssen diese Gemütsbewegungen von sich fern 
halten, die Aufmerksamkeit von sich selber ablenken, sich nicht der beklemmenden 
inneren Angst überlassen. Entschlossen müssen Sie dagegen angehen und sich Gott 
gegenüber zu einem großen Gleichmut bringen, was die Erfahrung des Leidens be- 
trifft. Diese Einstellung macht es möglich, zu handeln, als ob Ihnen noch niemals 
etwas zugestoßen wäre. Dieser Richtschnur, die ich Ihnen hier gebe, bin ich selbst aus 
dem Geist des Glaubens heraus und in dem Verlangen, Gott zu gefallen, gefolgt. 
Damals begriff ich nicht, daß es auch der Weg sei, meine Gesundheit wiederzugewin- 
nen, denn ich ahnte noch nicht, daß dieses Vorangehen auch nützlich sein könne. Aber 
in der Tat hat diese Art des Verhaltens einen großen Anteil an meiner Genesung 
gehabt." 

Das Erstaunlichste ist wohl, daß die geistige Anstrengung, die die religiöse Über- 
windung seiner Krankheit ihn gekostet haben muß, keine Spur von Verkrampfung 
bei ihm zurückgelassen zu haben schien. Einhellig sprachen alle, die ihn gekannt 
haben, von der ruhigen Ausgeglichenheit und milden Gelassenheit (douceur) und 
von der großen Aufgeschlossenheit und Ruhe, die von ihm ausgingen. Le Vavasseur, 
sein nächster Mitarbeiter, bezeugte von ihm nach seinem Tode, daß niemals eine 
echte Unruhe von ihm Besitz ergriffen habe. So irreführend waren seine gleichmäßige 
Offenheit und Ruhe, daß manche im Seminar (also zur Zeit der Krisis seiner Krank- 
heit) dachten, Franz Libermann lebe in einem Paradies und alles gehe ihm nach 
Wunsch. Das Geheimnis dieses Friedens (der alles Begreifen übersteigt, Phil 4, 7) 
enthüllte er später in einer Konferenz über die Vereinigung mit Gott: •Die Ver- 
einigung mit Gott gibt einen großen inneren Frieden, der nicht einfach Abwesenheit 



Franz Libermann, Jude und Christ 49 

von Störungen bedeutet, sondern ein wesenhafter Friede ist, der uns von Gott zu- 
kommt und der die Verbundenheit mit Gott verinnerlicht und festigt." 

An seinen Bruder Samson, Arzt in Illkirch bei Straßburg, der 1825 auch katho- 
lisch geworden war, schrieb Franz Libermann, daß er wahrscheinlich für immer vom 
Subdiakonat zurückgestellt worden sei. Aber das •etre ä Dieu", das Restlos-Gott- 
Gehören bedeute ihm mehr als das •avoir une place", das Untergebrachtsein, das 
•Drinnen"-Sein. Und er fährt fort: •Ob ich nun Priester bin oder nicht, Millionär 
oder Bettler, alles was ich bin oder besitze, gehört Gott. Verlange nicht von mir, 
daß ich anders handle, denn das wäre unbillig von Dir und nutzlos obendrein. Wenn 
mir unser Herr wie bisher seine Gnade verleiht, dann fordere ich die Welt heraus, 
einen glücklicheren Menschen zu finden ...". 

Der Epileptiker als Seelenführer 

Der Bischof entzieht ihm sein Stipendium. Garbon, einer der Seminarleiter, läßt 
Franz zu sich rufen und teilt ihm mit, daß er vom Priestertum absehen und das 
Seminar verlassen müsse. Libermann dankt dem Direktor und den übrigen Herren 
des Seminars für ihre Güte und für die Aufmerksamkeit, die sie ihm stets gewidmet 
haben. Ohne die geringste Aufregung, in vollkommener Ruhe und Ergebung, fragt 
er, wann er das Seminar verlassen müsse. Schon fast an der Tür, fragt ihn der 
Sulpizianer, was er nun zu tun gedenke und ob er wohl durchkommen werde. Sein 
Vater hatte ihn ja wegen seiner Taufe in einem schrecklichen Brief verflucht, und 
seine Angehörigen betrachteten ihn als tot. •Einkünfte oder Unterkunft habe ich 
zwar nicht", gab er zur Antwort, •aber ich werde dorthin gehen, wohin die Vor- 
sehung mich führt." Sein heiliger Friede bringt den festen Entschluß der Seminar- 
leitung ins Wanken. Man bedenkt sich und bietet ihm eine Stelle als Faktotum im 
Nebenhaus von Issy an. Jahrelang betätigt sich Franz dort als Einkäufer und hilft 
im Garten. 

Für einen psychisch Kranken wie er, ohne weitere Aussichten, hätte dieser Status 
endgültig ein sicherer Heimathafen sein können. Konnte jemand wie er noch An- 
sprüche auf mehr stellen oder sich Besseres wünschen? Aber Franz zieht sich nicht in 
ängstlicher Selbsterhaltung in die Abgeschlossenheit dieser anonymen Existenz 
zurück. Hochherzig und nackt stellt er sich allen Ansprüchen, die das wechselnde 
Leben noch an ihn geltend machen kann. Er ist immerdar bereit. Und der Ruf ergeht, 
und er nimmt die Verantwortung an. Viele Insassen des Seminars von Issy suchen 
seinen Rat und schenken ihm ihr Vertrauen. Sein Vorbild und sein Wort lassen sie 
nach dem Weg der restlosen Hingabe verlangen. Hingabe (abandon) und •douceur": 
milde Ausgeglichenheit und gewinnende Gelassenheit, das waren die beiden Schlüs- 
selworte für das Leben, die er jedem mitzugeben wußte. Das Leben ist ja ein Unter- 
nehmen Gottes, von Ihm entworfen, aber durch den Menschen zu vollziehen in der 
Zeit. Niemals enthüllt uns Gott Seinen Plan auf einmal, aber bei jeder Wegkreu- 
zung, an allen Wendepunkten des Lebens, den großen und den kleinen, gibt er Seine 
Absichten im einzelnen zu erkennen. Unsere Auf gäbe ist es, immer williger auf diese 
Leitung Gottes einzugehen und fortwährend achtzugeben, daß wir nicht unser eigenes 
Wissen und Planen gegen Gottes Plan ausspielen. Wenn auch unser kurzsichtiger 
Blick die Sinnhaftigkeit und Wirksamkeit von Gottes Plan nicht durchschauen kann, 



50 Jan Heijke 

so können wir ihm dennoch folgen. Wir müssen nur innerlich frei werden von aller 
Eigenwilligkeit und Selbsteingenommenheit. So kommt man zu dem Frieden, der 
•douceur", zur Unbefangenheit und Unvoreingenommenheit, gegenüber allem 
Schicksalhaften. Denn Gott trägt die Verantwortung für das Gelingen dessen, was 
Er begonnen hat, und darum auch für das nach Seinen Fingerzeigen ausgeführte 
Unternehmen, das unser Leben ist. 

Das war das Geheimnis des nervenkranken Franz, womit er seine gesamte Um- 
gebung und nicht zuletzt den Arzt des Seminars so in Erstaunen setzte. Die Epilepsie 
zeigte bei ihm ihre übliche Gesetzmäßigkeit: Anfälle von unvorstellbarer Nieder- 
geschlagenheit, schwere Melancholie, heftige Anfechtungen, mit allem ein Ende zu 
machen und sich zu ertränken. Aber seine Verbundenheit mit Gott hatte die Ober- 
hand. 

Im Seminar von Issy studierten auch einige künftige Eudisten. Die Kongregation 
stand vor dem Untergang, aber ihr Generaloberer, der energische •Monsieur Louis" 
(Louis de la Moriniere), der selbst Student von Saint-Sulpice gewesen war, hatte 
seine ganze Hoffnung auf die jungen Seminaristen gesetzt, mit denen er das Novi- 
ziat bei Rennes wieder eröffnen wollte. Was er brauchte, war ein guter Novizen- 
meister, und er erkundigte sich bei den Sulpizianern nach einem möglichen Kandi- 
daten. Genau wie jetzt war es auch damals ungewöhnlich, einen abgeschriebenen, 
nervenkranken Priesterkandidaten mit einer derartigen Aufgabe zu betrauen, aber 
die Herren von Issy waren einmütig der Meinung, daß es keine bessere Wahl gab, 
daß in diesem Fall eine Ausnahme in jeder Hinsicht gerechtfertigt war, und sie 
wiesen de la Moriniere auf Franz Libermann hin. Franz, der in den vergangenen 
acht Jahren ein geistlicher Mittelpunkt des Seminars geworden war, galt auch in den 
Augen der Professoren so sehr als ein Meister im geistlichen Leben, daß sie vor einer 
Neuheit nicht zurückschreckten. 

Und Franz bricht von neuem auf. Das Leben, das für ihn allmählich wieder über- 
sichtlich geworden war, ließ er hinter sich um einer neuen, gewagten Situation willen, 
die völlig ohne Beispiel war. Seine Novizen in Rennes sind meist Priester, im übri- 
gen alte Hausgenossen von Issy, wo Franz ihre Einkäufe besorgt und im Garten 
gearbeitet hatte. Außerdem wohnt Monsieur Louis im gleichen Haus, und er hat die 
Dinge im Auge. Seine neue Aufgabe befreit Franz nicht von seinen Nervenanfällen, 
und einmal, an einem Festtag, während einer Konferenz vor der ganzen Kommuni- 
tät, schlägt er schäumend und zuckend zu Boden. •So einen armseligen Novizen- 
meister habt ihr", sagt er still, als er nach dreiviertel Stunden wieder zu sich kommt. 
Eine unerklärliche systematische Obstruktion durch zwei Novizen, auf die er die 
größten Hoffnungen gesetzt hatte, und eine ungeheure innere Verlassenheit machen 
diese zwei Jahre in Rennes (1837•1839) zu einer großen Qual. Er lebt in der 
Überzeugung, daß er dort überhaupt nichts Gutes tun könne und für jeden ein Hin- 
dernis im geistlichen Leben sei. 

Die neue Kongregation 

Wieder mußte Franz die Situation überprüfen und im Lichte Gottes auf ihren 
verborgenen Auftrag hin befragen. Einerseits war es ihm immer deutlicher gewor- 
den, daß bei den Eudisten nicht länger seine Bestimmung lag; anderseits hatten sich 



Franz Libermann, Jude und Christ 51 

seit kurzem zwei kreolische Freunde aus Issy, die eine Priestervereinigung für das 
Apostolat unter den Negersklaven in den Kolonien gründen wollten, einige Male 
an ihn gewandt. Er selbst war in einer isolierten und verfemten Rasse aufgewachsen. 
Er kannte die Parallelen, die man zwischen dem beklagenswerten Zustand der 
primitiven Völker in fernen Landen und dem Elend des jüdischen Volkes in Frank- 
reich, insbesondere im Elsaß zog. Verfechter der Emanzipation der elsässischen Juden 
hatten öfter diesen Vergleich angestellt und darauf hingewiesen, daß man zualler- 
erst die Not einer Bevölkerungsgruppe des eigenen Landes zu lindern trachten müsse. 
Libermann, durch Christus emanzipiert, dachte über den Vorschlag seiner Freunde 
nach. Er fragte einen klugen Mann um Rat, den Ehrwürdigen Herrn Pinault von 
Saint-Sulpice. Die Nähe Gottes, in der Franz lebte, hatte ihm einen übernatürlichen 
Instinkt für Gottes Anruf in der Situation des Augenblicks, für den •moment de 
Dieu" gegeben. Am 25. Oktober und nochmals am 28. Oktober 1839 kam außerdem 
eine ungewöhnlich klare innere Sicherheit über ihn, als er während der heiligen 
Komunion Christus um Erkenntnis gebeten hatte. Schließlich stand für ihn fest: wie 
undurchsichtig Zukunft und Einzelheiten auch waren: Gott forderte ihn an für diese 
Arbeit an den verlassenen Seelen. 

Psychisch noch immer Invalide, ohne die geringste Aussicht auf das Priestertum, 
und • ganz bewußt • ohne die geringste Empfehlung, reist er am 3. Dezember 
nach Rom. Er ist wieder auf dem Wege, ein Exodus ins Unbekannte. Es war in jeder 
Hinsicht eine Glaubensreise, und Franz begriff das vollkommen. Unterwegs nach 
Rom, schreibt er an seinen Bruder Samson: •... Ich habe Rennes für immer ver- 
lassen. Es ist eine große Unvorsichtigkeit, um nicht zu sagen eine Dummheit, in den 
Augen aller, die hierüber als Menschen dieser Welt urteilen. Ich war dort für die 
Zukunft untergebracht; ich konnte versichert sein, daß ich dort meinen Lebensunter- 
halt hatte und sogar mit einer achtbaren Existenz rechnen durfte. Aber wehe mir, 
wenn ich auf Erden meine Bequemlichkeit suche. ... Ich bin also weggegangen von 
Rennes. Jetzt habe ich keinen einzigen Menschen und kein einziges Geschöpf mehr 
auf der Erde, worauf ich mich noch verlassen kann. Ich besitze nichts, ich weiß nicht, 
was aus mir werden soll oder wovon ich leben werde. In den Augen der Welt werde 
ich ein verächtliches, vergessenes, verlorenes Leben führen. Ich werde von einer 
großen Anzahl Menschen verleugnet werden, die mich früher gern hatten und mir 
Achtung zollten ... Somit bin ich ein Unglücklicher für mein ganzes Leben. So argu- 
mentiert das Fleisch... Aber wir wissen, daß wir einen Vater im Himmel haben 
und den großen und anbetungswürden Herrn Jesus, der diejenigen, die sich Ihm 
bedingungslos anheimgeben, nicht ihrem Schicksal überlassen wird. Sei deshalb nicht 
besorgt; wisse, daß ich der glücklichste Mensch der Welt bin, daß ich niemand mehr 
habe als Gott allein, mit Jesus und Maria... Aber ich bin ins Reden gekommen 
und habe noch gar nichts über die Tatsachen berichtet, derentwillen ich doch gerade 
diesen Brief begonnen habe. Alles, was ich im Augenblick sagen kann, ist, daß Ihr 
Euch in gar keiner Hinsicht über mich beunruhigen müßt. Betrachtet mich lieber als 
tot und begraben, bittet Gott für mich, damit Sein Heiliger Wille geschehe. Ich kann 
Euch nicht mitteilen, was Gott in diesem Augenblick von mir verlangt; ich kann 
Euch nur sagen, daß ich das tun werde, was Ihm in Seiner Güte mir einzugeben 
gefiel, und daß ich mein Vertrauen auf Ihn setze. Die Zeit ist noch nicht gekommen, 



52 Jan Heijke 

mich näher zu erklären, nehmt mir das aber aus Liebe zu Gott nicht übel. Sein Wille 
ist, daß ich schweige... Später werde ich Euch mehr wissen lassen... Seid also be- 
ruhigt, und überlaßt Euch Gott mehr und mehr. Lebt in Liebe, als echte Jünger Jesu. 
In dieser Liebe bin ich Euer Franz." Wie der Glaubensritter aus Kierkegaards 
•Furcht und Zittern" kann er nicht sprechen, •er spricht nicht mit menschlicher 
Zunge. Verstünde er gleich die Erdensprachen alle, verstünden seine Lieben sie mit 
ihm, er kann dennoch nicht sprechen, • er spricht in einer Sprache, die von der 
Gottheit kommt, er spricht in Zungen"6. 

Ein begabter und wohlhabender Priester, de la Brüniere, finanziert die Reise nach 
Rom, deckt die ersten Aufenthaltskosten und läßt dann Libermann allein zurück. 
Dieser nimmt Unterkunft in einer Dachkammer. Er verfaßt eine ausführliche Denk- 
schrift für die Kongregation zur Glaubensverbreitung. Er liefert sie ab und erwartet 
danach in Geduld Gottes Absichten. Jeder zieht sich von ihm zurück, niemand glaubt 
mehr ernstlich an sein Unternehmen. Als ein törichtes, nichtiges Geschöpf steht er 
vor einer unerschütterlichen Mauer. Er glaubt an das höchst Unwahrscheinliche, an 
das menschlich Unmögliche. •Exspectans exspectavi Dominum", schrieb er am Vor- 
abend seiner Abreise aus Rennes, •wenn ich auch bis zu meinem Tode warten müßte, 
ich werde warten, wenn Gottes Wille sich nur vollkommen erfüllt." Als er zwei 
Jahre später einen Freund auf die Psalmworte •Exspectans exspectavi Dominum" 
hinweist, fügt er hinzu: •das ,et intendit mihi' (zweite Hälfte des Verses) folgt wohl 
später." In den langen Monaten des Wartens beschäftigt er sich mit Besuchen der 
verschiedenen heiligen Stätten Roms, und schließlich, in den letzten Monaten seines 
einjährigen Aufenthaltes in der Stadt, beginnt er, einen betrachtenden Kommentar 
zum Johannesevangelium zu schreiben. Sein Leben und die neun vergangenen 
Monate gläubigen Wartens contra spem in spem (Rom 4,19) bilden selbst den besten 
Kommentar zu diesem Kommentar. Verweilend bei den Worten •Maria autem domi 
sedebat" aus der Geschichte von der Auferweckung des Lazarus (Jo 11, 20) notiert 
er: •Maria wartete in Frieden und Ruhe, bis der Tröster Israels käme, um ihre Seele 
zu stärken. Ihre lebendige und feurige Liebe hatte ihr ein ebenso ungestümes Ver- 
langen eingegeben wie ihrer Schwester Martha, endlich den großen Trost der Be- 
trübten kommen zu sehen, der sie erquicken würde. Aber es ist der kontemplativen 
Liebe eigen, gleichzeitig ein starkes und heftiges Verlangen einzugeben und doch den 
Menschen, der von ihr (dieser Liebe) beseelt wird, in vollkommener Ruhe zu bewah- 
ren. Die kontemplative Liebe läßt den Menschen voll Frieden und ruhig auf Gottes 
Augenblicke warten (fait attendre les moments de Dieu avec douceur et tranquillite): 
Maria domi sedebat. Nach dem Hilferuf: Lazarus ist krank, kann selbst der Tod 
ihres Bruders ihr das ruhige Vertrauen auf Christus nicht nehmen." Libermann 
wußte was er schrieb. 

Sein Warten war nicht von Resignation oder Gleichgültigkeit eingegeben, sondern 
von Vertrauen und Glaube. Es war nicht der Weg des geringsten Widerstandes; 
man bot alles auf, um ihn zu überzeugen, daß sein Vertrauen ungerechtfertigt wäre. 
Es war ebensowenig Mangel an Vorstellungskraft für das Törichte und Unmögliche 
seiner Situation, sondern bewußt und wohlüberlegt sah er davon ab, sich Empfeh- 
lungen zu beschaffen oder Verbindungen mit einflußreichen Personen anzuknüpfen. 

6 Ausgabe: Eugen Diederidis Verlag, Düsseldorf o. J., S. 131. 



Franz Libermann, Jude und Christ 53 

Es geht ihm immer darum, Gottes Willen kennenzulernen. Es wäre darum nicht 
recht, sich eigenmächtig Seiner kaum enthüllten Pläne zu bemächtigen und Ihm Seine 
Unternehmung zu entwenden. Mehr als zehnmal, bei verschiedenen Gelegenhei- 
ten und gegenüber verschiedenen Personen, wird Libermann diese Verhaltensweise 
darlegen und rechtfertigen. •Meine Richtschnur (in Rom) beim Zustandekommen 
dieser heiligen Unternehmung ist: nie Seitenwege gehen. Ich habe nicht einmal einen 
Schirmherrn gesucht, sondern mich ruhig verhalten und lebte zurückgezogen. Mit 
niemand habe ich versucht, Bekanntschaft zu machen, niemand bin ich nachgelaufen. 
Zweimal war ich beim Kardinal, zweimal bei seinem Sekretär. Wenn es notwendig 
sein sollte oder die Umstände es erfordern, werde ich nochmals dorthingehen. Ich 
bin immer so vorangegangen, weil ich Angst hatte, mein Unternehmen zu stark zu 
wollen und so meinen Willen der Obrigkeit aufzuerlegen, während ich doch gerade 
darauf aus bin, Gottes Willen zu erfüllen, so wie er mir in der Person der Obrigkeit 
deutlich wird. Ich habe ihnen meinen Vorschlag vorgelegt, sie haben ihn untersucht 
und sind nun im Bilde. Sie wissen, was sie zu tun haben. Man hat mir meine soge- 
nannte Sorglosigkeit und Gleichgültigkeit, die ich zeigte, wohl übelgenommen, aber 
mir selbst habe ich hierüber noch nie einen Vorwurf gemacht." Später, als die römi- 
sche Periode hinter ihm liegt, schreibt er einem Kartäuser: •Ich mußte mich in Rom 
wie ein Blinder opfern. Ich habe versucht, es gegen die menschliche Vernunft, die 
mich innerlich verurteilte, zu tun. Ich wurde durch eine innere gläubige Überzeugung 
geführt, die mir sagte, daß ich recht hatte und nach Gottes Willen handelte. Die 
Richtschnur, der ich bei diesem heiligen Unternehmen folgte, war: alles der gött- 
lichen Güte zu überlassen und mich sozusagen in nichts einzumischen." 

•Das Unternehmen Gottes" 

So hatte Gott ganz freie Hand, und Sein Unternehmen kam entgegen allen mensch- 
lichen Berechnungen zustande. Trotz des Achselzuckens vernünftiger Leute, die für 
den phantastischen Plan des mittellosen Epileptikers nur ein mitleidiges Lächeln und 
einen vielsagenden Blick oder eine spöttische Bemerkung hatten. Die Kongregation 
De Propaganda Fide nahm Libermanns Plan an, gab ihm aber gleichzeitig zu ver- 
stehen, daß er zuerst zum Priester geweiht werden müsse. Einige Zeit danach, 
nach einer Wallfahrt zum Heiligtum von Loreto, hörten die epileptischen Anfälle 
ganz auf. Wohl ließ seine Gesundheit sein ganzes Leben noch viel zu wünschen 
übrig: schwere, krampfartige Kopfschmerzen, Magen- und Darmstörungen, aber die 
Hindernisse, die zehn Jahre lang seiner Priesterweihe im Wege gestanden hatten, 
waren verschwunden. In Straßburg beendete er das unterbrochene Theologiestudium, 
und im Sommer 1841 wurde er zum Subdiakon geweiht. Schließlich wurde Franz in 
Amiens, wo das erste Haus für die neue Stiftung angekauft worden war, am 18. Sep- 
tember 1841 Priester. 

Aber auch als Priester, und nachdem die Gründung der Kongregation des Un- 
befleckten Herzens Mariens eine Tatsache geworden war, blieb Libermann seinem 
Grundsatz treu. Sorgfältig vermied er, sich in dem begonnenen Werk festzusetzen 
und Gottes Willen auf das Unternommene festzulegen und Ihn damit zu identifizie- 
ren. In vollkommener Gemütsruhe überließ Libermann in dieser allerersten Periode 
Gott die Sorge für die finanzielle Entwicklung und den Nachwuchs der jungen 



54 Jan Heijke 

Stiftung. Von Ihm begonnen, wird das Werk auch durch Seine Vorsehung erhalten, 
solange und so wie Er es will (und keine Minute soll es länger existieren). Alle Auf- 
dringlichkeit und Reklame vermeidet er, um Gott nicht vorzugreifen und ihm die 
Sache nicht aus der Hand zu nehmen. Er schreibt nach Rom: •Ich habe gemeint, gut 
daran zu tun, mich zurückzuhalten und alles Drängen auf Vergrößerung unserer 
Zahl zu vermeiden, weil ich fest damit rechne, daß Gott, wenn Er uns für Sein Heils- 
werk braucht, uns diejenigen schickt, die Er für diese wichtige Auf gäbe bestimmt hat. 
Man wird nie enttäuscht, wenn man sein ganzes Vertrauen in Seine Barmherzigkeit 
setzt. Wir haben uns nicht eingeschaltet in die großen und wichtigen Aufgaben der 
Heidenbekehrung, sondern die Vorsehung hat uns dazu gezwungen. Wir haben also 
allen Grund, anzunehmen, daß Gottes Güte uns nicht im Stich lassen wird." Und 
einem befreundeten Priester: •Mein Prinzip ist, daß ich nicht ein Handelsunterneh- 
men leite, das mir gehört, sondern mit einem Unternehmen Gottes betraut bin. Ich 
bin ein kleiner, unwichtiger Diener im Haus des Vaters. In dem Winkel des Hauses, 
in den Er mich gestellt hat, warte ich ruhig ab, ob es Ihm gefällt, mir Arbeit zu geben, 
wie auch Mitarbeiter, mir bei der Arbeit zu helfen. Ich gebe gut acht, daß ich nicht 
selber meine Beschäftigungen bestimme, und ich glaube auch nicht, das (früher) getan 
zu haben. Es ist immer der Herr gewesen, der sie mir aufgetragen hat." So werden 
auch alle Arbeitsgebiete für seine Gesellschaft ihm von Gott zugewiesen. 

Libermann verweigert Gott nichts; energisch und mit dem Einsatz all seiner 
Talente geht er auf jeden Anruf Gottes ein, aber nie beginnt er für sich selber, •auf 
eigene Rechnung". Das Prinzip, das er für das geistliche Leben vorschlägt, gilt bei 
ihm ebenso für die Arbeit in der Welt wie in der Kirche: nie ein eigenes Unter- 
nehmen daraus machen. Die kritischen Momente, in denen die Versuchung stark 
wurde, eigenmächtig einzugreifen und wie Ussa (2 Sam 6, 6) ungefragt und un- 
erwünscht menschliche Machtmittel zur Unterstützung des scheinbar wankenden 
Werkes Gottes einzusetzen, fehlten auch jetzt nicht. Die ersten Mitglieder sind heran- 
gebildet, aber der Zugang zu den Arbeitsgebieten scheint hermetisch verschlossen zu 
sein: die französische Regierung hat dem Kolonialseminar zum Heiligen Geist ein 
Monopol gegeben und weigert sich hartnäckig, noch andere Missionare in die Kolo- 
nien zu lassen. Und an Nachgiebigkeit seitens der englischen Kolonialbehörden 
brauchen französische Priester gar nicht zu denken. In beharrlichem Glauben wartet 
Libermann, bis es Gott gefällt, dieses Hindernis zu überwinden. Und dann steht er 
wieder vor der entgegengesetzten Schwierigkeit: die Vorsehung überträgt der jun- 
gen Kongregation ein Gebiet nach dem anderen: Mauritius, La Reunion, Haiti, 
Guinea, Gabon, und schon beginnen Verhandlungen wegen Australien und Mada- 
gaskar. Le Vavasseur, der kreolische Freund der ersten Stunde, der inzwischen auf 
La Reunion tätig ist, reagiert scharf. Er, der Mitbegründer, stellte sich den Gang der 
Entwicklung ganz anders vor. Anstatt die junge Kongregation zu konsolidieren und 
ihre Aktivität zusammenzufassen, ist Libermann dabei, das eben geborene Institut 
auszuhöhlen, zu untergraben. Außerdem sind die Australier keine Neger; und ist das 
Werk nicht für die Schwarzen gegründet worden? Aber für Franz Libermann ist 
die höchste Richtschnur Gottes Wille und nicht zaghafte menschliche Vorsicht. Er 
schreibt einem Freund: •Wenn wir beim Ausbau unserer kleinen Gesellschaft der 
normalen Handlungsweise gefolgt wären, hätten wir uns beschränken, unsere Kräfte 



Franz Libermann, Jude und Christ 55 

konzentrieren und mit aller Macht danach streben müssen, uns zu konsolidieren. Mit 
großer Furcht habe ich aber anders gehandelt; die Umstände zwangen mich dazu. 
Die göttliche Vorsehung hat uns geführt, und diese hat die Dinge nicht entsprechend 
unserer Vorsicht geregelt. Eigentlich habe ich nie gewagt, Partei zu ergreifen, im 
Gegenteil, ich versuchte, der üblichen Vorsicht zu folgen, weil ich Angst hatte, mich 
zu irren. Ich hatte niemanden, mich zu beraten. Ich bin also mir selbst überlassen 
worden. Deshalb muß ich fortwährend auf der Hut sein, vor allem wenn es sich um 
Entscheidungen von folgenschwerem Gewicht handelt, die so sehr gegen die Einsicht 
vernünftiger Menschen stehen. Ich habe mein Vertrauen auf Gott gesetzt, und seine 
Vorsehung hat entschieden, was ich nicht zu unternehmen wagte." Und an Le Vavas- 
seur: •Du darfst nicht der falschen Überlegung folgen, daß man zuerst das Sichere 
wählen müsse, ehe man das Unsichere angreift. Wenn Paulus so gedacht hätte, hätte 
er nie soviel zur Ehre Gottes tun können. Sicher, wir sollen keine unvernünftigen 
Dinge tun und uns nicht leiten lassen von einer unsteten Phantasie, aber auch nicht 
von dem Erfolg versichert sein wollen, noch ehe man die Arbeit begonnen hat." 

Auf überzeugende Weise hat Libermann in seinem eigenen Leben gezeigt, wie 
richtig diese Grundsätze waren, und wie wenig sie mit Mangel an Initiative, Passi- 
vität oder Trägheit zu verwechseln sind. Die Arbeit, die er leistete, ist, angesichts 
seines kläglichen körperlichen Zustandes, nahezu unglaublich. Zu einer Zeit, als es 
fast noch keine Erfahrungen gab, organisierte er die Missionsarbeit im kaum 
erschlossenen inneren Afrika. Die Kongregation zur Verbreitung des Glaubens bat 
ihn mehr als einmal um seinen Rat, akzeptierte einmütig seinen neuen Arbeitsplan 
über die Evangelisierung Afrikas, dessen wichtigste Kapitel dem einheimischen 
Klerus gewidmet sind sowie der Entwicklung des Unterrichtswesens, besonders auf 
dem Sektor der Landwirtschaft. Nur sein Vorschlag, in diesen priesterarmen Gebie- 
ten Laien einzuschalten, die die niederen Weihen erhalten sollten, um auf diese 
Weise mehr in das direkte Apostolat einbezogen zu werden, wurde von Rom nicht 
als opportun erachtet. Auch richtete die Kongregation De Propaganda Fide sich nach 
seinen Anweisungen bei der Einführung der Hierarchie in den französischen Kolo- 
nien. Wiederholt mußte Libermann dafür auch Kontakt mit der französischen Regie- 
rung aufnehmen. Nach seinem Tod bezeugte man, daß die günstige Abwicklung 
dieser Angelegenheit nur durch Libermanns Takt, Höflichkeit und Abgeklärtheit 
möglich war, indessen er gerade in diesen Monaten einem Zustand totaler Erschöp- 
fung nahe war. Sein ausgeglichenes Urteil und sein kluges Auftreten verstanden es, 
vom Kolonial-Ministerium, ohne daß dieses sich verletzt oder unter Zwang gesetzt 
fühlte, zu erreichen, daß man von den Privilegien und Rechten auch im geistlichen 
Bereich, die bisher immer von den Gouverneuren der Kolonien ausgeübt wurden, 
absah. Auch in den anderen Ministerien (Marine und Kultus) wußte man sowohl 
vor wie nach den Umwälzungen der Revolution von 1848 die Ausgeglichenheit und 
Integrität Libermanns, womit er die delikatesten und heikelsten Probleme behan- 
delte, zu schätzen. Er reorganisierte und sanierte das geistlich so verkommene Kolo- 
nialseminar von Paris. Er veranstaltete wöchentliche Konferenzen für den Klerus 
der französischen Hauptstadt und führte selbst dabei den Vorsitz. Gelehrte verschie- 
dener Fachgebiete wohnten in seinem Mutterhaus und hielten dort Konferenzen ab. 
Er entwarf Pläne für die Seelsorge unter den Seeleuten, in den Hafenstädten wie 



56 Jan Heiße 

auch auf See. Er nahm sich in dieser Zeit der beginnenden Industrialisierung des 
Schicksals der sozial und religiös unbetreuten Arbeiterklasse an. Für Arbeitslose 
organisierte er Zusammenkünfte und suchte nach Mitteln, um sie auch materiell zu 
unterstützen. Auch der Seelsorge unter dem Militär und den Galeerensträflingen 
galt seine besondere Aufmerksamkeit, ebenso den verwahrlosten Landpfarreien. Er 
wurde von solchen besucht, die etwas für uneheliche Kinder und für Spätberufene 
unternehmen wollten. Wo er konnte, förderte er den Gregorianischen Gesang und 
die römische Liturgie. Zögern in seiner Umgebung und möglicherweise auch eine 
gewisse Scheu seiner Nachfolger bewirkten, daß viele Pläne ihren Stifter nicht über- 
lebt haben. 

Und doch hatte er nichts von einem Manager. An einen Mitbruder, der die Ver- 
antwortung für eine ihm übertragene Aufgabe zu schwer fand, schreibt er: •Was 
Dich selbst betrifft, so geht es nicht darum, Deine eigenen Belange zu suchen und 
Dich aus der Verwaltungsaufgabe zurückzuziehen; es geht um die Sache Gottes! 
Gehören wir doch zu den Ärmsten, die zu Seiner Ehre zum Opfer bestimmt sind. 
Wenn ich dem Widerwillen Gehör schenke, den ich bei dieser mühevollen Aufgabe 
empfinde, dann könnte ich mich jeden Augenblick davonmachen und mich in der 
Einsamkeit verbergen. Wir müssen unser Leben jedoch in der Sorge für das Werk, 
für die Ehre unseres Gottes verbringen. Hab doch ein bißchen Mut, Geduld, Ver- 
trauen, Demut. Gott wird Sein Werk ausführen auch mit den miserabelsten Werk- 
zeugen. Laß Dich nicht entmutigen durch unsere Verluste in Guinea. Die Verluste 
tun uns kein Unrecht an." 

Neue Prüfungen 

Verluste in Guinea: Tatsächlich verlor Libermann innerhalb eines Jahres so ziem- 
lich alle seine besten Mitarbeiter der ersten Stunde. Der Gott des Isaakopfers ist 
derselbe geblieben: Er fordert die Hergabe der jungen Erstgeburt des Glaubens. 
•Und Gott stellte Abraham auf die Probe" (Gen 22, 1). Die Mission in Australien 
erwies sich als völliger Fehlschlag. Schließlich verlangte Gott von ihm die Hergabe 
seiner ganzen Kongregation, seiner eigenen Stiftung, die ein Stück seines Lebens 
und seiner selbst war. Im Jahre 1848, nach einer Reihe von Begegnungen mit Liber- 
mann und nach einigen Besprechungen in Rom, die von einem Vertreter der alten 
Gesellschaft vom Heiligen Geist geführt wurden, hob der Heilige Stuhl Libermanns 
Kongregation auf: der Generalobere und seine etwa vierzig Mitglieder sollten in 
die Gesellschaft vom Heiligen Geist eintreten, ihre Regeln und ihren Namen anneh- 
men; Libermann sollte der neue Generalobere sein. Als das bekannt wurde, brach 
unter den Mitgliedern der gerade gegründeten, so vielversprechenden und blühen- 
den Kongregation Libermanns Panik und Revolte aus. Das Seminar vom Heiligen 
Geist genoß überall einen schlechten Ruf. Die gleichnamige Genossenschaft war zum 
Aussterben verurteilt; sie bestand schlecht und recht noch aus fünf Mitgliedern, Pro- 
fessoren. Libermann verstand es jedoch, unter seinen enttäuschten Mitbrüdern den 
Frieden und die innere Gemütsruhe wieder herzustellen. Er wies auf den Willen 
Gottes hin, der sich deutlich gezeigt hatte, und sprach dann über die innigen Bezie- 
hungen zwischen dem Heiligen Geist und dem Unbefleckten Herzen Mariens. Daß 
der Zusammenschluß beider Gesellschaften in kurzer Zeit ein Erfolg wurde, und vor 



Franz Libermann, Jude und Christ 57 

allem, daß gleichzeitig das Kolonialseminar vom Heiligen Geist religiös wieder 
aufblühte und das Vertrauen der französischen Bistümer wiedergewann, ist der ent- 
waffnenden Unerschütterlichkeit, Milde und Einfühlungsgabe zu danken, womit er 
auch den Intrigen verbitterter Seminaristen entgegenzutreten wußte. 

Keine Situation war verfahren oder aussichtslos genug, um Libermann das Gott- 
vertrauen rauben zu können. Er war Gottes so sicher, verließ sich so sehr auf Ihn, 
daß er, wo andere Alarm schlugen, ruhig, milde und offen blieb, als liege die ganze 
Zukunft offen vor ihm. Nach Erhalt eines Briefes mit nichts als schlechten Nachrichten 
von Le Vavasseur, seiner rechten Hand, schreibt er zurück: •Dein Brief hat mir sehr, 
sehr gut getan. Er hat mir wieder neuen Mut gegeben, um alle Kräfte, über die ich 
verfüge, im Dienst für Gott einzusetzen, an den armen Gebieten, deren Not so über- 
wältigend groß ist, daß selbst Gottesmänner daran verzweifeln. Was mich betrifft, 
so habe ich mehr Hoffnung als jemals; und das gerade deshalb, weil die Situation so 
hoffnungslos erscheint" (Brief vom Mai 1850). Was sein Zeitgenosse Soren Kierke- 
gaard 1843 so ergreifend und eindringlich ausgedrückt hat (in •Furcht und Zittern"), 
nahm in Libermanns Leben Gestalt an: Glauben heißt glauben an das •Absurde". 

•Der Augenblick Gottes" 

Und was er selbst lebte, das künden auch seine Briefe. Er schrieb aus einem einzi- 
gen Lebensgrundsatz, mochte er nun Ratschläge an Organisatoren erteilen oder 
Direktiven in der Seelenführung geben. Man kann nichts Besseres tun, als ihn selbst 
in einer kleinen Blütenlese zu Wort kommen lassen. 

An jemanden, der ein Werk für Spätberufene gründen will: •Ich glaube, daß es 
nicht die gewöhnliche Art der göttlichen Vorsehung ist, eine Arbeit mit einem bis in 
Einzelheiten festgelegten Plan anfangen zu lassen." An einen Mitbruder, der gerade 
mit der Missionsarbeit in dem noch kaum erkundeten Afrika begonnen hat: •Wir 
machen uns eine zu vollkommene Vorstellung von dem, was uns vorschwebt, und 
wir verlangen, daß diese vollkommene Vorstellung der Angelegenheit ohne Ab- 
striche zur Ausführung kommt. Aber so geht die göttliche Vorsehung nicht voran 
und hat es noch nie getan. Gott läßt den Anfang immer schwach und unvollkom- 
men sein; Er will allerlei Mangelhaftes am Anfang. Wir müssen uns Seinem Willen 
unterwerfen und die Dinge tun, so gut wir können." In einem Brief an die General- 
oberin der gerade gegründeten Schwestern von Castres, hinsichtlich Geldangelegen- 
heiten: •Wir könnten gleich Schluß machen, wenn wir nicht imstande sind, unser 
Vertrauen auf Gott zu setzen. Ich brauche nicht weiter darauf einzugehen. Es ist 
allzu klar und von jedem zu bejahen." Im Jahre 1844 schreibt er an einen gewissen 
Lemercier: •Sei immer bereit, um alles zu tun, was Gott Dir befehlen könnte, aber 
warte, bis Er spricht. Wir dürfen Seinen Initiativen nicht vorauseilen, noch diese 
(eigenmächtig) erfinden ... Wenn der Augenblick Gottes (le moment de Dieu) da 
ist, dann wird Sein Wille sich stets in Frieden und Ruhe zeigen." An die General- 
oberin von Castres schreibt er ein anderes Mal: •Ich hoffe, daß Ihre Schwestern nichts 
dabei verlieren, wenn sie Geduld üben, und daß Gott sie belohnen wird, weil sie 
warten konnten. Sie sollen immer mehr lernen, daß es stets gut ist, auf die Augen- 
blicke Gottes zu warten (d'attendre les moments de Dieu). Unsere ungeduldige Natur 
will aber immer diese Augenblicke beschleunigen, ja, wenn es möglich wäre, gar den 



58 Jan Heiße 

Augenblick Gottes erschaffen; und wenn es uns dann unglücklicherweise gelingt vor 
der durch Gott bestimmten Zeit anzufangen, dann sind wir zufrieden, toll vor Ver- 
gnügen und selbstzufrieden. Aber bei der ersten besten Gelegenheit bricht man sich 
Arme und Beine, und innere Spannung, Unruhe und Mutlosigkeit bemächtigen sich 
unser, als Tausch für das Entzücken, die Selbstsicherheit und den unzeitigen En- 
thusiasmus von früher.« Und an die Schwestern selbst: •Zwingen Sie Gott nicht, Ihre 
Dienste anzunehmen. Zwingen Sie Ihn vor allem nicht, von Ihren Diensten Gebrauch 
zu machen vor der Zeit, die Er dafür in Seinem Plan festgesetzt hat.« 

An einen Volksmissionar in Bordeaux: •Gewöhnen Sie sich daran, in allen Din- 
gen, immer und unter allen Umständen dem Gang der Vorsehung zu folgen, zu fol- 
gen, heber als ihr vorauszulaufen.« Die Glaubenserziehung, die Gott dem Menschen 
zuteil werden laßt, besteht darin, daß Er den Menschen lehrt, sich Gottes Tempo- 
anzupassen, sich in Gottes •Rhythmus« einzufügen. In einem Bild brachte Liber- 
mann das einmal so zum Ausdruck: •Pflanzen, die schnell wachsen, entwickeln sich 
wenig und verwelken schnell. Die Bäume, die langsam wachsen, werden groß und 
haben ewig Bestand. Wenn Du in der Mission manchmal einen schnellen und 
bequemen Erfolg hast, dann fürchte für diese Mission. Wenn sie im Gegenteil Zeit 
ordert, dann erwarte viel von ihr, wenn Du nur in Dir selbst die Kraft einer beharr- 

lichen und heiligen Geduld hast. Unsere Phantasie hält nichts von Langsamkeit 
aber jemand, der sich selbst zu verleugnen weiß, fühlt sich wohl dabei." An einen 
Kanonikus in Belgien: •Ein Werk nur dann unternehmen, wenn man absolute 
Garan ,e hat, daß alle Schwierigkeiten aus dem Weg geräumt sind und man sicher 
ist Erfolg zu haben, heißt nichts weiter, als der göttlichen Vorsehung den Rücken 
kehren. An einen Freund: •Du siehst, ich kann nicht tun, was ich will. Die göttliche 
Vorsehung fuhrt unsere Sache ohne mich. Ich kann Dir versichern, wenn ich meinen 
eigenen Ideen gefolgt wäre, hätte ich mich wohl gehütet, soviel auf einmal zu unter- 
nehmen. Es jagt mir einen Schrecken ein, aber was kann ich tun? Darf ich Gottes 
Willen, der mich einfach zwingt, Widerstand bieten? Unsere armselige menschliche 
Voraussicht reicht nicht sehr weit. Gott wird uns Seine Pläne und Seinen Willen 
enthüllen Laßt uns dafür sorgen, daß wir nicht Gefangene unserer eigenen Ideen 
smd. Laßt uns nicht trotzig sein. Ich würde es als Sünde betrachten, den Ereignissen 
Widerstand entgegenzusetzen.« An seinen späteren Nachfolger in der Leitung der 
Genossenschaft: •Wir müssen uns durch die Ereignisse leiten lassen, so wie die gött- 
liche Vorsehung sie schickt. Es ist das Klügste, was man tun kann: keinen Wider- 
stand leisten und em brauchbares Werkzeug in den Händen Gottes sein.« An einen 
jungen noch unerfahrenen Missionsbischof in Afrika schreibt er (Oktober 1851 
einig* Monate vor seinem Tod): •Jetzt, da sich Ihnen unüberwindliche Schwierig- 
keiten m den Weg stellen, laufen Sie Gefahr, sich zu sehr davon beeindrucken zu 
assen, überempfindlich zu werden, so daß Sie die Schwierigkeiten nicht mehr los- 

lassen Aber, Monse.gneur, gerade so riskieren Sie am meisten, unvollkommen zu 
handeln. Was können Sie ausrichten gegen unübersteigbare Schwierigkeiten? Nichts. 
Und deshalb müssen Sie demütig, ruhig, liebevoll und in Hingabe sich beugen. Sie 
müssen die Hindernisse als einen Teil von Gottes Willen ansehen. Ich habe beson- 
ders die bedrängte Lage im Auge, in der Sie sich befinden: der Mangel an tüchtigen 
Obern. Die Schwierigkeit ist bitter für jeden, der in dieser Situation steht, teils aus 



Franz Libermann, Jude und Christ 59 

dem Blickpunkt des Glaubens, teils von der menschlichen Vernunft und aus dem 
Drang natürlicher Aktivität her gesehen. Es wäre tatsächlich ausgezeichnet, die Mis- 
sion in einem Gebiet zu festigen, wo sie nach aller Wahrscheinlichkeit einmal blühen 
wird; es wäre klug, von dieser günstigen Gelegenheit Gebrauch zu machen ... aber 
Sie haben leider nicht die Möglichkeit, diese Gelegenheit zu ergreifen . . . Lassen 
Sie uns doch nur die Aufgabe erfüllen, die Gott uns überträgt, nur die Aufgabe, zu 
der wir fähig sind, aber das mit Frieden, Vertrauen, Beharrlichkeit und Demut. 
Wenn wir dann feststellen, daß noch mehr getan werden müßte, als wir wirklich 
tun, bewahren wir weiter unsern Frieden und unsere Demut. Wenn wir alle klugen 
Maßregeln getroffen haben, die Gott in Seiner Güte uns eingab, dann müssen wir 
uns auf Ihn allein verlassen, nicht auf die Maßregeln noch auf unsere Erkenntnisse, 
nicht einmal auf die, die wir von Gott empfangen zu haben meinen. Wenn wir auf 
unsere Entscheidungen und unsere Einsichten bauen wollen, dann hätten wir uns 
schließlich an Gottes Stelle gesetzt, und fänden statt Gottes Segen unser eigenes 
Wirken vor. Und wir würden das Licht Gottes in unser düsteres natürliches Licht 
verwandeln." Ein anderer Bischof in einer französischen Kolonie will ein eigenes 
Seminar errichten. Pater Libermann schreibt ihm: •Seien Sie nicht beunruhigt, 
Monseigneur, über den möglichen Schaden, der uns (nämlich dem Kolonialseminar 
in Paris) hieraus erwachsen könnte. Wir sind für die Werke Gottes geschaffen und 
nicht diese für uns. Das größte Unheil, das uns treffen könnte, wäre wohl, wenn wir 
die Werke, für die Gott uns einsetzen möchte, zu unserem eigenen Vorteil gebrauch- 
ten." Schließlich kann Libermann in aller Auf richtigkeit und Ehrlichkeit seinen näch- 
sten Mitarbeitern gegenüber bezeugen: •Ich glaube, ich darf wirklich sagen, daß ich 
nicht die geringste Bewegung gemacht habe, um die Ketten, die Gottes Wille mir 
anlegt, abzuschütteln. Es ist mir mehr wert, der Letzte zu sein im Reiche des himm- 
lischen Vaters, aber Seinem heiligen Willen unterworfen zu sein, als mich auf den 
ersten Rängen zu befinden, dabei aber den Weg zu verlassen, den dieser göttliche 
Wille mir vorgezeichnet hat." 

•Der Mensch ist nichts, Gott ist alles" 

Das ist Libermann. So radikal wie möglich Abstand nehmen von sich selbst, von 
allem, selbst der feinsten Form eigenmächtigen Beharrens und Sich-durchsetzen- 
wollens. Sich niemals mit einem Plan Gottes aus dem Staube machen, sondern immer 
und unablässig in Seinem Bereich bleiben. Unerschütterliche innere Ruhe: gegenüber 
den Dingen, wie dringend und aufregend sie auch sein mögen; gegenüber den Men- 
schen, wie irritierend und engherzig sie auch sein mögen; gegenüber sich selbst, in 
welcher Situation auch immer. Unbedingte Treue zum •moment de Dieu", zu Gottes 
Appell in der stets wechselnden Situation. Wenn Libermann so oft von Friede (paix), 
Hingabe (abandon), Ruhe (tranquillite), Milde (douceur) spricht und wenn dies, wie 
die Zeugnisse einstimmig bestätigen, in seinem Antlitz und in seinem Tun eingegra- 
ben war, dann bezweckte er damit nicht nur eine innere Haltung einzig für stille 
Meditationsstunden, für ein verstohlenes Eckchen des Herzens, gegenüber einem 
weltfernen, untätigen, still thronenden Gott. Was er anstrebt ist vielmehr die •union 
pratique", eine Gemeinschaft der Tat, die konkrete und praktische Vereinigung mit 
Gott im ganzen Leben, wie und wo auch immer. Das fortwährend-dienstbare Zu- 



60 Jan Heijke 

sammensein, Zusammenleben mit Gott, in allen Lebensumständen. Als •ein wahrer 
Israelit" kennt er keinen Unterschied zwischen heiligen und profanen Lebens- 
bereichen. Alles dient ihm als Glaubenszeugnis, sein Gott ist ein unternehmender 
Gott, der Seinen Anruf und Seine Erwartung in das Gewand der Zeit, des Lebens- 
schicksals und des Lebenslaufs hüllt. 

Oft hat Libermann sein Verlangen nach Einsamkeit, nach dem rein kontemplativen 
Leben ausgesprochen. In der Tat hätte er ein guter Kartäuser sein können. Aber aus 
derselben kontemplativen Grundhaltung einer ständigen Bereitschaft und eines stän- 
digen Hinhörens auf Gottes Anruf ist er nun ein Organisator in der Kirche gewor- 
den, der keinen Augenblick in Ruhe gelassen, mit Arbeit überhäuft wird, während 
schwerer Kopfschmerzen Brief um Brief? schreibt: in seinem Zimmer, auf dem Schiff, 
in der Postkutsche, der Tausende von Kilometern reist, unvorstellbar viele Kilometer 
zu Fuß zurücklegt, überall spricht und konsultiert wird, von einfachen Menschen 
wie von Obrigkeiten. Dieser Behinderte, der mit seiner Krankheit und mit der welt- 
fremden Erziehung im Getto eine durchschlagende Entschuldigung hätte anführen 
können, um sich vor dem beweglichen, aufrüttelnden Gott mit Seinen ungelegenen 
Anrufen zu verbergen, hat sich in der Welt Gott ausgesetzt, großmütig, ohne Vor- 
behalt. Und dieser überbeschäftigte, überall eingesetzte Organisator, Berater, Seelen- 
führer wußte anderseits durch seine Einstellung auf Gottes Anweisungen und Got- 
tes Tempo dem Bann der eigenen Erkenntnis und der Begeisterung für eigenmäch- 
tige Pläne zu entgehen. Immer deutlicher ist er ein •Mann Gottes" geworden. 

Aus seinem Leben heraus müssen wir die Worte begreifen, die er auf seinem 
Sterbebett flüsternd sprach: •Der Mensch ist nichts, Gott ist alles." 

Er starb am 2. Februar 1852. Die Kommunität, die zur Vesper von Maria Licht- 
meß in der Kapelle versammelt war, sang gerade: •Et exaltavit humiles." Vierund- 
zwanzig und ein halbes Jahr war er Jude, fünfundzwanzig und ein halbes Jahr war 
er Christ. 

Die Kirche erklärte ihn 1876 verehrungswürdig. 

7 Die Briefe Pater Libermanns sind in •Notes et Documents", Paris, Maison Mere des 
Peres du Saint Esprit, 14 tomes, herausgegeben worden. Jeder Band umfaßt ungefähr 500 
Seiten. 




