
IM      SPIEGEL      DER      ZEIT 

•Krise und Erneuerung der Frauenorden" 

Unter obigem Titel hat der Mechelner Kardinal Leon-Joseph Suenens ein Buch 
veröffentlicht1, das man als gezielt bezeichnen kann. Es ist in erster Linie den Kon- 
zilsvätern zugedacht, die demnächst2 über die hier angeschnittenen Fragen zu befin- 
den haben und deren Votum für die weitere Entwicklung der tätigen weiblichen 
Orden und Genossenschaften • nur von diesen ist die Rede • von nicht geringer 
Bedeutung sein dürfte. Der Kardinal ist Hirt und Seelsorger. Als solcher sieht er die 
wachsenden apostolischen Aufgaben der Kirche in einer in Gärung befindlichen, sich 
immer schneller verändernden Welt. In dieser Situation fällt sein Blick auf die 
Ordensfrauen. Man schätzt ihre Zahl auf eine Million. Es sind Menschen, die ihr 
Leben zum Heil der Welt Gott geweiht haben. Wie kommt es, so fragt er, daß sie 
trotz ihres hohen Idealismus, ihres unermüdlichen Eifers und ihrer großen Bereit- 
schaft weitgehend außerhalb der apostolischen Bewegungen der Kirche unserer Tage 
leben? Sollten sie nicht die ersten Apostel sein, das Salz der Erde, das Licht der 
Welt, die Stadt auf dem Berge? Warum sind sie es • wenigstens für den äußeren 
Eindruck • nicht, nicht mehr oder nicht mehr in genügendem Maße? Ob nicht ein 
entscheidender Grund des Malaise der heutigen Ordensgenossenschaften in dieser 
Diskrepanz zwischen der Berufung zum apostolischen Leben und den Hindernissen, 
dieser Berufung nachzukommen, besteht? Dieser Frage gilt das Anliegen des Buches. 

Der Kardinal geht zunächst den Gründen für das Unbehagen nach, das sich gegen- 
über den tätigen Frauengenossenschaften in allen Kreisen der Kirche, nicht nur in 
der jüngeren Generation, ausgebreitet hat. Er fragt sich, wie es zu der nicht mehr 
zu bestreitenden Abwertung eines Standes, der doch zur Elite der Kirche gehört, 
gekommen ist, und woher auch innerhalb der Frauengemeinschaften die wachsenden 
Zweifel an der Richtigkeit ihres Lebens, so wie es sich konkret darstellt, rühren. Er 
kommt dabei zu folgendem Ergebnis: 

Die gesellschaftliche Stellung der Frau, so erfahren wir, hat sich in diesem Jahr- 
hundert • eine Folge der wirtschaftlichen Entwicklung und beruflichen Umschich- 
tung • entscheidend verändert. Die Emanzipation der Frau konnte sich auf fast 
allen Gebieten des modernen Lebens durchsetzen. Der Einfluß der Frauen auf die 
Gesellschaft ist dadurch wesentlich erhöht worden. Sie sind auch aus dem öffent- 
lichen Leben nicht mehr wegzudenken. Sie wollen zusammen mit dem Mann die 
Welt gestalten. Aber die Ordensfrauen haben von dieser Entwicklung noch wenig 
Notiz genommen. Sie bewegen sich noch sehr in den Anschauungen einer patriarcha- 
lischen Zeit, die das öffentliche Leben dem Mann vorbehielt und der Frau die Ord- 
nung des Hauswesens zuwies. (Dementsprechend liest man in den Konstitutionen 
einer deutschen Genossenschaft des 19. Jahrhunderts, die sich hauptsächlich der 
Krankenpflege widmet, die Schwestern sollten sich nur ganz selten auf der Straße 
sehen lassen, und nur zu zweien, weil anderes einer gottgeweihten Frau nicht zieme.) 

1 Salzburg, Otto Müller Verlag (1962). 174 S., kart. DM 9,80. 
2 In der letzten Februarwoche fand in Rom die erste Sitzung der Konzilskommission über 

die Rätestände statt, um das entsprechende Schema für die zweite Sitzungsperiode des Kon- 
zils vorzubereiten. 



62 Im Spiegel der Zeit 

So haben sie den Anschluß an die katholischen Frauenbewegungen unserer Zeit, die 
ihre Mitglieder für das Apostolat schulen und in den öffentlichen Raum hinein- 
wirken, verloren. Die ihnen auf Grund ihrer Berufung zukommende Stelle im Apo- 
stolat haben Laien, verheiratete und unverheiratete Frauen, eingenommen. In katho- 
lischen Ländern, so meint der hohe Verfasser, sei das in einem noch stärkeren Maße 
der Fall als in den Ländern mit gemischtem Konfessionsstand. 

Von daher empfinden die Laien nach Auffassung des Kardinals die Ordensfrauen 
als weltfremd. •Ein Orden macht durchgehend den Eindruck einer Festung, deren 
Zugbrücke nur flüchtig und mit Angst herabgelassen wird. Eine bestimmte Vorstel- 
lung der Welt führt zu einer Art psychischem Isolationismus. Daher das fehlende 
Gespräch mit ihrer unmittelbaren Umgebung, der Mangel an gemeinsamem Inter- 
esse und gleicher Wellenlänge. Selbst wenn die Ordensfrau vor ihrem Eintritt ins 
Kloster durch ihr Milieu oder sogar durch ihr Apostolat inmitten der Welt lebte, so 
verliert sie nach kurzer Zeit Fuß. Sie verschließt sich in einem hermetisch abgeschlos- 
senen Raum oder zumindest in einem Raum, der sich nur durch enge Schleusen und 
nicht durch weite Buchten zur Außenwelt hin öffnet" (24 f.). •Die materielle und 
psychische Entfernung von der Welt führt die Ordensfrau außerdem dazu, sich auf 
sich selbst und ihre eigene Gemeinschaft zurückzuziehen. Ihre Welt verengt sich und 
mißt, wenn sie sich nicht in acht nimmt, nur mehr einige Quadratmeter. Daher ihre 
verformte Sicht: sie sieht die Dinge nur mehr unter einem begrenzten Winkel und 
mißt sie mit zu engen Zirkeln. Daher auch das Nachgeahmte und Gekünstelte man- 
cher klösterlicher Gewohnheiten: ein gewisser Ton ,des Hauses', ein gewisses ge- 
schraubtes, stereotypes und unbeholfenes Benehmen. Es konnte gesagt werden, daß 
manche weiblichen Kongregationen ,die letzten Lehranstalten für die sehr einstudier- 
ten Manieren der bürgerlichen Frauen des 19. Jahrhunderts' seien. Man wünscht sich 
mehr Unmittelbarkeit, Frische, echte und direktere Reaktionen" (25). Mit solchen 
Urteilen werden die großen Leistungen der Ordensfrauen in Schule und Karitas, 
wird ihre Selbstlosigkeit und ihr religiöser Idealismus, die sich vor allem in der 
Verborgenheit des Gebetes und des Opfers bewähren, nicht in Frage gestellt. Worum 
es dem Kardinal geht, ist vielmehr dies: Er unterscheidet zwischen den Werken, die 
von den Ordensfrauen unterhalten werden • unentbehrliche Werke für die Kirche 
• und der Verkündigung des Evangeliums, und er meint, den Ordensfrauen, so wie 
sie heute seien, fehle es vielfach an den Voraussetzungen, um Gott, Christus, die 
Kirche in der gegenwärtigen Welt glaubhaft und wirksam zu bezeugen. Ihr Einfluß 
beschränke sich im großen und ganzen auf Kinder, Kranke und alte Leute; die Welt 
der Erwachsenen sei ihnen verschlossen, und sie versuchten es auch gar nicht, in sie 
einzudringen. 

Allerdings sei das, so fährt er fort, nicht den Ordensfrauen allein anzurechnen. 
Jahrhundertealte Überlieferungen in der Kirche seien ihrem Apostolat im Wege 
gestanden. An erster Stelle nennt er die Klausurvorschriften, die sich zäh erhalten 
hätten, obwohl die Gründe, die einmal für ihre Strenge maßgebend gewesen wären, 
längst nicht mehr bestünden. •Eine Ordensfrau war dem Begriff und dem Ursprung 
nach eine klausurierte Nonne mit feierlichen Gelübden. Die Vorstellung einer nicht - 
klausurierten Nonne kam einer Entweihung gleich" (41 f). Die Kämpfe gegen solche 
Anschauungen und die dabei erlittenen Rückschläge sind bekannt. Noch Vinzenz von 
Paul mußte seinen •Filles" folgende Anweisung geben: •Wenn der Landesbischof 
euch fragt, ob ihr Klosterfrauen seid, dann werdet ihr durch die Gnade Gottes nein 
sagen; denn es ist nicht so, daß ihr die Klosterfrauen nicht schätzt, aber wenn ihr es 
wäret, müßtet ihr eingesperrt sein und folglich müßtet ihr sagen: ,Lebe wohl Dienst 
an den Armen ...' Denn wer Klosterfrau sagt, sagt klausuriert, und die Barmherzi- 



Im Spiegel der Zeit 63 

gen Schwestern müssen überall hingehen" (44). Nun sind zwar im Laufe der Zeit die 
Klausurvorschriften für die tätigen Ordensgemeinschaften gelockert worden, aber die 
Haltung der Abwehr gegen die Welt, die dem Konzil von Trient das Gepräge gege- 
ben hatte, blieb nach Kardinal Suenens auch weiterhin ein entscheidender Faktor in 
der Gestaltung ihrer Lebensordnung (45). Das zeige u. a. die •monastische Spiri- 
tualität" (47), die bis heute das religiöse Gemeinschaftsleben in den weiblichen 
Ordensgenossenschaften bestimme und die eine ursprüngliche apostolische Spirituali- 
tät verhindere, wie es nicht zuletzt eine einseitig negative Interpretierung des Gehor- 
samsgelübdes deutlich mache (52). 

Damit hat Kardinal Suenens den Ausgangspunkt klar gelegt, von dem aus er nun 
einen Vorstoß nach •apostolischer Erneuerung des Ordenslebens" unternimmt. Aus- 
gehend vom Sinn der Ordensberufung, die immer Weihe an Gott und an das Erlö- 
sungswerk (an die Welt, an die Menschen) zugleich besagt (57 ff), und hinführend 
zu einer lebendigen Begegnung mit dem Jesus der Evangelien, mit den Aposteln 
und den Ordensgründerinnen (67 ff), zeigt er auf, wie sich die daraus gewonnene 
Sicht im Bereich der Schule und der karitativen Arbeit für eine echte evangelische 
Verkündigung auswirken müsse (75 ff). An dieser Stelle wird nun das tiefste Anlie- 
gen nach Erneuerung des tätigen weiblichen Ordenslebens ausgesprochen. Das Ziel 
dieser Erneuerung muß nach dem Mechelner Kardinal die •Einfügung (der aposto- 
lischen Kräfte der Ordensfrauen) in die Gesamtseelsorge" sein (95 ff). Er beruft sich 
dabei mehrfach auf den ausdrücklichen Wunsch des jetzigen Papstes, dessen Forde- 
rungen noch über das hinausgehen, was Pius XII. seinerzeit über die zeitgemäße 
Anpassung der Ordensfrauen gesagt hatte. So lautet z. B. ein Dekret der Römischen 
Synode von 1960: •Weil die Ordensfrauen nach der vollkommenen und höchsten 
Tugend streben, sollen sie sich alle daran erinnern, daß ihre Berufung voll und ganz 
apostolisch ist und keineswegs durch die Grenzen des Ortes, der Dinge oder der Zeit 
eingeschränkt werden kann, sondern sich überall und immer auf alles erstreckt, was 
sich in irgendeiner Weise auf die Ehre ihres Bräutigams oder das Heil der Seelen 
bezieht" (107 f). Und in einem Brief des Kardinalstaatssekretärs Cicognani, der im 
Namen des Papstes an die Ordensfrauen gerichtet ist, heißt es: •Der manchmal an- 
zutreffenden Versuchung, in der Ordensschwester nur eine bequeme Hilfe für zweit- 
rangige Aufgaben zu sehen, muß die Überzeugung entgegengesetzt werden, daß sie 
eine auserwählte Verkünderin des Evangeliums ist, und daß sie oft ein unerläßliches 
Bindeglied zwischen dem Hirten und seiner Herde darstellt. Warum könnte sie nicht 
in den Pfarr-Zusammenkünften, in denen die Seelsorge organisiert wird, angehört 
werden, wie dies schon vielfach geschieht? Wenn sie zu den das Apostolat betreffen- 
den Entscheidungen hinzugezogen würde, wäre sie nur noch besser geeignet, diesen 
in den von ihr wahrgenommenen liturgischen, katechetischen, erzieherischen und 
krankenpflegerischen Funktionen mehr Wirkung zu verleihen. Der Klerus und die 
Pfarre würden gewinnen; ebenso aber auch die Ordensfrau, die dann gegenüber den 
Laien besser in der Lage wäre, ihre Berufung einzuordnen und zu entfalten" (111). 

Es geht also entscheidend darum, die Ordensfrau aus ihrem Getto herauszuführen 
und um ihres apostolischen Auftrages willen mit den Lebensräumen der Menschen 
stärker in Kontakt zu bringen. Für die Lehrorden würde das z. B. nach Ansicht des 
Kardmals bedeuten, daß sie ihre apostolische Aufgabe nicht auf den Unterricht 
beschränkt sehen, sondern auch auf die Freizeit und die Familien ihrer Schülerinnen 
ausdehnen; nur so sei eine ganzheitliche christliche Bildung und damit überhaupt erst 
eine Verkündigung des Evangeliums möglich. Analoges gelte für die Krankenorden: 
da die Krankenpflege als solche in einem modernen Krankenhaus immer stärker 
einen technischen und anonymen Charakter annehme und der apostolischen Berufung 



64 Im Spiegel der Zeit 

wenig Raum lasse, müßten neue Wege beschriften werden, um dieser Berufung 
gerecht zu werden; einige Beispiele werden dafür angeführt. Darüber hinaus sollten 
Schwestern ausgebildet und freigestellt werden, um in den Jugend- und Frauenver- 
bänden, vor allem aber auch in den verschiedenen Werken der katholischen Aktion 
tätig zu sein. 

Die stärkere und direktere Ausrichtung der tätigen Frauengenossenschaften auf 
das Apostolat, wie es hier dargelegt wird, hat aber einschneidende Konsequenzen für 
deren konkrete Gestalt und innere Ordnung. Darüber handelt der letzte Teil des 
Buches. Von zwei Dingen ist hier die Rede: von der notwendigen Revision des klö- 
sterlichen Lebens und von der Notwendigkeit einer adäquaten Bildung. Es gilt Gebet 
und Apostolat enger miteinander zu verbinden, die Tagesordnung zu vereinfachen, 
d. h. die Zerstückelung aufzuheben, die Gemeinschaftsübungen zu reduzieren und 
für einzelne Aufgaben dem Lebensrhythmus der Laien stärker Rechnung zu tragen, 
z. B. auch abends zur Verfügung zu stehen. Laudes und Vesper würden für das Ge- 
meinschaftsgebet genügen, meint der Kardinal (118). Und die Klausur dürfe kein 
Hindernis für das Apostolat bedeuten; hier sollten die Ordensfrauen im wesent- 
lichen mit den Ordensmännern gleichgestellt sein (125). Die größere Gefahr müsse 
durch eine intensivere Schulung spiritueller, apostolischer, beruflicher und sozialer 
Art ausgewogen werden. Hier wird an das von der Religiosenkongregation gefor- 
derte •große Juvenat" erinnert, das eine Ausbildung von wenigstens zwei Jahren 
und maximal von fünf Jahren vorsieht. Und auch nach dieser Zeit müßten immer 
wieder Möglichkeiten für eine Weiterbildung gegeben werden. 

Niemand ist der Meinung, auch Kardinal Suenens nicht, daß eine Umstellung, 
wie sie hier von den Ordensfrauen gefordert wird, von einem Tag zum anderen 
vorgenommen noch überhaupt kommandiert werden kann. Dafür sind der Voraus- 
setzungen und Schwierigkeiten zu viele. Was aber schon heute verlangt wird, ist ein- 
mal die Einsicht in die Notwendigkeit einer apostolischen Erneuerung des tätigen 
Ordenslebens und zweitens die Bereitschaft, diese Erneuerung mit all dem, was sie 
mit sich bringt, anzustreben. Und hier fällt die Entscheidung über Erfolg oder Miß- 
erfolg eines solchen Vorstoßes. Darum die Frage: Gibt es genügend Frauen, die 
weitsichtig und mutig genug sind, um das von ihnen verlangte Werk anzugreifen? 
Das bisherige Echo auf die Bemühungen der letzten Jahre berechtigt noch nicht zum 
Optimismus. Der Kardinal führt zum Beweis dafür die Frage des Ordenskleides an. 
•Man ist erstaunt", schreibt er, •über die Ängstlichkeit oder den passiven Wider- 
stand, womit auf die wiederholten Aufrufe Pius' XII. und befugter Obrigkeiten 
geantwortet, oder vielmehr nicht geantwortet wurde ... Im allgemeinen wurden die 
Anpassungen um Millimeter durchgeführt. Man hätte aber eine radikale Moderni- 
sierung gewünscht, die dem 20. Jahrhundert und nicht einer überholten Vergangen- 
heit entspricht. Das Schwerwiegende an diesem Anachronismus besteht darin, daß 
das Äußere eine gewisse Unangepaßtheit des Inneren an unsere Zeit vermuten läßt" 
(130). 

Trotz solcher und ähnlicher Bedenken geht durch das ganze Buch ein Zug froher 
Hoffnung. Es gibt Zeugnis von einem Neuaufbruch in der Kirche, wie ihn in dieser 
Weise die Neuzeit kaum gesehen hat. Es atmet denselben Geist der Zuversicht, der 
von Johannes XXIII. ausgeht, der nicht müde wird, von einem spirituellen Früh- 
ling zu sprechen. Kardinal Suenens steht darum mit seinem Anliegen nicht allein. 
Er gibt nur den Willen des Papstes wieder. Es kann darum schon jetzt als sicher 
gelten, daß er von den Konzilsvätern kräftig unterstützt wird. Was er selbst vom 
Konzil für die Neuorientierung der tätigen Frauenorden erwartet, hat er in folgen- 
den Sätzen geäußert: 



Einübung und Weisung 65 

1. •Eine grundsätzliche Bestätigung der neuen Aufgabe der Ordensfrau als Be- 
treuerin der Laienarbeit von Frauen und Mädchen. 

2. Daß den jungen Schwestern eine entsprechende Vorbereitung auf diese Auf- 
gabe durch eine sowohl theoretische als auch praktische Einführung ins Apostolat 
zuteil werde. 

3. Daß nichts in den Konstitutionen die Erfordernisse des Apostolates in der Welt 
von heute hemme, und daß die Konstitutionen in diesem Sinne revidiert werden. 

4. Das Ordensleben in einer Weise organisiert zu sehen, daß diese neue Funktion 
sich in die Gesamtheit des Gemeinschaftslebens mit vollem Recht einfügt durch die 
Organisation von Zusammenkünften, welche diese besonderen Aufgaben überwachen 
und anregen sollen (162)." Friedrich Wulf SJ 

EINÜBUNG    UND    WEISUNG 

Blut Christi rette uns! 

Meditationsgedanken zur Litanei vom Kostbaren Blut Christi 

Am 24. Februar 1960 hat Papst Johannes XXIII. eine neue Litanei gutgeheißen, die 
Litanei vom Kostbaren Blut Jesu Christi, die seitdem den Litaneien des Rituale 
Romanum (hinter der Litanei vom Heiligsten Herzen Jesu) hinzugefügt worden ist 
(AAS 52 [1960] 412•413). Schon bei der Schlußansprache zur Römischen Synode 
(31. Januar 1960) hatte der Papst von der Verehrung des Blutes Jesu Christi gespro- 
chen. Sie gehöre, so sagte er dort, zu den drei Grundweisen, an den Herrn zu denken, 
zu ihm zu beten und sich ihm zu vereinigen; dazu zählt er die Verehrung des Namens, 
des Herzens und des Blutes Jesu. In den kurzen Anrufungen einer Litanei kann der 
Beter tatsächlich in jener Einfachheit, die dem christlichen Beten eigen sein soll, 
jeweils von einem zentralen Geheimnis der Person Christi her das ganze Werk der 
Erlösung vor sich hinstellen und glaubend, hoffend, liebend verlebendigen. Am 
30. Juni 1960 widmete der Papst noch einmal ein eigenes Apostolisches Schreiben der 
Verehrung des Blutes Christi. Sie ist ihm selbst von seiner Jugend her vertraut; er 
hat sie lieb gewonnen und möchte sie wie ein Vater auch von der ihm durch den Herrn 
anvertrauten Familie geliebt wissen (AAS 52 [1960] 545•550). Auch das gehört zum 
Bild des jetzigen Papstes. Er fühlt sich nicht in erster Linie als ein Regent, sondern 
als Haupt und geistlicher Vater einer großen Familie. Er will mit ihr lieben und 
leiden und vor allem auch beten. 

Blut Christi, des Eingeborenen des ewigen Vaters, rette uns! 

Es ist in der Litanei die erste Anrufung zum Blute des Herrn. Sie steht nach dem 
Rufen zum verklärten Christus und zur Dreifaltigkeit; und diese erste Anrufung 
zeigt trinitarischen Bezug. Sie weist hin auf den Vater. Den ewigen Vater. Vater: 
das heißt Ursprung des Lebens. Ewigkeit aber heißt •des grenzenlosen Lebens 
zugleich ganzer und vollkommener Besitz" (Boethius, De consol. phil. 5, 6). 

Dieser Vater hat einen Sohn, einen einzigen Sohn. Er kann nur den Einzigen 
haben. In diesem einen Sohn zeugt er sich ganz aus, schenkt er, der grenzenloses 




