IM S PIEGEL DER ZETIT

»Krise und Erneuerung der Frauenorden‘

Unter obigem Titel hat der Mechelner Kardinal Léon-Joseph Suenens ein Buch
veroffentlicht!, das man als gezielt bezeichnen kann. Es ist in erster Linie den Kon-
zilsvitern zugedacht, die demndéchst? iiber die hier angeschnittenen Fragen zu befin-
den haben und deren Votum fiir die weitere Entwicklung der titigen weiblichen
Orden und Genossenschaften — nur von diesen ist die Rede — von nicht geringer
Bedeutung sein diirfte. Der Kardinal ist Hirt und Seelsorger. Als solcher sicht er die
wachsenden apostolischen Aufgaben der Kirche in einer in Garung befindlichen, sich
immer schneller verindernden Welt. In dieser Situation fillt sein Blick auf die
Ordensfrauen. Man schitzt ihre Zahl auf eine Million. Es sind Menschen, die ihr
Leben zum Heil der Welt Gott geweiht haben. Wie kommt es, so fragt er, daf} sie
trotz ihres hohen Idealismus, ihres unermiidlichen Eifers und ihrer groflen Bereit-
schaft weitgehend aufierhalb der apostolischen Bewegungen der Kirche unserer Tage
leben? Sollten sie nicht die ersten Apostel sein, das Salz der Erde, das Licht der
Welt, die Stadt auf dem Berge? Warum sind sie es — wenigstens fiir den dufieren
Eindruck — nicht, nicht mehr oder nicht mehr in geniigendem Mafie? Ob nicht ein.
entscheidender Grund des Malaise der heutigen Ordensgenossenschaften in dieser
Diskrepanz zwischen der Berufung zum apostolischen Leben und den Hindernissen,
dieser Berufung nachzukommen, besteht? Dieser Frage gilt das Anliegen des Buches.

Der Kardinal geht zunichst den Griinden fir das Unbehagen nach, das sich gegen-
iber den tdtigen Frauengenossenschaften in allen Kreisen der Kirche, nicht nur in
der jlingeren Generation, ausgebreitet hat. Er fragt sich, wie es zu der nicht mehr
zu bestreitenden Abwertung eines Standes, der doch zur Elite der Kirche gehért,
gekommen ist, und woher auch innerhalb der Frauengemeinschaften die wachsenden
Zweifel an der Richtigkeit ihres Lebens, so wie es sich konkret darstellt, rithren. Er
kommt dabei zu folgendem Ergebnis:

Die gesellschaftliche Stellung der Frau, so erfahren wir, hat sich in diesem Jahr-
hundert — eine Folge der wirtschaftlichen Entwicklung und beruflichen Umschich-
tung — entscheidend verandert. Die Emanzipation der Frau konnte sich auf fast
allen Gebieten des modernen Lebens durchsetzen. Der Einflul der Frauen auf die
Gesellschaft ist dadurch wesentlich erhéht worden. Sie sind auch aus dem offent-
lichen Leben nicht mehr wegzudenken. Sie wollen zusammen mit dem Mann die
Welt gestalten. Aber die Ordensfrauen haben von dieser Entwicklung noch wenig
Notiz genommen. Sie bewegen sich noch sehr in den Anschauungen einer patriarcha-
lischen Zeit, die das 6ffentliche Leben dem Mann vorbehielt und der Frau die Ord-
nung des Hauswesens zuwies. (Dementsprechend liest man in den Konstitutionen
einer deutschen Genossenschaft des 19. Jahrhunderts, die sich hauptsichlich der
Krankenpflege widmet, die Schwestern sollten sich nur ganz selten anf der Strafle
sehen lassen, und nur zu zweien, weil anderes einer gottgeweihten Frau nicht zieme.)

1 Salzburg, Otto Miiller Verlag (1962). 174 S., kart. DM 9,80.

% In der letzten Februarwoche fand in Rom die erste Sitzung der Konzilskommission iiber
dic Rétestinde statt, um das entsprechende Schema fiir die zweite Sitzungsperiode des Kon-
zils vorzubereiten.



62 Im Spiegel der Zeit

So haben sie den Anschluf} an die katholischen Frauenbewegungen unserer Zeit, die
ihre Mitglieder fir das Apostolat schulen und in den offentlichen Raum hinein-
wirken, verloren. Die ihnen auf Grund ihrer Berufung zukommende Stelle im Apo-
stolat haben Laien, verheiratete und unverheiratete Frauen, eingenommen. In katho-
lischen Landern, so meint der hohe Verfasser, sei das in einem noch stirkeren Mafle
der Fall als in den Lindern mit gemischtem Konfessionsstand.

Von daher empfinden die Laien nach Auffassung des Kardinals die Ordensfrauen
als weltfremd. ,Ein Orden macht durchgehend den Eindruck einer Festung, deren
Zugbriicke nur flichtig und mit Angst herabgelassen wird. Eine bestimmte Vorstel-
lung der Welt fihrt zu einer Art psychischem Isolationismus. Daher das fehlende
Gesprich mit ihrer unmittelbaren Umgebung, der Mangel an gemeinsamem Inter-
esse und gleicher Wellenldnge. Selbst wenn die Ordensfrau vor ihrem Eintritt ins
Kloster durch ihr Milieu oder sogar durch ihr Apostolat inmitten der Welt lebte, so
verliert sie nach kurzer Zeit Fufl. Sie verschliefit sich in einem hermetisch abgeschlos-
senen Raum oder zumindest in einem Raum, der sich nur durch enge Schleusen und
nicht durch weite Buchten zur Auflenwelt hin 6ffnet (24f.). ,Die materielle und
psychische Entfernung von der Welt fithrt die Ordensfrau auflerdem dazu, sich auf
sich selbst und ihre eigene Gemeinschaft zuriickzuziehen. Thre Welt verengt sich und
mif}t, wenn sie sich nicht in acht nimmt, nur mehr einige Quadratmeter. Daher ihre
verformte Sicht: sie sieht die Dinge nur mehr unter einem begrenzten Winkel und
mifit sie mit zu engen Zirkeln. Daher auch das Nachgeahmte und Gekiinstelte man-
cher klosterlicher Gewohnheiten: ein gewisser Ton ,des Hauses’, ein gewisses ge-
schraubtes, stereotypes und unbeholfenes Benehmen. Es konnte gesagt werden, daf§
manche weiblichen Kongregationen ,die letzten Lehranstalten fiir die sehr einstudier-
ten Manieren der biirgerlichen Frauen des 19. Jahrhunderts® seien. Man wiinscht sich
mehr Unmittelbarkeit, Frische, echte und direktere Reaktionen® (25). Mit solchen
Urteilen werden die groflen Leistungen der Ordensfrauen in Schule und Karitas,
wird ibre Selbstlosigkeit und ihr religioser Idealismus, die sich vor allem in der
Verborgenheit des Gebetes und des Opfers bewahren, nicht in Frage gestellt. Worum
es dem Kardinal geht, ist vielmehr dies: Er unterscheidet zwischen den Werken, die
von den Ordensfrauen unterhalten werden — unentbehrliche Werke fiir die Kirche
— und der Verkiindigung des Evangeliums, und er meint, den Ordensfrauen, so wie
sie heute seien, fehle es vielfach an den Voraussetzungen, um Gott, Christus, die
Kirche in der gegenwirtigen Welt glaubhaft und wirksam zu bezeugen. Ihr Einfluf§
beschrianke sich im groflen und ganzen auf Kinder, Kranke und alte Leute; die Welt
der Erwachsenen sei ihnen verschlossen, und sie versuchten es auch gar nicht, in sie
einzudringen.

Allerdings sei das, so fahrt er fort, nicht den Ordensfrauen allein anzurechnen.
Jahrhundertealte Uberlieferungen in der Kirche seien ibrem Apostolat im Wege
gestanden. An erster Stelle nennt er die Klausurvorschriften, die sich zih erhalten
hitten, obwohl die Griinde, die einmal fiir ihre Strenge mafigebend gewesen wiiren,
langst nicht mehr bestinden. ,Eine Ordensfrau war dem Begriff und dem Ursprung
nach eine klausurierte Nonne mit feierlichen Geliibden. Die Vorstellung einer nicht-
klausurierten Nonne kam einer Entweihung gleich (41 f). Die Kampfe gegen solche
"Anschauungen und die dabei erlittenen Ritckschlige sind bekannt. Noch Vinzenz von
Paul mufite seinen ,Filles“ folgende Anweisung geben: ,Wenn der Landesbischof
euch fragt, ob ibr Klosterfrauen seid, dann werdet ihr durch die Gnade Gottes nein
sagen; denn es ist nicht so, daf} ihr die Klosterfrauen nicht schitzt, aber wenn ihr es
wiret, miiitet ihr eingesperrt sein und folglich miifitet ihr sagen: ,Lebe wohl Dienst
an den Armen ... Denn wer Klosterfrau sagt, sagt klausuriert, und die Barmherzi-



Im Spiegel der Zeit 63

gen Schwestern miissen iiberall hingehen® (44). Nun sind zwar im Laufe der Zeit die
Klausurvorschriften fiir die titigen Ordensgemeinschaften gelodkert worden, aber die
Haltung der Abwehr gegen die Welt, die dem Konzil von Trient das Geprage gege-
ben hatte, blieb nach Kardinal Suenens auch weiterhin ein entscheidender Faktor in
der Gestaltung ihrer Lebensordnung (45). Das zeige u. a. die ,monastische Spiri-
tualitdt® (47), die bis heute das religiose Gemeinschaftsleben in den weiblichen
Ordensgenossenschaften bestimme und die eine urspriingliche apostolische Spirituali-
tat verhindere, wie es nicht zuletzt eine einseitig negative Interpretierung des Gehor-
samsgelitbdes deutlich mache (52).

Damit hat Kardinal Suenens den Ausgangspunkt klar gelegt, von dem aus er nun
einen VorstoB nach ,apostolischer Erncuerung des Ordenslebens® unternimmt. Aus-
gehend vom Sinn der Ordensberufung, die immer Weihe an Gott und an das Erlo-
sungswerk (an die Welt, an die Menschen) zugleich besagt (57 ff), und hinfithrend
zu einer lebendigen Begegnung mit dem Jesus der Evangelien, mit den Aposteln
und den Ordensgriinderinnen (67 ff), zeigt er auf, wie sich die daraus gewonnene
Sicht im Bereich der Schule und der karitativen Arbeit fiir eine echte evangelische
Verkiindigung auswirken miisse (75 ff). An dieser Stelle wird nun das tiefste Anlie-
gen nach Erneuerung des tatigen weiblichen Ordenslebens ausgesprochen. Das Ziel
dieser Erneuerung mufl nach dem Mechelner Kardinal die »Einfiigung (der aposto-
lischen Krifte der Ordensfrauen) in die Gesamtseelsorge* sein (95 ff). Er beruft sich
dabei mehrfach auf den ausdriicklichen Wunsch des jetzigen Papstes, dessen Forde-
rungen noch itber das hinausgehen, was Pius XII. seinerzeit iiber die zeitgemafle
Anpassung der Ordensfrauen gesagt hatte. So lautet z. B. ein Dekret der Rémischen
Synode von 1960: ,Weil die Ordensfrauen nach der vollkommenen und héchsten
Tugend streben, sollen sie sich alle daran erinnern, daf ihre Berufung voll und ganz
apostolisch ist und keineswegs durch die Grenzen des Ortes, der Dinge oder der Zeit
eingeschrankt werden kann, sondern sich iiberall und immer auf alles erstreckt, was
sich in irgendeiner Weise auf die Ehre ihres Briutigams oder das Heil der Seelen
bezieht“ (107 f). Und in einem Brief des Kardinalstaatssekretirs Cicognani, der im
Namen des Papstes an dic Ordensfrauen gerichtet ist, heit es: ,Der manchmal an-
zutreffenden Versuchung, in der Ordensschwester nur eine bequeme Hilfe fiir zweit-
rangige Aufgaben zu schen, mufl die Uberzeugung entgegengesetzt werden, dafl sie
eine auserwahlte Verkiinderin des Evangeliums ist, und daf sie oft ein unerlifliches
Bindeglied zwischen dem Hirten und seiner Herde darstellt. Warum kénnte sie nicht
in den Pfarr-Zusammenkiinften, in denen die Seelsorge organisiert wird, angehdrt
werden, wie dies schon vielfach geschicht? Wenn sie zu den das Apostolat betreffen-
den Entscheidungen hinzugezogen wiirde, wire sie nur noch besser geeignet, diesen
in den von ihr wahrgenommenen liturgischen, katechetischen, erzieherischen und
krankenpflegerischen Funktionen mehr Wirkung zu verleihen. Der Klerus und die
Pfarre wiirden gewinnen; ebenso aber auch die Ordensfrau, die dann gegeniiber den
Laien besser in der Lage wire, ihre Berufung einzuordnen und zu entfalten® (111).

Es geht also entscheidend darum, die Ordensfrau aus jhrem Getto herauszufithren
und um ihres apostolischen Auftrages willen mit den Lebensriumen der Menschen
stirker in Kontakt zu bringen. Fiir die Lehrorden wiirde das z. B. nach Ansicht des
Kardinals bedeuten, daf} sie ihre apostolische Aufgabe nicht auf den Unterricht
beschrénkt seben, sondern auch auf die Freizeit und die Familien ihrer Schiilerinnen
ausdehnen; nur so sei eine ganzheitliche christliche Bildung und damit iiberhaupt erst
eine Verkiindigung des Evangeliums méglich. Analoges gelte fiir die Krankenorden:
da die Krankenpflege als solche in einem modernen Krankenhaus immer stirker
einen technischen und anonymen Charakter annehme und der apostolischen Berufung



64 Im Spiegel der Zeit

wenig Raum lasse, miifiten neue Wege beschritten werden, um dieser Berufung
gerecht zu werden; einige Beispiele werden dafiir angefiihrt. Dariiber hinaus sollten
Schwestern ausgebildet und freigestellt werden, um in den Jugend- und Frauenver-
bdnden, vor allem aber auch in den verschiedenen Werken der katholischen Aktion
tatig zu sein. .

Die stirkere und direktere Ausrichtung der tdtigen Frauengenossenschaften auf
das Apostolat, wie es hier dargelegt wird, hat aber einschneidende Konsequenzen fiir
deren konkrete Gestalt und innere Ordnung. Dariber handelt der letzte Teil des
Buches. Von zwei Dingen ist hier die Rede: von der notwendigen Revision des klo-
sterlichen Lebens und von der Notwendigkeit einer addquaten Bildung. Es gilt Gebet
und Apostolat enger miteinander za verbinden, die Tagesordnung zu vereinfachen,
d. h. die Zerstiickelung aufzuheben, die Gemeinschaftsiibungen zu reduzieren und
fiir einzelne Aufgaben dem Lebensrhythmus der Laien stirker Rechnung zu tragen,
z. B. auch abends zur Verfiigung zu stehen. Laudes und Vesper wiirden fiir das Ge-
meinschaftsgebet geniigen, meint der Kardinal (118). Und die Klausur diirfe kein
Hindernis far das Apostolat bedeuten; hier sollten die Ordensfrauen im wesent-

. lichen mit den Ordensminnern gleichgestellt sein (125). Die gréflere Gefahr miisse
durch eine intensivere Schulung spiritueller, apostolischer, beruflicher und sozialer
Art ausgewogen werden. Hier wird an das von der Religiosenkongregation gefor-
derte ,grofle Juvenat® erinnert, das eine Ausbildung von wenigstens zwei Jahren
und maximal von fiinf Jahren vorsieht. Und auch nach dieser Zeit miifiten immer
wieder Méglichkeiten fir eine Weiterbildung gegeben werden.

Niemand ist der Meinung, auch Kardinal Suenens nicht, dafl eine Umstellung,
wie sie hier von den Ordensfrauen gefordert wird, von einem Tag zum anderen
vorgenommen noch iiberhaupt kommandiert werden kann. Dafiir sind der Voraus-
setzungen und Schwierigkeiten zu viele. Was aber schon heute verlangt wird, ist ein-
mal die Einsicht in die Notwendigkeit einer apostolischen Erneuerung des tatigen
Ordenslebens und zweitens die Bereitschaft, diese Erneuerung mit all dem, was sie
mit sich bringt, anzustreben. Und hier fillt die Entscheidung dber Erfolg oder Mifi-
erfolg eines solchen Vorstofes. Darum die Frage: Gibt es genigend Frauen, die
weitsichtig nnd mutig genug sind, um das von ihnen verlangte Werk anzugreifen?
Das bisherige Echo auf die Bemithungen der letzten Jahre berechtigt noch nicht zum
Optimismus. Der Kardinal fihrt zum Beweis dafiir die Frage des Ordenskleides an.
»~Man ist erstaunt®, schreibt er, ,iber die Angstlichkeit oder den passiven Wider-
stand, womit auf die wiederholten Aufrufe Pius’ XII. und befugter Obrigkeiten
geantwortet, oder vielmehr nicht geantwortet wurde . . . Im allgemeinen wurden die
Anpassungen um Millimeter durchgefithrt. Man hitte aber eine radikale Moderni-
sierung gewlinscht, die dem 20. Jahrhundert und nicht einer iiberholten Vergangen-
heit entspricht. Das Schwerwiegende an diesem Anachronismus besteht darin, dafl
das Auflere eine gewisse Unangepafitheit des Inneren an unsere Zeit vermuten 1afit*
(130).

Trotz solcher und dhnlicher Bedenken geht durch das ganze Buch ein Zug froher
Hoffnung. Es gibt Zeugnis von einem Neuaufbruch in der Kirche, wie ihn in dieser
Weise die Neuzeit kaum gesehen hat. Es atmet denselben Geist der Zuversicht, der
von Johannes XXIII. ausgeht, der nicht miide wird, von einem spirituellen Frith-
ling za sprechen. Kardinal Suenens steht darum mit seinem Anliegen nicht allein.
Er gibt nur den Willen des Papstes wieder. Es kann darum schon jetzt als sicher
gelten, dafl er von den Konzilsvitern kraftig unterstiitzt wird. Was er selbst vom
Konzil fiir die Neuorientierung der titigen Frauenorden erwartet, hat er in folgen-
den Sitzen geduBert:



Einiibung und Weisung 65

1. ,Eine grundsitzliche Bestitigung der neuen Aufgabe der Ordensfrau als Be-
treuerin der Laienarbeit von Frauen und Midchen.

2. DaB den jungen Schwestern eine entsprechende Vorbereitung auf diese Auf-
gabe durch eine sowohl theoretische als auch praktische Einfithrung ins Apostolat
zuteil werde.

3. Daf} nichts in den Konstitutionen die Erfordernisse des Apostolates in der Welt
von heute hemme, und daf} die Konstitutionen in diesem Sinne revidiert werden.

4. Das Ordensleben in einer Weise organisiert zu sehen, dafl diese neue Funktion
sich in die Gesamtheit des Gemeinschaftslebens mit vollem Recht einfigt durch die
Organisation von Zusammenkinften, welche diese besonderen Aufgaben iberwachen
und anregen sollen (162).“ Friedrich Wulf S]

EINUBUNG UND WETISUNG

Blut Christi rette uns!

Meditationsgedanken zur Litanei vom Kostbaren Blut Christi

Am 24. Februar 1960 hat Papst Johannes XXIII. eine neue Litanei gutgeheiflen, die
Litanei vom Kostbaren Blut Jesu Christi, die seitdem den Litaneien des Rituale
Romanum (hinter der Litanei vom Heiligsten Herzen Jesu) hinzugefiigt worden ist
(AAS 52 [1960] 412—413). Schon bei der Schlufansprache zur Rémischen Synode
(81. Januar 1960) hatte der Papst von der Verehrung des Blutes Jesu Christi gespro-
chen. Sie gehore, so sagte er dort, zu den drei Grundweisen, an den Herrn zu denken,
zu ihm zu beten und sich ihm zu vereinigen; dazu zahlt er die Verehrung des Namens,
des Herzens und des Blutes Jesu. In den kurzen Anrufungen einer Litanei kann der
Beter tatsichlich in jener Einfachheit, die dem christlichen Beten eigen sein soll,
jeweils von einem zentralen Geheimnis der Person Christi her das ganze Werk der
Erlésung vor sich hinstellen und glaubend, hoffend, liebend verlebendigen. Am
80. Juni 1960 widmete der Papst noch einmal ein eigenes Apostolisches Schreiben der
Verehrung des Blutes Christi. Sie ist ihm selbst von seiner Jugend her vertraut; er
hat sie lieb gewonnen und mdchte sie wie ein Vater auch von der ihm durch den Herrn
anvertrauten Familie geliebt wissen (AAS 52 [1960] 545—550). Auch das gehért zum
Bild des jetzigen Papstes. Er fiihlt sich nicht in erster Linie als ein Regent, sondern
als Haupt und geistlicher Vater einer grofien Familie. Er will mit ihr lieben und
leiden und vor allem auch beten.

Blut Christi, des Eingeborenen des ewigen Oaters, retie uns!

Es ist in der Litanei die erste Anrufung zum Blute des Herrn. Sie steht nach dem
Rufen zum verklarten Christus und zur Dreifaltigkeit; und diese erste Anrufung
zeigt trinitarischen Bezug. Sie weist hin auf den Vater. Den ewigen Vater. Vater:
das heiffit Ursprung des Lebens. Ewigkeit aber heifit ,des grenzenlosen Lebens
zugleich ganzer und vollkommener Besitz“ (Boethius, De consol. phil. 5, 6).

Dieser Vater hat einen Sohn, einen einzigen Sohn. Er kann nur den Einzigen
haben. In diesem einen Sohn zeugt er sich ganz aus, schenkt er, der grenzenloses





