Gottes Ruf an die Kirche von heute
Geistliche Uberlegungen zur Kirchentheologie des I1. Uatikanischen Konzils

Von Wolfgang Seibel S], Miinchen

Das Zweite Vatikanische Konzil stand von allem Anfang an unter wesentlich
anderen Bedingungen als fast alle Konzilien vor ihm. Man hat hiufig darauf hin-
gewiesen, dafl eine Situation, wie man sie von alters her als notwendige Vorausset-
zung cines Konzils gefordert hatte, nicht da war. Es gab weder dogmatische Pro-
bleme, die zur Lésung reif gewesen wiren, noch war die Kirche durch eine neue
Hiresie oder eine grofere Spaltung zum raschen Handeln gezwungen. Das Zweite
Vatikanische Konzil begann ohne eine deutliche, inhaltlich prizisierte Fragestellung,
und im Gegensatz zum Ersten Vatikanum, auf dem sich bald die Forderung nach der
dogmatischen Definition der papstlichen Unfehlbarkeit in den Vordergrund schob,
hatte sich auch am Ende der ersten Sitzungsperiode diese Lage noch nicht wesentlich
geindert. Selbst wenn ein vielfach laut gewordener Wunsch in Erfillung ginge und
das Thema der Kirche und ihres Selbstverstindnisses in den Mittelpunkt geriickt
wiirde, so wire das im letzten doch nur ein formales Ordnungsprinzip, nicht aber
eine Reduktion des gesamten und bis jetzt offensichtlich ohne einheitlichen Plan
gehiuften Stoffes auf ein einziges Thema.

Diese besondere Lage war auch dem Papst bewufit. Er gab nur Richtungen formaler
Art an, lieR aber inhaltlich gesehen alle Wege offen. ,Erneuerung der Kirche®, ,Be-
reitung des Weges zur Einheit aller Christen®, ,Aggiornamento“, diese Begriffe
bezeichneten bestimmte Haltungen und bestimmte Willensrichtungen, nicht aber
bestimmte Themen. Das spitestens seit der Eréffnungsansprache alles beherrschende
Wort von der ,pastoralen” Zielsetzung des Konzils ist nur die gliickliche Zusammen-
fassung alles dessen.

Dieser Mangel jeder konziliaren Problematik im bisherigen Sinn ist ohne Zweifel
eines der auffilligsten Kennzeichen des Konzils. Manche haben daraus geschlossen,
seine Einberufung sei ein allzu riskantes, vielleicht ohne ausreichende Uberlegung
begonnenes Unternehmen gewesen. Man kann aber auch zu einer ganz anderen
Folgerung kommen und gerade in der offensichtlichen thematischen Planlosigkeit das
Zeichen einer spezifisch ekklesiologischen Bedeutung des Konzils erkennen, einer
Bedeutung, die weit iiber die Diskussion der einzelnen Sachfragen hinaus reicht und
Probleme grundsitzlicher Art aufwirft. Diese Bedeutung kommt schon der Tatsache
zu, daf} ein Konzil nur mit der Absicht einberufen wurde, im Lichte des Evangeliums
eine Antwort auf die Fragen zu finden, die unsere Zeit an die Kirche richtet. Damit
wurde nidmlich die Kirche mit einer Seite ihres Wesens konfrontiert, die im leben-
digen Vollzug stets gegenwirtig war, die aber wohl noch nie mit einer solchen Deut-
lichkeit und Radikalitit ins reflexe Bewufitsein der Kirche getreten ist.

Worum es hier geht, wird am ehesten deutlich, wenn wir zunichst auf die Ver-
wirklichung der christlichen Botschaft im Leben des einzelnen Christen blicken. Die
Nachfolge Christi, zu der jeder gerufen ist, hat trotz, ja in der Selbigkeit des einen



Gottes Ruf an die Kirche von heute 85

Glaubens an den einen Herrn eine streng personhafte und daher individuelle Struk-
tur. Innerhalb ihres durch den Herrn selbst klar umschriebenen Wesens gibt es fiir
jeden einzelnen eine jeweils besondere Gestalt solcher Nachfolge, die nur fiir diesen
einzelnen gilt und daher nur in der religosen Erfahrung dieses Menschen erkennbar
ist. Gott beruft jeden auf einen neuen, unvertauschbaren Weg. Das Geheimnis des
Glaubens gibt unendlich vielen Moglichkeiten individueller Verwirklichung Raum,
und es ist die grofe Aufgabe des christlichen Lebens, den Weg zu finden und zu
gehen, auf den Gott jeweils ruft. Das gilt nicht nur fiir die Grundentscheidung, in
der sich der Mensch dem Glauben zuwendet, es gilt auch fiir jede einzelne Phase,
ja jeden Tag seines Lebens. Gottes Ruf steht nicht ein fiir allemal fest. Er ergeht
immer neu. Er 148t den Menschen niemals ruhen. Er zwingt ihn zu stindigem Auf-
bruch und stindigem Wandel, der nicht nur der Wandel vom Bosen zum Guten und
von der Siinde zur Heiligkeit ist, sondern auch ein Wandel von Glaubensformen und
Glaubensweisen sein kann, die alle innerhalb des einen Glaubens liegen.

Durch die Besonderheit seiner Thematik sah sich das Konzil vor die grofie Frage
gestellt, ob es auch fiir die Kirche als solche, in ihrer amtlichen Représentation, nicht
nur als Gemeinschaft der einzelnen Glaubigen, einen jeweils neuen und nur im stin-
digen Horen auf den Ruf Gottes zu findenden Weg gibt. Hat auch die Kirche die
Pflicht, sich in ihrer Geschichte zu wandeln, oder ist sie nicht eher als das von Chri-
stus gestiftete Zeichen seiner endgiiltigen und unveridnderlichen Offenbarung dem
geschichtlichen Wandel im Grund enthoben?

Diese Frage stand im Hintergrund der groflen Auseinandersetzungen des Konzils.
In allen Einzelthemen war sie unausgesprochen gegenwirtig. Obwohl sich die zwei
Meinungsgruppen der Konzilsviter noch an einer Fiille anderer Probleme schieden,
so hatte doch unsere Frage fiir sie entscheidende Bedeutung, ja, von der Antwort
hing ihre Stellung zum Konzil iiberhaupt ab: Wer die Moglichkeit eines solchen
Wandels firr die Kirche verneinte, mufite auch dem Konzil kritisch gegeniiberstehen,
weil schon die Tatsache seiner Einberufung eine Antwort im bejahenden Sinn
postulierte.

Wenden wir uns den beiden moglichen Antworten auf unsere Frage einmal
genauer zu. Die einen betrachten die Kirche vornehmlich in ihrer abstrakten Wesen-
heit!. Sie ist fiir sie eine von Anfang an vollendete, dem geschichtlichen Wandel
enthobene Grofle. Christus hat ihr die Fiille seiner Wahrheit geschenkt, und es ist
ihre wichtigste Aufgabe, diese Wahrheit unverindert zu bewahren und ebenso
unveridndert den Menschen zu verkiinden. Alles Konkrete und Geschichtliche beriihrt
die Kirche im Grunde nicht. Sie kennt deswegen keine Entwicklung und keine Ver-
anderung. Weil sie die Gaben Gottes von Anfang an vollkommen besitzt, braucht
sie nichts mehr zu suchen. Sie ist nach dieser Meinung primir eine festgefiigte, nach
allen Seiten klar umgrenzte, iiber aller Geschichte statisch verharrende Wesenheit,
mehr schon der Ewigkeit zugehorig als geschichtliche Wirklichkeit.

Bewegung, Wandel, Verdnderung spielt sich fiir diese Sicht nur in den Menschen
und in der Welt ab. Nur die Glieder der Kirche sind der Geschichte und ihren Krif-

1 Vgl. dazu die geistvolle und tiefgriindige Analyse der beiden Meinungsgruppen von E.
Schillebeeckx, Impressions sur Uatican II, in: Evangéliser 17 (1963) 343—350.



86 Wolfgang Seibel

ten unterworfen, nicht die Kirche selbst, die sich von ihnen unterscheidet wie das
reine Wesen von seinen konkreten Realisierungen. Die Menschen sind gerufen, in
dieser Kirche den Heilswillen Gottes zu erkennen und sich ihr in Glaube und Liebe
einzufiigen. Sie konnen ihr deswegen niher oder ferner stehen, sie kdnnen ihr voll
zugehoren, auf dem Weg zu ihr oder auf dem Wege von ihr weg sein. Alle Geschichte
spielt sich nur in diesem Raum der Menschen ab, die den Ruf Gottes héren oder
ablehnen, zur Kirche kommen oder ihr fernbleiben.

Die Kirche selbst ist diesem Wandel enthoben. Sie steht iiber dem Hin und Her
der Geschichte und hat den Schatz der gottlichen Wahrheit zu wahren, einer Wahr-
heit, die allen Zeiten gleich nah und gleich fern ist. Man kann sie darin dem Kosmos
des alten griechischen Weltbildes vergleichen, den man sich in dhnlicher Weise als
eine geschichtslose, vollkommene und ewig unwandelbare Ordnung vorstellte, deren
eherner Gesetzmifigkeit sich die Menschen einfiigen mufiten.

Wenn man aber nicht mehr nur auf das gottliche Wesen, sondern auf die konkrete
Wirklichkeit der Kirche blickt, erscheint sie in einem ganz anderen Licht. Sie lebt
dann in der dauernden Spannung zwischen ihrer endgiiltigen Vollendung und der
geschichtlichen jeweils unvollkommenen Verwirklichung ihres Auftrags. Darum
darf sie die groflen geistlichen Giiter, die sie als Gaben Christi bewahrt, nicht als
festen Besitz betrachten, den sie nur zu hiiten hitte, sondern als Berufung, die sie
stets neu erfiillen mufl. Wohl ist sie die eine Kirche, aber sie muf ihre Einheit inmit-
ten vieler Anfechtungen stdndig von neuem bewihren und verwirklichen. Gewif} ist
ihr die Wahrheit Gottes gegenwirtig, aber sie besitzt sie nicht in solcher Vollkom-
menbheit, dafl sie dem Suchen nach der je neuen Einsicht und dem je neuen Wort der
Verkindigung jemals enthoben wire.

In dieser Sicht bleibt der geschichtliche Wandel der Kirche nicht auf die Ebene des
einzelnen beschrinkt. Auch sie selbst ist ihm innerhalb der ihr gesetzten Grenzen
unterworfen. Sie verharrt nicht in der unbeweglichen Selbigkeit ihres unzerstrbaren
Wesens, sondern lebt in einer wahren Geschichte, die ihr Neues und Unerwartetes
bringt und in der sie stindig nach den Wegen Ausschau halten muf, auf denen sie
hier und jetzt Gottes Willen erfiillen soll. Thr unverinderlicher Wesenskern will
sich in jeder Zeit auf eine neue Weise verleiblichen. Die Selbigkeit der Kirche zeigt
und bewahrt sich gerade in der wechselnden Geschichte ihrer Formen, ihrer Gestal-
ten und ihres Glaubensverstindnisses.

Obwohl der Blick auf die unverinderliche Wesenheit der Kirche berechtigt und
notwendig ist, weil er ihren gottlichen Grund mit besonderer Deutlichkeit hervor-
hebt, so besitzt doch die geschichtliche Betrachtung den grofien Vorzug, ihr tiefstes
Geheimnis besser ins Licht zu riicken; denn nur hier wird die unlésbare Vereinigung
sichtbar, in der sich das gottliche Wort mit der Welt des Menschen und seiner Ge-
schichte verbunden hat. Und gerade diese Betrachtung ist heute fillig. Das ist jeden-
falls die Meinung des Papstes, dahin geht seine Intention. Unter dieser Sicht steht
auch das Konzil. Sonst hitte es kaum einen Sinn, wo es doch jeder konziliaren Pro-
blematik im bisherigen Sinn entbehrt. Nur weil sich die Kirche heute in neuer
Bewuftheit als das Volk Gottes versteht, das dem Tag seiner eschatologischen Zu-
kunft entgegenwandert und auf diesem Weg eine wahre Geschichte erleidet und



Gottes Ruf an die Kirche von heute 87

gestaltet, konnte ein Konzil wie dieses einberufen werden und so verheiflungsvoll
beginnen. ’

Der Méglichkeit einer echten Geschichte der Kirche steht das Dogma von der End-
giiltigkeit der Offenbarung Jesu Christi nicht entgegen. Gewifl ist die Kirche nicht
mehr zu jener radikalen ,Kehr zum Herrn® (2 Kor 3,16) gerufen, die von der Syn-
agoge des Alten Bundes im Kairos des Erscheinens Christi gefordert wurde. Wie Gott
im Kommen seines Sohnes sein letztes, endgiiltiges Wort gesprochen hat, iiber das
hinaus es kein Wort mehr geben kann, das in jenem einen nicht schon gesagt ware,
so ist auch die Kirche als Zeichen und Reprisentation jenes Wortes der Ort der end-
giiltigen Gegenwart Gottes. Wihrend die Synagoge noch auf dem Weg zu dem Er-
eignis war, das sie erst erfiillen und darin tiberholen sollte, ist die Kirche nicht mehr
iiberholbar in eine andere, neue Kirche hinein. Sie kann auch in der Erfiillung ihrer
wesentlichen Aufgaben kraft der Verheiflungen Christi nicht versagen und von der
Wahrheit Gottes als ganze nicht mehr abfallen. Erst der eschatologische Einbruch
des ewigen Reiches Gottes wird sie aufheben und erfiillen. Und selbst dieses Ereignis
wird keinen grundlegend neuen Anfang setzen, sondern nur das bereits Begonnene
vollenden und in seinem vollen Glanz enthiillen. Der Raum jedes méglichen Wan-
dels ist daher von vornherein durch diese Wesensgesetze der Kirche begrenzt.

Aber innerhalb dieser Grenzen steht die Kirche vor dem unendlichen Horizont
des Geheimnisses Jesu Christi, von dem sie lebt. Das Wort, das Gott in seinem Sohn
spradh, ist in sich von einer unendlichen Fiille. Es hat im Grund keine Grenze
gesetzt, sondern allererst die Weite der gottlichen Wirklichkeit erdffnet, eine Weite,
die von der Kirche nur Schritt fiir Schritt erfahren und verwirklicht werden kann.
Weil sie noch nicht in ihre ewige Vollendung eingegangen ist, erscheint ihr die Offen-
barung im Lauf der Geschichte in einem jeweils verschiedenen Licht, und dieser
Wecdhsel der Gesichtspunkte, von denen aus das Geheimnis Christi erfafit wird, muf}
immer auch in den konkreten Formen der Frommigkeit und des kirchlichen Lebens
seinen Niederschlag finden, weil sich gerade hier das Wort Gottes Tag fiir Tag neu
verleiblichen will.

Diese Geschichte des Wortes Gottes in der Kirche griindet nicht allein auf der
inneren Geschichte des Glaubensvollzugs der einzelnen Christen. Die Kirche wandelt
sich nicht nur deswegen, weil sich ihre Glieder in der Aufeinanderfolge der Gene-
rationen und in der Verschiedenheit ihrer Charaktere und ihrer Glaubensformen
wandeln und damit auch das Gesicht der Kirche prigen. Der Wandel kommt auch
nicht allein aus der notwendigen Verbindung, in die das Wort der Verkiindigung
mit dem Verkiindiger und dem Horer eingeht, weil es als in Freiheit angenommenes
Wort immer auch die Strukturen des Menschen, der es predigt, und des Menschen,
der es annimmt, an sich trédgt und daher an dem Wandel der Denk- und Ausdrucks-
formen der Zeit einen bestimmten Anteil hat. Uber diese von der Seite des Menschen
her bedingte Geschichte hinaus gibt es vielmehr noch eine Geschichte der Fithrung
Gottes, eine — im rechten Sinn verstandene — Geschichte der Offenbarung, in der
keine neuen Inhalte geoffenbart werden, wohl aber ncue Seiten der einen Offen-
barung hervortreten und im Leben der Kirche Gestalt gewinnen wollen. Gott selbst
eroffnet der auf sein Wort horenden Kirche auf ihrem Weg durch die Geschichte



88 Wolfgang Seibel

neue Moglichkeiten des christlichen Glaubens und des christlichen Lebens. Er zeigt
ibr das Geheimnis ihres eigenen Wesens jeweils von einer Seite, die noch nicht aus-
driicklich in ihr Bewufltsein getreten und noch nicht ausdriiklich realisiert worden
war. Die Geschichte der Kirche wird also in ihrem innersten Grund von Gott gelenkt.
Er gibt den Anstof, der eine neue Zeit entstehen 1if}t. Die Kirche kann nicht souverdn
dariiber entscheiden, auf welche Weise und in welcher besonderen Form das Wort
Gottes sich jetzt verleiblichen will, wie die eine Offenbarung jetzt akzentuiert wer-
den und das Leben der Kirche priagen soll. Sie kann nur auf die Stimme des gott-
lichen Geistes horen und mufl im Gehorsam gegen seine Weisung ihren Weg gehen.
Gott ist auch in der Geschichte seiner Kirche nicht der statisch in sich verharrende
~unbewegte Beweger“. Es ist der lebendige Gott, der Gott Abrahams, Isaaks und
Jakobs, der Gott der Geschichte, der je von neuem sein Wort zur Kirche spricht.

Darum gilt das Gesetz der individuellen Nachfolge Christi auch fiir die Kirche als
Kirche. Im Lauf ihrer Geschichte steht sie vor immer neuen Aufgaben, die ihr nur
in dieser einen und in keiner anderen Epoche gestellt werden. Sie ist berufen, aus
der Fiille der Maglichkeiten des Christlichen jeweils eine bestimmte und in dieser
Weise noch nicht dagewesene Form der Nachfolge Christi zu verwirklichen, eine
Form, die als solche noch nicht erfahren wurde, die fiir ihr notwendig begrenztes
Bewufitsein neu und voller Uberraschungen ist. Sie kann dieses Neue deswegen nur
in einem oft mithevollen und schmerzhaften Verlassen des Alten erreichen. Sie mufy
sich auf den Weg machen, ohne das Ziel, zu dem sie jetzt gerufen ist, von vornherein
genau zu kennen. Solche Entscheidungen verlangen ein hobes Mafl an Mut und
Glaubenskraft. Sie spielen sich auch in dem Raum ab, wo die Kirche keine Garantie
dafiir hat, daf sie diese Aufgabe nicht auch verfehlen oder nur sehr unvollkommen
erfiillen kénnte. Sie kann die rechten Entscheidungen deswegen nur fillen, wenn sie
sich stindig auf ihre Urspriinge besinnt. Das von Gott gewollte Neue taucht nur im
Blick auf das Evangelium, nur in der lebendigen Begegnung mit Christus auf. Des-
wegen hat jede Phase des Aufbruchs die Gestalt und den Willen einer ,Reformatio®,
einer inneren Erneuerung der Kirche aus dem Geist des Evangeliums.

Der Ruf Gottes, von dem sich die Kirche fiihren lassen muff, bedient sich der ver-
schiedensten Organe. Er ergeht auch nicht allein innerhalb der Kirche. Seine Triger
konnen Krifte und Ideen der Zeit sein, selbst solche, die nichtkirchlichen oder gar
nichtchristlichen Ursprungs sind. Die grofle Aufgabe des Amtes in der Kirche besteht
darin, im Blick auf die Offenbarung Jesu Christi aus diesen vielfiltigen Stimmen
die Stimme Gottes herauszuhdren und ihr in der Kirche Raum zu verschaffen, Wie
hitte das Konzil von Trient eine so tiefgreifende Ernenerung der Kirche zur Folge
haben kénnen, wenn nicht die auf dem Konzil versammelte Kirche aus dem Gewirr
der Strémungen und der Stimmen jener Zeit den Reformwillen, der vorher nur in
kleinen Kreisen lebendig war, aufgenommen und zum Reformwillen der Kirche
selbst gemacht hitte? Oder hatte die Kirche des Hohen und Spaten Mittelalters, ja
der gesamten Neuzeit ihre besondere Gestalt, in der wir sie noch heunte kennen,
gefunden, wenn sie nicht auch von den Philosophen des heidnischen und der Kirche
feindlichen Arabertums jene Ideen aufgenommen hitte, denen schon Thomas seine
tiefsten Einsichten verdankte?



Gotites Ruf an die Kirche von heute 89

All das lieBe sich nicht erkliren, wenn es nicht jene Geschichte der zu immer
neuen Formen dhristlicher Verwirklichung rufenden Fithrung Gottes gibe. Der Uber-
gang von der Judenkirche zur Heidenkirche wire nicht so schmerzlich gewesen, wenn
es der ersten christlichen Generation von Anfang an ausdriicklich bewufit gewesen
wire, daf8 hier Gott selbst mit seiner Filhrung am Werk war. Wenn Gottes Wille
mit der Kirche und das Wie der Verwirklichung dieses Willens in den konkreten
Umstidnden selbst den Aposteln erst allmihlich aufleuchtete, so liegt das durchaus
im Plan und in der Absicht Gottes, der in der Sendung seines Sohnes den Menschen,
die Welt und jhre Geschichte so ernst genommen hat, daff er sich in sie hinein ver-
hiillte. Christus selbst hat im Akt der Stiftung seiner Kirche lediglich ihre Funda-
mente gelegt. Alles iibrige tiberlieR er dem Gang und den Kriften der Geschichte:
der Fihrung des Geistes, der Freiheit der Menschen und auch der universalen Ge-
schichte der Menschheit und der Welt, von der sich die konkrete Kirche niemals
distanzieren kann. Darum muf} die Kirche in ihrem Suchen nach dem hier und heute
geltenden Willen Gottes auch auf die Geschichte hdren, in die ja Gottes Sohn selbst
eingegangen ist. Ein solcher Prozef} aber kann nicht in einem Augenblick geschehen.
Es braucht oft lange Jahre, bis die Kirche die rechte Antwort auf die Fragen der Zeit
gefunden hat. Wie lange hat es gedauert, ehe die Erneuerungsbewegung des 12.
Jahrbhunderts, die das dhristliche Abendland beunruhigte, che das Verlangen so vieler
Christen nach dem armen ,apostolischen Leben® endlich in der Gestalt des Franz
von Assisi in der Kirche Aufnahme fand, und welchen Widerstinden selbst von
weitsichtigen und bedeutenden Minnern der Kirche seiner Zeit ist auch er noch
begegnet!

Es gehort deswegen zum Gesetz des Wesens der Kirche, dafl sie zu stets neuem
Aufbruch bereit sein mufl. Gott fithrt sie ohne Unterla auf Wege, die sie zuvor
noch nicht gegangen ist. Sie ist berufen, entsprechend dem Gang der Menschheits-
geschichte den Raum des einen christlichen Glaubens nach immer neuen Seiten hin
auszuschreiten. Sie mufl gleichsam alle Mdglichkeiten der Fiille Christi ausgeschopft,
alle Moglichkeiten des Christlichen erprobt und erfahren haben, bevor sie in das
ewige Reich Gottes eingeht. Sie mufl deswegen hellhérig sein, weil der Geist Gottes
an Orten reden kann, wo man es nicht vermutet. Sie darf den Schmerz der tiglichen
Metanoia nicht scheuen, weil sich nur in ihr das gottliche Wort vernehmen 13fit. Sie”
muf den Mut des Glaubens haben, der nicht schon dann fiir die Kirche fiirchtet, wenn
ein Neues nicht ihrer bisherigen Welt angehért. Sie mufl wissen, daf ihr erst der
Glaube die vollkommene Freiheit gibt, die sich iberall hin begeben kann, ohne sich
selbst zu verlieren. Sie mufl die innere Weite haben, die einem Neuen auch dann
Raum gewihrt, wenn es sich noch nicht eindeutig als fruchtbar erwiesen hat, und die
Geduld, die diesem Neuen Gelegenheit gibt, sich in der Kirche zu bewihren. Sie mufl
den weiten Atem der Gelassenheit besitzen, die warten kann, und auch die glaubige
Zuversicht, dafl alles, was nicht von Gott kommt, kein Leben in sich tragt und des-
wegen von selbst stirbt, ohne daff man eigens eingreifen miifite.

Dieses Bild der sich in der Geschichte wandelnden Kirche darf freilich nicht ver-
absolutiert werden. Es nimmt selbst an dem Gesetz teil, dessen Geltung es betont,
und ist deswegen kein vollkommener und kein adiquater Ausdruck des Wesens der



90 ~ Wolfgang Seibel

Kirche. Jenes andere Kirchenbild, das eher die unveranderliche Wesenheit hervor-
hebt, behilt daher seine Berechtigung, ja, der Wandel der kirchengeschichtlichen
Epochen zeigt sich auch in der wechselnden Vorherrschaft der beiden Anffassungen
vom Wesen der Kirche.

Man wird nicht leugnen konnen, dafl in den letzten hundertfiinfzig Jahren jene
erste Auffassung im Vordergrund stand. Angesichts einer Zeit, die eine jahrhun-
dertealte Ordnung zusammenstiirzen und neue, revolutiondre Ordnungen entstehen
sah, glaubte man vor allem das unverdnderliche Wesen der Kirche und nicht so sehr
die Geschichtlichkeit ihrer konkreten Wirklichkeit betonen zu miissen. Es ist miiBig,
Beispiele fiir das konservative, beharrende Denken der Kirche des 19. Jahrhunderts
anzufithren. Man denke nur an die schroffe Ablehnung, mit der man den neuen
politischen, gesellschaftlichen und geistigen Bewegungen — den Prinzipien der De-
mokratie, der modernen Wissenschaft, dem Heraufkommen des dritten Standes —
entgegentrat. Man denke ferner daran, mit welcher Hartnickigkeit man an Formen
festhielt, die einer vergangenen Zeit angehorten und die man schon langst hatte
preisgeben miissen, weil sie der Erfiillung der einzigen Aufgabe der Kirche, der Ver-
kiindigung des Evangelinms, mehr und mehr hindernd im Weg standen. Es war
eine Zeit, in der man sich gegen notwendige Anderungen oft so lange wehrte, bis sie
der Kirche von auflen her aufgezwungen wurden. Man sprach — nicht ohne Grund
— von der Pflicht, den Glauben verteidigen und bewahren zu miissen, nicht aber von
der ebenso gebieterischen Forderung, die rechten Formen fiir die Verkiindigung des
Glaubens in dieser Zeit zu finden. Die Theologie der Jahrhundertwende lieff kaum
Raum fir eine offene Frage. Sie glaubte weithin, fir alle Probleme die richtige
Losung bereits zu besitzen. Wenn in der Kirche oder auflerhalb ihr neue Ideen
auftauchten, betrachtete man sie stets als Gefahren, vor denen man sich schiitzen
miisse, statt auch in ihnen einen méglichen Anruf Gottes fiir den Weg der Kirche in
die Zukunft zu sehen. Von dieser Haltung waren auch viele Mafinahmen des kirch-
lichen Lehramtes — man denke etwa an den Syllabus, an den Modernistenstreit oder
auch an eine Reihe innerkirchlicher Bewegungen und Meinungsrichtungen der letzten
Jahrzehnte — einseitig bestimmt.

Die Schwiiche einer solchen Haltung zeigte sich darin, dafl sie oft gerade das
Gegenteil von dem erreichte, was sie erstrebte. Die Bewegungen, die man unter An-
strengung aller Krifte abwehren und von der Kirche fernhalten wollte, eroberten
sich in raschem Zug die ganze Welt und dringen heute — ohne daf} wir geniigend
darauf vorbereitet wiren — fast ungehemmt in die Kirche ein. Um nur ein Beispiel
zu nennen: Hat nicht das Konzil auch denen, die es vorher nicht sehen wollten,
gezeigt, dafl das Grundanliegen der noch vor fiinfzehn Jahren gemafiregelten , Nou-
velle théologie“ berechtigt war und sich darum nicht abweisen lie}? Und hat ein
Monitum die Gemeinde derer, die vom Denken des Teilhard de Chardin fasziniert
sind, eindimmen konnen? Ware es nicht besser gewesen, auf das hier sich duflernde
Anliegen positiv und lenkend einzugehen?

Weil man fast ausschlieflich auf die unverdnderlichen und ewigen Grundsitze
blickte, vernachlissigte man die ebenso notwendige, wenn nicht weit dringendere
Pflicht des stindigen Suchens nach dem je neuen Willen Gottes. Hier hat sich nun



Gottes Ruf an die Kirche von heute . 91

eine neue Einsicht Bahn gebrochen. Die Bedeutung und die innere Tragweite des
Konzils 148t sich im letzten nur von hier aus verstehen. Mit der groflen und kithnen
Tat seiner Einberufung wurde die Kirche mit einem Mal als ganze wieder vor die
Aufgabe gestellt, in einem umfassenden Prozefl des Suchens und Uberlegens den
Weg zu finden, den die heutige Zeit im Unterschied von allen friheren Zeiten von
ihr fordert.

Nichts anderes war die Zielsetzung, die dem Papst vorschwebte und die er in der
grofen Eréffnungsansprache — die er als die ,magna Charta“ seiner Konzilsziele
betrachtet und deswegen seitdem stindig zitiert — in umfassender Synthese ent-
wickelte. Die grofien Stichworte, mit denen er von Anfang an diese Aufgabe kenn-
zeichnete — das ,Aggiornamento”, die ,Erneuerung der Kirche, die ,Einheit der
Christen® —, sprechen alle von der doppelten Intensionsrichtung: Das Konzil sollte
den Weg, den Gott der Kirche in unserer Zeit weist, durch eine innere ,Erneuerung®
des kirchlichen Lebens, ihrer Institutionen und ihrer Verkiindigung in der Besinnung
auf das Evangelium Jesu Christi finden. Es sollte sich die Offenbarung Gottes in
Jesus Christus vor Angen halten und im Blick auf dieses ihr innerstes Gesetz und
zugleich auf die gegenwirtige Zeit den Willen Gottes erspiiren. Wenn der Papst
dabei in der Er6ffnungsansprache betont, dafl die eigentliche Aufgabe des Konzils
nicht darin bestehe, sich nur mit der ,Vergangenheit® zu beschiftigen und nur die
von alters her tiberlieferte Lehre in ihren heute oft unverstandlichen Formulierungen
zu wiederbolen, dann betrachtet er die Kirche nicht als jene statische Wesenheit,
sondern als die lebendige Gemeinschaft aller Glaubenden, die mitten in der Ge-
schichte steht und heute wie zu jeder Zeit ,der Gegenwart Rechnung tragen®, ,auf
die gewandelte Lage und die nenen Lebensformen, die in die moderne Welt Eingang
gefunden haben . . ., eine Antwort geben“ und die Wahrheit des Glaubens ,im Licht
der modernen Forschungen und in der Sprache des heutigen Denkens darlegen und
erforschen mufl. Daraus ist auch die grundsitzliche optimistische Haltung zu ver-
stehen, mit der er den Kriften und Entwicklungen der modernen Welt entgegentritt.
Er weif}, da} jede Zeit voll der Verheilungen Gottes ist, und dafl es dem Wesen der
Kirche widerspricht, wenn sie sich angstvoll in sich verschliefen und ,in den moder-
nen Zeiten nur Unrecht und Niedergang” sehen will, wie er es den ,Ungliickspro-
pheten® in seiner Umgebung vorwirft. Er erwartet vielmehr vom Konzil ,einen
Sprung nach vorn®. Es soll nicht bei dem bisher Erworbenen stehenbleiben, sondern
sich ,mutig und ohne Furcht an das Werk machen, das unsere Zeiten erfordern®. Es
soll zur Welt in einer Sprache reden, die unsere Zeiten verstehen, und soll dabei die
Welt nicht als stindige Gefdhrdung, sondern als ernstzunehmenden Partner betrach-
ten. Das ist der Sinn der ,pastoralen® Ausrichtung des Konzils und auch des ,Ag-
giornamento®, was nicht nur ,Anpassung® bedeutet, sondern den umfassenden
Willen, im Gesprach mit allen Menschen guten Willens die Kirche so zu erneuern,
daB sie den Anforderungen unserer Zeit entspricht, dafl sie — wie die wortliche
Ubersetzung des Wortes sagt — ,auf der Hohe des Tages” ist.

Das Konzil ist die grofle Stunde, in der sich die Kirche in ihrer amtlichen Repri-
sentation eigentlich erstmals ausdriicklich und in solcher Klarheit bewufit wurde, dafl
es auch fir die Kirche als Kirche in jeder Zeit einen neuen und je einmaligen Ruf



92 Bischof Hermann Uolk

Gottes gibt, und es ist ein begliikendes Zeichen, daf} die Konzilsviter sich diesem
Ruf gestellt haben. Wie freilich die Gestalt der Kirche in der Zukunft sein wird,
welche Wege sie einschlagen, welche konkrete Reformen sie vornehmen, wo sie sich
dndern, wo sie am Uberkommen festhalten, wo sie der modernen Welt entgegen-
kommen, wo sie von ihr Distanz halten muff — diese Fragen kénnen nur Schritt fiir
Schritt ihre Antwort finden. Auch dies geh6rt zum Wesen der in der Geschichte wan-
dernden Kirche, daf ihre Zukunft stets vom Dunkel des Glaubens umhiillt bleibt und
daf} sie nur im stindigen Gehorsam gegen den je neuen Willen Gottes die Aufgabe
erfiillen kann, zu der sie gerufen ist.

Das christliche Verstiindnis des Leidens (I1)
Von Exz, Hermann Vo 1k, Bischof von Mainz

Es geht in dieser Arbeit darum, das im Leben des Menschen und des Christen
so zentrale Vorkommnis des Leidens von den Aussagen der Offenbarung her
glaubwiirdig zu deuten. Von fiinf theologischen Faktoren aus, die den Men-
schen und seine Geschichte bestimmen, wird das versucht. Diese Faktoren sind
Kreatiirlichkeit, Gnade, Siinde, Erlgsung, eschatologische Vollendung. Die drei
ersten davon wurden schon behandelt. Die Erlésung und die eschatologische
Vollendung stehen noch aus. Sie zeigen das dsterliche Geheimnis des christ-
lichen Leidens auf.

4. Die Erlosung und das Leiden

Erst mit der Einbeziehung der Erlosungstat Christi, Gottes in Christus Jesus, kann
die wahre Situation des Menschen im ganzen und im einzelnen theologisch richtig
beschrieben werden; erst von da aus kann das Leiden und besonders das Leiden des
Erlésten gedeutet werden. Denn es bleibt nicht bei der weitgehenden Bestimmung
des Menschen durch die Siinde, vielmehr nimmt Gott sich der siindig gewordenen
und damit um ihr Heil gebrachten Menschheit in der Menschwerdung des Sohnes
Gottes an, um gegen die siindige Tat des Menschen, aber dem Schépfungssinn ent-
sprechend und diesen wieder aufnehmend, die Menschen fiir ihr ewiges Heil zu
retten.

Das bedeutet zunachst schon, daff weder die Menschheit noch der einzelne Mensch
in der Zeit die volle Auswirkung der Siinde zu tragen hat; in seinem Heilswillen
mindert Gott schon die Auswirkung der Siinde wenigstens insofern, als der Mensch
noch im Pilgerstande bleibt, noch unterwegs zu seinem Ziel, zu seinem endgiiltigen
Zustand ist. Der jetzigen Verfassung des Menschen vermdgen wir also nicht den
vollen Ernst der Siinde, ihre destruktive Macht abzulesen. Erst der Endstand ist im
Guten und im Bosen die volle Verdeutlichung und Ausprigung der Bestimmtheit
des Menschen durdch seine Stellung zu Gott. Wohl ist der Tod, der aber zugleich auch
schon Ubergang zum Endstand ist, Zeichen dafiir, daf} die Siinde nicht nur eine Ver-
schlimmerung bedeutet, dafl vielmehr der Mensch durch die Siinde in kontradiktori-





