
Gottes Ruf an die Kirche von heute 
Geistliche Überlegungen zur Kirchentheologie des II. Vatikanischen Konzils 

Von Wolfgang S e i b e 1 SJ, München 

Das Zweite Vatikanische Konzil stand von allem Anfang an unter wesentlich 
anderen Bedingungen als fast alle Konzilien vor ihm. Man hat häufig darauf hin- 
gewiesen, daß eine Situation, wie man sie von alters her als notwendige Vorausset- 
zung eines Konzils gefordert hatte, nicht da war. Es gab weder dogmatische Pro- 
bleme, die zur Lösung reif gewesen wären, noch war die Kirche durch eine neue 
Häresie oder eine größere Spaltung zum raschen Handeln gezwungen. Das Zweite 
Vatikanische Konzil begann ohne eine deutliche, inhaltlich präzisierte Fragestellung, 
und im Gegensatz zum Ersten Vatikanum, auf dem sich bald die Forderung nach der 
dogmatischen Definition der päpstlichen Unfehlbarkeit in den Vordergrund schob, 
hatte sich auch am Ende der ersten Sitzungsperiode diese Lage noch nicht wesentlich 
geändert. Selbst wenn ein vielfach laut gewordener Wunsch in Erfüllung ginge und 
das Thema der Kirche und ihres Selbstverständnisses in den Mittelpunkt gerückt 
würde, so wäre das im letzten doch nur ein formales Ordnungsprinzip, nicht aber 
eine Reduktion des gesamten und bis jetzt offensichtlich ohne einheitlichen Plan 
gehäuften Stoffes auf ein einziges Thema. 

Diese besondere Lage war auch dem Papst bewußt. Er gab nur Richtungen formaler 
Art an, ließ aber inhaltlich gesehen alle Wege offen. •Erneuerung der Kirche", •Be- 
reitung des Weges zur Einheit aller Christen", •Aggiornamento", diese Begriffe 
bezeichneten bestimmte Haltungen und bestimmte Willensrichtungen, nicht .aber 
bestimmte Themen. Das spätestens seit der Eröffnungsansprache alles beherrschende 
Wort von der •pastoralen" Zielsetzung des Konzils ist nur die glückliche Zusammen- 
fassung alles dessen. 

Dieser Mangel jeder konziliaren Problematik im bisherigen Sinn ist ohne Zweifel 
eines der auffälligsten Kennzeichen des Konzils. Manche haben daraus geschlossen, 
seine Einberufung sei ein allzu riskantes, vielleicht ohne ausreichende Überlegung 
begonnenes Unternehmen gewesen. Man kann aber auch zu einer ganz anderen 
Folgerung kommen und gerade in der offensichtlichen thematischen Planlosigkeit das 
Zeichen einer spezifisch ekklesiologischen Bedeutung des Konzils erkennen, einer 
Bedeutung, die weit über die Diskussion der einzelnen Sachfragen hinaus reicht und 
Probleme grundsätzlicher Art aufwirft. Diese Bedeutung kommt schon der Tatsache 
zu, daß ein Konzil nur mit der Absicht einberufen wurde, im Lichte des Evangeliums 
eine Antwort auf die Fragen zu finden, die unsere Zeit an die Kirche richtet. Damit 
wurde nämlich die Kirche mit einer Seite ihres Wesens konfrontiert, die im leben- 
digen Vollzug stets gegenwärtig war, die aber wohl noch nie mit einer solchen Deut- 
lichkeit und Radikalität ins reflexe Bewußtsein der Kirche getreten ist. 

Worum es hier geht, wird am ehesten deutlich, wenn wir zunächst auf die Ver- 
wirklichung der christlichen Botschaft im Leben des einzelnen Christen blicken. Die 
Nachfolge Christi, zu der jeder gerufen ist, hat trotz, ja in der Selbigkeit des einen 



Gottes Ruf an die Kirche von heute 85 

Glaubens an den einen Herrn eine streng personhafte und daher individuelle Struk- 
tur. Innerhalb ihres durch den Herrn selbst klar umschriebenen Wesens gibt es für 
jeden einzelnen eine jeweils besondere Gestalt solcher Nachfolge, die nur für diesen 
einzelnen gilt und daher nur in der religösen Erfahrung dieses Menschen erkennbar 
ist. Gott beruft jeden auf einen neuen, unvertauschbaren Weg. Das Geheimnis des 
Glaubens gibt unendlich vielen Möglichkeiten individueller Verwirklichung Raum, 
und es ist die große Aufgabe des christlichen Lebens, den Weg zu finden und zu 
gehen, auf den Gott jeweils ruft. Das gilt nicht nur für die Grundentscheidung, in 
der sich der Mensch dem Glauben zuwendet, es gilt auch für jede einzelne Phase, 
ja jeden Tag seines Lebens. Gottes Ruf steht nicht ein für allemal fest. Er ergeht 
immer neu. Er läßt den Menschen niemals ruhen. Er zwingt ihn zu ständigem Auf- 
bruch und ständigem Wandel, der nicht nur der Wandel vom Bösen zum Guten und 
von der Sünde zur Heiligkeit ist, sondern auch ein Wandel von Glaubensformen und 
Glaubensweisen sein kann, die alle innerhalb des einen Glaubens liegen. 

Durch die Besonderheit seiner Thematik sah sich das Konzil vor die große Frage 
gestellt, ob es auch für die Kirche als solche, in ihrer amtlichen Repräsentation, nicht 
nur als Gemeinschaft der einzelnen Gläubigen, einen jeweils neuen und nur im stän- 
digen Hören auf den Ruf Gottes zu findenden Weg gibt. Hat auch die Kirche die 
Pflicht, sich in ihrer Geschichte zu wandeln, oder ist sie nicht eher als das von Chri- 
stus gestiftete Zeichen seiner endgültigen und unveränderlichen Offenbarung dem 
geschichtlichen Wandel im Grund enthoben? 

Diese Frage stand im Hintergrund der großen Auseinandersetzungen des Konzils. 
In allen Einzelthemen war sie unausgesprochen gegenwärtig. Obwohl sich die zwei 
Meinungsgruppen der Konzilsväter noch an einer Fülle anderer Probleme schieden, 
so hatte doch unsere Frage für sie entscheidende Bedeutung, ja, von der Antwort 
hing ihre Stellung zum Konzil überhaupt ab: Wer die Möglichkeit eines solchen 
Wandels für die Kirche verneinte, mußte auch dem Konzil kritisch gegenüberstehen, 
weil schon die Tatsache seiner Einberufung eine Antwort im bejahenden Sinn 
postulierte. 

Wenden wir uns den beiden möglichen Antworten auf unsere Frage einmal 
genauer zu. Die einen betrachten die Kirche vornehmlich in ihrer abstrakten Wesen- 
heit1. Sie ist für sie eine von Anfang an vollendete, dem geschichtlichen Wandel 
enthobene Größe. Christus hat ihr die Fülle seiner Wahrheit geschenkt, und es ist 
ihre wichtigste Aufgabe, diese Wahrheit unverändert zu bewahren und ebenso 
unverändert den Menschen zu verkünden. Alles Konkrete und Geschichtliche berührt 
die Kirche im Grunde nicht. Sie kennt deswegen keine Entwicklung und keine Ver- 
änderung. Weil sie die Gaben Gottes von Anfang an vollkommen besitzt, braucht 
sie nichts mehr zu suchen. Sie ist nach dieser Meinung primär eine festgefügte, nach 
allen Seiten klar umgrenzte, über aller Geschichte statisch verharrende Wesenheit, 
mehr schon der Ewigkeit zugehörig als geschichtliche Wirklichkeit. 

Bewegung, Wandel, Veränderung spielt sich für diese Sicht nur in den Menschen 
und in der Welt ab. Nur die Glieder der Kirche sind der Geschichte und ihren Kräf- 

1 Vgl. dazu die geistvolle und tiefgründige Analyse der beiden Meinungsgruppen von E. 
Schillebeeckx,  Impressions sur Vatican 11, in: Evangdliser 17 (1963) 343•350. 



86 Wolfgang Seibel 

ten unterworfen, nicht die Kirche selbst, die sich von ihnen unterscheidet wie das 
reine Wesen von seinen konkreten Realisierungen. Die Menschen sind gerufen, in 
dieser Kirche den Heilswillen Gottes zu erkennen und sich ihr in Glaube und Liebe 
einzufügen. Sie können ihr deswegen näher oder ferner stehen, sie können ihr voll 
zugehören, auf dem Weg zu ihr oder auf dem Wege von ihr weg sein. Alle Geschichte 
spielt sich nur in diesem Raum der Menschen ab, die den Ruf Gottes hören oder 
ablehnen, zur Kirche kommen oder ihr fernbleiben. 

Die Kirche selbst ist diesem Wandel enthoben. Sie steht über dem Hin und Her 
der Geschichte und hat den Schatz der göttlichen Wahrheit zu wahren, einer Wahr- 
heit, die allen Zeiten gleich nah und gleich fern ist. Man kann sie darin dem Kosmos 
des alten griechischen Weltbildes vergleichen, den man sich in ähnlicher Weise als 
eine geschichtslose, vollkommene und ewig unwandelbare Ordnung vorstellte, deren 
eherner Gesetzmäßigkeit sich die Menschen einfügen mußten. 

Wenn man aber nicht mehr nur auf das göttliche Wesen, sondern auf die konkrete 
Wirklichkeit der Kirche blickt, erscheint sie in einem ganz anderen Licht. Sie lebt 
dann in der dauernden Spannung zwischen ihrer endgültigen Vollendung und der 
geschichtlichen jeweils unvollkommenen Verwirklichung ihres Auftrags. Darum 
darf sie die großen geistlichen Güter, die sie als Gaben Christi bewahrt, nicht als 
festen Besitz betrachten, den sie nur zu hüten hätte, sondern als Berufung, die sie 
stets neu erfüllen muß. Wohl ist sie die eine Kirche, aber sie muß ihre Einheit inmit- 
ten vieler Anfechtungen ständig von neuem bewähren und verwirklichen. Gewiß ist 
ihr die Wahrheit Gottes gegenwärtig, aber sie besitzt sie nicht in solcher Vollkom- 
menheit, daß sie dem Suchen nach der je neuen Einsicht und dem je neuen Wort der 
Verkündigung jemals enthoben wäre. 

In dieser Sicht bleibt der geschichtliche Wandel der Kirche nicht auf die Ebene des 
einzelnen beschränkt. Auch sie selbst ist ihm innerhalb der ihr gesetzten Grenzen 
unterworfen. Sie verharrt nicht in der unbeweglichen Selbigkeit ihres unzerstörbaren 
Wesens, sondern lebt in einer wahren Geschichte, die ihr Neues und Unerwartetes 
bringt und in der sie ständig nach den Wegen Ausschau halten muß, auf denen sie 
hier und jetzt Gottes Willen erfüllen soll. Ihr unveränderlicher Wesenskern will 
sich in jeder Zeit auf eine neue Weise verleiblichen. Die Selbigkeit der Kirche zeigt 
und bewährt sich gerade in der wechselnden Geschichte ihrer Formen, ihrer Gestal- 
ten und ihres Glaubensverständnisses. 

Obwohl der Blick auf die unveränderliche Wesenheit der Kirche berechtigt und 
notwendig ist, weil er ihren göttlichen Grund mit besonderer Deutlichkeit hervor- 
hebt, so besitzt doch die geschichtliche Betrachtung den großen Vorzug, ihr tiefstes 
Geheimnis besser ins Licht zu rücken; denn nur hier wird die unlösbare Vereinigung 
sichtbar, in der sich das göttliche Wort mit der Welt des Menschen und seiner Ge- 
schichte verbunden hat. Und gerade diese Betrachtung ist heute fällig. Das ist jeden- 
falls die Meinung des Papstes, dahin geht seine Intention. Unter dieser Sicht steht 
auch das Konzil. Sonst hätte es kaum einen Sinn, wo es doch jeder konziliaren Pro- 
blematik im bisherigen Sinn entbehrt. Nur weil sich die Kirche heute in neuer 
Bewußtheit als das Volk Gottes versteht, das dem Tag seiner eschatologischen Zu- 
kunft entgegenwandert und auf diesem Weg eine wahre Geschichte erleidet und 



Gottes Ruf an die Kirche von heute 87 

gestaltet, konnte ein Konzil wie dieses einberufen werden und so verheißungsvoll 

beginnen. 

Der Möglichkeit einer echten Geschichte der Kirche steht das Dogma von der End- 
gültigkeit der Offenbarung Jesu Christi nicht entgegen. Gewiß ist die Kirche nicht 
mehr zu jener radikalen •Kehr zum Herrn" (2 Kor 3,16) gerufen, die von der Syn- 
agoge des Alten Bundes im Kairos des Erscheinens Christi gefordert wurde. Wie Gott 
im Kommen seines Sohnes sein letztes, endgültiges Wort gesprochen hat, über das 
hinaus es kein Wort mehr geben kann, das in jenem einen nicht schon gesagt wäre, 
so ist auch die Kirche als Zeichen und Repräsentation jenes Wortes der Ort der end- 
gültigen Gegenwart Gottes. Während die Synagoge noch auf dem Weg zu dem Er- 
eignis war, das sie erst erfüllen und darin überholen sollte, ist die Kirche nicht mehr 
überholbar in eine andere, neue Kirche hinein. Sie kann auch in der Erfüllung ihrer 
wesentlichen Aufgaben kraft der Verheißungen Christi nicht versagen und von der 
Wahrheit Gottes als ganze nicht mehr abfallen. Erst der eschatologische Einbruch 
des ewigen Reiches Gottes wird sie aufheben und erfüllen. Und selbst dieses Ereignis 
wird keinen grundlegend neuen Anfang setzen, sondern nur das bereits Begonnene 
vollenden und in seinem vollen Glanz enthüllen. Der Raum jedes möglichen Wan- 
dels ist daher von vornherein durch diese Wesensgesetze der Kirche begrenzt. 

Aber innerhalb dieser Grenzen steht die Kirche vor dem unendlichen Horizont 
des Geheimnisses Jesu Christi, von dem sie lebt. Das Wort, das Gott in seinem Sohn 
sprach, ist in sich von einer unendlichen Fülle. Es hat im Grund keine Grenze 
gesetzt, sondern allererst die Weite der göttlichen Wirklichkeit eröffnet, eine Weite, 
die von der Kirche nur Schritt für Schritt erfahren und verwirklicht werden kann. 
Weil sie noch nicht in ihre ewige Vollendung eingegangen ist, erscheint ihr die Offen- 
barung im Lauf der Geschichte in einem jeweils verschiedenen Licht, und dieser 
Wechsel der Gesichtspunkte, von denen aus das Geheimnis Christi erfaßt wird, muß 
immer auch in den konkreten Formen der Frömmigkeit und des kirchlichen Lebens 
seinen Niederschlag finden, weil sich gerade hier das Wort Gottes Tag für Tag neu 
verleiblichen will. 

Diese Geschichte des Wortes Gottes in der Kirche gründet nicht allein auf der 
inneren Geschichte des Glaubensvollzugs der einzelnen Christen. Die Kirche wandelt 
sich nicht nur deswegen, weil sich ihre Glieder in der Aufeinanderfolge der Gene- 
rationen und in der Verschiedenheit ihrer Charaktere und ihrer Glaubensformen 
wandeln und damit auch das Gesicht der Kirche prägen. Der Wandel kommt auch 
nicht allein aus der notwendigen Verbindung, in die das Wort der Verkündigung 
mit dem Verkündiger und dem Hörer eingeht, weil es als in Freiheit angenommenes 
Wort immer auch die Strukturen des Menschen, der es predigt, und des Menschen, 
der es annimmt, an sich trägt und daher an dem Wandel der Denk- und Ausdrucks- 
formen der Zeit einen bestimmten Anteil hat. Über diese von der Seite des Menschen 
her bedingte Geschichte hinaus gibt es vielmehr noch eine Geschichte der Führung 
Gottes, eine • im rechten Sinn verstandene • Geschichte der Offenbarung, in der 
keine neuen Inhalte geoffenbart werden, wohl aber neue Seiten der einen Offen- 
barung hervortreten und im Leben der Kirche Gestalt gewinnen wollen. Gott selbst 
eröffnet der auf sein Wort hörenden Kirche auf ihrem Weg durch die Geschichte 



88 Wolfgang Seibel 

neue Möglichkeiten des christlichen Glaubens und des christlichen Lebens. Er zeigt 
ihr das Geheimnis ihres eigenen Wesens jeweils von einer Seite, die noch nicht aus- 
drücklich in ihr Bewußtsein getreten und noch nicht ausdrücklich realisiert worden 
war. Die Geschichte der Kirche wird also in ihrem innersten Grund von Gott gelenkt. 
Er gibt den Anstoß, der eine neue Zeit entstehen läßt. Die Kirche kann nicht souverän 
darüber entscheiden, auf welche Weise und in welcher besonderen Form das Wort 
Gottes sich jetzt verleiblichen will, wie die eine Offenbarung jetzt akzentuiert wer- 
den und das Leben der Kirche prägen soll. Sie kann nur auf die Stimme des gött- 
lichen Geistes hören und muß im Gehorsam gegen seine Weisung ihren Weg gehen. 
Gott ist auch in der Geschichte seiner Kirche nicht der statisch in sich verharrende 
•unbewegte Beweger". Es ist der lebendige Gott, der Gott Abrahams, Isaaks und 
Jakobs, der Gott der Geschichte, der je von neuem sein Wort zur Kirche spricht. 

Darum gilt das Gesetz der individuellen Nachfolge Christi auch für die Kirche als 
Kirche. Im Lauf ihrer Geschichte steht sie vor immer neuen Aufgaben, die ihr nur 
in dieser einen und in keiner anderen Epoche gestellt werden. Sie ist berufen, aus 
der Fülle der Möglichkeiten des Christlichen jeweils eine bestimmte und in dieser 
Weise noch nicht dagewesene Form der Nachfolge Christi zu verwirklichen, eine 
Form, die als solche noch nicht erfahren wurde, die für ihr notwendig begrenztes 
Bewußtsein neu und voller Überraschungen ist. Sie kann dieses Neue deswegen nur 
in einem oft mühevollen und schmerzhaften Verlassen des Alten erreichen. Sie muß 
sich auf den Weg machen, ohne das Ziel, zu dem sie jetzt gerufen ist, von vornherein 
genau zu kennen. Solche Entscheidungen verlangen ein hohes Maß an Mut und 
Glaubenskraft. Sie spielen sich auch in dem Raum ab, wo die Kirche keine Garantie 
dafür hat, daß sie diese Aufgabe nicht auch verfehlen oder nur sehr unvollkommen 
erfüllen könnte. Sie kann die rechten Entscheidungen deswegen nur fällen, wenn sie 
sich ständig auf ihre Ursprünge besinnt. Das von Gott gewollte Neue taucht nur im 
Blick auf das Evangelium, nur in der lebendigen Begegnung mit Christus auf. Des- 
wegen hat jede Phase des Aufbruchs die Gestalt und den Willen einer •Reformatio", 
einer inneren Erneuerung der Kirche aus dem Geist des Evangeliums. 

Der Ruf Gottes, von dem sich die Kirche führen lassen muß, bedient sich der ver- 
schiedensten Organe. Er ergeht auch nicht allein innerhalb der Kirche. Seine Träger 
können Kräfte und Ideen der Zeit sein, selbst solche, die nichtkirchlichen oder gar 
nichtchristlichen Ursprungs sind. Die große Aufgabe des Amtes in der Kirche besteht 
darin, im Blick auf die Offenbarung Jesu Christi aus diesen vielfältigen Stimmen 
die Stimme Gottes herauszuhören und ihr in der Kirche Raum zu verschaffen. Wie 
hätte das Konzil von Trient eine so tiefgreifende Erneuerung der Kirche zur Folge 
haben können, wenn nicht die auf dem Konzil versammelte Kirche aus dem Gewirr 
der Strömungen und der Stimmen jener Zeit den Reformwillen, der vorher nur in 
kleinen Kreisen lebendig war, aufgenommen und zum Reformwillen der Kirche 
selbst gemacht hätte? Oder hätte die Kirche des Hohen und Späten Mittelalters, ja 
der gesamten Neuzeit ihre besondere Gestalt, in der wir sie noch heute kennen, 
gefunden, wenn sie nicht auch von den Philosophen des heidnischen und der Kirche 
feindlichen Arabertums jene Ideen aufgenommen hätte, denen schon Thomas seine 
tiefsten Einsichten verdankte? 



Gottes Ruf an die Kirche von heute 89 

All das ließe sich nicht erklären, wenn es nicht jene Geschichte der zu immer 
neuen Formen christlicher Verwirklichung rufenden Führung Gottes gäbe. Der Über- 
gang von der Judenkirche zur Heidenkirche wäre nicht so schmerzlich gewesen, wenn 
es der ersten christlichen Generation von Anfang an ausdrücklich bewußt gewesen 
wäre, daß hier Gott selbst mit seiner Führung am Werk war. Wenn Gottes Wille 
mit der Kirche und das Wie der Verwirklichung dieses Willens in den konkreten 
Umständen selbst den Aposteln erst allmählich aufleuchtete, so liegt das durchaus 
im Plan und in der Absicht Gottes, der in der Sendung seines Sohnes den Menschen, 
die Welt und ihre Geschichte so ernst genommen hat, daß er sich in sie hinein ver- 
hüllte. Christus selbst hat im Akt der Stiftung seiner Kirche lediglich ihre Funda- 
mente gelegt. Alles übrige überließ er dem Gang und den Kräften der Geschichte: 
der Führung des Geistes, der Freiheit der Menschen und auch der universalen Ge- 
schichte der Menschheit und der Welt, von der sich die konkrete Kirche niemals 
distanzieren kann. Darum muß die Kirche in ihrem Suchen nach dem hier und heute 
geltenden Willen Gottes auch auf die Geschichte hören, in die ja Gottes Sohn selbst 
eingegangen ist. Ein solcher Prozeß aber kann nicht in einem Augenblick geschehen. 
Es braucht oft lange Jahre, bis die Kirche die rechte Antwort auf die Fragen der Zeit 
gefunden hat. Wie lange hat es gedauert, ehe die Erneuerungsbewegung des 12. 
Jahrhunderts, die das christliche Abendland beunruhigte, ehe das Verlangen so vieler 
Christen nach dem armen •apostolischen Leben" endlich in der Gestalt des Franz 
von Assisi in der Kirche Aufnahme fand, und welchen Widerständen selbst von 
weitsichtigen und bedeutenden Männern der Kirche seiner Zeit ist auch er noch 
begegnet! 

Es gehört deswegen zum Gesetz des Wesens der Kirche, daß sie zu stets neuem 
Aufbruch bereit sein muß. Gott führt sie ohne Unterlaß auf Wege, die sie zuvor 
noch nicht gegangen ist. Sie ist berufen, entsprechend dem Gang der Menschheits- 
geschichte den Raum des einen christlichen Glaubens nach immer neuen Seiten hin 
auszuschreiten. Sie muß gleichsam alle Möglichkeiten der Fülle Christi ausgeschöpft, 
alle Möglichkeiten des Christlichen erprobt und erfahren haben, bevor sie in das 
ewige Reich Gottes eingeht. Sie muß deswegen hellhörig sein, weil der Geist Gottes 
an Orten reden kann, wo man es nicht vermutet. Sie darf den Schmerz der täglichen 
Metanoia nicht scheuen, weil sich nur in ihr das göttliche Wort vernehmen läßt. Sie 
muß den Mut des Glaubens haben, der nicht schon dann für die Kirche fürchtet, wenn 
ein Neues nicht ihrer bisherigen Welt angehört. Sie muß wissen, daß ihr erst der 
Glaube die vollkommene Freiheit gibt, die sich überall hin begeben kann, ohne sich 
selbst zu verlieren. Sie muß die innere Weite haben, die einem Neuen auch dann 
Raum gewährt, wenn es sich noch nicht eindeutig als fruchtbar erwiesen hat, und die 
Geduld, die diesem Neuen Gelegenheit gibt, sich in der Kirche zu bewähren. Sie muß 
den weiten Atem der Gelassenheit besitzen, die warten kann, und auch die gläubige 
Zuversicht, daß alles, was nicht von Gott kommt, kein Leben in sich trägt und des- 
wegen von selbst stirbt, ohne daß man eigens eingreifen müßte. 

Dieses Bild der sich in der Geschichte wandelnden Kirche darf freilich nicht ver- 
absolutiert werden. Es nimmt selbst an dem Gesetz teil, dessen Geltung es betont, 
und ist deswegen kein vollkommener und kein adäquater Ausdruck des Wesens der 



90 Wolfgang Seibel 

Kirche. Jenes andere Kirchenbild, das eher die unveränderliche Wesenheit hervor- 
hebt, behält daher seine Berechtigung, ja, der Wandel der kirchengeschichtlichen 
Epochen zeigt sich auch in der wechselnden Vorherrschaft der beiden Auffassungen 
vom Wesen der Kirche. 

Man wird nicht leugnen können, daß in den letzten hundertfünfzig Jahren jene 
erste Auffassung im Vordergrund stand. Angesichts einer Zeit, die eine jahrhun- 
dertealte Ordnung zusammenstürzen und neue, revolutionäre Ordnungen entstehen 
sah, glaubte man vor allem das unveränderliche Wesen der Kirche und nicht so sehr 
die Geschichtlichkeit ihrer konkreten Wirklichkeit betonen zu müssen. Es ist müßig, 
Beispiele für das konservative, beharrende Denken der Kirche des 19. Jahrhunderts 
anzuführen. Man denke nur an die schroffe Ablehnung, mit der man den neuen 
politischen, gesellschaftlichen und geistigen Bewegungen • den Prinzipien der De- 
mokratie, der modernen Wissenschaft, dem Heraufkommen des dritten Standes • 
entgegentrat. Man denke ferner daran, mit welcher Hartnäckigkeit man an Formen 
festhielt, die einer vergangenen Zeit angehörten und die man schon längst hätte 
preisgeben müssen, weil sie der Erfüllung der einzigen Aufgabe der Kirche, der Ver- 
kündigung des Evangeliums, mehr und mehr hindernd im Weg standen. Es war 
eine Zeit, in der man sich gegen notwendige Änderungen oft so lange wehrte, bis sie 
der Kirche von außen her aufgezwungen wurden. Man sprach • nicht ohne Grund 
• von der Pflicht, den Glauben verteidigen und bewahren zu müssen, nicht aber von 
der ebenso gebieterischen Forderung, die rechten Formen für die Verkündigung des 
Glaubens in dieser Zeit zu finden. Die Theologie der Jahrhundertwende ließ kaum 
Raum für eine offene Frage. Sie glaubte weithin, für alle Probleme die richtige 
Lösung bereits zu besitzen. Wenn in der Kirche oder außerhalb ihr neue Ideen 
auftauchten, betrachtete man sie stets als Gefahren, vor denen man sich schützen 
müsse, statt auch in ihnen einen möglichen Anruf Gottes für den Weg der Kirche in 
die Zukunft zu sehen. Von dieser Haltung waren auch viele Maßnahmen des kirch- 
lichen Lehramtes • man denke etwa an den Syllabus, an den Modernistenstreit oder 
auch an eine Reihe innerkirchlicher Bewegungen und Meinungsrichtungen der letzten 
Jahrzehnte • einseitig bestimmt. 

Die Schwäche einer solchen Haltung zeigte sich darin, daß sie oft gerade das 
Gegenteil von dem erreichte, was sie erstrebte. Die Bewegungen, die man unter An- 
strengung aller Kräfte abwehren und von der Kirche fernhalten wollte, eroberten 
sich in raschem Zug die ganze Welt und dringen heute • ohne daß wir genügend 
darauf vorbereitet wären • fast ungehemmt in die Kirche ein. Um nur ein Beispiel 
zu nennen: Hat nicht das Konzil auch denen, die es vorher nicht sehen wollten, 
gezeigt, daß das Grundanliegen der noch vor fünfzehn Jahren gemaßregelten •Nou- 
velle theologie" berechtigt war und sich darum nicht abweisen ließ? Und hat ein 
Monitum die Gemeinde derer, die vom Denken des Teilhard de Chardin fasziniert 
sind, eindämmen können? Wäre es nicht besser gewesen, auf das hier sich äußernde 
Anliegen positiv und lenkend einzugehen? 

Weil man fast ausschließlich auf die unveränderlichen und ewigen Grundsätze 
blickte, vernachlässigte man die ebenso notwendige, wenn nicht weit dringendere 
Pflicht des ständigen Suchens nach dem je neuen Willen Gottes. Hier hat sich nun 



Gottes Ruf an die Kirche von heute 91 

eine neue Einsicht Bahn gebrochen. Die Bedeutung und die innere Tragweite des 
Konzils läßt sich im letzten nur von hier aus verstehen. Mit der großen und kühnen 
Tat seiner Einberufung wurde die Kirche mit einem Mal als ganze wieder vor die 
Aufgabe gestellt, in einem umfassenden Prozeß des Suchens und Uberlegens den 
Weg zu finden, den die heutige Zeit im Unterschied von allen früheren Zeiten von 
ihr fordert. 

Nichts anderes war die Zielsetzung, die dem Papst vorschwebte und die er in der 
großen Eröffnungsansprache • die er als die •magna Charta" seiner Konzilsziele 
betrachtet und deswegen seitdem ständig zitiert • in umfassender Synthese ent- 
wickelte. Die großen Stichworte, mit denen er von Anfang an diese Aufgabe kenn- 
zeichnete • das •Aggiornamento", die •Erneuerung der Kirche", die •Einheit der 
Christen" •, sprechen alle von der doppelten Intensionsrichtung: Das Konzil sollte 
den Weg, den Gott der Kirche in unserer Zeit weist, durch eine innere •Erneuerung" 
des kirchlichen Lebens, ihrer Institutionen und ihrer Verkündigung in der Besinnung 
auf das Evangelium Jesu Christi finden. Es sollte sich die Offenbarung Gottes in 
Jesus Christus vor Augen halten und im Blick auf dieses ihr innerstes Gesetz und 
zugleich auf die gegenwärtige Zeit den Willen Gottes erspüren. Wenn der Papst 
dabei in der Eröffnungsansprache betont, daß die eigentliche Aufgabe des Konzils 
nicht darin bestehe, sich nur mit der •Vergangenheit" zu beschäftigen und nur die 
von alters her überlieferte Lehre in ihren heute oft unverständlichen Formulierungen 
zu wiederholen, dann betrachtet er die Kirche nicht als jene statische Wesenheit, 
sondern als die lebendige Gemeinschaft aller Glaubenden, die mitten in der Ge- 
schichte steht und heute wie zu jeder Zeit •der Gegenwart Rechnung tragen", •auf 
die gewandelte Lage und die neuen Lebensformen, die in die moderne Welt Eingang 
gefunden haben ..., eine Antwort geben" und die Wahrheit des Glaubens •im Licht 
der modernen Forschungen und in der Sprache des heutigen Denkens darlegen und 
erforschen" muß. Daraus ist auch die grundsätzliche optimistische Haltung zu ver- 
stehen, mit der er den Kräften und Entwicklungen der modernen Welt entgegentritt. 
Er weiß, daß jede Zeit voll der Verheißungen Gottes ist, und daß es dem Wesen der 
Kirche widerspricht, wenn sie sich angstvoll in sich verschließen und •in den moder- 
nen Zeiten nur Unrecht und Niedergang" sehen will, wie er es den •Unglückspro- 
pheten" in seiner Umgebung vorwirft. Er erwartet vielmehr vom Konzil •einen 
Sprung nach vorn". Es soll nicht bei dem bisher Erworbenen stehenbleiben, sondern 
sich •mutig und ohne Furcht an das Werk machen, das unsere Zeiten erfordern". Es 
soll zur Welt in einer Sprache reden, die unsere Zeiten verstehen, und soll dabei die 
Welt nicht als ständige Gefährdung, sondern als ernstzunehmenden Partner betrach- 
ten. Das ist der Sinn der •pastoralen" Ausrichtung des Konzils und auch des •Ag- 
giornamento", was nicht nur •Anpassung" bedeutet, sondern den umfassenden 
Willen, im Gespräch mit allen Menschen guten Willens die Kirche so zu erneuern, 
daß sie den Anforderungen unserer Zeit entspricht, daß sie • wie die wörtliche 
Übersetzung des Wortes sagt • •auf der Höhe des Tages" ist. 

Das Konzil ist die große Stunde, in der sich die Kirche in ihrer amtlichen Reprä- 
sentation eigentlich erstmals ausdrücklich und in solcher Klarheit bewußt wurde, daß 
es auch für die Kirche als Kirche in jeder Zeit einen neuen und je einmaligen Ruf 



92 Bischof Hermann Volk 

Gottes gibt, und es ist ein beglückendes Zeichen, daß die Konzilsväter sich diesem 
Ruf gestellt haben. Wie freilich die Gestalt der Kirche in der Zukunft sein wird, 
welche Wege sie einschlagen, welche konkrete Reformen sie vornehmen, wo sie sich 
ändern, wo sie am Überkommen festhalten, wo sie der modernen Welt entgegen- 
kommen, wo sie von ihr Distanz halten muß • diese Fragen können nur Schritt für 
Schritt ihre Antwort finden. Auch dies gehört zum Wesen der in der Geschichte wan- 
dernden Kirche, daß ihre Zukunft stets vom Dunkel des Glaubens umhüllt bleibt und 
daß sie nur im ständigen Gehorsam gegen den je neuen Willen Gottes die Aufgabe 
erfüllen kann, zu der sie gerufen ist. 

Das christliche Verständnis des Leidens (ü) 

Von Exz. Hermann Volk, Bischof von Mainz 

Es geht in dieser Arbeit darum, das im Leben des Menschen und des Christen 
so zentrale Vorkommnis des Leidens von den Aussagen der Offenbarung her 
glaubwürdig zu deuten. Von fünf theologischen Faktoren aus, die den Men- 
schen und seine Geschichte bestimmen, wird das versucht. Diese Faktoren sind 
Kreatürlichkeit, Gnade, Sünde, Erlösung, eschatologische Vollendung. Die drei 
ersten davon wurden schon behandelt. Die Erlösung und die eschatologische 
Vollendung stehen noch aus. Sie zeigen das österliche Geheimnis des christ- 
lichen Leidens auf. 

4. Die Erlösung und das Leiden 

Erst mit der Einbeziehung der Erlösungstat Christi, Gottes in Christus Jesus, kann 
die wahre Situation des Menschen im ganzen und im einzelnen theologisch richtig 
beschrieben werden; erst von da aus kann das Leiden und besonders das Leiden des 
Erlösten gedeutet werden. Denn es bleibt nicht bei der weitgehenden Bestimmung 
des Menschen durch die Sünde, vielmehr nimmt Gott sich der sündig gewordenen 
und damit um ihr Heil gebrachten Menschheit in der Menschwerdung des Sohnes 
Gottes an, um gegen die sündige Tat des Menschen, aber dem Schöpfungssinn ent- 
sprechend und diesen wieder aufnehmend, die Menschen für ihr ewiges Heil zu 
retten. 

Das bedeutet zunächst schon,' daß weder die Menschheit noch der einzelne Mensch 
in der Zeit die volle Auswirkung der Sünde zu tragen hat; in seinem Heilswillen 
mindert Gott schon die Auswirkung der Sünde wenigstens insofern, als der Mensch 
noch im Pilgerstande bleibt, noch unterwegs zu seinem Ziel, zu seinem endgültigen 
Zustand ist. Der jetzigen Verfassung des Menschen vermögen wir also nicht den 
vollen Ernst der Sünde, ihre destruktive Macht abzulesen. Erst der Endstand ist im 
Guten und im Bösen die volle Verdeutlichung und Ausprägung der Bestimmtheit 
des Menschen durch seine Stellung zu Gott. Wohl ist der Tod, der aber zugleich auch 
schon Übergang zum Endstand ist, Zeichen dafür, daß die Sünde nicht nur eine Ver- 
schlimmerung bedeutet, daß vielmehr der Mensch durch die Sünde in kontradiktori- 




