
92 Bischof Hermann Volk 

Gottes gibt, und es ist ein beglückendes Zeichen, daß die Konzilsväter sich diesem 
Ruf gestellt haben. Wie freilich die Gestalt der Kirche in der Zukunft sein wird, 
welche Wege sie einschlagen, welche konkrete Reformen sie vornehmen, wo sie sich 
ändern, wo sie am Überkommen festhalten, wo sie der modernen Welt entgegen- 
kommen, wo sie von ihr Distanz halten muß • diese Fragen können nur Schritt für 
Schritt ihre Antwort finden. Auch dies gehört zum Wesen der in der Geschichte wan- 
dernden Kirche, daß ihre Zukunft stets vom Dunkel des Glaubens umhüllt bleibt und 
daß sie nur im ständigen Gehorsam gegen den je neuen Willen Gottes die Aufgabe 
erfüllen kann, zu der sie gerufen ist. 

Das christliche Verständnis des Leidens (ü) 

Von Exz. Hermann Volk, Bischof von Mainz 

Es geht in dieser Arbeit darum, das im Leben des Menschen und des Christen 
so zentrale Vorkommnis des Leidens von den Aussagen der Offenbarung her 
glaubwürdig zu deuten. Von fünf theologischen Faktoren aus, die den Men- 
schen und seine Geschichte bestimmen, wird das versucht. Diese Faktoren sind 
Kreatürlichkeit, Gnade, Sünde, Erlösung, eschatologische Vollendung. Die drei 
ersten davon wurden schon behandelt. Die Erlösung und die eschatologische 
Vollendung stehen noch aus. Sie zeigen das österliche Geheimnis des christ- 
lichen Leidens auf. 

4. Die Erlösung und das Leiden 

Erst mit der Einbeziehung der Erlösungstat Christi, Gottes in Christus Jesus, kann 
die wahre Situation des Menschen im ganzen und im einzelnen theologisch richtig 
beschrieben werden; erst von da aus kann das Leiden und besonders das Leiden des 
Erlösten gedeutet werden. Denn es bleibt nicht bei der weitgehenden Bestimmung 
des Menschen durch die Sünde, vielmehr nimmt Gott sich der sündig gewordenen 
und damit um ihr Heil gebrachten Menschheit in der Menschwerdung des Sohnes 
Gottes an, um gegen die sündige Tat des Menschen, aber dem Schöpfungssinn ent- 
sprechend und diesen wieder aufnehmend, die Menschen für ihr ewiges Heil zu 
retten. 

Das bedeutet zunächst schon,' daß weder die Menschheit noch der einzelne Mensch 
in der Zeit die volle Auswirkung der Sünde zu tragen hat; in seinem Heilswillen 
mindert Gott schon die Auswirkung der Sünde wenigstens insofern, als der Mensch 
noch im Pilgerstande bleibt, noch unterwegs zu seinem Ziel, zu seinem endgültigen 
Zustand ist. Der jetzigen Verfassung des Menschen vermögen wir also nicht den 
vollen Ernst der Sünde, ihre destruktive Macht abzulesen. Erst der Endstand ist im 
Guten und im Bösen die volle Verdeutlichung und Ausprägung der Bestimmtheit 
des Menschen durch seine Stellung zu Gott. Wohl ist der Tod, der aber zugleich auch 
schon Übergang zum Endstand ist, Zeichen dafür, daß die Sünde nicht nur eine Ver- 
schlimmerung bedeutet, daß vielmehr der Mensch durch die Sünde in kontradiktori- 



Das christliche Verständnis des Leidens 93 

schem Gegensatz zu dem steht, was er sein soll, und daß dieser Widerspruch gegen 
Gott für das Heil des Menschen ebenso tödlich ist wie der Tod für das Leben. 

In der Erlösung tut Gott nicht nur etwas für uns, sondern setzt er sich selbst für uns 
ein. Indem der himmlische Vater den Sohn sendet, schont der Vater sich nicht, und 
der menschgewordene Sohn schont sich auch nicht • •Eine größere Liebe hat nie- 
mand, als wenn er sein Leben hingibt für seine Freunde" (vgl. Jo 15, 13). Dem 
Abraham wäre die Bereitschaft zur Aufopferung des Isaak kaum zugemutet wor- 
den, wenn er nicht Bild des himmlischen Vaters hätte sein sollen. Aber wovon Abra- 
ham zuletzt verschont blieb, das hat der himmlische Vater sich selbst zugemutet, 
nämlich den eigenen Sohn hinzugeben. Gott tut also in der Erlösung durch Christus 
offenbar das Äußerste: •Er hat seinen eigenen Sohn nicht geschont, sondern für uns 
alle dahingegeben" (Rom 8,32). 

Die Weise der Erlösung zeigt, was für den Menschen das Entscheidende ist, näm- 
lich der unmittelbare, positive Zusammenhang mit Gott selbst. Die Zugewandtheit 
Gottes zu uns in der Gnade wird durch die Menschwerdung besonders verdeutlicht. 
Denn in dem menschgewordenen Sohn, der in allem uns gleich wurde, ausgenommen 
die Sünde (vgl. Phil 2, 7; Hebr 4,15), erbarmt sich Gott der verlorenen Menschen; 
er sucht uns auf, er nimmt sich unser an, und er zeigt in der Weise, in der er das tut, 
nämlich zuletzt im Tode, daß es für uns nicht um Verbesserung, sondern um Erret- 
tung geht. 

Durch den vorbehaltlosen Gehorsam des menschgewordenen Sohnes bis zum Tode 
(Phil 2,8) ist die Menschheit überfließend erlöst (Rom 5,20), ist das Reich, die Herr- 
schaft Gottes in dieser Welt wieder aufgerichtet und die Macht der Sünde gebrochen. 
Durch die einmalig enge und bleibende Verbindung von Gott und Mensch in Chri- 
stus ist der gnadenhafte Zusammenhang der Menschheit mit Gott noch größer gewor- 
den. Denn vor der Menschwerdung gab es eine solche Verbindung von Gott und 
Mensch wie in Christus nicht. Durch diese Verbindung ist Christus, das neue Haupt 
der Menschheit, anders als Adam, nicht nur gegen die Sünde absolut gefeit, auch die 
positiv wirkende Kraft Christi der Menschheit gegenüber ist ungleich größer als die 
Adams; sie ist ursprünglich und unwiderruflich. In dieser Kraft ist Christus das 
Haupt der ganzen Menschheit (Kol 1,13ff). Damit wird die Welt für ein gnaden- 
haftes Heil bestimmt, das in der Verbindung mit Christus selbst und damit auch in 
der Teilnahme an der Vollendung und Erhöhung Christi besteht. 

Aber gerade angesichts dieser Erlösungstat, in der Gott selbst sich nicht schont, 
sondern vielmehr sich selbst für uns einsetzt, erhebt sich für uns die Frage nach der 
Frucht der Erlösung. Wenn Gott das Äußerste für uns tut, wo ist dann die Frucht 
dieses göttlichen Handelns? Was hat sich eigentlich in der Welt geändert? Dies sind 
wir nicht nur von Nichtchristen gefragt, diese Frage bewegt auch den Christen selbst. 
Wenn er überfließend erlöst wird, warum muß er so leiden, warum ist er dann nicht 
in den Urständ zurückversetzt? Sind wir überhaupt von der Sünde erlöst, wenn ihre 
Folgen so weitgehend noch auf uns lasten? Um glauben zu können, müssen wir diese 
Fragen für uns selbst glaubwürdig beantworten. Nur so gewinnen wir das christliche 
Verständnis der Leiden des Christen wie der Welt überhaupt. 

Daß er trotz der übermächtigen Erlösungstat Gottes in Christus soviel Leiden 
in der Welt gibt und daß auch der Christ soviel leiden muß, darf nicht dahin gedeu- 



94 Bischof Hermann Volk 

tet werden, in Christus könne eigentlich nichts Entscheidendes geschehen, die Sünde 
könne nicht wirklich getilgt sein. Eine solche Deutung wäre nicht richtig. Denn die 
Botschaft von Christus ist ja die frohe Botschaft, daß wir in ihm mit Gott versöhnt 
sind. Jeder, der sich bekehrt, d. h. der seine Sünde und Sündigkeit als Unheil an- 
erkennt, sich Christus zuwendet und von ihm das Heil erwartet, erlangt die wahre 
und wirkliche Vergebung der Sünde, ist von Gott in Gnaden als Sohn angesehen und 
aufgenommen. Die Sündenvergebung ist nicht eine Verheißung erst für die Zukunft; 
die Sünde ist vielmehr für jene, die •in Christus Jesus sind" (Rom 8, 1), wahrhaft 
vergeben. Ein solcher ist dann im Frieden mit Gott; er hat das ewige Leben; er ist 
schon in Gottes Reich hineingenommen. 

Aber woher und warum dann, theologisch gesehen, die Leiden, die Leiden des 
einzelnen und der Menschheit, deren Haupt Christus geworden ist, die Leiden selbst 
dessen, der mit Gott versöhnt und im Frieden ist? Wo ist, hinsichtlich der Leiden, 
die Frucht der Erlösung? Um diese drängende Frage zu beantworten, ist einiges 
zusammenzunehmen und gleichzeitig zu bedenken. 

Zunächst ist noch einmal darauf hinzuweisen, daß nicht jede Form des Leidens 
eine Folge der Sünde ist. Wie schon oben ausgeführt wurde, sind mit dem Pilger- 
stand derartige Beanspruchungen verbunden, daß sie in einem weiteren Sinne des 
Wortes als Leiden betrachtet werden können. So etwa eine gewisse Undeutlichkeit, 
die eine große Bemühung erfordert, um im Guten zu beharren; weiter: daß wir im 
Glauben und in der Hoffnung leben und unter diesen Voraussetzungen, nämlich ohne 
zu schauen, uns für unser ganzes Leben auf Gott hin entscheiden müssen. •Denn auf 
Hoffnung wurde unser Heil gestellt; Hoffnung aber, die schon geschaut wird, ist nicht 
Hoffnung; denn was einer schaut, was soll er da noch hoffen? Hoffen wir aber auf 
das, was wir nicht schauen, so erwarten wir es in Geduld" (Rom 8, 24. 25). Daß der 
Mensch in dieser Situation steht, die ein Ja oder Nein zu Gott zuläßt und damit auch 
den Widerspruch gegen Gott, ist nicht Zeichen der Sünde, sondern Zeichen seines 
Aufgerufenseins als Person im Pilgerstand. 

Andererseits ist der Gläubige auch nicht allen Leiden des Sündenstandes unver- 
ändert und unvermindert ausgesetzt. Für ihn besteht nicht mehr die kummervolle 
Ratlosigkeit vor der Frage, was der Sinn des Lebens sei, und wenn man es wisse, 
wie man ihn für sich selbst gewinnen könne. Der Gläubige ist davor bewahrt, an 
der Sinnhaftigkeit des Lebens bis zur Verzweiflung zu zweifeln; ihm ist die tiefe 
Hoff nungs- und Trostlosigkeit genommen, welche viele Menschen in der Welt über- 
fällt. Inmitten der Welt wird der Gläubige getröstet, so daß er gerade ein Zeuge 
wird für die Kraft Christi, den Menschen in seiner gegenwärtigen Situation heilshaft 
zu erreichen. Die Weise, wie Christus schon in unserer gegenwärtigen Situation uns 
und damit auch unsere Leiden erreicht, ist nun näher zu beschreiben. 

Um zu einem christlichen Verständnis des Leidens zu kommen, ist zunächst fest- 
zustellen und festzuhalten, daß der Zusammenhang zwischen der Sünde selbst und 
den Folgen der Sünde wenigstens im Pilgerstand nicht absolut und zwingend ist, ja, 
sogar aufgelöst werden kann, so daß die Leiden, welche zunächst Folge der Sünde 
sind, aus diesem disqualifizierenden Zusammenhang herausgenommen werden kön- 
nen. Es ist ja überhaupt nicht so, daß es im Pilgerstand dem Bösen schlecht und dem 
Frommen gut geht; wenn es auch Bezirke gibt, in welchen das Ergehen und die 



Das christliche Verständnis des Leidens 95 

Stellung zu Gott einander entsprechen, so daß z. B. der Fromme einen Frieden und 
eine Freude hat, welche die Welt nicht kennt und erkennt, und eine Hoffnung, welche 
die Welt nicht versteht. Aber in vielen Bereichen besteht doch keine Entsprechung. 
Dies gehört ja immer zu den Belastungen des Glaubens, daß es dem Guten schlecht 
gehen kann und dem Schlechten gut. Die Gottesbeziehung scheint dann nur einen 
schmalen Sektor des menschlichen Seins und Lebens darzustellen, von dem vieles 
andere • mindestens in der Zeit • völlig unabhängig ist. Wir wissen also schon 
von daher, daß das Verhalten und Ergehen nicht in allem parallel läuft, daß das 
Ergehen nicht immer ein Ausdruck des Inneren, der Stellung zu Gott ist. 

Durch Christus ist der Unterschied von Sündenschuld und Sündenfolge noch ver- 
deutlicht. Denn Christus hat sich ja ausschließlich der Überwindung der Sünden- 
schuld zugewendet. Dies nicht deshalb, weil die Leiden nicht auch überwunden wer- 
den sollten oder für den Menschen nicht ernst genommen seien, vielmehr deshalb, 
weil die einzige Wurzel der Verlorenheit des Menschen die Sünde ist, so daß der 
Mensch, wenn die Sünde beseitigt ist, unaufschiebbar ein solches Heil erlangt, in 
welchem alle Leiden überwunden sind. Darum hat sich auch Christus nicht mit glei- 
cher Intensität und Allgemeingültigkeit direkt der Überwindung der Sündenfolgen 
zugewandt, während dagegen jeder, der sich bekehrt und glaubt, sofort Vergebung 
der Sünden erlangt. Brotvermehrung, Krankenheilungen, selbst Totenerweckungen 
sind nicht der Versuch Christi, auch die Leiden gleich so zu überwinden wie die 
Sünde. Wohl sind diese Wunder Zeichen der eschatologischen Überwindung des 
Leides und des Todes, im Endstand nämlich. Viele starben also zur Zeit Christi und 
blieben tot, während jedem, der wollte, seine Sünden vergeben wurden. Damit ist 
deutlich, daß für den Pilgerstand kein so zwingender und lückenloser Zusammenhang 
von Sünde und Leiden besteht, daß jetzt nicht auch in gewissem Umfange Leiden 
ohne Sünde und Sünden ohne Leiden möglich wären. Christus bereitet seine Jünger 
darauf vor: •Ihr werdet weinen und wehklagen, die Welt aber wird sich freuen" 
(Jo 16, 20) und: •Dies habe ich euch gesagt, damit ihr nicht Anstoß nehmet" (Jo 16,1). 

Christus führt für den Glaubenden, der ihm in der Gnade verbunden ist, die 
Trennung von Sünde und Sündenfolgen mindestens in sehr hohem Umfange durch. 
Er läßt nicht nur für dieses Erdenleben viele Sündenfolgen bestehen, sondern weil 
die Sündenfolgen nicht selbst die Sünde, nicht das eigentlich Trennende und Dis- 
qualifizierende sind, nimmt er sie aus dem bestimmenden, disqualifizierenden Zu- 
sammenhang mit der Sünde so sehr heraus, daß die Leiden, auch wenn sie an und 
für sich eine Folge der Sünde sind, nun eine Form der Christusähnlichkeit werden 
und damit eine positive Bedeutung erlangen. Denn alles, was in die Verähnlichung 
mit Christus hineingenommen werden kann, ist dadurch sinnvoll. Dies ist die eigent- 
liche, die christliche Gestalt einer wahren, wenn auch verborgenen Überwindung des 
Leidens, insofern es Folge der Sünde ist und auch insofern es in irgendeiner Form 
zum Pilgerstand gehört. Dies bedarf aber noch einer näheren Erläuterung. 

Christus hat uns die Gnade der Erlösung nicht nur verdient; er ist auch Inhalt und 
Ziel der Gnade, Erlösung besteht in der Verähnlichung und Vereinigung mit Chri- 
stus selbst. Beides gehört zusammen. Es gibt keine gnadenhafte Verähnlichung mit 
Christus ohne Vereinigung und keine Vereinigung ohne Verähnlichung. Das •wie 
Christus" ist ein •mit Christus" und ein •in Christus". Die Heilige Schrift beschreibt 



96 Bischof Hermann Volk 

den Zustand der Erlösung sehr häufig als ein •in" oder •mit" Christus. So gibt es 
nach dem 6. Kapitel des Römerbriefes ein •Zusammenwachsen mit Christus", ein 
•Mit-leiden", ein •Mit-gekreuzigt-werden", •Mit-sterben", •Mit-auferstehen", •Mit- 
verherrlicht-werden" und ein •Mit-herrschen". In gleichem Sinne heißt es in der 
eucharistischen Verheißungsrede: •Wer mein Fleisch ißt und mein Blut trinkt, der 
bleibt in mir und ich in ihm" (Jo 6, 56); oder im Gleichnis vom Weinstock: •Wer in 
mir bleibt und in wem ich bleibe, der bringt viele Frucht" (Jo 15, 5). Das führt bis 
zum Trinitarischen, wie Christus in den Abschiedsreden erkennen läßt: •Ich habe 
die Herrlichkeit, die du mir gabst, ihnen gegeben, auf daß sie eins seien, wie wir eins 
sind, ich in ihnen und du in mir, so daß sie vollkommen eins seien und die Welt 
erkenne, daß du mich gesandt und sie geliebt hast, wie du mich geliebt hast" (Jo 
17, 22.23). Aus solchen und vielen anderen Beschreibungen der christlichen Heils- 
wirklichkeit wird ersichtlich, daß die Erlösung von Christus nicht nur vollzogen ist, 
daß sie vielmehr in der Verähnlichung und Vereinigung mit Christus besteht. •Sind 
wir aber Kinder, dann auch Erben, Erben Gottes und Miterben Christi, sofern wir 
mitleiden, um auch mitverherrlicht zu werden" (Rom 8, 17). 

Nun aber lebt Christus in zwei sehr verschiedenen Weisen, in der Knechtsgestalt 
bis hin zum Kreuzestode, und in der Herrlichkeit der Auferstehung und ewigen 
Erhöhung zur Rechten des Vaters. Auch in der Knechtsgestalt, welche der Sohn zu 
unserer Erlösung annahm, ist er der geliebte Sohn des himmlischen Vaters, was frei- 
lich den Augen der Welt verborgen blieb. Die zweite, bleibende Weise des Mensch- 
gewordenen in der ewigen Verherrlichung steht aber in engem Zusammenhang mit 
dem Gehorsam des Herrn in der Knechtsgestalt. Denn Christus wird für immer 
erhöht, nicht nur, weil er der menschgewordene Sohn des Vaters ist, auch nicht nur 
obwohl er gelitten hat, so daß die Leiden einfachhin zeitlich überwunden, nämlich 
vergangen wären. Christus wird vielmehr, wie die Schrift ausdrücklich bezeugt, auch 
verherrlicht, weil er Knechtsgestalt annahm und gehorsam ward bis zum Tod am 
Kreuz. Die Leidenszeit kommt nicht nur zu Ende; Christus wird vielmehr erhöht, 
weil er im Gehorsam gelitten hat. Dies wird im Brief an die Philipper so beschrie- 
ben: •Seid auf das in euch bedacht, was auch Christus Jesus war. Da er in Gottes- 
gestalt war, glaubte er nicht, das Gleichsein mit Gott selbstsüchtig festhalten zu 
müssen, sondern er entäußerte sich selbst, da er Knechtsgestalt annahm, in der Art 
von Menschen erschien und im Äußeren als Mensch gefunden wurde; er erniedrigte 
sich selbst, indem er gehorsam wurde bis zum Tode, dem Tod am Kreuze. Daher hat 
ihn Gott auch hoch erhoben und ihm den Namen verliehen, der über alle Namen ist, 
auf daß im Namen Jesu ein jedes Knie sich beuge, der Himmlischen, der Irdischen 
und der Unterirdischen und jede Zunge bekenne: Jesus Christus ist der Herr, zur 
Verherrlichung Gottes des Vaters" (Phil 2, 5•11). 

Obwohl also Christus wegen unserer Sünden leidet, ist das Leiden • zunächst in 
Christus • doch nicht nur einzig Folge der Sünde, vielmehr wird es in Christus 
fruchtbar, es wird Grund seiner Verherrlichung und damit sinnerfüllt. Darum spre- 
chen und beten wir in der Osterzeit von den glorreichen Wunden des Herrn; in der 
Geheimen Offenbarung steht das Lamm glorreich auf dem Thron •wie geschlachtet" 
(Offb 5, 6). In Christus ist also das Leiden umqualifiziert; in ihm ist das Leiden aus 
dem disqualifizierenden Zusammenhang mit der Sünde, in welchem es ausschließlich 



Das christliche Verständnis des Leidens 97 

Zeichen der Sünde ist, wie es besonders vom Tod gilt, herausgenommen und in dem 
Zusammenhang mit seiner Verherrlichung, als deren Grund unqualifiziert. 

Der Christ aber lebt, wie oben beschrieben, in der Verähnlichung und Nachfolge 
Christi, und zwar nicht erst und nur in dem Maße seiner Absicht und seiner Bereit- 
schaft, sondern aus der inneren Struktur der Erlösungsgnade selbst, welche die Ver- 
ähnlichung und Vereinigung mit Christus in seinem Erdenleben und dann auch in 
seiner Verherrlichung einschließt. Das ist in der Taufe grundgelegt. •Wißt ihr nicht, 
daß wir alle, die wir getauft wurden auf Jesus Christus, auf seinen Tod getauft wur- 
den? Wir wurden also mitbegraben mit ihm durch die Taufe auf seinen Tod, damit 
so, wie Christus auferweckt wurde von den Toten durch die Herrlichkeit des Vaters, 
auch wir in einem neuen Leben wandeln. Sind wir nämlich zusammengewachsen mit 
der Gestalt seines Todes, werden wir es auch sein mit der seiner Auferstehung. Wir 
wissen ja, daß unser alter Mensch mitgekreuzigt wurde, auf daß vernichtet werde 
der Leib der Sünde und wir nicht mehr Sklaven seien der Sünde. Denn wer starb, 
der ist losgesprochen von der Bindung an die Sünde. Wenn wir aber sterben mit 
Christus, so glauben wir, daß wir auch leben werden mit ihm. Wir wissen ja, daß 
Christus, auf erweckt von den Toten, nicht mehr stirbt; der Tod hat nicht mehr 
Macht über ihn. Denn was er starb, starb er der Sünde ein für allemal; was er lebt, 
lebt er Gott. So betrachtet auch ihr euch als solche, die tot sind der Sünde, aber 
lebend für Gott in Christus Jesus unserem Herrn" (Rom 6,3•11). 

Wie der Grundriß eines Hauses ist die Taufe auch die Grundlegung des Christ- 
lichen; sie bestimmt die innere Struktur der Erlösungsgnade, die sich dann im Glau- 
ben, in der heiligen Messe als Opfer und schließlich im Tod bestätigt und aktuali- 
siert. So heißt es denn im Römerbrief: •Denn keiner von uns lebt sich selbst und 
keiner stirbt sich selbst; denn leben wir, so leben wir dem Herrn, sterben wir, so 
sterben wir dem Herrn; ob wir leben oder sterben, wir sind des Herrn" (Rom 14, 7.8). 

Aus dieser Verähnlichung mit Christus in der Gnade lebt auch der Christ in zwei 
verschiedenen Formen oder Stadien, im Vorläufigen der Ähnlichkeit mit Christus in 
seinem Erdenleben und im Endgültigen der Ähnlichkeit mit ihm in seiner Herrlich- 
keit. Beides ist nicht nur als Parallele oder Nachahmung zu denken, es ist vielmehr 
aus der Vereinigung mit Christus selbst gegeben. Wie aber in Christus das Leiden 
nicht sinnlos ist, sondern der Grund unserer Erlösung und seiner Verherrlichung, so 
ist auch für den Christen das Leiden nicht mehr sinnlos, es ist nicht mehr einsinnig 
als Sündenfolge disqualifiziert, vielmehr steht nun auch für den Christen und über 
ihn hinaus das Leiden in fruchtbarem Zusammenhang mit Christus. Christus leidet 
zwar wegen der Sünde, aber doch ohne selbst Sünder zu sein. Und da er im Gehor- 
sam leidet, sind die Leiden in ihm und von ihm her auch für uns aus dem ausschließ- 
lichen Zusammenhang mit der Sünde herausgenommen und in den fruchtbaren 
Zusammenhang mit Christus hineingenommen und so umqualifiziert. Dieselben 
Leiden, die einerseits auf die vergangene Sünde hinweisen, weisen andererseits auch 
auf die künftige Herrlichkeit hin. 

Was immer der Christ in diese Verähnlichung und Vereinigung mit Christus 
hineinnehmen kann, was er in dieser Vereinigung tun oder erleiden kann • das ist 
aber alles, außer der Sünde •, wird in diesem Zusammenhang mit Christus sinnvoll 
und fruchtbar. Das ist die neue Macht des Christen, daß er außer der Sünde alles in 



98 Bisehof Hermann Volk 

den heilshaften Zusammenhang mit Christus hineinnehmen kann. Ja man kann 
sagen: daß das äußere Ergehen des Christen so wenig geändert ist, daß der Christ 
unverändert dem Ereignishaften in der Welt, dem, was ihm widerfährt, ausgesetzt 
ist, liegt nicht daran, daß Christus ohnmächtig wäre, es zu ändern, sondern daran, 
daß Christus und der Christ in Christus die Macht haben, alles, außer der Sünde, zu 
verwandeln. Die Sünde kann nicht verwandelt werden, sie muß in einem anders- 
artigen Vorgang getilgt, vergeben werden. Alles andere aber kann verwandelt wer- 
den, und nur darum bleibt es für die Zeit, bis zur Wiederkunft Christi bestehen. Dies 
ist die Form einer spezifischen Macht des Christen, alles, außer der Sünde, zu ver- 
wandeln; dies ist auch die Form einer spezifischen Freiheit des Christen, daß er frei 
geworden ist von der destruktiven Übermacht der Welt. Denn der Christ ist nun 
mächtiger als die Welt, weil er in Christus ermächtigt ist, das Leiden zu verwandeln 
und zu einem Grund der Herrlichkeit zu machen. In dieser Zuversicht sind die Mär- 
tyrer die Zeugen für die Macht Christi und für die Zuversicht des Christen, daß das 
Ereignishafte, das von der Welt kommt, selbst der Tod, der auch dem Christen wider- 
fährt, verwandelt werden kann. 

Durch den Bezug zu Christus ist es nicht nur möglich, dem Leiden einen positiven 
Gehalt einzuzwingen und es so in der Hoffnung auf seine endgültige Überwindung 
zu ertragen, nun kann das Leiden auch eine eigene Funktion im Ganzen des Leibes 
Christi erhalten. Im Kolosserbrief steht das geheimnisvolle, jedenfalls in der Be- 
urteilung des Leidens zur Vorsicht mahnende Wort: •So freue ich mich denn der 
Leiden für euch und will an meinem Fleische ergänzen, was an den Leiden Christi 
noch fehlt, für seinen Leib, die Kirche" (Kol 1,24). Das heißt sicher nicht, Christus 
hätte noch mehr leiden sollen, und der Apostel versuche nun, das Fehlende sozusagen 
nachzuholen in dem Ertragen der ihm aufgezwungenen Leiden; es heißt vielmehr 
dieses, daß auch unter der Voraussetzung der überfließenden Kraft des Kreuzes 
Christi die Heilswirklichkeit so ist, daß der Kirche und damit auch jedem Glied der 
Kirche Leiden zufällt, und zwar nicht nur weil es sich von außen her ereignet, sondern 
auch aus einem inneren Grund und Gesetz, das von Christus her in die Wirklichkeit 
einfließt. Das Leiden in Christus hat dann im Ganzen der Kirche und dessen, was 
zwischen Gott und Welt sich abspielt, eine Bedeutung, eine Funktion, weil hier etwas 
realisiert wird, was der Kirche von Christus her zufällt und sie in ihrer Christus- 
förmigkeit geheimnisvoll komplementiert. 

Damit hängt z. B. die Bedeutung der Märtyrer für die Kirche zusammen, nicht nur 
als Zeugen dafür, daß sie sich in ihrem Glauben sterbend für sich und für ihr Leben 
auf Christus verlassen. Sie haben auch dadurch im Ganzen der Kirche Bedeutung, 
daß in ihnen das fruchtbringende, weil christusförmige Leiden in der Kirche konkre- 
tisiert ist. Wenn Papst PiusXII. sagte, zu den Eigenschaften der Kirche müsse eigent- 
lich auch hinzugenommen werden, daß sie die leidende Kirche sei, dann ist dies nicht 
nur eine Aussage über die Welt, die so ist, daß die Kirche in ihr leidet, es ist viel- 
mehr eine Aussage auch über die Kirche und von der Kirche selbst her. Die Kirche 
leidet; das gehört nicht nur zur Welt, es gehört auch zur Kirche, die freilich inmitten 
der Welt ist. 

Darum ist auch das Kranksein für den Christen nicht nur eine spezifische Situation, 
es ist auch eine spezifische Möglichkeit, und die Kranken haben in der Kirche eine 



Das christliche Verständnis des Leidens 99 

spezifische, nur geistlich faßbare Bedeutung. Hier hat auch das Sakrament der Kran- 
kenölung seinen Platz. Dieses Sakrament verleiht nicht nur Gnade, daß der Kranke 
sein Leiden christlich ertrage. Die Krankenölung hat vielmehr auch eine gewisse 
konsekratorische, weihende Bedeutung; es heiligt das Kranksein des Christen selbst 
als Zustand, als Verfassung und markiert so seine besondere Bedeutung für den 
Kranken selbst und für das Gänze der Kirche. 

Dieses alles hat seinen Höhepunkt im Tode, der jedem Menschen und Christen 
bevorsteht. Derselbe Tod, der einerseits so sehr Sold und Zeichen der Sünde ist, daß 
es noch zum Tode führt, die Sünde auch nur gehabt zu haben, kann, äußerlich über- 
haupt nicht unterscheidbar, zugleich und in noch höherem Maße eine Stelle beson- 
derer Christusverbundenheit sein. Der Tod kann solcherart sein, daß er Zeichen für 
die todüberwindende Macht Christi wird. Der Christ kann und soll, seine Taufe 
vollendend, in Christus hineinsterben. Die Christusähnlichkeit, die in der Taufe 
grundgelegt ist, soll sich im Leben aus dem Glauben darstellen • •Ich, nein nicht 
mehr ich, Christus in mir" (Gal 2,20) • und schließlich im Tode vollenden, indem 
der Gläubige sterbend von Christus das todüberwindende Leben erwartet. 

Damit dies nicht als etwas Erdachtes erscheine, möge zum christlichen Verständnis 
des Leidens noch einmal die Heilige Schrift zu Wort kommen. Im Brief an die Phi- 
lipper wird die veränderte Stellung des Christen zur Welt so beschrieben: •Doch was 
mir als Vorteil galt, das habe ich um Christi willen als Unwert erachtet. Ja, ich 
erachte auch wirklich alles als Unwert angesichts der alles übertreffenden Erkenntnis 
Christi Jesu meines Herrn; um dessentwillen habe ich alles aufgegeben und betrachte 
es als Unrat, um Christus zu gewinnen und in ihm gefunden zu werden, nicht mit 
meiner eigenen Gerechtigkeit, die aus dem Gesetz, sondern mit jener, die aus dem 
Glauben Christi ist, mit der Gerechtigkeit aus Gott auf Grund des Glaubens. Ihn 
will ich erkennen und die Kraft seiner Auferstehung und die Gemeinschaft mit seinen 
Leiden, in dem ich die Art seines Sterbens miterleide, um dadurch hinzugelangen zur 
Auferstehung von den Toten" (Phil 3, 7•11). Hier ist Letzteres der Grund für das 
Erste; die Kraft seiner Auferstehung erweist sich in der Verwandlung der Leiden. 

Im 1. Petrusbrief heißt es: •Ihr Sklaven seid mit aller Ehrfurcht Untertan den 
Herren, nicht allein den gütigen und milden, sondern auch den launenhaften. Denn 
das bedeutet Gnade, wenn jemand wegen Gewissenhaftigkeit vor Gott Widerwärtig- 
keiten erträgt und ungerecht leidet. Denn was ist es für ein Ruhm, wenn ihr wegen 
Verfehlungen Züchtigungen erduldet? Aber, wenn ihr Gutes tut und geduldig leidet, 
so bedeutet das Gnade vor Gott. Dazu seid ihr ja berufen, da auch Christus für 
euch litt und euch ein Beispiel hinterließ, damit ihr seinen Fußstapfen nachfolgt. ,Er 
tat keine Sünde und in seinem Munde fand sich kein Trug' (Is 53,9). Er schmähte 
nicht wieder, als er geschmäht wurde; er drohte nicht, da er litt, sondern überließ 
sich dem, der gerecht richtet. ,Er trug selbst unsere Sünden an seinem Leibe ans Holz 
hinan' (Is 53,12), damit wir den Sünden abstürben und der Gerechtigkeit lebten; 
durch seine Wunden seid ihr geheilt worden (Is 53,5). Denn ihr wart wie irrende 
Schafe; jetzt aber seid ihr hingewendet zum Hirten und Hüter eurer Seelen" (1 Petr 

2,18•25). 

Diese Kraft und Macht des Christen gibt gewiß niemand das Recht, andere leiden 
zu machen; wer aber leiden muß, findet hier die Kraft, es in Hoffnung und Geduld 



100 Bischof Hermann Volk 

zu ertragen. Im 4. Kapitel desselben Briefes heißt es: •Geliebte wundert euch nicht 
über die zu eurer Prüfung unter euch entstandene Feuersglut, als ob euch etwas 
Befremdliches widerfahre. Freuet euch vielmehr, daß ihr dadurch an Christi Leiden 
Anteil habt, um auch bei der Offenbarung seiner Herrlichkeit euch freuen und froh- 
locken zu können! Seid selig, wenn ihr im Namen Christi geschmäht werdet; denn 
der Geist der Herrlichkeit, der Geist Gottes ruht auf euch! Denn keiner von euch soll 
leiden als Mörder oder Dieb oder Übeltäter oder als einer, der sich um fremde Dinge 
kümmert. Leidet er dagegen als Christ, so schäme er sich nicht, sondern verherrliche 
Gott in diesem Namen" (1 Petr 4,12•16). • Man kann an solchen Stücken sehen, 
wie bewußt die Apostel aus der christlichen Glaubenssubstanz den Christen über 
seine Leiden trösten und ihm zeigen, wie er sie verwandelt tragen kann. Abschlie- 
ßend sei der Römerbrief des Apostels Paulus zitiert. Hier wird im 8. Kapitel die 
Macht des Christen, ja sogar seine Übermacht über die Welt beschrieben: •Was sollen 
wir nun dazu sagen? Wenn Gott für uns ist, wer ist dann gegen uns! ... Wer soll 
uns also trennen von der Liebe Christi? Trübsal oder Bedrängnis oder Verfolgung 
oder Hunger oder Blöße oder Gefahr oder Schwert, so wie geschrieben steht: ,Um 
deinetwillen werden wir hingeschlachtet den ganzen Tag, werden wir den Schlacht- 
tieren gleichgeachtet' (Ps 44 [43], 23)? Aber in all dem bleiben wir Sieger durch den, 
der uns geliebt hat. Denn ich bin sicher, weder Tod noch Leben, weder Engel noch 
Mächte, weder Gegenwärtiges noch Zukünftiges, noch Kräfte, weder Höhe noch Tiefe, 
noch irgendein anderes Geschöpf wird uns zu trennen vermögen von der Liebe 
Gottes, die da ist in Christus Jesus, unserem Herrn" (Rom 8,31.35•39). 

Dieses alles also zeigt, daß der christliche Glaube nicht an der konkreten Situation 
des Menschen vorbeigeglaubt und -gelebt wird, daß der Glaube vielmehr mit der 
Wirklichkeit konfrontiert, auch mit dem Leid. Diese Konfrontation mit dem Leiden 
wird schon in der Heiligen Schrift vollzogen. Die Stellung des Christen dem Leiden 
gegenüber ist verändert, nicht dadurch, daß die Leiden beseitigt, sondern dadurch, 
daß sie verwandelt werden. Die völlige Überwindung der Leiden ist dem Endstand 
vorbehalten. 

5. Die endgültige Überwindung des Leidens im ewigen Leben 

Daß der Mensch aus Glaubensgründen das Leiden ertragen soll und kann, weil er 
ihm einen verborgenen Sinn aufzuzwingen vermag, ist noch nicht das letzte Wort 
der christlichen Botschaft. Es wird noch übertroffen von der Aussage, daß der Mensch 
diese Form der Bewältigung des Leidens nicht beliebig lang zu leisten braucht; diese 
Aufgabe besteht nur für eine Zeit. Denn Ziel der Erschaffung und Frucht der Erlö- 
sung ist die wirkliche Überwindung des Leidens, selbst des Todes. Der Mensch ist zu 
einem ewigen Leben ohne jedes Leid bestimmt. 

Das bedeutet eine sehr tiefgreifende Veränderung unseres jetzigen Lebens, da wir 
uns ein Leben ohne Leid, ja ohne Möglichkeit des Leides, gar nicht vorstellen 
können. Denn einfachhin als Fortsetzung dieses Lebens mit geringen Varianten ist 
ein solches Leben des Menschen nicht zu denken. Es schließt vielmehr die offenbare 
Teilnahme am Leben Gottes ein. Darum ist es wohl für den Menschen bestimmt, 
aber nicht durch den Menschen selbst zu realisieren. Das ewige Leben ist also nicht 
Ereignis der Entwicklung und der Geschichte. Die wirkliche und endgültige Über- 



Das christliche Verständnis des Leidens 101 

windung des Leidens geschieht vielmehr in der Gottestat der Vollendung der Welt, 
welche mit der Wiederkunft Christi anhebt. Mit der Überwindung des Todes in der 
Auferstehung der Toten ist auch die Überwindung des Leides gegeben. Die Toten 
werden auferstehen und so verwandelt sein, daß für alle, welche nicht im Wider- 
spruch zu Christus stehen, die Auferstehung auch Verklärung und damit Überwin- 
dung des Leidens bedeutet. 

Das ist aber nicht nur eine Lehre oder gar nur ein Wunsch, vielmehr ist damit 
ganz konkret und real der Anfang schon gemacht und zwar in der Auferstehung Jesu 
Christi. In der Auferstehung Christi ist exemplarisch und real gezeigt, daß Leiden 
und Tod für den Menschen überwunden werden können, denn im auferstandenen 
Christus sind diese überwunden. 

Die Auferstehung Christi hat für den christlichen Glauben überhaupt und damit 
auch für unsere Frage der Deutung des menschlichen Lebens und Leidens eine beson- 
dere, unentbehrliche Bedeutung. Sie zeigt zunächst mit letzter Deutlichkeit, daß die 
jetzige Verfassung des Christen Pilgerstand und nur sehr vorläufig ist, obwohl jetzt 
und nur jetzt die Entscheidungen über das jenseitige Leben fallen. Die Auf erstehung 
überwindet nicht nur restlos alle Folgen der Sünde, sie wäre selbst für das ursprüng- 
liche, paradiesische Leben die Vollendung, weil auch der paradiesische Urständ 
Pilgerstand ist. 

Die Auferstehung Christi unterscheidet sich darum auch prinzipiell von allen 
Totenerweckungen. Der Jüngling zu Nairn z. B. ist nicht zum ewigen Leben auf- 
erweckt worden, er wurde vielmehr in dieses Leben zurückgerufen und ging mit 
jedem Schritt wieder auf seinen endgültigen Tod zu. Die Auferstehung Christi 
dagegen ist eindeutig Zeichen dafür, daß Christus das gegenwärtige Leben endgültig 
hinter sich gelassen hat und daß für ihn auch in seiner Menschheit eine Lebensform 
jenseits des Todes und alles dessen, was mit dem Tode verbunden ist und im Tode 
kulminiert, begonnen hat. Leiden und Sterben sind mit dem Menschsein so verquickt, 
daß niemand wußte • wenn es auch manche ersehnten •, daß es für den Menschen 
ein Leben jenseits von Leiden und Tod überhaupt geben könne. Die Jünger haben 
darum auch nicht so ohne weiteres, nicht ohne den Auferstandenen zu sehen, an die 
Auferstehung geglaubt, obwohl sie die Auferweckungen miterlebt hatten. Denn jetzt 
mußten sie an jene grundsätzliche, durchgreifende Änderung des Menschseins und 
des menschlichen Lebens glauben, welche sie noch nicht erlebt hatten. 

Nun betrifft die Auferstehung Christi nicht nur Christus selbst; sie ist nicht seine 
reine Privatsache, sie ist auch Verheißung unserer eigenen Auferstehung. Denn 
Christus hat sich so mit uns verbunden, daß wir mit ihm verbunden sind. Von Ihm 
her kommt es, daß sein Geschick unser Geschick wird. Wir leiden mit ihm, weil wir 
mit ihm auferstehen sollen. Weil Christus der zweite Adam, das neue, qualitativ 
anders und stärker bestimmende Haupt der Menschheit ist, wird seine Auferstehung, 
den Tod und alle Leiden überwindend, auch uns zuteil. Paulus geht soweit, zu sagen, 
daß Christus gar nicht auferstanden wäre, wenn wir nicht auch auferstehen würden. 
•Wenn aber von Christus verkündet wird, daß er auferweckt wurde von den Toten, 
wie behaupten da welche unter euch, es gebe keine Auferstehung der Toten? Wenn 
es keine Auferstehung der Toten gibt, dann ist auch Christus nicht auferweckt wor- 
den. Ist aber Christus nicht auferweckt worden, dann ist unsere Predigt vergeblich, 



102 Bischof Hermann Volk 

vergeblich auch euer Glaube. Dann werden wir sogar als falsche Zeugen Gottes 
befunden; denn wir hätten gegen Gott bezeugt, daß er Christus auf erweckt habe, 
den er ja gar nicht auferweckt hat, wenn angeblich die Toten nicht auf erweckt wer- 
den. Denn wenn die Toten nicht auferweckt werden, wurde auch Christus nicht auf- 
erweckt. Wurde aber Christus nicht auferweckt, so ist euer Glaube nichtig, und ihr 
seid noch in euren Sünden. Dann sind auch die in Christus Entschlafenen verloren. 
Wenn wir aber in diesem Leben nur auf Christus hoffen, so sind wir bedauerns- 
werter als alle Menschen. Nun aber ist Christus von den Toten auferweckt worden 
als Erstling der Entschlafenen. Da nämlich durch einen Menschen der Tod kam, so 
kam auch durch einen Menschen die Auferstehung der Toten. Denn wie in Adam 
alle sterben, so werden in Christus auch alle lebendig gemacht werden" (1 Kor 15, 
12•22). 

Die leibliche Aufnahme Mariens in den Himmel hat in diesem Zusammenhang 
große Bedeutung. Zwar gibt es dafür nicht die Apostel als Zeugen, wie für den 
auferstandenen Christus, der einmal fünfhundert erschienen ist. Die leibliche Auf- 
nahme Mariens in den Himmel zeigt aber doch, daß die Auferstehung nicht auf 
Christus beschränkt bleibt, sondern uns erreicht. Man kann sogar sagen, daß diese 
andere veränderte Welt mit ihrer Kraft zur Verwandlung uns in unserer Verfaßt- 
heit umgibt. Aus der Übermacht Christi setzt sich die andere Welt schon durch; wir 
sind von der Kraft der Auferstehung Christi nicht fern und damit auch nicht fern 
von der Übermacht der Wiederkunft Christi. Raum und Zeit sind für die Wirkmacht 
Christi nur hauchdünne Realitäten und keine ernsthaften Widerstände. Theologisch 
gesehen ist es also keine Frage, ob die Welt verwandelt wird, vielmehr ist Christus 
als der Sieger das zweifelsfreie Unterpfand dafür, daß diese Welt verwandelt wer- 
den wird. 

Uns geht es nun nicht um die Auferstehung von den Toten, sondern um die Über- 
windung der Leiden. Diese ist aber als das Kleinere und als der Teil in der Auf- 
erstehung als dem Größeren und Ganzen mit enthalten. Denn die Auferstehung ist 
eine so durchgreifende Veränderung, daß sie sogar den Tod überwindet, dann erst 
recht die Leiden. •Und ich hörte eine laute Stimme vom Throne her rufen: ,Seht das 
Zelt Gottes unter den Menschen! Er wird bei ihnen wohnen, und sie werden sein 
Volk sein und Gott selbst wird bei ihnen sein. Er wird jede Träne wegwischen von 
ihren Augen; der Tod wird nicht mehr sein, und nicht Trauer und Klage und Mühsal; 
denn was vorher war, ist vergangen'" (Offb 21,3.4). 

Dies alles setzt freilich voraus, daß eine so tiefgreifende Veränderung des Men- 
schen möglich ist, ohne daß er aufhört ein Mensch und auch er selbst zu sein. Dabei 
ist zu beachten, daß diese Änderung nicht als Frucht des menschlichen Tuns, vielmehr 
von Gott her kommt und also von Gott her für uns möglich ist. Gott ist der Schöp- 
fung so überlegen, daß die Schöpfung ganz in seiner Hand ist; daher ist ja auch 
göttliche Vorsehung möglich. Gott kann alles ändern, so daß es zwar sehr anders, 
aber nicht etwas anderes wird. Etwas ähnliches geschieht ja schon in der Gnade, nur 
wird es uns da nicht offenbar. Mit der Gnade ist aber schon die Entscheidung für 
eine so tiefgreifende Veränderung gefallen, weil die Gnade jetzt schon eine verbor- 
gene Teilnahme am Leben Gottes ist, die dann offenbar werden wird. Wie •Person" 
und wie •Natur" in dieser Veränderung zu denken sind, das bleibe hier unerörtert. 



Das christliche Verständnis des Leidens 103 

Jedenfalls ist auch der Verklärte Mensch; •Natur" muß so variabel gedacht werden, 
daß dies möglich ist. Der Verklärte ist auch mit dem Menschen im Erdenwandel 
identisch. Auferstehung ist darum auch nicht völlige •Neuerschaffung" eines im Tod 
völlig Vernichteten. Der neu Erschaffene wäre das Gleiche, aber nicht derselbe. Gott 
tastet die Integrität der Person nicht an, behandelt sie nicht gegen ihre eigene Ent- 
scheidung. Darum erfordert ja die Gnade auch Bekehrung des Sünders, die nicht 
ohne Gnade möglich, aber deshalb nicht Bekehrung der Gnade, sondern dennoch die 
des Sünders ist. Auch die Endvollendung ist Gnade, höchste Form der Gnade, aber 
doch eine Gnade, die den Menschen erreicht und ihn selbst verwandelt. Diese Ver- 
wandlung ist nicht gegen den Sinn seiner jetzigen Entscheidung, vielmehr deren 
äußerste Verdeutlichung; denn es gibt eine Auferstehung zum Leben und auch eine 
Auferstehung zum Gericht (Jo 5,29). 

Trotz dieser tiefgreifenden Veränderungen bleibt es dabei, daß der Mensch doch 
er selbst ist. Ohne die Möglichkeit zu tiefgreifenden Veränderungen wäre die theolo- 
gische Bestimmung des Menschen nicht wichtig, es wäre kein großer Unterschied 
zwischen Sünde und Gnade, was dem Sinn der Offenbarung eindeutig widerspricht. 
Denn in Sünde und Gnade handelt es sich um Gegensätze wie Tod und Leben. Der 
Mensch muß aber so gedacht werden, daß diese Gegensätze und auch diese Ver- 
änderungen in ihm möglich sind. Paulus wendet sich daher scharf gegen die Vor- 
stellung, durchgreifend könne der Mensch gar nicht geändert werden, es gebe also 
auch keine Auferstehung. •Aber es wird einer sagen: ,Wie werden sie auferweckt die 
Toten? In welchem Leib kommen sie?' Du Tor! Was du säst, wird nicht lebendig, 
wenn es nicht zuvor starb. Was du säst, das säst du nicht als den Körper, der werden 
soll, sondern nur als Korn, etwa vom Weizen oder von etwas anderem. Gott aber gibt 
ihm den Körper, so wie er will, und einer jeden Samenart einen besonderen Körper. 
Nicht alles Fleisch ist dasselbe Fleisch, sondern ein anderes ist das der Menschen, ein 
anderes das der Haustiere, ein anderes das der Vögel, ein anderes das der Fische. 
Und es gibt himmlische Körper und irdische Körper; aber ein anderer ist der Glanz 
der himmlischen, ein anderer der Glanz der irdischen. Ein anderer ist der Glanz der 
Sonne, ein anderer der Glanz des Mondes, ein anderer der Glanz der Sterne; denn 
ein Stern ist vom anderen verschieden im Glanz. So ist es auch mit der Auferstehung 
der Toten. Gesät wird in Verweslichkeit, auferweckt in Unverweslichkeit. Gesät 
wird in Unansehnlichkeit, auf erweckt wird in Glanz; gesät wird in Schwachheit, auf- 
erweckt wird in Kraft. Gesät wird ein sinnenhafter Leib, auf erweckt wird ein geistiger 
Leib ... Die Art des Irdischen ist auch die Art der Irdischen, und die Art des Himm- 
lischen ist auch die Art der Himmlischen. Wie wir das Bild des Irdischen trugen, 
werden wir auch das Bild des Himmlischen tragen" (1 Kor 15,35•44.48.49). 

Paulus schließt seine Lehre mit diesen Worten, die auch uns gelten: •Denn dieses 
Verwesliche muß anziehen Unverweslichkeit und dieses Sterbliche Unsterblichkeit. 
Wenn aber dieses Verwesliche anziehen wird Unverweslichkeit und dieses Sterbliche 
Unsterblichkeit, dann wird erfüllt werden das Wort, das geschrieben steht: Ver- 
schlungen ist der Tod im Siege! Tod, wo ist dein Sieg? Tod, wo ist dein Stachel?' 
(Is 25,8; Os 13,14). Der Stachel des Todes aber ist die Sünde; die Macht der Sünde 
ist das Gesetz. Gott aber sei Dank, der uns den Sieg verleiht durch unseren Herrn 
Jesus Christus!" (1 Kor 15,53•57). 




