92 Bischof Hermann Uolk

Gottes gibt, und es ist ein begliikendes Zeichen, daf} die Konzilsviter sich diesem
Ruf gestellt haben. Wie freilich die Gestalt der Kirche in der Zukunft sein wird,
welche Wege sie einschlagen, welche konkrete Reformen sie vornehmen, wo sie sich
dndern, wo sie am Uberkommen festhalten, wo sie der modernen Welt entgegen-
kommen, wo sie von ihr Distanz halten muff — diese Fragen kénnen nur Schritt fiir
Schritt ihre Antwort finden. Auch dies geh6rt zum Wesen der in der Geschichte wan-
dernden Kirche, daf ihre Zukunft stets vom Dunkel des Glaubens umhiillt bleibt und
daf} sie nur im stindigen Gehorsam gegen den je neuen Willen Gottes die Aufgabe
erfiillen kann, zu der sie gerufen ist.

Das christliche Verstiindnis des Leidens (I1)
Von Exz, Hermann Vo 1k, Bischof von Mainz

Es geht in dieser Arbeit darum, das im Leben des Menschen und des Christen
so zentrale Vorkommnis des Leidens von den Aussagen der Offenbarung her
glaubwiirdig zu deuten. Von fiinf theologischen Faktoren aus, die den Men-
schen und seine Geschichte bestimmen, wird das versucht. Diese Faktoren sind
Kreatiirlichkeit, Gnade, Siinde, Erlgsung, eschatologische Vollendung. Die drei
ersten davon wurden schon behandelt. Die Erlésung und die eschatologische
Vollendung stehen noch aus. Sie zeigen das dsterliche Geheimnis des christ-
lichen Leidens auf.

4. Die Erlosung und das Leiden

Erst mit der Einbeziehung der Erlosungstat Christi, Gottes in Christus Jesus, kann
die wahre Situation des Menschen im ganzen und im einzelnen theologisch richtig
beschrieben werden; erst von da aus kann das Leiden und besonders das Leiden des
Erlésten gedeutet werden. Denn es bleibt nicht bei der weitgehenden Bestimmung
des Menschen durch die Siinde, vielmehr nimmt Gott sich der siindig gewordenen
und damit um ihr Heil gebrachten Menschheit in der Menschwerdung des Sohnes
Gottes an, um gegen die siindige Tat des Menschen, aber dem Schépfungssinn ent-
sprechend und diesen wieder aufnehmend, die Menschen fiir ihr ewiges Heil zu
retten.

Das bedeutet zunachst schon, daff weder die Menschheit noch der einzelne Mensch
in der Zeit die volle Auswirkung der Siinde zu tragen hat; in seinem Heilswillen
mindert Gott schon die Auswirkung der Siinde wenigstens insofern, als der Mensch
noch im Pilgerstande bleibt, noch unterwegs zu seinem Ziel, zu seinem endgiiltigen
Zustand ist. Der jetzigen Verfassung des Menschen vermdgen wir also nicht den
vollen Ernst der Siinde, ihre destruktive Macht abzulesen. Erst der Endstand ist im
Guten und im Bosen die volle Verdeutlichung und Ausprigung der Bestimmtheit
des Menschen durdch seine Stellung zu Gott. Wohl ist der Tod, der aber zugleich auch
schon Ubergang zum Endstand ist, Zeichen dafiir, daf} die Siinde nicht nur eine Ver-
schlimmerung bedeutet, dafl vielmehr der Mensch durch die Siinde in kontradiktori-



Das christliche Uerstindnis des Leidens 93

schem Gegensatz zu dem steht, was er sein soll, und dafl dieser Widerspruch gegen
Gott fiir das Heil des Menschen ebenso tédlich ist wie der Tod fiir das Leben.

In der Erlésung tut Gott nicht nur etwas fiir uns, sondern setzt er sich selbst fiir uns
ein. Indem der himmlische Vater den Sohn sendet, schont der Vater sich nicht, und
der menschgewordene Sohn schont sich auch nicht — ,Eine groflere Liebe hat nie-
mand, als wenn er sein Leben hingibt fiir seine Freunde® (vgl. Jo 15, 13). Dem
Abraham wire die Bereitschaft zur Aufopferung des Isaak kaum zugemutet wor-
den, wenn er nicht Bild des himmlischen Vaters hitte sein sollen. Aber wovon Abra-
ham zuletzt verschont blieb, das hat der himmlische Vater sich selbst zugemutet,
namlich den eigenen Sohn hinzugeben. Gott tut also in der Erlosung durch Christus
offenbar das. Auflerste: ,Er hat seinen eigenen Sohn nicht geschont, sondern fiir uns
alle dahingegeben“ (R6m 8, 32).

Die Weise der Erlosung zeigt, was fiir den Menschen das Entscheidende ist, nim-
lich der unmittelbare, positive Zusammenhang mit Gott selbst. Die Zugewandtheit
Gottes zn uns in der Gnade wird durch die Menschwerdung besonders verdeutlicht.
Denn in dem menschgewordenen Sohn, der in allem uns gleich wurde, ausgenommen
die Stnde (vgl. Phil 2, 7; Hebr 4, 15), erbarmt sich Gott der verlorenen Menschen;
er sucht uns auf, er nimmt sich unser an, und er zeigt in der Weise, in der er das tut,
namlich zuletzt im Tode, dafl es fiir uns nicht um Verbesserung, sondern um Erret-
tung geht.

Durch den vorbehaltlosen Gehorsam des menschgewordenen Sohnes bis zam Tode
(Phil 2,8) ist die Menschheit tberflieend erlést (Rém 5, 20), ist das Reich, die Herr-
schaft Gottes in dieser Welt wieder aufgerichtet und die Macht der Siinde gebrochen.
Durch die einmalig enge und bleibende Verbindung von Gott und Mensch in Chri-
stus ist der gnadenhafte Zusammenhang der Menschheit mit Gott noch gréfier gewor-
den. Denn vor der Menschwerdung gab es eine solche Verbindung von Gott und
Mensch wie in Christus nicht. Durch diese Verbindung ist Christus, das neue Haupt
der Menschheit, anders als Adam, nicht nur gegen die Siinde absolut gefeit, auch die
positiv wirkende Kraft Christi der Menschheit gegeniiber ist ungleich grofer als die
Adams; sie ist urspringlich und unwiderruflich. In dieser Kraft ist Christus das
Haupt der ganzen Menschheit (Kol 1, 13ff). Damit wird die Welt fiir ein gnaden-
haftes Heil bestimmt, das in der Verbindung mit Christus selbst und damit auch in
der Teilnahme an der Vollendung und Erhohung Christi besteht.

Aber gerade angesichts dieser Erlosungstat, in der Gott selbst sich nicht schont,
sondern vielmehr sich selbst fiir uns einsetzt, erhebt sich fiir uns die Frage nach der
Frucht der Erlésung. Wenn Gott das Auflerste fiir uns tut, wo ist dann die Frucht
dieses gottlichen Handelns? Was hat sich eigentlich in der Welt gesndert? Dies sind
wir nicht nur von Nichtchristen gefragt, diese Frage bewegt auch den Christen selbst.
Wenn er iberflieRend erlést wird, warum muf er so leiden, warum ist er dann nicht
in den Urstand zuriickversetzt? Sind wir iiberhaupt von der Siinde erldst, wenn ihre
Folgen so weitgehend noch auf uns lasten? Um glauben zu kénnen, miissen wir diese
Fragen fiir uns selbst glaubwiirdig beantworten. Nur so gewinnen wir das christliche
Verstindnis der Leiden des Christen wie der Welt iiberhaupt.

Dafl er trotz der iibermichtigen Erlésungstat Gottes in Christus soviel Leiden
in der Welt gibt und dafl auch der Christ soviel leiden mufi, darf nicht dahin gedeu-



94 Bischof H ermann Uolk

tet werden, in Christus konne eigentlich nichts Entscheidendes geschehen, die Siinde
kénne nicht wirklich getilgt sein. Eine solche Deutung wire nicht richtig. Denn die
Botschaft von Christus ist ja die frohe Botschaft, dafl wir in ihm mit Gott verséhnt
sind. Jeder, der sich bekehrt, d. h. der seine Stinde und Siindigkeit als Unheil an-
erkennt, sich Christus zuwendet und von ihm das Heil erwartet, erlangt die wahre
und wirkliche Vergebung der Siinde, ist von Gott in Gnaden als Sohn angesehen und
aufgenommen. Die Siindenvergebung ist nicht eine Verheiflung erst fiir die Zukunft;
die Siinde ist vielmehr fir jene, die ,in Christus Jesus sind“ (R6m 8, 1), wahrhaft
vergeben. Ein solcher ist dann im Frieden mit Gott; er hat das ewige Leben; er ist
schon in Gottes Reich hineingenommen.

Aber woher und warum dann, theologisch gesehen, die Leiden, die Leiden des
einzelnen und der Menschheit, deren Haupt Christus geworden ist, die Leiden selbst
dessen, der mit Gott verséhnt und im Frieden ist? Wo ist, hinsichtlich der Leiden,
die Frucht der Erlosung? Um diese dringende Frage zu beantworten, ist einiges
zusammenzunehmen und gleichzeitig zu bedenken.

Zunichst ist noch einmal darauf hinzuweisen, daf nicht jede Form des Leidens
eine Folge der Siinde ist. Wie schon oben ausgefithrt wurde, sind mit dem Pilger-
stand derartige Beanspruchungen verbunden, daf sie in einem weiteren Sinne des
Wortes als Leiden betrachtet werden kénnen. So etwa eine gewisse Undeutlichkeit,
die eine grofle Bemithung erfordert, um im Guten zu beharren; weiter: dafl wir im
Glauben und in der Hoffnung leben und unter diesen Voraussetzungen, nimlich ohne
zu schauen, uns fiir unser ganzes Leben auf Gott hin entscheiden missen. ,Denn auf
Hoffnung wurde unser Heil gestellt; Hoffnung aber, die schon geschaut wird, ist nicht
Hoffnung; denn was einer schaut, was soll er da noch hoffen? Hoffen wir aber auf
das, was wir nicht schauen, so erwarten wir es in Geduld“ (Rom 8, 24. 25). Dafl der
Mensch in dieser Situation steht, die ein Ja oder Nein zu Gott zulafit und damit auch
den Widerspruch gegen Gott, ist nicht Zeichen der Siinde, sondern Zeichen seines
Aufgerufenseins als Person im Pilgerstand.

Andererseits ist der Gliubige auch nicht allen Leiden des Siindenstandes unver-
andert und unvermindert ausgesetzt. Fir ihn besteht nicht mehr die kummervolle
Ratlosigkeit vor der Frage, was der Sinn des Lebens sei, und wenn man es wisse,
wie man ihn fir sich selbst gewinnen kénne. Der Gliubige ist davor bewahrt, an
der Sinnhaftigkeit des Lebens bis zur Verzweiflung zu zweifeln; ihm ist die tiefe
Hoffnungs- und Trostlosigkeit genommen, welche viele Menschen in der Welt tiber-
fallt. Inmitten der Welt wird der Gldubige getrostet, so dafl er gerade ein Zeuge
wird fiir die Kraft Christi, den Menschen in seiner gegenwirtigen Situation heilshaft
zu erreichen. Die Weise, wie Christus schon in unserer gegenwirtigen Situation uns
und damit auch unsere Leiden erreicht, ist nun naher zu beschreiben.

Um zu einem christlichen Verstdndnis des Leidens zu kommen, ist zunichst fest-
zustellen und festzuhalten, dafl der Zusammenhang zwischen der Siinde selbst und
den Folgen der Siinde wenigstens im Pilgerstand nicht absolut und zwingend ist, ja,
sogar aufgelost werden kann, so dafl die Leiden, welche zunéchst Folge der Siinde
sind, aus diesem disqualifizierenden Zusammenhang herausgenommen werden kon-
nen. Es ist ja {iberhaupt nicht so, dafl es im Pilgerstand dem Bosen schlecht und dem
Frommen gut geht; wenn es auch Bezirke gibt, in welchen das Ergehen und die



Das christliche Uerstindnis des Leidens 95

Stellung zu Gott einander entsprechen, so daf z. B. der Fromme einen Frieden und
eine Freude hat, welche die Welt nicht kennt und erkennt, und eine Hoffnung, welche
die Welt nicht versteht. Aber in vielen Bereichen besteht doch keine Entsprechung.
Dies gehort ja immer zu den Belastungen des Glaubens, dafl es dem Guten schlecht
gehen kann und dem Schlechten gut. Die Gottesbeziehung scheint dann nur einen
schmalen Sektor des menschlichen Seins und Lebens darzustellen, von dem vieles
andere — mindestens in der Zeit — vollig unabhingig ist. Wir wissen also schon
von daher, dafl das Verhalten und Ergehen nicht in allem parallel lauft, dafl das
Ergehen nicht immer ein Ausdruck des Inneren, der Stellung zu Gott ist.

Durch Christus ist der Unterschied von Siindenschuld und Siindenfolge noch ver-
deutlicht. Denn Christus hat sich ja ausschlieflich der Uberwindung der Siinden-
schuld zugewendet. Dies nicht deshalb, weil die Leiden nicht auch iilberwunden wer-
den sollten oder fiir den Menschen nicht ernst genommen seien, vielmehr deshalb,
weil die einzige Wurzel der Verlorenheit des Menschen die Siinde ist, so dafl der
Mensch, wenn die Siinde beseitigt ist, unaufschiebbar ein solches Heil erlangt, in
welchem alle Leiden iiberwunden sind. Darum hat sich auch Christus nicht mit glei-
cher Intensitit und Allgemeingiiltigkeit direkt der Uberwindung der Stindenfolgen
zugewandt, wihrend dagegen jeder, der sich bekehrt und glaubt, sofort Vergebung
der Siinden erlangt. Brotvermehrung, Krankenheilungen, selbst Totenerweckungen
sind nicht der Versuch Christi, auch die Leiden gleich so zu iiberwinden wie die
Siinde. Wohl sind diese Wunder Zeichen der eschatologischen Uberwindung des
Leides und des Todes, im Endstand namlich. Viele starben also zur Zeit Christi und
blieben tot, wihrend jedem, der wollte, seine Siinden vergeben wurden. Damit ist
deutlich, daf fiir den Pilgerstand kein so zwingender und lickenloser Zusammenhang
von Siinde und Leiden besteht, dal jetzt nicht auch in gewissem Umfange Leiden
ohne Siinde und Siinden ohne Leiden moglich wéren. Christus bereitet seine Jinger
darauf vor: ,Jhr werdet weinen und wehklagen, die Welt aber wird sich freuen®
(Jo 16, 20) und: ,Dies habe ich euch gesagt, damit ihr nicht Anstoff nehmet* (Jo 16, 1).

Christus fithrt fiir den Glaubenden, der ihm in der Gnade verbunden ist, die
Trennung von Siinde und Siindenfolgen mindestens in sehr hohem Umfange durch.
Er 148t nicht nur fiir dieses Erdenleben viele Siindenfolgen bestehen, sondern weil
die Siindenfolgen nicht selbst die Siinde, nicht das eigentlich Trennende und Dis-
qualifizierende sind, nimmt er sie aus dem bestimmenden, disqualifizierenden Zu-
sammenhang mit der Siinde so sehr heraus, dal die Leiden, auch wenn sie an und
fiir sich eine Folge der Siinde sind, nun eine Form der Christusdhnlichkeit werden
und damit eine positive Bedeutung erlangen. Denn alles, was in die Verdhnlichung
mit Christus hineingenommen werden kann, ist dadurch sinnvoll. Dies ist die eigent-
liche, die christliche Gestalt einer wahren, wenn auch verborgenen Uberwindung des
Leidens, insofern es Folge der Sinde ist und auch insofern es in irgendeiner Form
zum Pilgerstand gehort. Dies bedarf aber noch einer ndheren Erlduterung.

Christus hat uns die Gnade der Erl6sung nicht nur verdient; er ist auch Inhalt und
Ziel der Gnade, Erlosung besteht in der Verdhnlichung und Vereinigung mit Chri-
stus selbst. Beides gehort zusammen. Es gibt keine gnadenhafte Verdhnlichung mit
Christus ohne Vereinigung und keine Vereinigung ohne Verdhnlichung. Das ,wie
Christus® ist ein ,mit Christus“ und ein ,in Christus“. Die Heilige Schrift beschreibt



96 Bischof Hermann Uolk

den Zustand der Erlosung sehr haufig als ein ,in“ oder ,mit“ Christus. So gibt es
nach dem 6. Kapitel des Rémerbriefes ein ,Zusammenwachsen mit Christus®, ein
»Mit-leiden®, ein ,Mit-gekreuzigt-werden®, ,Mit-sterben®, ,Mit-auferstehen®, ,Mit-
verherrlicht-werden“ und ein ,Mit-herrschen®. In gleichem Sinne heifit es in der
cucharistischen Verheiflungsrede: ,Wer mein Fleisch ifit und mein Blut trinkt, der
bleibt in mir und ich in ihm* (Jo 6, 56); oder im Gleichnis vom Weinstodk: , Wer in
- mir bleibt und in wem ich bleibe, der bringt viele Frucht® (Jo 15, 5). Das fiihrt bis
zum Trinitarischen, wie Christus in den Abschiedsreden erkennen lift: ,Ich habe
die Herrlichkeit, die du mir gabst, ihnen gegeben, auf daf} sie eins seien, wie wir eins
sind, ich in ihnen und du in mir, so dafl sie vollkommen eins seien und die Welt
erkenne, dafl du mich gesandt und sie geliebt hast, wie du mich geliebt hast* .(Jo
17, 22.28). Aus solchen und vielen anderen Beschreibungen der christlichen Heils-
wirklichkeit wird ersichtlich, dafl die Erlésung von Christus nicht nur vollzogen ist,
daf sie vielmehr in der Veradhnlichung und Vereinigung mit Christus besteht. ,Sind
wir aber Kinder, dann auch Erben, Erben Gottes und Miterben Christi, sofern wir
mitleiden, um auch mitverherrlicht zu werden“ (Rém 8, 17).

Nun aber lebt Christus in zwei sehr verschiedenen Weisen, in der Knechtsgestalt
bis hin zum Kreuzestode, und in der Herrlichkeit der Auferstehung und ewigen
Erhéhung zur Rechten des Vaters. Auch in der Knechtsgestalt, welche der Sohn zu
unserer Erlosung annahm, ist er der geliebte Sohn des himmlischen Vaters, was frei-
lich den Augen der Welt verborgen blieb. Die zweite, bleibende Weise des Mensch-
gewordenen in der ewigen Verherrlichung steht aber in engem Zusammenhang mit
dem Gehorsam des Herrn in der Knechtsgestalt. Denn Christus wird féir immer
erhéht, nicht nur, weil er der menschgewordene Sohn des Vaters ist, auch nicht nur
obwohl er gelitten hat, so dafl die Leiden einfachhin zeitlich fiberwunden, nimlich
vergangen wiren. Christus wird vielmehr, wie die Schrift ausdriicklich bezeugt, auch
verherrlicht, weil er Knechtsgestalt annahm und gehorsam ward bis zum Tod am
Kreuz. Die Leidenszeit kommt nicht nur zu Ende; Christus wird vielmehr erhdht,
weil er im Gehorsam gelitten hat. Dies wird im Brief an die Philipper so beschrie-
ben: ,Seid auf das in euch bedacht, was auch Christus Jesus war. Da er in Gottes-
gestalt war, glaubte er nicht, das Gleichsein mit Gott selbstsiichtig festhalten zu
miissen, sondern er entduflerte sich selbst, da er Knechtsgestalt annahm, in der Art
von Menschen erschien und im Aufieren als Mensch gefunden wurde; er erniedrigte
sich selbst, indem er gehorsam wurde bis zum Tode, dem Tod am Kreuze. Daher hat
ihn Gott auch hoch erhoben und ihm den Namen verliehen, der iiber alle Namen ist,
auf dafl im Namen Jesu ein jedes Knie sich beuge, der Himmlischen, der Irdischen
und der Unterirdischen und jede Zunge bekenne: Jesus Christus ist der Herr, zur
Verherrlichung Gottes des Vaters“ (Phil 2, 5—11).

Obwohl also Christus wegen unserer Siinden leidet, ist das Leiden — zunichst in
Christus — doch nicht nur einzig Folge der Siinde, vielmehr wird es in Christus
fruchtbar, es wird Grund seiner Verherrlichung und damit sinnerfiillt. Darum spre-
chen und beten wir in der Osterzeit von den glorreichen Wunden des Herrn; in der
Geheimen Offenbarung steht das Lamm glorreich auf dem Thron ,wie geschlachtet*
(Offb 5, 6). In Christus ist also das Leiden umgqualifiziert; in ihm ist das Leiden aus
dem disqualifizierenden Zusammenhang mit der Siinde, in welchem es ausschlieflich



Das christliche Uerstindnis des Leidens 97

Zeichen der Siinde ist, wie es besonders vom Tod gilt, herausgenommen und in dem
Zusammenhang mit seiner Verherrlichung, als deren Grund umqualifiziert.

Der Christ aber lebt, wie oben beschrieben, in der Verdhnlichung und Nachfolge
Christi, und zwar nicht erst und nur in dem Mafle seiner Absicht und seiner Bereit-
schaft, sondern aus der inneren Struktur der Erlosungsgnade selbst, welche die Ver-
Fhnlichung und Vereinigung mit Christus in seinem Erdenleben und dann auch in
seiner Verherrlichung einschliefit. Das ist in der Taufe grundgelegt. , Wifit ihr nicht,
daf} wir alle, die wir getauft wurden auf Jesus Christus, auf seinen Tod getauft wur-
den? Wir wurden also mitbegraben mit ihm durch die Taufe auf seinen Tod, damit
so, wie Christus auferweckt wurde von den Toten durch die Herrlichkeit des Vaters,
auch wir in einem neuen Leben wandeln. Sind wir ndmlich zusammengewachsen mit
der Gestalt seines Todes, werden wir es auch sein mit der seiner Auferstehung. Wir
wissen ja, dafl unser alter Mensch mitgekreuzigt wurde, auf dafl vernichtet werde
der Leib der Siinde und wir nicht mehr Sklaven seien der Stinde. Denn wer starb,
der ist losgesprochen von der Bindung an die Stinde. Wenn wir aber sterben mit
Christus, so glauben wir, dafl wir auch leben werden mit ihm. Wir wissen ja, daf}
Christus, auferweckt von den Toten, nicht mehr stirbt; der Tod hat nicht mehr
Macht iiber ihn. Denn was er starb, starb er der Siinde ein fiir allemal; was er lebt,
lebt er Gott. So betrachtet auch ihr euch als solche, die tot sind der Siinde, aber
lebend fiir Gott in Christus Jesus unserem Herrn® (R6m 6,3—11).

Wie der Grundrif} eines Hauses ist die Taufe auch die Grundlegung des Christ-
lichen; sie bestimmt die innere Struktur der Erlosungsgnade, die sich dann im Glau-
ben, in der heiligen Messe als Opfer und schliefilich im Tod bestatigt und aktuali-
siert. So heifit es denn im Roémerbrief: ,Denn keiner von uns lebt sich selbst und
keiner stirbt sich selbst; denn leben wir, so leben wir dem Herrn, sterben wir, so
sterben wir dem Herrn; ob wir leben oder sterben, wir sind des Herrn“ (R6m 14, 7. 8).

Aus dieser Veridhnlichung mit Christus in der Gnade lebt auch der Christ in zwei
verschiedenen Formen oder Stadien, im Vorldufigen der Ahnlichkeit mit Christus in
seinem Erdenleben und im Endgiiltigen der Ahnlichkeit mit ihm in seiner Herrlich-
keit. Beides ist nicht nur als Parallele oder Nachahmung zu denken, es ist vielmehr
aus der Vereinigung mit Christus selbst gegeben. Wie aber in Christus das Leiden
nicht sinnlos ist, sondern der Grund unserer Erlésung und seiner Verherrlichung, so
ist auch fiir den Christen das Leiden nicht mehr sinnlos, es ist nicht mehr einsinnig
als Siindenfolge disqualifiziert, vielmehr steht nun auch fiir den Christen und {iber
ihn hinaus das Leiden in fruchtbarem Zusammenhang mit Christus. Christus leidet
zwar wegen der Siinde, aber doch ohne selbst Siinder zu sein. Und da er im Gehor-
sam leidet, sind die Leiden in ihm und von ihm her auch fiir uns aus dem ausschliefi-
lichen Zusammenhang mit der Siinde herausgenommen und in den fruchtbaren
Zusammenhang mit Christus hineingenommen und so umgqualifiziert. Dieselben
Leiden, die einerseits auf die vergangene Siinde hinweisen, weisen andererseits auch
auf die kiinftige Herrlichkeit hin.

Was immer der Christ in diese Verdhnlichung und Vereinigung mit Christus
hineinnehmen kann, was er in dieser Vereinigung tun oder erleiden kann — das ist
aber alles, aufler der Siinde —, wird in diesem Zusammenhang mit Christus sinnvoll
und fruchtbar. Das ist die neue Macht des Christen, daf er aufler der Siinde alles in



98 Bischof Hermann Uolk

den heilshaften Zusammenhang mit Christus hineinnehmen kann. Ja man kann
sagen: dafl das duflere Ergehen des Christen so wenig geindert ist, dafl der Christ
unverdndert dem Ereignishaften in der Welt, dem, was ihm widerfahrt, ausgesetzt
ist, liegt nicht daran, dafl Christus ohnméchtig wire, es zu dndern, sondern daran,
dafl Christus und der Christ in Christus die Macht haben, alles, auler der Siinde, zu
verwandeln. Die Siinde kann nicht verwandelt werden, sie muf in einem anders-
artigen Vorgang getilgt, vergeben werden. Alles andere aber kann verwandelt wer-
den, und nur darum bleibt es fiir die Zeit, bis zar Wiederkunft Christi bestehen. Dies
ist die Form einer spezifischen Macht des Christen, alles, aufler der Siinde, zu ver-
wandeln; dies ist auch die Form einer spezifischen Freiheit des Christen, daf er frei
geworden ist von der destruktiven Ubermacht der Welt. Denn der Chbrist ist nun
machtiger als die Welt, weil er in Christus ermachtigt ist, das Leiden zu verwandeln
und zu einem Grund der Herrlichkeit zu machen. In dieser Zuversicht sind die Mar-
tyrer die Zeugen fir die Macht Christi und fiir die Zuversicht des Christen, daff das
Ereignishafte, das von der Welt kommt, selbst der Tod, der auch dem Christen wider-
fahrt, verwandelt werden kann.

Durch den Bezug zu Christus ist es nicht nur moglich, dem Leiden einen positiven
Gehalt einzuzwingen und es so in der Hoffnung auf seine endgiiltige Uberwindung
zu ertragen, nun kann das Leiden auch eine eigene Funktion im Ganzen des Leibes
Christi erhalten. Im Kolosserbrief steht das geheimnisvolle, jedenfalls in der Be-
urteilung des Leidens zur Vorsicht mahnende Wort: ,So freue ich mich denn der
Leiden fiir euch und will an meinem Fleische ergéinzen, was an den Leiden Christi
noch fehlt, fiir seinen Leib, die Kirche* (Kol 1,24). Das heifit sicher nicht, Christus
hitte noch mehr leiden sollen, und der Apostel versuche nun, das Fehlende sozusagen
nachzuholen in dem Ertragen der ihm aufgezwungenen Leiden; es heifit vielmehr
dieses, dafl auch unter der Voraussetzung der iiberfliefenden Kraft des Kreuzes
Christi die Heilswirklichkeit so ist, dafl der Kirche und damit auch jedem Glied der
Kirche Leiden zufallt, und zwar nicht nur weil es sich von auflen her ereignet, sondern
auch aus einem inneren Grund und Gesetz, das von Christus her in die Wirklichkeit
einflieft. Das Leiden in Christus hat dann im Ganzen der Kirche und dessen, was
zwischen Gott und Welt sich abspielt, eine Bedeutung, eine Funktion, weil hier etwas
realisiert wird, was der Kirche von Christus her zufillt und sie in ihrer Christus-
formigkeit geheimnisvoll komplementiert.

Damit hingt z. B. die Bedeutung der Martyrer fiir die Kirche zusammen, nicht nur
als Zeugen dafir, daf sie sich in ihrem Glauben sterbend fiir sich und fiir ihr Leben
auf Christus verlassen. Sie haben auch dadurch im Ganzen der Kirche Bedeutung,
daf in jhnen das fruchtbringende, weil christusférmige Leiden in der Kirche konkre-
tisiert ist. Wenn Papst Pius XII. sagte, zu den Eigenschaften der Kirche miisse eigent-
* lich auch hinzugenommen werden, da8} sie die leidende Kirche sei, dann ist dies nicht
nur eine Aussage iiber die Welt, die so ist, dafl die Kirche in ihr leidet, es ist viel-
mehr eine Aussage auch iiber die Kirche und von der Kirche selbst her. Die Kirche
leidet; das gehort nicht nur zur Welt, es gehort auch zur Kirche, die freilich inmitten
der Welt ist.

Darum ist auch das Kranksein fiir den Christen nicht nur eine spezifische Situation,
es ist auch eine spezifische Moglichkeit, und die Kranken haben in der Kirche eine



Das christliche Uerstindnis des Leidens 99

spezifische, nur geistlich fafbare Bedeutung. Hier hat auch das Sakrament der Kran-
kenélung seinen Platz. Dieses Sakrament verleiht nicht nur Gnade, daf§ der Kranke
sein Leiden dhristlich ertrage. Die Krankendlung hat vielmehr auch eine gewisse
konsekratorische, weihende Bedeutung; es heiligt das Kranksein des Christen selbst
als Zustand, als Verfassung und markiert so seine besondere Bedeutung fiir den
Kranken selbst und fiir das Ganze der Kirche.

Dieses alles hat seinen Héhepunkt im Tode, der jedem Menschen und Christen
bevorsteht. Derselbe Tod, der einerseits so sehr Sold und Zeichen der Siinde ist, dafi
es noch zum Tode fithrt, die Siinde auch nur gehabt zu haben, kann, duflerlich aber-
haupt nicht unterscheidbar, zugleich und in noch héherem Mafle eine Stelle beson-
derer Christusverbundenheit sein. Der Tod kann solcherart sein, dafl er Zeichen fiir
die toduberwindende Macht Christi wird. Der Christ kann und soll, seine Taufe
vollendend, in Christus hineinsterben. Die Christusahnlichkeit, die in der Taufe
grundgelegt ist, soll sich im Leben aus dem Glauben darstellen — ,Ich, nein nicht
mehr ich, Christus in mir“ (Gal 2,20) — und schliefilich im Tode vollenden, indem
der Glaubige sterbend von Christus das todiiberwindende Leben erwartet.

Damit dies nicht als etwas Erdachtes erscheine, moge zum christlichen Verstindnis
des Leidens noch einmal die Heilige Schrift za Wort kommen. Im Brief an die Phi-
lipper wird die veranderte Stellung des Christen zur Welt so beschrieben: ,Doch was
mir als Vorteil galt, das habe ich um Christi willen als Unwert erachtet. Ja, ich
erachte auch wirklich alles als Unwert angesichts der alles iibertreffenden Erkenntnis
Christi Jesu meines Herrn; um dessentwillen habe ich alles aufgegeben und betrachte
es als Unrat, um Christus zu gewinnen und in ihm gefunden zu werden, nicht mit
meiner eigenen Gerechtigkeit, die aus dem Gesetz, sondern mit jener, die aus dem
Glauben Christi ist, mit der Gerechtigkeit aus Gott auf Grund des Glaubens. Thn
will ich erkennen und die Kraft seiner Auferstehung und die Gemeinschaft mit seinen
Leiden, in dem ich die Art seines Sterbens miterleide, um dadurch hinzugelangen zur
Auferstehung von den Toten“ (Phil 8, 7—11). Hier ist Letzteres der Grund fiir das
Erste; die Kraft seiner Auferstehung erweist sich in der Verwandlung der Leiden.

Im 1. Petrusbrief heifit es: ,Ihr Sklaven seid mit aller Ehrfurcht untertan den
Herren, nicht allein den giitigen und milden, sondern auch den launenhaften. Denn
das bedeutet Gnade, wenn jemand wegen Gewissenhaftigkeit vor Gott Widerwirtig-
keiten ertriagt und ungerecht leidet. Denn was ist es fiir ein Ruhm, wenn ihr wegen
Verfehlungen Ziichtigungen erduldet? Aber, wenn ihr Gutes tuf und geduldig leidet,
so bedeutet das Gnade vor Gott. Dazu seid ihr ja berufen, da auch Christus fir
euch Jitt und euch ein Beispiel hinterliefl, damit ihr seinen Fufistapfen nachfolgt. ,Er
tat keine Siinde und in seinem Munde fand sich kein Trug* (Is 53,9). Er schméhte
nicht wieder, als er geschmiaht wurde; er drohte nicht, da er litt, sondern dberlief§
sich dem, der gerecht richtet. ,Er trug selbst unsere Siinden an seinem Leibe ans Holz
hinan‘ (Is 53, 12), damit wir den Siinden abstiirben und der Gerechtigkeit lebten;
durch seine Wunden seid ihr geheilt worden (Is 53,5). Denn ihr wart wie irrende
Schafe; jetat aber seid ihr hingewendet zum Hirten und Hiiter eurer Seelen® (1 Petr
2,18—25).

Diese Kraft und Macht des Christen gibt gewifl niemand das Recht, andere leiden
zu machen; wer aber leiden muf}, findet hier die Kraft, es in Hoffnung und Geduld



100 Bischof Hermann Oolk

zu ertragen. Im 4. Kapitel desselben Briefes heifit es: ,Geliebte wundert euch nicht
iber die zu eurer Prifung unter euch entstandene Feuersglut, als ob euch etwas
Befremdliches widerfahre. Freuet euch vielmehr, dafl ihr dadurch an Christi Leiden
Anteil habt, um auch bei der Offenbarung seiner Herrlichkeit euch freuen und froh-
locken zu konnen! Seid selig, wenn ihr im Namen Christi geschmiht werdet; denn
der Geist der Herrlichkeit, der Geist Gottes ruht auf euch! Denn keiner von euch soll
leiden als Mérder oder Dieb oder Ubeltiter oder als einer, der sich um fremde Dinge
kiimmert. Leidet er dagegen als Christ, so schime er sich nicht, sondern verherrliche
Gott in diesem Namen® (1 Petr 4,12—16). — Man kann an solchen Stiicken sehen,
wie bewuflt die Apostel aus der christlichen Glaubenssubstanz den Christen iiber
seine Leiden trosten und ihm zeigen, wie er sie verwandelt tragen kann. Abschlie-
Bend sei der Romerbrief des Apostels Paulus zitiert. Hier wird im 8. Kapitel die
Macht des Christen, ja sogar seine Ubermacht iiber die Welt beschrieben: , Was sollen
wir nun dazu sagen? Wenn Gott fiir uns ist, wer ist dann gegen uns! ... Wer soll
uns also trennen von der Liebe Christi? Tribsal oder Bedriangnis oder Verfolgung
oder Hunger oder Bléfle oder Gefahr oder Schwert, so wie geschrieben steht: ,Um
deinetwillen werden wir hingeschlachtet den ganzen Tag, werden wir den Schlacht-
tieren gleichgeachtet (Ps 44 [43], 23)? Aber in all dem bleiben wir Sieger durch den,
der uns geliebt hat. Denn ich bin sicher, weder Tod noch Leben, weder Engel noch
Machte, weder Gegenwirtiges noch Zukiinftiges, noch Krifte, weder Hohe noch Tiefe,
noch irgendein anderes Geschpf wird uns zu trennen vermogen von der Liebe
Gottes, die da ist in Christus Jesus, unserem Herrn“ (R6m 8, 81.35—39).

Dieses alles also zeigt, dafl der christliche Glaube nicht an der konkreten Situation
des Menschen vorbeigeglaubt und -gelebt wird, daff der Glaube vielmehr mit der
Wirklichkeit konfrontiert, anch mit dem Leid. Diese Konfrontation mit dem Leiden
wird schon in der Heiligen Schrift vollzogen. Die Stellung des Christen dem Leiden
gegeniiber ist verdndert, nicht dadurch, daf die Leiden beseitigt, sondern dadurch,
daf} sie verwandelt werden. Die véllige Uberwindung der Leiden ist dem Endstand
vorbehalten.

5. Die endgiiltige Uberwindung des Leidens im ewigen Leben

Daf} der Mensch aus Glaubensgriinden das Leiden ertragen soll und kann, weil er
ihm einen verborgenen Sinn aufzuzwingen vermag, ist noch nicht das letzte Wort
der christlichen Botschaft. Es wird noch iibertroffen von der Aussage, dafl der Mensch
diese Form der Bewiltigung des Leidens nicht beliebig lang zu leisten braucht; diese
Aufgabe besteht nur fiir eine Zeit. Denn Ziel der Erschaffung und Frucht der Erl6-
sung ist die wirkliche Uberwindung des Leidens, selbst des Todes. Der Mensch ist zu
einem ewigen Leben ohne jedes Leid bestimmt.

Das bedeutet eine sehr tiefgreifende Verdnderung unseres jetzigen Lebens, da wir
uns ein Leben ohne Leid, ja ohne Moglichkeit des Leides, gar nicht vorstellen
konnen. Denn einfachhin als Fortsetzung dieses Lebens mit geringen Varianten ist
ein solches Leben des Menschen nicht zu denken. Es schliefit vielmehr die offenbare
Teilnahme am Leben Gottes ein. Darum ist es wohl fiir den Menschen bestimmt,
aber nicht durch den Menschen selbst zu realisieren. Das ewige Leben ist also nicht
Ereignis der Entwicklung und der Geschichte. Die wirkliche und endgiiltige Uber-



Das christliche Uerstindnis des Leidens 101

windung des Leidens geschicht vielmehr in der Gottestat der Vollendung der Welt,
welche mit der Wiederkunft Christi anhebt. Mit der Uberwindung des Todes in der
Auferstehung der Toten ist auch die Uberwindung des Leides gegeben. Die Toten
werden auferstehen und so verwandelt sein, dafl fiir alle, welche nicht im Wider-
spruch zu Christus stehen, die Auferstehung auch Verklirung und damit Uberwin-
dung des Leidens bedeutet.

Das ist aber nicht nur eine Lehre oder gar nur ein Wunsch, vielmehr ist damit
ganz konkret und real der Anfang schon gemacht und zwar in der Auferstehung Jesu
Christi. In der Auferstehung Christi ist exemplarisch und real gezeigt, dafl Leiden
und Tod fiir den Menschen tberwunden werden kénnen, denn im auferstandenen
Christus sind diese iiberwunden.

Die Auferstehung Christi hat flir den christlichen Glauben iiberhaupt und damit
auch fiir unsere Frage der Deutung des menschlichen Lebens und Leidens eine beson-
dere, unentbehrliche Bedeutung. Sie zeigt zunachst mit letzter Deutlichkeit, dafl die
jetzige Verfassung des Christen Pilgerstand und nur sehr vorlaufig ist, obwohl jetzt
und nur jetzt die Entscheidungen tiber das jenseitige Leben fallen. Die Auferstehung
tiberwindet nicht nur restlos alle Folgen der Siinde, sie wire selbst fiir das urspriing-
liche, paradiesische Leben die Vollendung, weil auch der paradiesische Urstand
Pilgerstand ist.

Die Auferstehung Christi unterscheidet sich darum auch prinzipiell von allen
Totenerweckungen. Der Jingling zu Naim z. B. ist nicht zum ewigen Leben auf- -
erweckt worden, er wurde vielmehr in dieses Leben zuriickgerufen und ging mit
jedem Schritt wieder auf seinen endgiiltigen Tod zu. Die Auferstehung Christi
dagegen ist eindeutig Zeichen dafiir, daf Christus das gegenwértige Leben endgiltig
hinter sich gelassen hat und daf fiir ihn auch in seiner Menschheit eine Lebensform
jenseits des Todes und alles dessen, was mit dem Tode verbunden ist und im Tode
kulminiert, begonnen hat. Leiden und Sterben sind mit dem Menschsein so verquickt,
daf niemand wuf}te — wenn es auch manche ersehnten —, daf} es fiir den Menschen
ein Leben jenseits von Leiden und Tod {iberhaupt geben kénne. Die Jiinger haben
darum auch nicht so ohne weiteres, nicht ohne den Auferstandenen zu sehen, an die
Auferstehung geglaubt, obwoh! sie die Auferweckungen miterlebt hatten. Denn jetzt
mufiten sie an jene grundsitzliche, durchgreifende Anderung des Menschseins und
des menschlichen Lebens glauben, welche sie noch nicht erlebt hatten.

Nun betrifft die Auferstehung Christi nicht nur Christus selbst; sie ist nicht seine
reine Privatsache, sie ist auch Verheiffung unserer eigenen Auferstehung. Denn
Christus hat sich so mit uns verbunden, daff wir mit ihm verbunden sind. Von Thm
her kommt es, daf sein Geschick unser Geschick wird. Wir leiden mit thm, weil wir
mit ihm auferstehen sollen. Weil Christus der zweite Adam, das neue, qualitativ
anders und stirker bestimmende Haupt der Menschheit ist, wird seine Auferstehung,
den Tod und alle Leiden iiberwindend, auch uns zuteil. Paulus geht soweit, zu sagen,
daf Christus gar nicht auferstanden wire, wenn wir nicht auch auferstehen wiirden.
»Wenn aber von Christus verkiindet wird, dafl er auferweckt wurde von den Toten,
wie behaupten da welche unter euch, es gebe keine Auferstehung der Toten? Wenn
es keine Auferstehung der Toten gibt, dann ist auch Christus nicht auferweckt wor-
den. Ist aber Christus nicht auferweckt worden, dann ist unsere Predigt vergeblich,



102 . Bischof Hermann Uolk

vergeblich auch euer Glaube. Dann werden wir sogar als falsche Zeugen Gottes
befunden; denn wir hitten gegen Gott bezeugt, dafl er Christus auferweckt habe,
den er ja gar nicht auferweckt hat, wenn angeblich die Toten nicht auferweckt wer-
den. Denn wenn die Toten nicht auferweckt werden, wurde auch Christus nicht auf-
erweckt. Wurde aber Christus nicht auferweckt, so ist euer Glaube nichtig, und ihr
seid noch in euren Siinden. Dann sind auch die in Christus Entschlafenen verloren.
Wenn wir aber in diesem Leben nur auf Christus hoffen, so sind wir bedauerns-
werter als alle Menschen. Nun aber ist Christus von den Toten auferweckt worden
als Erstling der Entschlafenen. Da nidmlich durch einen Menschen der Tod kam, so
. kam auch durch einen Menschen die Auferstehung der Toten. Denn wie in Adam
alle sterben, so werden in Christus auch alle lebendig gemacht werden“ (1 Kor 15,
12—29).

Die leibliche Aufnahme Mariens in den Himmel hat in diesem Zusammenhang
grofle Bedeutung. Zwar gibt es dafiir nicht die Apostel als Zeugen, wie fiir den
auferstandenen Christus, der einmal fiinfhundert erschienen ist. Die leibliche Auf-
nahme Mariens in den Himmel zeigt aber doch, daf die Auferstehung nicht auf
Christus beschriankt bleibt, sondern uns erreicht. Man kann sogar sagen, dafl diese
andere verinderte Welt mit ihrer Kraft zur Verwandlung uns in unserer Verfafit-
heit umgibt. Aus der Ubermacht Christi setzt sich die andere Welt schon durch; wir
sind von der Kraft der Auferstehung Christi nicht fern und damit auch nicht fern
von der Ubermacht der Wiederkunft Christi. Raum und Zeit sind fiir die Wirkmacht
Christi nur hauchdiinne Realititen und keine ernsthaften Widerstinde. Theologisch
gesehen ist es also keine Frage, ob die Welt verwandelt wird, vielmehr ist Christus

als der Sieger das zweifelsfreie Unterpfand dafiir, dal diese Welt verwandelt wer-
den wird.

Uns geht es nun nicht um die Auferstehung von den Toten, sondern um die Uber-
windung der Leiden. Diese ist aber als das Kleinere und als der Teil in der Auf-
erstehung als dem Grofleren und Ganzen mit enthalten. Denn die Auferstehung ist
eine so durchgreifende Verdnderung, dafl sie sogar den Tod iiberwindet, dann erst
recht die Leiden. ,Und ich horte eine laute Stimme vom Throne her rufen: ,Seht das
Zelt Gottes unter den Menschen! Er wird bei ihnen wohnen, und sie werden sein
Volk sein und Gott selbst wird bei ihnen sein. Er wird jede Trane wegwischen von
ihren Augen; der Tod wird nicht mehr sein, und nicht Trauer und Klage und Miihsal;
denn was vorher war, ist vergangen‘“ (Offb 21, 3. 4).

Dies alles setzt freilich voraus, dafl eine so tiefgreifende Verinderung des Men-
schen moglich ist, ohne dafl er aufhort ein Mensch und auch er selbst zu sein. Dabei
ist zu beachten, daf} diese Anderung nicht als Frucht des menschlichen Tuns, vielmehr
von Gott her kommt und also von Gott her fiir uns moglich ist. Gott ist der Schop-
fung so tiberlegen, daf} die Schopfung ganz in seiner Hand ist; daher ist ja auch
gottliche Vorsehung moglich. Gott kann alles dndern, so dafl es zwar sehr anders,
aber nicht etwas anderes wird. Etwas dhnliches geschieht ja schon in der Gnade, nur
wird es uns da nicht offenbar. Mit der Gnade ist aber schon die Entscheidung fiir
eine so tiefgreifende Veranderung gefallen, weil die Gnade jetzt schon eine verbor-
gene Teilnahme am Leben Gottes ist, die dann offenbar werden wird. Wie ,Person®
und wie ,Natur® in dieser Verdnderung zu denken sind, das bleibe hier unerortert.



Das christliche Uerstindnis des Leidens 108

Jedenfalls ist auch der Verklirte Mensch; ,Natur® mufl so variabel gedacht werden,
daf dies mdglich ist. Der Verklirte ist auch mit dem Menschen im Erdenwandel
identisch. Auferstehung ist darum auch nicht véllige ,Neuerschaffung eines im Tod
v6llig Vernichteten. Der neu Erschaffene wire das Gleiche, aber nicht derselbe. Gott
tastet die Integritit der Person nicht an, behandelt sie nicht gegen ihre eigene Ent-
scheidung. Darum erfordert ja die Gnade auch Bekehrung des Siinders, die nicht
ohne Gnade méglich, aber deshalb nicht Bekehrung der Gnade, sondern dennoch die
des Siinders ist. Auch die Endvollendung ist Gnade, hochste Form der Gnade, aber
doch eine Gnade, die den Menschen erreicht und ihn selbst verwandelt. Diese Ver-
wandlung ist nicht gegen den Sinn seiner jetzigen Entscheidung, vielmehr deren
duflerste Verdeutlichung; denn es gibt eine Auferstehung zum Leben und auch eine
Auferstehung zum Gericht (Jo 5,29).

Trotz dieser tiefgreifenden Verdnderungen bleibt es dabei, daff der Mensch doch
er selbst ist. Ohne die Moglichkeit zu tiefgreifenden Veranderungen wire die theolo-
gische Bestimmung des Menschen nicht wichtig, es wire kein grofler Unterschied
zwischen Siinde und Gnade, was dem Sinn der Offenbarung eindeutig widerspricht.
Denn in Siinde und Gnade handelt es sich um Gegensitze wie Tod und Leben. Der
Mensch muf} aber so gedacht werden, daff diese Gegensitze und auch diese Ver-
inderungen in ihm méglich sind. Paulus wendet sich daher scharf gegen die Vor-
stellung, durchgreifend kénne der Mensch gar nicht geindert werden, es gebe also
auch keine Auferstehung. ,Aber es wird einer sagen: ,Wie werden sie auferweckt die
Toten? In welchem Leib kommen sie?* Du Tor! Was du sédst, wird nicht lebendig,
wenn es nicht zuvor starb. Was du sést, das sdst du nicht als den Kérper, der werden
soll, sondern nur als Korn, etwa vom Weizen oder von etwas anderem. Gott aber gibt
ihm den Kérper, so wie er will, und einer jeden Samenart einen besonderen Korper.
Nicht alles Fleisch ist dasselbe Fleisch, sondern ein anderes ist das der Menschen, ein
anderes das der Haustiere, ein anderes das der Vogel, ein anderes das der Fische.
Und es gibt himmlische Kérper und irdische Korper; aber ein anderer ist der Glanz
der himmlischen, ein anderer der Glanz der irdischen. Ein anderer ist der Glanz der
Sonne, ein anderer der Glanz des Mondes, ein anderer der Glanz der Sterne; denn
ein Stern ist vom anderen verschieden im Glanz. So ist es auch mit der Auferstehung
der Toten. Gesat wird in Verweslichkeit, auferweckt in Unverweslichkeit. Gesit
wird in Unansehnlichkeit, auferweckt wird in Glanz; gesit wird in Schwachheit, auf-
erweckt wird in Kraft. Gesat wird ein sinnenhafter Leib, auferweckt wird ein geistiger
Leib ... Die Art des Irdischen ist auch die Art der Irdischen, und die Art des Himm-
lischen ist auch die Art der Himmlischen. Wie wir das Bild des Irdischen trugen,
werden wir auch das Bild des Himmlischen tragen“ (1 Kor 15, 35—44. 48.49).

Paulus schliefit seine Lehre mit diesen Worten, die auch uns gelten: ,Denn dieses
Verwesliche muf} anziehen Unverweslichkeit und dieses Sterbliche Unsterblichkeit.
Wenn aber dieses Verwesliche anziehen wird Unverweslichkeit und dieses Sterbliche
Unsterblichkeit, dann wird erfilllt werden das Wort, das geschrieben steht: ,Ver-
schlungen ist der Tod im Siege! Tod, wo ist dein Sieg? Tod, wo ist dein Stachel?
(Is 25,8; Os 13, 14). Der Stachel des Todes aber ist die Siinde; die Macht der Siinde
ist das Gesetz. Gott aber sei Dank, der uns den Sieg verleiht durch unseren Herrn
Jesus Christus!“ (1 Kor 15, 53—57).





