Gedanken zu einer Theologie der Kindheit
Von Karl Rahner SJ, Innsbruck

Wenn hier* ein weniges zur Theologie der Kindheit gesagt wird, dann geschicht es
nicht in der Absicht, denen, die in dieser oder jener Weise, als Eltern und Erzieher,
im Dienst des Kindes stehen, unmittelbar helfen oder gar Weisungen geben zu wol-
len. Das kann nicht die Absicht des Theologen sein. Zwar ist auch ihm die ,padago-
gische Provinz®, nicht zuletzt die des Kindes, aufgetragen. Er hat auch den Kindern
das Evangelium zu kiinden. Aber in diese priesterliche Aufgabe teilen sich viele mit
ihm. Hier soll vielmehr von dem die Rede sein, was iiber den unmittelbaren Bereich
der Padagogik hinausfithrt, von dem nimlich, was Gottes Offenbarungswort iiber
die Kindheit sagt. Welcher Sinn und welche Aufgabe kommen nach der Absicht des
Schépfers und Erldsers der Kindheit fiir die Vollendung und das Heil des Menschen
zu? Das ist unsere Frage. Vielleicht kann ihre Beantwortung nicht nur auf unser
eigenes Leben neues Licht werfen, sondern auch denen helfen, die sich tiglich liebend,
wachsam, kritisch und immer wieder liebend um das Kind miihen. Es kann sich aller-
dings in einer kurzen Skizze nur darum handeln, einige Fragmente aus der Theologie
der Kindheit vorzulegen.

I
Die uniiberholbare Wiirde der Kindheit

Das erste, wovon wir handeln wollen, 1aft sich vielleicht die Unmittelbarkeit zu
Gott und die Unitberholbarkeit der menschlichen Altersphasen und so der Kindheit
und darum die unitbertragbare Wiirde, die der Kindheit zukommt, nennen. Was ist
damit gemeint? Wir Menschen, als die nach aufien in die Umwelt Gewandten, unter-
liegen sehr leicht der Versuchung, uns selbst nach den Kategorien, Modellen und
Leitbildern zu interpretieren, die uns aus der rein physikalischen oder blof8 biologi-
schen Umwelt entgegentreten. Und so machen wir es auch mit der Zeit. Wir inter-
pretieren die eigentlich menschliche, personal-geschichtliche Zeit am Leitfaden der
physikalischen Zeit. Damit denken wir aber {iber uns unphilosophisch, un-menschlich
und unchristlich. Wir fassen unsere eigene Lebenszeit als eine Summe von Lebens-
phasen auf, von denen jede sich restlos in die nichste aufhebt, von denen jede ihren
Sinn darin hat, in die nichste hinein zu verschwinden, deren Vorbereitung zu sein,
fir die andere ,da zu sein®. Vor allem die Jugend, die Kindheit fassen wir so auf,
da sie ja am meisten vor sich hat, und darum dem vielen gegeniiber, was vom kom-
menden Leben noch aussteht, am intensivsten diese Dienstfunktion der Vorbereitung
zu haben scheint, die selber abtritt, wenn das kommt, worauf sie vorbereitete. Gerade
der Christ scheint diese niichterne Dienstfunktion, den Vorbereitungscharakter der
Kindheit dem kommenden Leben, dem Erwachsensein gegeniiber, das sich dann als
das Eigentliche, als Ziel und Maf von selbst zu verstehen scheint, besonders zu

* Die folgenden Ausfithrungen gehen auf einen Vortrag zuriik, den der Verfasser auf
der 2. Internationalen Tagung der SOS-Kinderdérfer im SOS-Kinderdorf Hinterbriihl
bei Wien (1. 10. 1962) vorgetragen hat.



Gedanken zu einer Theologie der Kindheit 105

betonen. Man kann natiirlich nicht bestreiten, dafl es diese Weise der einbahnig
gerichteten Zeitlichkeit auch im Menschen und seiner Geschichte gibt, daBl die frithere
Lebensphase sich erst dann recht ergreift, wenn sie sich selbstlos als Dienst und
Bereitung des Kommenden versteht, als Einiibung des Spiteren, Gang in die auf-
getragene Zukunft. Wehe der Lebensphase und so auch der Kindheit, die nur sich
selbst genieBend in sich kreisen wollte, sich zu ihrem eigenen Gott vergdtzen wollte,
wenn sie sich nicht aufzugeben bereit wire in das Kommende, wenn die Gegenwart
sich nicht vor der heiligen Majestidt der Zukunft beugen wiirde.

Aber das ist doch nur der eine Teil der Wahrheit der geschichtlich-personalen
Zeitlichkeit des Menschen. Der Mensch ist nicht ein Ding, das durch den Zeitraum
hindurchgeschoben wird, das nur den jeweiligen Augenblidk, Gegenwart genannt,
besife. Der Mensch ist ein Subjekt, er besitzt sich, er ist sich immer als ganzer auf-
gegeben, er hat darum seine Zeit trotz ihrem Verlauf und im Tun und Erleiden ihres
Verlaufs als ganze vor sich, er kommt aus einer behaltenen Vergangenheit, er geht
in eine vorentworfene Zukunft; in seiner freien Tat vergegenwirtigt er seine ganze
Zcit, Vergangenheit und Zukunft. Darum aber ist die vollendete Ganzheit seines
heilen und geretteten Daseins, die Ewigkeit, auf die der Mensch in seiner Zeit hin-
geht, nicht eine weitere Periode, die sich eigentlich hinter seinem Leben als dessen
sich ins Unendliche linear erstreckende Fortsetzung anfiigt, sondern die bleibende
Giiltigkeit seines frei getanen Daseins vor Gott, ist seine Ewigkeit die bleibende
Frucht, die reine Endgiiltigkeit seiner Zeit, seiner ganzen Zeit. Der Mensch geht in
seinem geschichtlichen Dasein, in seiner Heilsgeschichte nicht einem an sein Leben
angefiigten Weiterdauern von unabsehbarer Linge entgegen, sondern holt die Ganz-
heit seines frei getanen Lebens ein, er erreicht sich selbst in der inkaltlichen Fiille
seiner Subjektivitit und Fretheit, wie er sich in jedem Augenblick seines zeitlichen
Lebens schon immer in der formalen leeren Ganzheit seiner Zeit umfafit hatte. Er
holt sich in seiner Vollendung ein. Er findet sich. Er bringt sein zeitliches Dasein
nicht hinter sich, sondern vor sich. Er beendet seine Zeitlichkeit nicht, indem er sie
verliflt, sondern indem er sie verdichtet einbringt in seine Ewigkeit, die seine einge-
holte und vollendete Zeit ist. Seine Zukunft ist die Ankunft seiner frei getanen Ver-
gangenheit.

Das ist nun aber von der Kindheit genauso auszusagen, wie es von allen einzelnen
Lebensphasen gilt. Und es mufl von der Kindheit am deutlichsten und ausdriicklich-
sten gesagt werden, weil sie am meisten unter dem Schein leidet, sie sei nur dazu da,
um als vorlaufiges Geriist des fertigen Baues der Erwachsenheit moglichst rasch und
endgiiltig abgebaut zu werden und ins Wesenlose zu verschwinden. Die Kindheit
bleibt. Als die gegebene und bestandene, als die frei angenommene und frei getane
Zett ist sie nicht die vergangene Zeit, die verweste Zeit, sondern die bleibende, die
uns als inneres Moment der einen bleibenden Vollendung der einen Zeit des Daseins
— Ewigkeit des geretteten und erldsten Menschen genannt — entgegenkommt. Wir
verlieren die Kindheit nicht als das immer weiter hinter uns, die wir in der Zeit wan-
dern, Zuriickbleibende, sondern gehen ihr entgegen als dem in der Zeit Getanen und
bleibend darin Geretteten. Wir werden erst die Kinder, die wir waren, weil wir die
Zeit — und darin unsere Kindheit — einsammeln in unsere Ewigkeit. Sie mag durch
unser ganzes Leben und wegen der dem ganzen Leben aufgetragenen und abver-



106 Karl Rakner

langten Entscheidung immer offen bleiben, und wir mégen unsere eigene Kindheit
in unserem ganzen Leben immer noch zu bestehen haben, weil sie immer eine offene
Frage an uns bleibt; das alles indert nichts daran, dafl wir uns nicht von der Kindheit
wegbewegen, sondern auf die Ewigkeit dieser Kindheit, auf ihre endgiiltige Giiltig-
keit vor Gott hinbewegen. Die Kindheit ist nicht nur insofern fiir das Geschick des
Menschen von ewiger Bedeutung, als in ihr Vorbereitungen fiir Entscheidungen von
ewigem Gewicht getroffen werden; sie ist nicht nur als Ausgangsbasis des Erwach-
senen im voraus verfiigend iiber das, was spiter geschieht, und somit iiber das, was
schlieBlich geschehen sein wird, wenn der Mensch sein Leben beschliefit; sie ist viel-
mehr auch in sich selbst eine Zeit der personalen Geschichte, in der sich ereignet, was
nur in shr sich ereignen kann, Feld, das holde Bliiten und reife Friichte trigt, die nur
auf diesem Feld und auf sonst keinem wachsen kénnen und die selbst eingefahren
werden in die Scheune der Ewigkeit.

Das alles ist nur sehr abstrakt und formal gesagt. Ist es aber verstanden, dann gibt
es der Kindheit ein Gewicht und eine Wiirde, die unausdenkbar sind. Die Kindheit
selbst hat eine Unmittelbarkeit zu Gott, sie grenzt an Gottes Absolutheit nicht nur
mit der Grenze des Alters, der Reife, des Spéteren, sondern durch sich selbst. Thre
Eigenart mag uns immer verschwinden und sich fast aufheben in dem, was zeitlich
nachher kommt, und scheinbar nur von daher ihre Berechtigung und ihren Adel
haben; es ist nicht so: Diese Friihe lebt nicht nur vom Mittag, dieses holde Spiel ist
nicht nur gewichtig als Priludium des Ernstes des Lebens. Es ist einmalig, es ruht
audh in sich (freilich gerade als das selbstlos dem Kommenden Dienende), es wird
nicht erst kdstlich, weil es den Reichtum des reifen Daseins sucht; seine wundersame
Bliite ist selbst schon Frucht und nicht erst durch die kommende Frucht gerechtfertigt.
Die Gnade der Kindheit ist nicht blofl das Angeld der Gnade des Alters. Auf ihr in
ihrer unvertauschbaren Eigenart, auch insofern sie sich unterscheidet von den weite-
ren Gezeiten des Lebens, ruht der Adel der Unverginglichkeit und Ewigkeit. Dafl
sie brauchbar ist fiir spiter, macht darum nicht den einzigen Erweis ihrer Richtigkeit
aus. Sie muf so sein, dafl sie selbst wert sei, wiedergefunden zu werden in der unsag-
baren Zukunft, die auf uns zukommt.

II.
Das christliche Wissen um die Kindheit

Wie fassen Schrift und Uberlieferung im Christentum das Kind auf, das ist die
zweite Frage, die wir uns in diesen bescheidenen Fragmenten einer Theologie der
Kindheit stellen wollen. Es kann sich dabei nicht darum handeln, den folgenden
Sitzen eine eingehende Begriindung und Dokumentierung aus der Schrift oder gar
aus den unermefilichen Zeugnissen der Tradition mitzugeben. Ich denke, man wird
auch so dem Gesagten den authentischen Zeugniswert, christliches Wissen vom Kind
zu sein, zuerkennen.

Das Kind ist zunichst einmal der Mensch. Es gibt wohl keine Religion und keine
philosophische Anthropologie, die so eindringlich und selbstverstindlich vorausset-
zen, dafl das Kind schon der Mensch sei, schon von Anfang an jene Wiirde und jene
Abgriinde innehabe, die mit dem Namen Mensch gegeben sind. Es wird nicht erst
langsam ein Mensch. Es ist ein Mensch. Es holt in seiner Geschichte nur ein, was es



Gedanken zu einer Theologie der Kindheit 107

ist. Es sucht nicht in der leeren Gleichgiiltigkeit von allem und nichts, was es zufillig
werden kénne. Es ist begabt, belastet und begnadet mit der ganzen unaussagbaren
Wiirde und Last des Menschseins von Anfang an. Und dies darum, weil es von Gott
kommt und weil seine Geschichte trotz ihrer unabléslichen Verflochtenheit mit der
Gesamtgeschichte des Kosmos und des Bios eine absolute Unmittelbarkeit zu Gott, zu
seinem urspriinglichen, schopferischen und unableitbaren Entwurf hat. Das Kind ist
der Mensch, den Gott bei seinem Namen rief, der je neu ist, niemals nur Fall, An-
wendung einer allgemeinen Idee, immer giiltig und darum wert, immer zu sein, nicht
ein Moment eines nach riickwirts und vorwirts unabsehbaren Laufens und Ver-
rinnens, sondern die einmalige Explosion, in der eine Endgiiltigkeit gebildet wird.
Das Kind ist der Mensch, der schon immer der Partner Gottes ist, derjenige, der
sein Auge aufschligt, um den Blick auszubalten, in dem ihn ein unbegreifliches Ge-
heimnis anblickt, derjenige, der nirgends haltmachen kann, weil ihn die Unendlich-
keit ruft, der das Kleinste liecben kann, weil es fiir ihn immer noch erfilllt ist mit
allem, der das Unsagbare nicht als tddlich empfindet, weil er erfihrt, dafl dort, wo
er sich ihm unbedingt anvertraut, er in die unbegreiflichen Abgriinde seliger Liebe
fallt. Das Kind ist der Mensch, also derjenige, der den Tod kennt und das Leben
liebt, sich nicht begreift, dieses aber weif}, und darin, so er sich der Unbegreiflichkeit
trauend und liebend ergibt, gerade alles begriffen hat, weil er so vor Gott geraten
ist. Das Kind ist der Mensch, also derjenige, der immer als Bruder lebt, ein tausend-
filtiges Leben treibt, kein Gesetz kennt als das des immerwihrenden Wandelns und
der groBen Liebe und des Abenteuers, das erst vor dem absoluten Gott sich am Ende
angelangt wissen darf. So weif} das Christentum den Menschen und so schon das
Kind. Und darum schiitzt es das Kind schon im Schofl der Mutter, ist es besorgt, dafl
die Quellen des Lebens nicht in den Niedrigkeiten flachen Landes der blofen Lust
verrinnen, hat es Ehrfurcht vor dem Kinde. Denn es ist ein Mensch.

Das Kind ist ein Mensch am Anfang. Das Christentum weifl um das Geheimnis
des Anfangs, der alles schon in sich birgt und doch alles noch werden muf, der allem
Kommenden Grund und Boden, Horizont und Gesetz ist und doch selbst sich erst
noch in dem ausstindigen Kommen finden muf. So wird auch das Kindsein als der
Anfang des Menschseins gesehen. Es ist schon Geist und Leib in Einheit, es ist schon
Natur und Gnade, Natur und Person, Selbstbesitz und Ausgesetztheit an Welt und
Geschichte, und doch mufl noch alles werden, mufl noch eingeholt, erfahren werden,
was schon ist, und diese Einheit von Anfang und Ausstand ist selbst noch einmal ein
Geheimnis, das der Mensch tut und erleidet, aber nicht selbstméichtig verwaltet. Erst
das vollendete Ende enthiillt ihm diesen seinen Anfang, in den er eingesetzt wurde,
da er als Kind und als Kind Gottes begann. Erst am Abend ist der Morgen ganz
aufgegangen.

Das Kind ist ein zwiespdiltiger Anfang. Die Aussage des Christentums macht die
Wirklichkeit und vor allem die des Menschen nicht einfacher, als sie ist. Das Chri-
stentum hat so den Mut, dic Zwiespaltigkeit, die der Mensch in seinem Dasein
erfihrt, auch schon in seinem Anfang zu erkennen. Der Mensch ist nicht einfach der
reinentsprungene Anfang in seinem geschichtlich verfafiten Einzeldasein. Trotz sei-
ner urspringlichen Unmittelbarkeit zu Gott als je einzelnes morgendliches Geschopf
aus Gottes Hand ist er der Anfang, der inmitten der schon gesetzten, schon vom



108 Karl Rahner

Menschen getanen Geschichte entspringt. Und diese Geschichte ist vom Anfang auch
schon die Geschichte der Schuld, der Gnadenlosigkeit, der verweigerten Antwort auf
den Anruf des lebendigen Gottes. Die Geschichte der Schuld der einen Menschheit
von dem Anfang ihrer einen und ganzen Geschichte an ist auch ein Moment der
Geschichte des einzelnen. Die begnadende Liebe, in der Gott selbst mit der Fiille
seines Lebens sich dem einzelnen zuwendet, ist nicht einfach ein selbstverstindliches
inneres Moment in einer Liebe, die Gott zu einer vom Anfang her unschuldigen
Menschheit tragen kénnte, sondern ist eine Liebe trotz der geschichtsmichtig gewor-
denen Schuld am Anfang der Menschheit. Diese Situation des geschichtlichen Daseins,
die den einzelnen innerlich bestimmt und derzufolge der einzelne nicht von dem
Anfang und vom Wesen der Menschheit her, sondern nur von dem erlésenden Chri-
stus her mit der ihm notwendigen Gnade, mit der reinen, bergend-heiligenden Nihe
Gottes rechnen kann, nennt die Sprache der Uberlieferung die Erbsiinde. Und darum
weif} das Christentum, dafl das Kind und sein Anfang zwar umfangen sind von der
Liebe Gottes, durch die Zusage der Gnade, die durch Gott in Christus Jesus immer
und an jedem Menschen im universalen Heilswillen Gottes geschicht. Aber es kann
den Anfang der Kindheit darum doch nicht bukolisch harmlos sehen, als eine reine
Quelle, die erst innerhalb des verwalt- und beherrschbaren Raumes menschlicher
Sorge nachtriglich getriibt wiirde, wihrend sie vorher schlechthin so sei, wie sie
selbst aus den ewigen Quellen Gottes entspringt, und die darum auch innerhalb der
empirischen Geschichte des einzelnen und der Menschheit wieder vollig von jeder
Tritbung befreit werden konne. Nein, das Christentum sieht auch schon das Kind
unausweichlich als den Anfang gerade jenes Menschen, zn dessen Existentialien
Schuld, Tod, Leid und alle Michte der Bitterkeit des Daseins gehoren. Weil aber all
dies umfangen bleibt durch Gott, seine gréfiere Gnade und sein gréferes Erbarmen,
darum ist dieser Realismus, mit dem das Christentum auch dem Anfang des Men-
schen im Kind und seinem Ursprung begegnet, kein verhohlener Zynismus. Das
Wissen von Schuld und Tragik auch des Anfangs ist vielmehr eingebettet in das
Wissen von der noch fritheren und noch spiteren Seligkeit der Gnade und der Erlé-
sung dieser Schuld und Tragik, da der Christ eben diese Gnade und Erlésung erfahrt
und an sich geschehen 14f3t.

Das Kind ist ein — Kind. Wenn wir einmal die Aussagen iiber das Kind, zumal in
der Schrift, genauer anschauen, werden wir bemerken, daf§ eigentlich fast immer eher
vorausgesetzt wird, wir wiiiten, was ein Kind sei, als dafl es uns ausdriicklich gesagt
wird. Wir werden also durch das Wort Gottes selbst anf die tausendfiltige Exfah-
rung unseres Lebens im Umgang mit den Kindern und auf das Erlebnis unserer
eigenen Kindheit verwiesen, und diese Erfahrung, zusammengeballt im Wort ,,Kind*“,
verwendet die Heilige Schrift, um uns zu sagen, daf wir werden sollen wie die Kin-
der, dafl wir in der Gnade ,Kinder® Gottes seien, daff auch die Kinder zum Messias
kommen diirfen und des Himmelreiches fihig und bediirftig seien, an Jesus glauben
kénnen, dafl es ein mit griafilichem Tod zu bestrafendes Verbrechen sei, ihnen Anstof
zu geben. Und so setzen Schrift und Uberlieferung mehr voraus, als daf sie uns aus-
driicklich und thematisch sagen, was eigentlich ein Kind sei; sie lassen im Appell an
unsere Erfahrung das Kind — Kind sein. Aber ist nicht diese unsere Erfahrung dun-
kel, vielfaltig und gegensitzlich? Doch, gewiff. Aber eben als eine solche wird sie von



Gedanken zu einer Theologie der Kindheit 109

der Schrift und der Tradition sanktioniert, und so sind wir gehalten, die dunkle
Vielfaltigkeit unserer Erfahrung mit dem Kind zu bestchen, nicht cinzuebnen, son-
dern auszuhalten und durchzutragen, das Kind — das Kind unserer Erfahrung sein
zu lassen. Dies entspricht ja nur dem Grundansatz, von dem wir schon gesprochen
haben, dafl nimlich das Kind Mensch am Anfang und zwiespaltiger Mensch schon am
Anfang und vom Anfang her ist. Dementsprechend idealisiert und realisiert das
genuin christliche Verstidndnis und die christliche Erfahrung des Kindes dieses Kind
zugleich. Die Scurift weill vom Unfertigen im Kinde im Sinn des Inferioren ebenso
wie die Antike, das Alte Testament und das Judentum (ThWNT V 641, 31—48;
644, 46—645, 8), wie bei Paulus (1 Kor 3,1; 13,11; 14,20 a; Gal 4,1—3; Eph 4,14;
Hebr 5, 13), aber auch bei Jesus selbst im Gleichnis von den launisch spiclenden Kin-
dern (Mt 11, 16 f) deutlich zu spiiren ist. Aber darum werden die ,Kleinen® bei Jesus
doch nicht geringgeschitzt, wie dies in seinem Volk zu seiner Zeit iiblich war. Die
Kinder konnen ihm dienen als Beispiel fiir Ehrgeizlosigkeit und Uninterressiertheit
an Wiirden, fiir Bescheidenheit und Unverbildetheit im Gegensatz zu den Erwach-
senen, die sich nichts schenken lassen wollen (Mt 18,21ff; 19,13{f). Man kann nicht
sagen, weder im relativen, noch viel weniger im absoluten Sinn, dafl Jesus, wenn er
das Kind als den Prototyp derer darstellt, fiir die das Himmelreich da ist, auf deren
Unschuld abhebe. Er sagt mit diesem Wort, mit dem er das Kind fir uns zum Vor-
bild hinstellt, etwas viel Wichtigeres: dafl wir wie die Kinder sorglos die Empfan-
genden Gott gegeniiber sein konnen, diejengen, die wissen, dafl sie in sich nichts
haben, worauf sie einen Anspruch griinden kénnten, und dennoch vertrauen auf die
schenkende Giite und Geborgenheit, die ihnen entgegenkommen. Und insofern sieht
Jesus in den Kindern doch, ohne sie zu glorifizieren oder den Abgrund ihres Wesens
zu verkennen, diejenigen, die er liebend an sein Herz nehmen kann, indem er sagt:
Solcher ist das Himmelreich (Mt 19,4), mit denen er sich selbst identifiziert, die er
mit seinem Wehe gegen das Argernis verteidigt, deren Heil er durch den Engel, der
immerdar das Antlitz des Vaters im Himmel schaut, bewacht sieht.

Darum ist die Kindheit endlich ein Geheimnis. Sie ist es als Anfang und ist es als
zwiefédltiger Anfang; als urspriinglicher Anfang und als Anfang, der seine Wurzeln
in eine unverwaltbare Geschichte senkt; als Anfang, der einer Zukunft entgegengeht,
die nicht einfach als die blofle Entfaltung von innen her, sondern als das frei Ge-
schickte und Begegnende begegnet, und in der eben dieser Anfang selbst erst sich
enthiillt, gegeben wird und zu sich selbst kommt; als Anfang, der dem Uranfang
Gottes offen ist, der das Geheimnis schlechthin ist, das unaussagbare und ewige,
namenlose und gerade so in seinem gottlichen Wesen Waltende und liebend Ange-
nommene. Solcher Anfang kann nicht anders als geheimnisvoll sein, und weil er
Geheimnis ist und als Anfang alles Kiinftige des Lebens tragt, darum ist das Leben
selbst geheimnisvoll, sich selbst als das verborgene und dem herrschenden Griff
entzogene gegeben. Darum ist das Leben, wo es diese Ubereignetheit an das Ge-
heimnis ehrfirchtig und liebend bewahrt, immer auch die Kindlichkeit des Anfangs
bewahrend: offen, das Unerwartete erwartend, dem Unberechenbaren vertrauend,
den Menschen befihigend, dafl er noch spielen kann, dafl er die waltenden Machte
des Daseins grofier sein 148t als seine Planung und sie als im tiefsten gute verfiigen
laft, der darum arglos und heiter ist, mozartisch heiter noch dort, wo er die Trédnen



110 Karl Rahner

der Schwermut weint, weil er auch diese annimmt, so wie sie ihm geschickt sind, als
Trinen innerlich doch erléster Schwermut, der, wo seine Krifte am Ende sind, kind-
lich auch seinen Auftrag fiir beendet hélt, weil keiner iiber seine Krifte versucht wird.
Eine solche Haltung birgt das Dasein in das Geheimnis, 14}t es an das Unsagbare
weggeben sein als an die bergende und vergebende, an die unsagbar nahe liebende
Néhe. Nicht als ob das Kind als solches dieses schon vollendet getan hitte, aber wir
sehen darin den Menschen, der trotz seiner Bedrohtheit, und weil seine Zwiespaltig-
keit immer schon durch Gottes Tat an ihm iiberholt, wenn auch nicht einfach aus-
geloscht ist, solchem Vertrauen auf das bergende Geheimnis des Daseins offen ist.
Und darum ist solcher Kinder, wenn sie aus dieser Offenheit heraus — nicht ohne eine
Metanoia — werden, was sie sind, eben Kinder, das Himmelreich. Damit ist aber
auch gesagt, so paradox es scheinen mag, daf} wir erst eigentlich wissen, was ein Kind
am Anfang ist, wenn wir wissen, was jenes Kind ist, das am Ende steht, jenes nim-
lich, das durch die gottgeschenkte Umkehr, das Reich Gottes empfangend, zum Kinde
geworden ist, dafl wir also erst aus dem Kinde der Zukunft das Kind des Anfangs
erkennen. Und von daher ist nochmals verstindlich, daf die Kindheit ein Geheimnis
beschwért, das Geheimnis unseres ganzen Daseins, dessen Unsagbarkeit Gott selber
ist.
II1.
Die Gotteskindschaft als Uollendung der Kindheit

Hier ist nun die Stelle, wo noch ein Drittes thematisch gemacht werden muff. Zu
einer Theologie der Kindheit gehort auch ein Wort iiber die Gotteskindschaft. Das
mag zunichst befremdlich erscheinen. Gotteskindschaft meint doch eine Wirklichkeit,
die mit der ersten Lebensphase des Menschen nur durch die iibertragene, uneigent-
liche Verwendung des Begriffes ,Kind“ und ,Kindschaft“ fiir unser Verhiltnis zu
Gott verbunden zu sein und also ginzlich aus dem Kreis der eigentlichen Verwen-
dung dieses Begriffes ,Kind“ und ,Kindheit“ herauszufallen scheint. An diesem
Einwand ist richtig, dafl es bei einer Uberlegung iiber die Theologie der Kindheit
nicht unsere Aufgabe sein kann, der christlichen Botschaft von der Gotteskindschaft
als solcher nachzugehen. Eine theologische Vorlesung iiber Rechtfertigung und Kind-
schaftsgnade im theologischen Verstand wire gewif hier nicht am Platz. Und doch
darf es erlaubt sein, in unserem Zusammenhang an dieses Thema zu erinnern, weil
diese Erinnerung geeignet ist, Sinn und Wiirde der Kindheit im humanen Sinn des
Wortes uns naherzubringen. Wenn dem wirklich so ist, daR nicht einfach ein fester
und klarer Begriff von Kind und Kindheit im humanen und profanen Sinn nur
sekundir und nachtriglich zur Aussage einer religiosen Wirklichkeit verwendet,
sondern dadurch seine scheinbar blofl humane, weil primire Bedeutung, selbst noch
einmal erhellt und vertieft wird, wenn also in der offenbarungsmifiigen Verwendung
dieses Wortes auch der humane Begriff als solcher erst in seiner ganzen Tiefe und
Fiille zu sich selbst kommen kann, dann freilich ist es gerechtfertigt, von géttlicher
Kindschaft auch dort zu sprechen, wo an sich nur vom Kind und von der Kindschaft
in einem humanen Sinn etwas gesagt werden soll. Und so ist es in der Tat, und dies
aus einem zweifachen Grund. Diesen gilt es zu bedenken. Und es wird sich so immer
in einem Gang der humane und der theologische Begriff der Kindschaft in gegen-
seitiger Spiegelung erhellen.



Gedanken zu einer Theologie der Kindheit 111

Zunichst einmal ist bekannt, wie entscheidend in den meisten Fillen die Erfah-
rung einer geborgenen Kindheit fir jenes Sich-Verlassen auf das metaphysische Ur-
vertrauen ist, das im Grund der Religion als der Bindung an Gott den Vater
schlechthin waltet. Man wird gewifl nicht iibertreiben dirfen. Man wird den Zusam-
menhang zwischen dem kindlichen, positiven Vatererlebnis und der Méglichkeit
einer glaubigen Realisation des Vaters schlechthin, also Gottes, nicht zu absolut denken
diirfen. Es ist ja durchaus méglich, dafl die Ungeborgenheit, das Fehlen der bergen-
den Hut und Sicherheit elterlicher Liebe zum Stachel wird fiir die metaphysische
Frage nach einem letzten Grund, der trigt und birgt. Sonst wére ja auch nur schwer
dem Einwand zu begegnen, dafl Religion iiberhaupt nur die Projektion des Vater-
bildes ins Unendliche sei und also ein riesiger Infantilismus. Aber selbst wenn man
iiber den Zusammenhang zwischen der Erfahrung einer bergenden und hegenden
Kindheit und der religiosen Erfahrung vorsichtig denkt, wird man nicht bestreiten
konnen, dafl jenes Urvertrauen im Grunde des Daseins, jenes unverfiigende, getroste
Sich-Anvertrauen an das daseindurchwaltende Geheimnis, als das Geheimnis der
bergenden und vergebenden Liebe und absoluten Nihe, dem nur schwer auch in der
kategorialen Aunsdriicklichkeit und Reflexheit seines gegenstindlichen und satzhaften
Denkens und Handelns zu vollziehen gelingen kann (iiber die letzte Daseinstiefe
vermag ja niemand zu urteilen), der einer nahen Vaterschaft nicht so begegnen
konnte, dafl sie ihm liebend und vertrauenswiirdig, bergend und sichernd erschien.

Es ist fiir die Mehrzahl der Fille schon wahr: nur wer den Namen , Vater* und
»Mutter® als Namen fiir bergende Liebe, der man sich fraglos anvertrauen kann,
verstehen lernen durfte, der wird es (was doch der erste Begriff der wahren Religion
ist) wagen, jenem unsagbaren, namenlosen Urgrund, in dem er griindet, vertranens-
voll den Namen Vater zu geben, sich von ihm nicht verschlungen, sondern in ihm sich
begriindet und zu eigenem Selbstsein erméchtigt zu wissen. Und umgekehrt: wo ein
Mensch als Kind sich ausgesetzt und verloren erfihrt, wird er dies fast unvermeid-
lich als Erfahrung einer letzten metaphysischen Ausgesetztheit und Verlorenheit ins
Absurde und Sinnleere, in seine eigene Gottlosigkeit deuten; er wird die spiteren
‘Erfahrungen der Bitterkeiten des Lebens und teilweiser Sinneinbufien nicht iiber-
winden im Rickgriff auf die Erfahrung einer vertrauenden Kindheit, die offen war
auf ein Ja zu Sinn und Leben ohne Vorbehalt, sondern sie deuten als die konsequente
Fortfihrung der trostlosen Erfahrung einer licheleeren und ungeborgenen Kindheit.
des Anfangs, der leer war und ohne Verheiflung. Nun ist mit diesem Hinweis auf
eine bekannte und den Religionspddagogen und Tiefenpsychologen beschiftigende
Tatsache gewifl zundchst nur noch mehr betont, dafl der humane Sachverhalt und
Begriff von Kind und Kindheit fir die Erfassung und religiose Realisation derjeni-
gen Wirklichkeiten von grofiter Bedeutung ist, die mit dem iibertragenen Begriff
von Kind Gottes, Gott-Vater usw. ausgesagt werden. Es ist aber noch nicht deutlich
geworden, dafl sich mit dem Gesagten auch ein umgekehrtes Bedingungsverhiltnis
ankiindigt. Dies aber interessiert uns gerade an dieser Stelle.

Um hier weiterzukommen, ist (und damit kommen wir zum zweiten Gang unserer
Uberlegung) dieses zu bedenken: zunéchst einmal kénnte man in einer mehr formal-
logischen Weise fragen, wie es denn mit der sogenannten ,Ubertragung“ von Be-
griffen wenigstens in bestimmten Fallen stehe, ob wirklich in allen Fillen ein Begriff,



112 Karl Rahner

ein Wort erst dann auf einen anderen Sachverhalt ,ibertragen” wird, nachdem von
beiden schon die jeweiligen Eigentiimlichkeiten unabhingig voneinander bekannt
sind, und darum gewisse Gemeinsamkeiten unter diesen Eigentimlichkeiten fest-
gestellt werden, die diese ,,Ubertragung® nahelegen, oder ob es mindestens aufier-
dem auch Falle gibt, in denen die sogenannte , Ubertragung® gerade die urspriing-
liche Weise ist, in denen der zweite Sachverhalt bekannt wird und die Kenntnis des
ersten zu seiner eigenen Erfilllung kommt. Wer aus der allgemeinen Ontologie
christlicher Pragung weifi, wie es mit dem Seinsbegriff bestellt ist und wie von Gott
als dem Seienden von absoluter Seinshabe gesprochen werden muf}, der weiff, was
mit diesem zweiten Teil der Alternative gemeint ist: Man erkennt nicht, daf} ein
beliebiger Gegenstand der Erfahrung ein Seiendes ist und dann erst, dafl Gott auch
cin Seiendes von besonderer Machtigkeit und Dichte ist, so dafl auch ihm in beson-
derer Weise dieses Pradikat des Seins zugesprochen werden kann, sondern indem
man ein Seiendes erkennt, geschieht dies schon unter einem Horizont des transzen-
dentalen, unthematischen Wissens um Sein (iberhaupt, und darin ist immer schon —
wenn auch unthematisch und ungegenstindlich — das Seiende von absoluter Seins-
habe, Gott, wenigstens einschlufweise miterkannt; und wenn diese zunichst ein-
schluflweise Erkenntnis thematisch wird, wird auch wiederum besser und tiefer
gewullt, was cigentlich gemeint ist, wenn jene Gegebenheit der unmittelbaren Erfah-
rung ein Seiendes genannt wird. Der Vorgang der ,,Ubertragung® ist mindestens in
diesem Fall nicht ein nachtraglicher Kunstgriff der Poeten, sondern verdeutlicht die
Grundbewegung des Geistes selbst, der etwas nur erfafdt, indem er sich vorgreifend
auf den Grund dieses ,etwas“ hinbewegt, es erfafit, indem er das zu Erfassende in
seinen Grund ,ubertragend“ zuriicktragt, das Ubertragene also auch erst durch die
Ubertragung auf seinen Grund zum wahren Stehen, zum Ver-Stehen bringt. So
konnte es doch mindestens auch sein, wenn wir die Erfahrung eines Kindverhalt-
nisses irdischer, humaner Art auf ein Gottverhdltnis ,iibertragen“ und dann in
»ubertragenem Sinn“ von Gott als dem Vater sprechen und so erst wissen, wie wir
den Namenlosen nennen. So kann es mindestens sein, sagen wir. Dafl es aber wirk-
lich so ist, daB also, weil es sich um cine solche sublime Weise der Ubertragung han-
delt, der humane Begriff des Kindes und der Elternschaft erst selbst in seiner gott-
lichen Ubertragung zu sich selbst kommt, das soll von einem anderen Ansatzpunkt
aus verdeutlicht werden.

Es sei vorbereitend daran erinnert, und zwar im Riickgriff auf den ersten Gang
unserer gesamten Uberlegungen, dafl die Kindlichkeit nicht ein Zustand ist, der nur
in der ersten Phase unseres biologischen Dascins seinen Platz hat, sondern eine
Grundbefindlichkeit, die dem recht geratenen Dasein immier zukommt. Sonst konnte
die Existenz des Menschen letztlich auch nicht in all ihren Phasen gleich unmittelbar
zu Gott und zu ihrer Vollendung sein, ohne ihre doch eben zeitliche Gerichtetheit und
den Zusammenhang ihrer aufeinanderfolgenden Lebensphasen aufzugeben. Und
jedermann versteht auch, dafl Kindlichkeit als Vertrauen, als Offenheit, Erwartung,
Bereitschaft des Uber-sich-verfiigenlassens, als inneres Einverstindnis mit dem
unberechneten Begegnenden, als Freiheit dem blof Geplanten gegeniiber, als Emp-
fanglichkeit, als Hoffnung, die noch ungebrochen ist, zum heilen und geheilten Dasein
gehort, in seinem Grund wesen und walten muf, soll es bestehen kénnen im Abgrund



Gedanken zu einér Theologie der Kindheit 113

des Gebeimnisses. Jedermann versteht, dafl die Kindheit des Kindes im biologischen
Sinn nur der Anfang, das Praludium, die Vorgabe und die Verheiflung ist fiir diese
Kindlichkeit, die die bewahrte und zugleich erkimpfte des reifen Menschen ist, dafl
wir also an dieser den eigentlichen Sinn und das wahre, voll zu sich gekommene
‘Wesen jener ablesen diirfen.

Sehen wir aber die Einheit und gegenseitige Erhellung der praludierenden Kind-
lichkeit des Erwachsenen, dann wird leicht klar, dal die Kindlichkeit selbst auch in
ihrem humanen Wesen eine Uerwiesenheit auf Gott in sich tragt, sich selbst in jenem
Verhiltnis vollendet, das wir die Gotteskindschaft nennen, daf sich die Wirklichkeit
der Kindschaft humaner Art in die Kindschaft gottlicher Art hinein ,libertragt“ und
nicht nur eine Metapher, eine Ubertragung eines Lortes von einem Sachverhalt auf
einen anderen dhnlichen, aber blofl nachtraglich verglichenen, geschieht. Denn wenn
Kindlichkeit (und zwar auch im humanen Sinn) Offenheit ist, das vertrauende Uber-
sich-verfiigenlassen, der Mut, neue Horizonte, immer neu, immer gréfier vor sich
aufgehen zu lassen, die Bereitschaft zur Fahrt ins Unerprobte — und all dies mit
jenem tiefen und letzten und scheinbar unausgewiesenen Urvertrauen, das die Skep-
tiker und die am Leben Gescheiterten bitter als ,naiv“ bezeichnen —, dann ist in all
dem schon jene glaubend, vertrauend und liebend angenommene Transzendenz
gegeben und vollzogen, die eben das letzte Wesen des religiésen Aktes ausmacht, die
den Akt der Weltbegegnung und Welthabe zu einem religisen Akt, das zugreifende
Denken zur Andacht, das herrscherliche, tatige Greifen zur Ergriffenheit werden
1afit. Wenn es zum Wesen des religiosen Aktes, in dem auf Gott vorgegriffen wird,
ohne ihn zu umfassen zu wahnen, gehort, dafl er nirgendwo anhalt, daf er sich der
absoluten Unbegrenztheit seiner Bewegung iiberlafit, ohne irgendwo anders als in
dem Verlorensein in der unbegreiflichen Unendlichkeit des unsagbaren Geheimnisses
zu ruhen, dann kann man eigentlich unbefangen sagen, dafl der Mensch dann religios
bleibt, wenn er die urspriingliche Kindlichkeit seines Wesens erfahrt, {ibernimmt,
aufrechterhdlt und in ihrer grenzenlosen Weite gelten 1afit.

Kindschaft ist Offenheit, menschliche Kindschaft ist unendliche Offenheit, reife
Kindschaft des Erwachsenen ist die gegen die verschlieflenden Scheinerfahrungen des
Lebens vertrauend und mutig offengehaltene unendliche Offenheit. Solche in der Tat
des Lebens aber als unendliche offengehaltene Offenheit ist der Vollzug der reli-
giosen Existenz des Menschen. Wird nun diese offengehaltene, unendliche Offenheit
des Daseins, die die erwachsene Kindlichkeit ist, erfahren als beantwortet von einer
unendlichen, liebenden Selbstmitteilung Gottes, erfahren als offengehalten durch eine
solche Selbstmitteilung, dann ist diese von Gottes Selbstmitteilung getragene und
von ihm im Grunde erméglichte unendliche, angenommene und das Wesen der
reifen Kindlichkeit ansmachende Offenheit des Menschen nichts anderes als das, was
die theologische Sprache die géttliche Kindschaft, die Gnade der géttlichen Sohnschaft
im SOHNE nennt. Wo also die humane Kindschaft den Mut zu ihrem absoluten
Wesen hat, wo sie sich als Offenheit unbedingter und unendlicher Art versteht, be-
wegt sie sich selbst — sich selbst ,iibertragend“ auf ihre eigene Wesensvollendung
hin — auf die Kindschaft des Menschen vor Gott, auf ihn hin und von ihm her.

Wenn es Eph 3,15 heifit, alle Vaterschaft im Himmel und auf Erden habe ihren
Namen von dem einen und ewigen Vater her, der Gott ist, dann kénnen wir auch



114 Karl Rahner

sagen, dafl alle Kindschaft im Himmel und auf Erden ihren Namen und jhren Ur-
sprung hat in der einen Kindschaft, in der der Logos schlechthin sein eigenes Wesen
in der ewigen Zeugung vom Vater empfangt, in der wir selbst durch gnadenhafte
Teilnahme an dieser Selbstmitteilung des Vaters an den Logos Teilhabe besitzen
an der gottlichen Natur. Im letzten Verstand ist also die humane Kindschaft nicht in
cinem problematisch metaphorisch dichterischen Verfahren auf eine ganz andere
Wirklichkeit iibertragen, die wir Gotteskindschaft nennen, sondern hat in dieser
selbst ibren letzten Grund, so dafl diese in jener immer noch enthalten ist und zur
Erscheinung kommt. Welch Geheimnis ist ein Kind, ruft der Dichter. Wirklich: Die
Kindschaft hat sich selbst erst begriffen und ihre eigene letzte Wesenstiefe eingeholt,
wenn sie sich als griindend im Grund der Kindschaft Gottes begreift; und wenn wir
wirklich wissen wollen, was es eigentlich mit dieser Gotteskindschaft auf sich hat,
dann brauchen wir uns nur der unendlichen Tiefe und Macht der transzendentalen
Bewegung zu iiberlassen, die der humanen Kindschaft seibst innewohnt, und uns von
dieser in das hineintragen zu lassen, was uns ausgelegt wird in der christlichen Lehre
von dem Vater im Himmel und von den Menschen als mit Gottes eigenem Leben
begnadeten Kindern Gottes und Briiddern und Schwestern untereinander.

Von da aus kann sich dann der Blick wieder zum Kind in einem auch biologischen
und gesellschaftlichen Sinn zuriickwenden. In den Kindern ist ein Mensch, der das
wunderbare Abenteuer bestehen soll, immer Kind zu bleiben, immer mehr Kind zu
werden, in dieser Kindlichkeit als der Aufgabe seiner Reifung, seine Gotteskindschaft
zu verwirklichen. Im Kind fiangt das Kind im einfachen und absoluten Sinn des
Wortes erst an, wirklich an. Und das ist seine Wiirde, seine Aufgabe und sein An-
spruch an uns alle, die wir ihm dabei und dazu helfen sollen und diirfen. Es handelt
sich deshalb bei diesem Dienst am Kind nicht um ein wenig Sentimentalitit, sondern
um die ewige Wiirde des Menschen, der Kind werden soll, der Gottes nur teilhaftig
und inne wird, indem er jenes Kind wird, das zu sein er in seiner Kindheit erst
beginnt.

Vor ungefdhr finfzehn Jahren begegnete ich einem bekannten, positivistischen
jidischen Philosophen, geprigt von dem Geschick seines Volkes, von der Fragequal
seines Berufes, von der Verantwortung seiner Sendung. Ob er an Gott glaube, fragte
er sich. Und er antwortete sich und anderen: Ich wei} es nicht. Aber, so fiigte er
hinzu: dafl wir Kinder Gottes sind, das glaube ich. Wir verstehen nun vielleicht, was
hier paradox gesagt sein sollte. Wer den Mut hat, die reine Kindschaft in sich zu
bewahren und anzunehmen, durchzutragen durch sein Leben, der findet Gott. Und
wer diese Kindheit so annimmt in seinen Briidern und Schwestern, der hat IHN
gefunden. Das steht eigentlich in der Schrift. Denn also steht dort geschrieben (wenn
wir den negativ gesagten Satz in einen positiv formulierten wenden diirfen): Wenn
ihr werdet wie die Kinder, so werdet ihr in das Reich der Himmel eingehen. Und:
Wer ein solches Kind in meinem Namen aufnimmt, der nimmt MICH auf (Mt 18, 31).





