
Gedanken zu einer Theologie der Kindheit 

Von Karl Rahner SJ, Innsbruck 

Wenn hier* ein weniges zur Theologie der Kindheit gesagt wird, dann geschieht es 
nicht in der Absicht, denen, die in dieser oder jener Weise, als Eltern und Erzieher, 
im Dienst des Kindes stehen, unmittelbar helfen oder gar Weisungen geben zu wol- 
len. Das kann nicht die Absicht des Theologen sein. Zwar ist auch ihm die •pädago- 
gische Provinz", nicht zuletzt die des Kindes, aufgetragen. Er hat auch den Kindern 
das Evangelium zu künden. Aber in diese priesterliche Aufgabe teilen sich viele mit 
ihm. Hier soll vielmehr von dem die Rede sein, was über den unmittelbaren Bereich 
der Pädagogik hinausführt, von dem nämlich, was Gottes Offenbarungswort über 
die Kindheit sagt. Welcher Sinn und welche Aufgabe kommen nach der Absicht des 
Schöpfers und Erlösers der Kindheit für die Vollendung und das Heil des Menschen 
zu? Das ist unsere Frage. Vielleicht kann ihre Beantwortung nicht nur auf unser 
eigenes Leben neues Licht werfen, sondern auch denen helfen, die sich täglich liebend, 
wachsam, kritisch und immer wieder liebend um das Kind mühen. Es kann sich aller- 
dings in einer kurzen Skizze nur darum handeln, einige Fragmente aus der Theologie 
der Kindheit vorzulegen. 

I. 
Die unüberholbare Würde der Kindheit 

Das erste, wovon wir handeln wollen, läßt sich vielleicht die Unmittelbarkeit zu 
Gott und die Unüberholbarkeit der menschlichen Altersphasen und so der Kindheit 
und darum die unübertragbare Würde, die der Kindheit zukommt, nennen. Was ist 
damit gemeint? Wir Menschen, als die nach außen in die Umwelt Gewandten, unter- 
liegen sehr leicht der Versuchung, uns selbst nach den Kategorien, Modellen und 
Leitbildern zu interpretieren, die uns aus der rein physikalischen oder bloß biologi- 
schen Umwelt entgegentreten. Und so machen wir es auch mit der Zeit. Wir inter- 
pretieren die eigentlich menschliche, personal-geschichtliche Zeit am Leitfaden der 
physikalischen Zeit. Damit denken wir aber über uns unphilosophisch, un-menschlich 
und unchristlich. Wir fassen unsere eigene Lebenszeit als eine Summe von Lebens- 
phasen auf, von denen jede sich restlos in die nächste aufhebt, von denen jede ihren 
Sinn darin hat, in die nächste hinein zu verschwinden, deren Vorbereitung zu sein, 
für die andere •da zu sein". Vor allem die Jugend, die Kindheit fassen wir so auf, 
da sie ja am meisten vor sich hat, und darum dem vielen gegenüber, was vom kom- 
menden Leben noch aussteht, am intensivsten diese Dienstfunktion der Vorbereitung 
zu haben scheint, die selber abtritt, wenn das kommt, worauf sie vorbereitete. Gerade 
der Christ scheint diese nüchterne Dienstfunktion, den Vorbereitungscharakter der 
Kindheit dem kommenden Leben, dem Erwachsensein gegenüber, das sich dann als 
das Eigentliche, als Ziel und Maß von selbst zu verstehen scheint, besonders zu 

* Die folgenden Ausführungen gehen auf einen Vortrag zurück, den der Verfasser auf 
der 2. Internationalen Tagung der SOS-Kinderdörfer im SOS-Kinderdorf Hinterbrühl 
bei Wien (1. 10. 1962) vorgetragen hat. 



Gedanken zu einer Theologie der Kindheit 105 

betonen. Man kann natürlich nicht bestreiten, daß es diese Weise der einbahnig 
gerichteten Zeitlichkeit auch im Menschen und seiner Geschichte gibt, daß die frühere 
Lebensphase sich erst dann recht ergreift, wenn sie sich selbstlos als Dienst und 
Bereitung des Kommenden versteht, als Einübung des Späteren, Gang in die auf- 
getragene Zukunft. Wehe der Lebensphase und so auch der Kindheit, die nur sich 
selbst genießend in sich kreisen wollte, sich zu ihrem eigenen Gott vergötzen wollte, 
wenn sie sich nicht aufzugeben bereit wäre in das Kommende, wenn die Gegenwart 
sich nicht vor der heiligen Majestät der Zukunft beugen würde. 

Aber das ist doch nur der eine Teil der Wahrheit der geschichtlich-personalen 
Zeitlichkeit des Menschen. Der Mensch ist nicht ein Ding, das durch den Zeitraum 
hindurchgeschoben wird, das nur den jeweiligen Augenblick, Gegenwart genannt, 
besäße. Der Mensch ist ein Subjekt, er besitzt sich, er ist sich immer als ganzer auf- 
gegeben, er hat darum seine Zeit trotz ihrem Verlauf und im Tun und Erleiden ihres 
Verlaufs als ganze vor sich, er kommt aus einer behaltenen Vergangenheit, er geht 
in eine vorentworfene Zukunft; in seiner freien Tat vergegenwärtigt er seine ganze 
Zeit, Vergangenheit und Zukunft. Darum aber ist die vollendete Ganzheit seines 
heilen und geretteten Daseins, die Ewigkeit, auf die der Mensch in seiner Zeit hin- 
geht, nicht eine weitere Periode, die sich eigentlich hinter seinem Leben als dessen 
sich ins Unendliche linear erstreckende Fortsetzung anfügt, sondern die bleibende 
Gültigkeit seines frei getanen Daseins vor Gott, ist seine Ewigkeit die bleibende 
Frucht, die reine Endgültigkeit seiner Zeit, seiner ganzen Zeit. Der Mensch geht in 
seinem geschichtlichen Dasein, in seiner Heilsgeschichte nicht einem an sein Leben 
angefügten Weiterdauern von unabsehbarer Länge entgegen, sondern holt die Ganz- 
heit seines frei getanen Lebens ein, er erreicht sich selbst in der inhaltlichen Fülle 
seiner Subjektivität und Freiheit, wie er sich in jedem Augenblick seines zeitlichen 
Lebens schon immer in der formalen leeren Ganzheit seiner Zeit umfaßt hatte. Er 
holt sich in seiner Vollendung ein. Er findet sich. Er bringt sein zeitliches Dasein 
nicht hinter sich, sondern vor sich. Er beendet seine Zeitlichkeit nicht, indem er sie 
verläßt, sondern indem er sie verdichtet einbringt in seine Ewigkeit, die seine einge- 
holte und vollendete Zeit ist. Seine Zukunft ist die Ankunft seiner frei getanen Ver- 
gangenheit. 

Das ist nun aber von der Kindheit genauso auszusagen, wie es von allen einzelnen 
Lebensphasen gilt. Und es muß von der Kindheit am deutlichsten und ausdrücklich- 
sten gesagt werden, weil sie am meisten unter dem Schein leidet, sie sei nur dazu da, 
um als vorläufiges Gerüst des fertigen Baues der Erwachsenheit möglichst rasch und 
endgültig abgebaut zu werden und ins Wesenlose zu verschwinden. Die Kindheit 
bleibt. Als die gegebene und bestandene, als die frei angenommene und frei getane 
Zeit ist sie nicht die vergangene Zeit, die verweste Zeit, sondern die bleibende, die 
uns als inneres Moment der einen bleibenden Vollendung der einen Zeit des Daseins 
• Ewigkeit des geretteten und erlösten Menschen genannt • entgegenkommt. Wir 
verlieren die Kindheit nicht als das immer weiter hinter uns, die wir in der Zeit wan- 
dern, Zurückbleibende, sondern gehen ihr entgegen als dem in der Zeit Getanen und 
bleibend darin Geretteten. Wir werden erst die Kinder, die wir waren, weil wir die 
Zeit • und darin unsere Kindheit • einsammeln in unsere Ewigkeit. Sie mag durch 
unser ganzes Leben und wegen der dem ganzen Leben aufgetragenen und abver- 



106 Karl Rahner 

langten Entscheidung immer offen bleiben, und wir mögen unsere eigene Kindheit 
in unserem ganzen Leben immer noch zu bestehen haben, weil sie immer eine offene 
Frage an uns bleibt; das alles ändert nichts daran, daß wir uns nicht von der Kindheit 
wegbewegen, sondern auf die Ewigkeit dieser Kindheit, auf ihre endgültige Gültig- 
keit vor Gott hinbewegen. Die Kindheit ist nicht nur insofern für das Geschick des 
Menschen von ewiger Bedeutung, als in ihr Vorbereitungen für Entscheidungen von 
ewigem Gewicht getroffen werden; sie ist nicht nur als Ausgangsbasis des Erwach- 
senen im voraus verfügend über das, was später geschieht, und somit über das, was 
schließlich geschehen sein wird, wenn der Mensch sein Leben beschließt; sie ist viel- 
mehr auch in sich selbst eine Zeit der personalen Geschichte, in der sich ereignet, was 
nur in ihr sich ereignen kann, Feld, das holde Blüten und reife Früchte trägt, die nur 
auf diesem Feld und auf sonst keinem wachsen können und die selbst eingefahren 
werden in die Scheune der Ewigkeit. 

Das alles ist nur sehr abstrakt und formal gesagt. Ist es aber verstanden, dann gibt 
es der Kindheit ein Gewicht und eine Würde, die unausdenkbar sind. Die Kindheit 
selbst hat eine Unmittelbarkeit zu Gott, sie grenzt an Gottes Absolutheit nicht nur 
mit der Grenze des Alters, der Reife, des Späteren, sondern durch sich selbst. Ihre 
Eigenart mag uns immer verschwinden und sich fast aufheben in dem, was zeitlich 
nachher kommt, und scheinbar nur von daher ihre Berechtigung und ihren Adel 
haben; es ist nicht so: Diese Frühe lebt nicht nur vom Mittag, dieses holde Spiel ist 
nicht nur gewichtig als Präludium des Ernstes des Lebens. Es ist einmalig, es ruht 
auch in sich (freilich gerade als das selbstlos dem Kommenden Dienende), es wird 
nicht erst köstlich, weil es den Reichtum des reifen Daseins sucht; seine wundersame 
Blüte ist selbst schon Frucht und nicht erst durch die kommende Frucht gerechtfertigt. 
Die Gnade der Kindheit ist nicht bloß das Angeld der Gnade des Alters. Auf ihr in 
ihrer unvertauschbaren Eigenart, auch insofern sie sich unterscheidet von den weite- 
ren Gezeiten des Lebens, ruht der Adel der Unvergänglichkeit und Ewigkeit. Daß 
sie brauchbar ist für später, macht darum nicht den einzigen Erweis ihrer Richtigkeit 
aus. Sie muß so sein, daß sie selbst wert sei, wiedergefunden zu werden in der unsag- 
baren Zukunft, die auf uns zukommt. 

II. 
Das christlicke Wissen um die Kindheit 

Wie fassen Schrift und Überlieferung im Christentum das Kind auf, das ist die 
zweite Frage, die wir uns in diesen bescheidenen Fragmenten einer Theologie der 
Kindheit stellen wollen. Es kann sich dabei nicht darum handeln, den folgenden 
Sätzen eine eingehende Begründung und Dokumentierung aus der Schrift oder gar 
aus den unermeßlichen Zeugnissen der Tradition mitzugeben. Ich denke, man wird 
auch so dem Gesagten den authentischen Zeugniswert, christliches Wissen vom Kind 
zu sein, zuerkennen. 

Das Kind ist zunächst einmal der Mensch. Es gibt wohl keine Religion und keine 
philosophische Anthropologie, die so eindringlich und selbstverständlich vorausset- 
zen, daß das Kind schon der Mensch sei, schon von Anfang an jene Würde und jene 
Abgründe innehabe, die mit dem Namen Mensch gegeben sind. Es wird nicht erst 
langsam ein Mensch. Es ist ein Mensch. Es holt in seiner Geschichte nur ein, was es 



Gedanken zu einer Theologie der Kindheit 107 

ist. Es sucht nicht in der leeren Gleichgültigkeit von allem und nichts, was es zufällig 
werden könne. Es ist begabt, belastet und begnadet mit der ganzen unaussagbaren 
Würde und Last des Menschseins von Anfang an. Und dies darum, weil es von Gott 
kommt und weil seine Geschichte trotz ihrer unablöslichen Verflochtenheit mit der 
Gesamtgeschichte des Kosmos und des Bios eine absolute Unmittelbarkeit zu Gott, zu 
seinem ursprünglichen, schöpferischen und unableitbaren Entwurf hat. Das Kind ist 
der Mensch, den Gott bei seinem Namen rief, der je neu ist, niemals nur Fall, An- 
wendung einer allgemeinen Idee, immer gültig und darum wert, immer zu sein, nicht 
ein Moment eines nach rückwärts und vorwärts unabsehbaren Laufens und Ver- 
rinnens, sondern die einmalige Explosion, in der eine Endgültigkeit gebildet wird. 
Das Kind ist der Mensch, der schon immer der Partner Gottes ist, derjenige, der 
sein Auge aufschlägt, um den Blick auszuhalten, in dem ihn ein unbegreifliches Ge- 
heimnis anblickt, derjenige, der nirgends haltmachen kann, weil ihn die Unendlich- 
keit ruft, der das Kleinste lieben kann, weil es für ihn immer noch erfüllt ist mit 
allem, der das Unsagbare nicht als tödlich empfindet, weil er erfährt, daß dort, wo 
er sich ihm unbedingt anvertraut, er in die unbegreiflichen Abgründe seliger Liebe 
fällt. Das Kind ist der Mensch, also derjenige, der den Tod kennt und das Leben 
liebt, sich nicht begreift, dieses aber weiß, und darin, so er sich der Unbegreiflichkeit 
trauend und liebend ergibt, gerade alles begriffen hat, weil er so vor Gott geraten 
ist. Das Kind ist der Mensch, also derjenige, der immer als Bruder lebt, ein tausend- 
fältiges Leben treibt, kein Gesetz kennt als das des immerwährenden Wandeins und 
der großen Liebe und des Abenteuers, das erst vor dem absoluten Gott sich am Ende 
angelangt wissen darf. So weiß das Christentum den Menschen und so schon das 
Kind. Und darum schützt es das Kind schon im Schoß der Mutter, ist es besorgt, daß 
die Quellen des Lebens nicht in den Niedrigkeiten flachen Landes der bloßen Lust 
verrinnen, hat es Ehrfurcht vor dem Kinde. Denn es ist ein Mensch. 

Das Kind ist ein Mensch am Anfang. Das Christentum weiß um das Geheimnis 
des Anfangs, der alles schon in sich birgt und doch alles noch werden muß, der allem 
Kommenden Grund und Boden, Horizont und Gesetz ist und doch selbst sich erst 
noch in dem ausständigen Kommen finden muß. So wird auch das Kindsein als der 
Anfang des Menschseins gesehen. Es ist schon Geist und Leib in Einheit, es ist schon 
Natur und Gnade, Natur und Person, Selbstbesitz und Ausgesetztheit an Welt und 
Geschichte, und doch muß noch alles werden, muß noch eingeholt, erfahren werden, 
was schon ist, und diese Einheit von Anfang und Ausstand ist selbst noch einmal ein 
Geheimnis, das der Mensch tut und erleidet, aber nicht selbstmächtig verwaltet. Erst 
das vollendete Ende enthüllt ihm diesen seinen Anfang, in den er eingesetzt wurde, 
da er als Kind und als Kind Gottes begann. Erst am Abend ist der Morgen ganz 
aufgegangen. 

Das Kind ist ein zwiespältiger Anfang. Die Aussage des Christentums macht die 
Wirklichkeit und vor allem die des Menschen nicht einfacher, als sie ist. Das Chri- 
stentum hat so den Mut, die Zwiespältigkeit, die der Mensch in seinem Dasein 
erfährt, auch schon in seinem Anfang zu erkennen. Der Mensch ist nicht einfach der 
reiraentsprungene Anfang in seinem geschichtlich verfaßten Einzeldasein. Trotz sei- 
ner ursprünglichen Unmittelbarkeit zu Gott als je einzelnes morgendliches Geschöpf 
aus Gottes Hand ist er der Anfang, der inmitten der schon gesetzten, schon vom 



108 Karl Rahner 

Menschen getanen Geschichte entspringt. Und diese Geschichte ist vom Anfang auch 
schon die Geschichte der Schuld, der Gnadenlosigkeit, der verweigerten Antwort auf 
den Anruf des lebendigen Gottes. Die Geschichte der Schuld der einen Menschheit 
von dem Anfang ihrer einen und ganzen Geschichte an ist auch ein Moment der 
Geschichte des einzelnen. Die begnadende Liebe, in der Gott selbst mit der Fülle 
seines Lebens sich dem einzelnen zuwendet, ist nicht einfach ein selbstverständliches 
inneres Moment in einer Liebe, die Gott zu einer vom Anfang her unschuldigen 
Menschheit tragen könnte, sondern ist eine Liebe trotz der geschichtsmächtig gewor- 
denen Schuld am Anfang der Menschheit. Diese Situation des geschichtlichen Daseins, 
die den einzelnen innerlich bestimmt und derzufolge der einzelne nicht von dem 
Anfang und vom Wesen der Menschheit her, sondern nur von dem erlösenden Chri- 
stus her mit der ihm notwendigen Gnade, mit der reinen, bergend-heiligenden Nähe 
Gottes rechnen kann, nennt die Sprache der Überlieferung die Erbsünde. Und darum 
weiß das Christentum, daß das Kind und sein Anfang zwar umfangen sind von der 
Liebe Gottes, durch die Zusage der Gnade, die durch Gott in Christus Jesus immer 
und an jedem Menschen im universalen Heilswillen Gottes geschieht. Aber es kann 
den Anfang der Kindheit darum doch nicht bukolisch harmlos sehen, als eine reine 
Quelle, die erst innerhalb des verwalt- und beherrschbaren Raumes menschlicher 
Sorge nachträglich getrübt würde, während sie vorher schlechthin so sei, wie sie 
selbst aus den ewigen Quellen Gottes entspringt, und die darum auch innerhalb der 
empirischen Geschichte des einzelnen und der Menschheit wieder völlig von jeder 
Trübung befreit werden könne. Nein, das Christentum sieht auch schon das Kind 
unausweichlich als den Anfang gerade jenes Menschen, zu dessen Existentialien 
Schuld, Tod, Leid und alle Mächte der Bitterkeit des Daseins gehören. Weil aber all 
dies umfangen bleibt durch Gott, seine größere Gnade und sein größeres Erbarmen, 
darum ist dieser Realismus, mit dem das Christentum auch dem Anfang des Men- 
schen im Kind und seinem Ursprung begegnet, kein verhohlener Zynismus. Das 
Wissen von Schuld und Tragik auch des Anfangs ist vielmehr eingebettet in das 
Wissen von der noch früheren und noch späteren Seligkeit der Gnade und der Erlö- 
sung dieser Schuld und Tragik, da der Christ eben diese Gnade und Erlösung erfährt 
und an sich geschehen läßt. 

Das Kind ist ein • Kind. Wenn wir einmal die Aussagen über das Kind, zumal in 
der Schrift, genauer anschauen, werden wir bemerken, daß eigentlich fast immer eher 
vorausgesetzt wird, wir wüßten, was ein Kind sei, als daß es uns ausdrücklich gesagt 
wird. Wir werden also durch das Wort Gottes selbst auf die tausendfältige Erfah- 
rung unseres Lebens im Umgang mit den Kindern und auf das Erlebnis unserer 
eigenen Kindheit verwiesen, und diese Erfahrung, zusammengeballt im Wort •Kind", 
verwendet die Heilige Schrift, um uns zu sagen, daß wir werden sollen wie die Kin- 
der, daß wir in der Gnade •Kinder" Gottes seien, daß auch die Kinder zum Messias 
kommen dürfen und des Himmelreiches fähig und bedürftig seien, an Jesus glauben 
können, daß es ein mit gräßlichem Tod zu bestrafendes Verbrechen sei, ihnen Anstoß 
zu geben. Und so setzen Schrift und Überlieferung mehr voraus, als daß sie uns aus- 
drücklich und thematisch sagen, was eigentlich ein Kind sei; sie lassen im Appell an 
unsere Erfahrung das Kind • Kind sein. Aber ist nicht diese unsere Erfahrung dun- 
kel, vielfältig und gegensätzlich? Doch, gewiß. Aber eben als eine solche wird sie von 



Gedanken zu einer Theologie der Kindheit 109 

der Schrift und der Tradition sanktioniert, und so sind wir gehalten, die dunkle 
Vielfältigkeit unserer Erfahrung mit dem Kind zu bestehen, nicht einzuebnen, son- 
dern auszuhalten und durchzutragen, das Kind • das Kind unserer Erfahrung sein 
zu lassen. Dies entspricht ja nur dem Grundansatz, von dem wir schon gesprochen 
haben, daß nämlich das Kind Mensch am Anfang und zwiespältiger Mensch schon am 
Anfang und vom Anfang her ist. Dementsprechend idealisiert und realisiert das 
genuin christliche Verständnis und die christliche Erfahrung des Kindes dieses Kind 
zugleich. Die Schrift weiß vom Unfertigen im Kinde im Sinn des Inferioren ebenso 
wie die Antike, das Alte Testament und das Judentum (ThWNT V 641, 31•48; 
644,46•645,8), wie bei Paulus (1 Kor 3,1; 13,11; 14,20a; Gal 4,1•3; Eph 4,14; 
Hebr 5,13), aber auch bei Jesus selbst im Gleichnis von den launisch spielenden Kin- 
dern (Mt 11,16 f) deutlich zu spüren ist. Aber darum werden die •Kleinen" bei Jesus 
doch nicht geringgeschätzt, wie dies in seinem Volk zu seiner Zeit üblich war. Die 
Kinder können ihm dienen als Beispiel für Ehrgeizlosigkeit und Uninterressiertheit 
an Würden, für Bescheidenheit und Unverbildetheit im Gegensatz zu den Erwach- 
senen, die sich nichts schenken lassen wollen (Mt 18,2 ff; 19,13 ff). Man kann nicht 
sagen, weder im relativen, noch viel weniger im absoluten Sinn, daß Jesus, wenn er 
das Kind als den Prototyp derer darstellt, für die das Himmelreich da ist, auf deren 
Unschuld abhebe. Er sagt mit diesem Wort, mit dem er das Kind für uns zum Vor- 
bild hinstellt, etwas viel Wichtigeres: daß wir wie die Kinder sorglos die Empfan- 
genden Gott gegenüber sein können, diej engen, die wissen, daß sie in sich nichts 
haben, worauf sie einen Anspruch gründen könnten, und dennoch vertrauen auf die 
schenkende Güte und Geborgenheit, die ihnen entgegenkommen. Und insofern sieht 
Jesus in den Kindern doch, ohne sie zu glorifizieren oder den Abgrund ihres Wesens 
zu verkennen, diejenigen, die er liebend an sein Herz nehmen kann, indem er sagt: 
Solcher ist das Himmelreich (Mt 19,4), mit denen er sich selbst identifiziert, die er 
mit seinem Wehe gegen das Ärgernis verteidigt, deren Heil er durch den Engel, der 
immerdar das Antlitz des Vaters im Himmel schaut, bewacht sieht. 

Darum ist die Kindheit endlich ein Geheimnis. Sie ist es als Anfang und ist es als 
zwiefältiger Anfang; als ursprünglicher Anfang und als Anfang, der seine Wurzeln 
in eine unverwaltbare Geschichte senkt; als Anfang, der einer Zukunft entgegengeht, 
die nicht einfach als die bloße Entfaltung von innen her, sondern als das frei Ge- 
schickte und Begegnende begegnet, und in der eben dieser Anfang selbst erst sich 
enthüllt, gegeben wird und zu sich selbst kommt; als Anfang, der dem Uranfang 
Gottes offen ist, der das Geheimnis schlechthin ist, das unaussagbare und ewige, 
namenlose und gerade so in seinem göttlichen Wesen Waltende und liebend Ange- 
nommene. Solcher Anfang kann nicht anders als geheimnisvoll sein, und weil er 
Geheimnis ist und als Anfang alles Künftige des Lebens trägt, darum ist das Leben 
selbst geheimnisvoll, sich selbst als das verborgene und dem herrschenden Griff 
entzogene gegeben. Darum ist das Leben, wo es diese Übereignetheit an das Ge- 
heimnis ehrfürchtig und liebend bewahrt, immer auch die Kindlichkeit des Anfangs 
bewahrend: offen, das Unerwartete erwartend, dem Unberechenbaren vertrauend, 
den Menschen befähigend, daß er noch spielen kann, daß er die waltenden Mächte 
des Daseins größer sein läßt als seine Planung und sie als im tiefsten gute verfügen 
läßt, der darum arglos und heiter ist, mozartisch heiter noch dort, wo er die Tränen 



110 Karl Rahner 

der Schwermut weint, weil er auch diese annimmt, so wie sie ihm geschickt sind, als 
Tränen innerlich doch erlöster Schwermut, der, wo seine Kräfte am Ende sind, kind- 
lich auch seinen Auftrag für beendet hält, weil keiner über seine Kräfte versucht wird. 
Eine solche Haltung birgt das Dasein in das Geheimnis, läßt es an das Unsagbare 
weggeben sein als an die bergende und vergebende, an die unsagbar nahe liebende 
Nähe. Nicht als ob das Kind als solches dieses schon vollendet getan hätte, aber wir 
sehen darin den Menschen, der trotz seiner Bedrohtheit, und weil seine Zwiespältig- 
keit immer schon durch Gottes Tat an ihm überholt, wenn auch nicht einfach aus- 
gelöscht ist, solchem Vertrauen auf das bergende Geheimnis des Daseins offen ist. 
Und darum ist solcher Kinder, wenn sie aus dieser Offenheit heraus • nicht ohne eine 
Metanoia • werden, was sie sind, eben Kinder, das Himmelreich. Damit ist aber 
auch gesagt, so paradox es scheinen mag, daß wir erst eigentlich wissen, was ein Kind 
am Anfang ist, wenn wir wissen, was jenes Kind ist, das am Ende steht, jenes näm- 
lich, das durch die gottgeschenkte Umkehr, das Reich Gottes empfangend, zum Kinde 
geworden ist, daß wir also erst aus dem Kinde der Zukunft das Kind des Anfangs 
erkennen. Und von daher ist nochmals verständlich, daß die Kindheit ein Geheimnis 
beschwört, das Geheimnis unseres ganzen Daseins, dessen Unsagbarkeit Gott selber 
ist. 

III. 
Die Gotteskindschafl als Vollendung der Kindheit 

Hier ist nun die Stelle, wo noch ein Drittes thematisch gemacht werden muß. Zu 
einer Theologie der Kindheit gehört auch ein Wort über die Gotteskindschaft. Das 
mag zunächst befremdlich erscheinen. Gotteskindschaft meint doch eine Wirklichkeit, 
die mit der ersten Lebensphase des Menschen nur durch die übertragene, uneigent- 
liche Verwendung des Begriffes •Kind" und •Kindschaft" für unser Verhältnis zu 
Gott verbunden zu sein und also gänzlich aus dem Kreis der eigentlichen Verwen- 
dung dieses Begriffes •Kind" und •Kindheit" herauszufallen scheint. An diesem 
Einwand ist richtig, daß es bei einer Überlegung über die Theologie der Kindheit 
nicht unsere Aufgabe sein kann, der christlichen Botschaft von der Gotteskindschaft 
als solcher nachzugehen. Eine theologische Vorlesung über Rechtfertigung und Kind- 
schaftsgnade im theologischen Verstand wäre gewiß hier nicht am Platz. Und doch 
darf es erlaubt sein, in unserem Zusammenhang an dieses Thema zu erinnern, weil 
diese Erinnerung geeignet ist, Sinn und Würde der Kindheit im humanen Sinn des 
Wortes uns näherzubringen. Wenn dem wirklich so ist, daß nicht einfach ein fester 
und klarer Begriff von Kind und Kindheit im humanen und profanen Sinn nur 
sekundär und nachträglich zur Aussage einer religiösen Wirklichkeit verwendet, 
sondern dadurch seine scheinbar bloß humane, weil primäre Bedeutung, selbst noch 
einmal erhellt und vertieft wird, wenn also in der offenbarungsmäßigen Verwendung 
dieses Wortes auch der humane Begriff als solcher erst in seiner ganzen Tiefe und 
Fülle zu sich selbst kommen kann, dann freilich ist es gerechtfertigt, von göttlicher 
Kindschaft auch dort zu sprechen, wo an sich nur vom Kind und von der Kindschaft 
in einem humanen Sinn etwas gesagt werden soll. Und so ist es in der Tat, und dies 
aus einem zweifachen Grund. Diesen gilt es zu bedenken. Und es wird sich so immer 
in einem Gang der humane und der theologische Begriff der Kindschaft in gegen- 
seitiger Spiegelung erhellen. 



Gedanken zu einer Theologie der Kindheit 111 

Zunächst einmal ist bekannt, wie entscheidend in den meisten Fällen die Erfah- 
rung einer geborgenen Kindheit für jenes Sich-Verlassen auf das metaphysische Ur- 
vertrauen ist, das im Grund der Religion als der Bindung an Gott den Vater 
schlechthin waltet. Man wird gewiß nicht übertreiben dürfen. Man wird den Zusam- 
menhang zwischen dem kindlichen, positiven Vatererlebnis und der Möglichkeit 
einer gläubigen Realisation des Vaters schlechthin, also Gottes, nicht zu absolut denken 
dürfen. Es ist ja durchaus möglich, daß die Ungeborgenheit, das Fehlen der bergen- 
den Hut und Sicherheit elterlicher Liebe zum Stachel wird für die metaphysische 
Frage nach einem letzten Grund, der trägt und birgt. Sonst wäre ja auch nur schwer 
dem Einwand zu begegnen, daß Religion überhaupt nur die Projektion des Vater- 
bildes ins Unendliche sei und also ein riesiger Infantilismus. Aber selbst wenn man 
über den Zusammenhang zwischen der Erfahrung einer bergenden und hegenden 
Kindheit und der religiösen Erfahrung vorsichtig denkt, wird man nicht bestreiten 
können, daß jenes Urvertrauen im Grunde des Daseins, jenes unverfügende, getroste 
Sich-Anvertrauen an das daseindurchwaltende Geheimnis, als das Geheimnis der 
bergenden und vergebenden Liebe und absoluten Nähe, dem nur schwer auch in der 
kategorialen Ausdrücklichkeit und Reflexheit seines gegenständlichen und satzhaften 
Denkens und Handelns zu vollziehen gelingen kann (über die letzte DaseinsftV/e 
vermag ja niemand zu urteilen), der einer nahen Vaterschaft nicht so begegnen 
konnte, daß sie ihm liebend und vertrauenswürdig, bergend und sichernd erschien. 

Es ist für die Mehrzahl der Fälle schon wahr: nur wer den Namen •Vater" und 
•Mutter" als Namen für bergende Liebe, der man sich fraglos anvertrauen kann, 
verstehen lernen durfte, der wird es (was doch der erste Begriff der wahren Religion 
ist) wagen, jenem unsagbaren, namenlosen Urgrund, in dem er gründet, vertrauens- 
voll den Namen Vater zu geben, sich von ihm nicht verschlungen, sondern in ihm sich 
begründet und zu eigenem Selbstsein ermächtigt zu wissen. Und umgekehrt: wo ein 
Mensch als Kind sich ausgesetzt und verloren erfährt, wird er dies fast unvermeid- 
lich als Erfahrung einer letzten metaphysischen Ausgesetztheit und Verlorenheit ins 
Absurde und Sinnleere, in seine eigene Gottlosigkeit deuten; er wird die späteren 
Erfahrungen der Bitterkeiten des Lebens und teilweiser Sinneinbußen nicht über- 
winden im Rückgriff auf die Erfahrung einer vertrauenden Kindheit, die offen war 
auf ein Ja zu Sinn und Leben ohne Vorbehalt, sondern sie deuten als die konsequente 
Fortführung der trostlosen Erfahrung einer liebeleeren und ungeborgenen Kindheit, 
des Anfangs, der leer war und ohne Verheißung. Nun ist mit diesem Hinweis auf 
eine bekannte und den Religionspädagogen und Tiefenpsychologen beschäftigende 
Tatsache gewiß zunächst nur noch mehr betont, daß der humane Sachverhalt und 
Begriff von Kind und Kindheit für die Erfassung und religiöse Realisation derjeni- 
gen Wirklichkeiten von größter Bedeutung ist, die mit dem übertragenen Begriff 
von Kind Gottes, Gott-Vater usw. ausgesagt werden. Es ist aber noch nicht deutlich 
geworden, daß sich mit dem Gesagten auch ein umgekehrtes Bedingungsverhältnis 
ankündigt. Dies aber interessiert uns gerade an dieser Stelle. 

Um hier weiterzukommen, ist (und damit kommen wir zum zweiten Gang unserer 
Überlegung) dieses zu bedenken: zunächst einmal könnte man in einer mehr formal- 
logischen Weise fragen, wie es denn mit der sogenannten •Übertragung" von Be- 
griffen wenigstens in bestimmten Fällen stehe, ob wirklich in allen Fällen ein Begriff, 



112 Karl Rahner 

ein Wort erst dann auf einen anderen Sachverhalt •übertragen" wird, nachdem von 
beiden schon die jeweiligen Eigentümlichkeiten unabhängig voneinander bekannt 
sind, und darum gewisse Gemeinsamkeiten unter diesen Eigentümlichkeiten fest- 
gestellt werden, die diese •Übertragung" nahelegen, oder ob es mindestens außer- 
dem auch Fälle gibt, in denen die sogenannte •Übertragung" gerade die ursprüng- 
liche Weise ist, in denen der zweite Sachverhalt bekannt wird und die Kenntnis des 
ersten zu seiner eigenen Erfüllung kommt. Wer aus der allgemeinen Ontologie 
christlicher Prägung weiß, wie es mit dem Seinsbegriff bestellt ist und wie von Gott 
als dem Seienden von absoluter Seinshabe gesprochen werden muß, der weiß, was 
mit diesem zweiten Teil der Alternative gemeint ist: Man erkennt nicht, daß ein 
beliebiger Gegenstand der Erfahrung ein Seiendes ist und dann erst, daß Gott auch 
ein Seiendes von besonderer Mächtigkeit und Dichte ist, so daß auch ihm in beson- 
derer Weise dieses Prädikat des Seins zugesprochen werden kann, sondern indem 
man ein Seiendes erkennt, geschieht dies schon unter einem Horizont des transzen- 
dentalen, unthematischen Wissens um Sein überhaupt, und darin ist immer schon • 
wenn auch unthematisch und ungegenständlich • das Seiende von absoluter Seins- 
habe, Gott, wenigstens einschlußweise miterkannt; und wenn diese zunächst ein- 
schlußweise Erkenntnis thematisch wird, wird auch wiederum besser und tiefer 
gewußt, was eigentlich gemeint ist, wenn jene Gegebenheit der unmittelbaren Erfah- 
rung ein Seiendes genannt wird. Der Vorgang der •Übertragung" ist mindestens in 
diesem Fall nicht ein nachträglicher Kunstgriff der Poeten, sondern verdeutlicht die 
Grundbewegung des Geistes selbst, der etwas nur erfaßt, indem er sich vorgreifend 
auf den Grund dieses •etwas" hinbewegt, es erfaßt, indem er das zu Erfassende in 
seinen Grund •übertragend" zurückträgt, das Übertragene also auch erst durch die 
Übertragung auf seinen Grund zum wahren Stehen, zum Ver-Stehen bringt. So 
könnte es doch mindestens auch sein, wenn wir die Erfahrung eines Kindverhält- 
nisses irdischer, humaner Art auf ein Gottverhältnis •übertragen" und dann in 
•übertragenem Sinn" von Gott als dem Vater sprechen und so erst wissen, wie wir 
den Namenlosen nennen. So kann es mindestens sein, sagen wir. Daß es aber wirk- 
lich so ist, daß also, weil es sich um eine solche sublime Weise der Übertragung han- 
delt, der humane Begriff des Kindes und der Elternschaft erst selbst in seiner gött- 
lichen Übertragung zu sich selbst kommt, das soll von einem anderen Ansatzpunkt 
aus verdeutlicht werden. 

Es sei vorbereitend daran erinnert, und zwar im Rückgriff auf den ersten Gang 
unserer gesamten Überlegungen, daß die Kindlichkeit nicht ein Zustand ist, der nur 
in der ersten Phase unseres biologischen Daseins seinen Platz hat, sondern eine 
Grundbefindlichkeit, die dem recht geratenen Dasein immer zukommt. Sonst könnte 
die Existenz des Menschen letztlich auch nicht in all ihren Phasen gleich unmittelbar 
zu Gott und zu ihrer Vollendung sein, ohne ihre doch eben zeitliche Gerichtetheit und 
den Zusammenhang ihrer aufeinanderfolgenden Lebensphasen aufzugeben. Und 
jedermann versteht auch, daß Kindlichkeit als Vertrauen, als Offenheit, Erwartung, 
Bereitschaft des Über-sich-verfügenlassens, als inneres Einverständnis mit dem 
unberechneten Begegnenden, als Freiheit dem bloß Geplanten gegenüber, als Emp- 
fänglichkeit, als Hoffnung, die noch ungebrochen ist, zum heilen und geheilten Dasein 
gehört, in seinem Grund wesen und walten muß, soll es bestehen können im Abgrund 



Gedanken zu einer Theologie der Kindheit 113 

des Geheimnisses. Jedermann versteht, daß die Kindheit des Kindes im biologischen 
Sinn nur der Anfang, das Präludium, die Vorgabe und die Verheißung ist für diese 
Kindlichkeit, die die bewahrte und zugleich erkämpfte des reifen Menschen ist, daß 
wir also an dieser den eigentlichen Sinn und das wahre, voll zu sich gekommene 
Wesen jener ablesen dürfen. 

Sehen wir aber die Einheit und gegenseitige Erhellung der präludierenden Kind- 
lichkeit des Erwachsenen, dann wird leicht klar, daß die Kindlichkeit selbst auch in 
ihrem humanen Wesen eine Verwiesenheit auf Gott in sich trägt, sich selbst in jenem 
Verhältnis vollendet, das wir die Gotteskindschaft nennen, daß sich die Wirklichkeit 
der Kindschaft humaner Art in die Kindschaft göttlicher Art hinein •überträgt" und 
nicht nur eine Metapher, eine Übertragung eines Wortes von einem Sachverhalt auf 
einen anderen ähnlichen, aber bloß nachträglich verglichenen, geschieht. Denn wenn 
Kindlichkeit (und zwar auch im humanen Sinn) Offenheit ist, das vertrauende Ober- 
sich-verfügenlassen, der Mut, neue Horizonte, immer neu, immer größer vor sich 
aufgehen zu lassen, die Bereitschaft zur Fahrt ins Unerprobte • und all dies mit 
jenem tiefen und letzten und scheinbar unausgewiesenen Urvertrauen, das die Skep- 
tiker und die am Leben Gescheiterten bitter als •naiv" bezeichnen •, dann ist in all 
dem schon jene glaubend, vertrauend und liebend angenommene Transzendenz 
gegeben und vollzogen, die eben das letzte Wesen des religiösen Aktes ausmacht, die 
den Akt der Weltbegegnung und Welthabe zu einem religiösen Akt, das zugreifende 
Denken zur Andacht, das herrscherliche, tätige Greifen zur Ergriffenheit werden 
läßt. Wenn es zum Wesen des religiösen Aktes, in dem auf Gott vorgegriffen wird, 
ohne ihn zu umfassen zu wähnen, gehört, daß er nirgendwo anhält, daß er sich der 
absoluten Unbegrenztheit seiner Bewegung überläßt, ohne irgendwo anders als in 
dem Verlorensein in der unbegreiflichen Unendlichkeit des unsagbaren Geheimnisses 
zu ruhen, dann kann man eigentlich unbefangen sagen, daß der Mensch dann religiös 
bleibt, wenn er die ursprüngliche Kindlichkeit seines Wesens erfährt, übernimmt, 
aufrechterhält und in ihrer grenzenlosen Weite gelten läßt. 

Kindschaft ist Offenheit, menschliche Kindschaft ist unendliche Offenheit, reife 
Kindschaft des Erwachsenen ist die gegen die verschließenden Scheinerfahrungen des 
Lebens vertrauend und mutig offengehaltene unendliche Offenheit. Solche in der Tat 
des Lebens aber als unendliche offengehaltene Offenheit ist der Vollzug der reli- 
giösen Existenz des Menschen. Wird nun diese offengehaltene, unendliche Offenheit 
des Daseins, die die erwachsene Kindlichkeit ist, erfahren als beantwortet von einer 
unendlichen, liebenden Selbstmitteilung Gottes, erfahren als offengehalten durch eine 
solche Selbstmitteilung, dann ist diese von Gottes Selbstmitteilung getragene und 
von ihm im Grunde ermöglichte unendliche, angenommene und das Wesen der 
reifen Kindlichkeit ausmachende Offenheit des Menschen nichts anderes als das, was 
die theologische Sprache die göttliche Kindschaft, die Gnade der göttlichen Sohnschaft 
im SOHNE nennt. Wo also die humane Kindschaft den Mut zu ihrem absoluten 
Wesen hat, wo sie sich als Offenheit unbedingter und unendlicher Art versteht, be- 
wegt sie sich selbst • sich selbst •übertragend" auf ihre eigene Wesensvollendung 
hin • auf die Kindschaft des Menschen vor Gott, auf ihn hin und von ihm her. 

Wenn es Eph 3,15 heißt, alle Vaterschaft im Himmel und auf Erden habe ihren 
Namen von dem einen und ewigen Vater her, der Gott ist, dann können wir auch 



114 Karl Rahner 

sagen, daß alle Kindschaft im Himmel und auf Erden ihren Namen und ihren Ur- 
sprung hat in der einen Kindschaft, in der der Logos schlechthin sein eigenes Wesen 
in der ewigen Zeugung vom Vater empfängt, in der wir selbst durch gnadenhafte 
Teilnahme an dieser Selbstmitteilung des Vaters an den Logos Teilhabe besitzen 
an der göttlichen Natur. Im letzten Verstand ist also die humane Kindschaft nicht in 
einem problematisch metaphorisch dichterischen Verfahren auf eine ganz andere 
Wirklichkeit übertragen, die wir Gotteskindschaft nennen, sondern hat in dieser 
selbst ihren letzten Grund, so daß diese in jener immer noch enthalten ist und zur 
Erscheinung kommt. Welch Geheimnis ist ein Kind, ruft der Dichter. Wirklich: Die 
Kindschaft hat sich selbst erst begriffen und ihre eigene letzte Wesenstiefe eingeholt, 
wenn sie sich als gründend im Grund der Kindschaft Gottes begreift; und wenn wir 
wirklich wissen wollen, was es eigentlich mit dieser Gotteskindschaft auf sich hat, 
dann brauchen wir uns nur der unendlichen Tiefe und Macht der transzendentalen 
Bewegung zu überlassen, die der humanen Kindschaft selbst innewohnt, und uns von 
dieser in das hineintragen zu lassen, was uns ausgelegt wird in der christlichen Lehre 
von dem Vater im Himmel und von den Menschen als mit Gottes eigenem Leben 
begnadeten Kindern Gottes und Brüdern und Schwestern untereinander. 

Von da aus kann sich dann der Blick wieder zum Kind in einem auch biologischen 
und gesellschaftlichen Sinn zurückwenden. In den Kindern ist ein Mensch, der das 
wunderbare Abenteuer bestehen soll, immer Kind zu bleiben, immer mehr Kind zu 
werden, in dieser Kindlichkeit als der Aufgabe seiner Reifung, seine Gotteskindschaft 
zu verwirklichen. Im Kind fängt das Kind im einfachen und absoluten Sinn des 
Wortes erst an, wirklich an. Und das ist seine Würde, seine Aufgabe und sein An- 
spruch an uns alle, die wir ihm dabei und dazu helfen sollen und dürfen. Es handelt 
sich deshalb bei diesem Dienst am Kind nicht um ein wenig Sentimentalität, sondern 
um die ewige Würde des Menschen, der Kind werden soll, der Gottes nur teilhaftig 
und inne wird, indem er jenes Kind wird, das zu sein er in seiner Kindheit erst 
beginnt. 

Vor ungefähr fünfzehn Jahren begegnete ich einem bekannten, positivistischen 
jüdischen Philosophen, geprägt von dem Geschick seines Volkes, von der Fragequal 
seines Berufes, von der Verantwortung seiner Sendung. Ob er an Gott glaube, fragte 
er sich. Und er antwortete sich und anderen: Ich weiß es nicht. Aber, so fügte er 
hinzu: daß wir Kinder Gottes sind, das glaube ich. Wir verstehen nun vielleicht, was 
hier paradox gesagt sein sollte. Wer den Mut hat, die reine Kindschaft in sich zu 
bewahren und anzunehmen, durchzutragen durch sein Leben, der findet Gott. Und 
wer diese Kindheit so annimmt in seinen Brüdern und Schwestern, der hat IHN 
gefunden. Das steht eigentlich in der Schrift. Denn also steht dort geschrieben (wenn 
wir den negativ gesagten Satz in einen positiv formulierten wenden dürfen): Wenn 
ihr werdet wie die Kinder, so werdet ihr in das Reich der Himmel eingehen. Und: 
Wer ein solches Kind in meinem Namen aufnimmt, der nimmt MICH auf (Mt 18,31). 




