
Der Stein unter dem Thron Gottes 
Hinweise zur Symbolik frühmittelalterlicher Kunst 

Von Herbert Schade SJ, München 

Zu den ernüchternden Erfahrungen des modernen Menschen gehört das Erlebnis 
der Profanisierung unserer Welt. Die Schöpfung • Himmel und Erde • besitzt für 
uns fast nur noch einen technischen Wert. Das heißt, sie kann gebraucht und aus- 
genutzt werden. Selbst der Himmel, für die Alten der Inbegriff der Heiligkeit, bietet 
nur mehr Raum für unsere Experimente. Flugzeuge, Raketen und künstliche Satel- 
liten schicken wir in den Raum hinaus. Sie helfen uns beim Verkehr und bei der 
Nachrichtenübermittlung und steigern unser Lebensgefühl. Sie führen uns aber auch 
an den Rand ungeheurer Katastrophen. Obwohl der Wert der technischen Errungen- 
schaften nicht in Abrede gestellt werden kann, die geistigen Kräfte, Geisteswissen- 
schaften und Religion, sind kaum noch in der Lage, ein überzeugendes Bild von den 
Mächten zu vermitteln, die dieser Welt der Maschine übergeordnet sind. Der Mensch 
ist profan geworden. Sein Himmel ist leer. Seine alten Leitbilder und Symbole sind 
verblaßt. 

Deshalb vor allem staunen wir über das •Archaische", die Kunst und Zeichen der 
Alten, und suchen ihr Geheimnis zu begreifen. Wir suchen, was uns abhanden ge- 
kommen ist und was wir wiederfinden müssen, um die übernatürliche Welt der christ- 
lichen Botschaft wieder mit Leib und Seele realisieren und glaubhaft bezeugen zu 
können. Der Rückgriff auf die Alten kann uns dazu eine Hilfe sein. Eine allgemeine 
Einführung in das archaische Weltbild der Antike oder des Mittelalters wäre auf- 
schlußreich. Darüber hinaus müssen aber an detaillierten Beispielen größere Zusam- 
menhänge deutlich gemacht werden. Es soll darum im folgenden einmal versucht 
werden, an einigen Edelsteinen frühmittelalterlicher Kunstwerke einen Einblick in 
den Kosmos, in das Ornament, die große Weltordnung der Tradition zu geben. 

Der grüne Thronstein 

An einem bedeutenden Kunstwerk der Karolingerzeit, dem Goldaltar von San 
Ambrogio in Mailand, sieht man unter dem Thron Christi einen viereckigen Stein*. 
Obwohl der Goldaltar von verschiedener Seite untersucht worden ist, wurde dieser 
Edelstein, der ja neben einer Fülle anderer Edelsteine den Altar schmückt, m. W.s 
kaum bemerkt1. Dieser Stein unter der Majestas (das heißt dem im Lichtkreis thro- 
nenden Christus) von San Ambrogio ist ein wassergrüner Türkis. Zunächst fällt seine 
viereckige Form auf, die sich von den runden Steinen der Gestirne (?) auf dem Man- 
dorlagrund (= mandelförmg) deutlich unterscheidet. Dann aber scheint auch der 
Platz eigenartig, an dem der Stein angebracht ist. Er sitzt unter dem Fußschemel, 
jedoch noch auf dem Grund der Mandorla. Er gehört also nicht zur Ornamentik des 
Rahmens, sondern scheint eine besondere Funktion zu haben. Auch die Farbe, ein 

1 Victor H. E 1 b e r n : Der karolingische Goldaltar von Mailand. Bonn 1952, • Hans 
Thümmler und Victor H. E 1 b e r n : Carolingio. EUA III, 145ff. Venezia-Roma 1958. 
Dort die Literatur. 



116 Herbert Schade 

Wassergrün, hebt den Stein hervor. Er kann also keinesfalls •dekorativ", nur als 
Schmuckstück aufgefaßt werden. Er nimmt zwar mit seiner viereckigen Gestalt die 
Formen von Podium und Schemel unter dem Thron auf, aber er verbleibt nicht so 
in der Fläche, wie diese beiden Motive der Emailkunst es tun. Durch seine Plastizität 
drängt er besonders nach vorn. Form und Farbe und vor allem der Ort des Steines 
scheinen vielmehr eine besondere Bedeutung nahezulegen. 

Suchen wir in der Kunstgeschichte nach einem ähnlichen Werk, so bietet sich die 
Kaiserkrone in Wien zum Vergleich an*. Die Symbolik dieses großen Kunstwerks ist 
in einzigartiger Weise von Hansmartin Decker-Hauff aufgeschlüsselt worden. In der 
Mitte der ornamentalen Kompositionen der beiden Seitenplatten befindet sich jeweils 
ein quadratischer Grünstein, in diesem Falle ein Smaragd. Decker-Hauff erklärt die 
Symbolik aller Steine der Komposition aus den Texten der Geheimen Offenbarung2. 
Der quadratische Smaragd in der Mitte ist nach den überzeugenden Darlegungen 
des Gelehrten der Thron Gottes, denn von diesem Thron heißt es bei Johannes, er 
wäre wie ein Regenbogen... anzusehen, wie ein Smaragd. Wenn der Vergleich 
nicht täuscht, wäre auch der quadratische Grünstein auf dem Goldaltar als eigenes 
Symbol des Thrones Gottes oder seiner Macht aufzufassen. 

Dabei ist festzuhalten, daß im Mittelalter die Edelsteine vor allem nach ihrer 
Farbe gewertet und bezeichnet wurden3. 

Man darf wohl noch ein anderes Bild mit dem grünen Thronstein unter der Maje- 
stas von San Ambrogio in Mailand vergleichen, nämlich die Darstellung des apo- 
kalyptischen Lammes im Evangeliar von Soissons4. In dieser Darstellung erscheint 
das Lamm über einer Architektur, die von Arkaden gebildet wird. Es wird von den 
24 Ältesten flankiert, die auf einer quadratischen •steinernen" Platte stehen, unter 
der sich in Medaillons die vier Wesen, d. h. die Evangelistensymbole befinden. W. 
Köhler schreibt dazu: •Unterhalb der Ältesten ist das gläserne Meer dargestellt: ein 
schmaler, blaß-grüner Streifen mit dunkelgrünen Fischen, Vögeln und Menschen, der 
den oberen Abschluß eines breiten Architravs bildet.. ."5. Die Deckplatte des Archi- 
travs (Tragbalken über den Säulen einer Architektur) ist in diesem Bild zugleich als 
•himmlisches Meer" aufgefaßt und wird in blaßgrüner Farbe wiedergegeben. Auch 
durch diese karolingische Darstellung wird die Deutung des wassergrünen Thron- 
steins auf dem Goldaltar von San Ambrogio zu Mailand gestützt. 

In diesem Zusammenhang darf man daran erinnern, daß auch der Evangelist 
Johannes aus dem Evangeliar Ottos III. von der Reichenau in einem aufrechtstehen- 
den grünen Quadrat thront. Der Vorstellung dieses ottonischen Werkes der Buch- 
malerei scheint also ebenso die Auffassung eines smaragdgrünen Himmelsthrones zu 
Grunde zu liegen. Für die genauere Deutung des Thronsteines gab aber Decker- 
Hauff einen entscheidenden Hinweis, indem er den Symbolsinn eines bestimmten 

2 Hansmartin Decker-Hauff (in Zusammenarbeit mit P. E. S.): Die •Reichskrone":, 
angefertigt für Kaiser Otto I. In MGH Schriften Band XIII Herrschaftszeichen und Staats- 
symbolik von Percy Ernst Schramm mit Beiträgen verschiedener Verfasser. Teil 2. 
S. 560ff., bes. 606. » Ebda. S. 598. Anmerk. 1. 

4 Paris, Bibl. Nat. lat. 8850. Vergl. auch Albert Boeckler: Deutsche Buchmalerei in 
vorgotischer Zeit. Königstein im Taunus 1952. S. 14. Dort Abbildung. 

5 Wilhelm Koehler : Die karolingischen Miniaturen. Zweiter (Text) Band: Die Hof- 
sdiule Karls des Großen. Berlin 1958. S. 74. 



Der Stein unter dem Thron Gottes 117 

Edelsteines auf die Vorstellungswelt der Bibel zurückführen konnte. Die Bildvor- 
stellungen der Bibel aber werden von den mittelalterlichen Theologen ausführlich 
kommentiert, fast immer unter Anführung der biblischen Parallelstellen und gele- 
gentlich sogar der antiken Profanliteratur, denen gleiche oder ähnliche Bildvorstel- 
lungen zugrunde liegen. Die alten Verweise ergänzen und vervollständigen das Bild 
so sehr, daß schließlich die ursprüngliche Weltanschauung deutlich wird. Vor allem 
aber versteht man bei einem Vergleich der Texte mit den Kunstwerken die Symbolik 
der künstlerischen Formen besser. 

Für die Kunstgeschichte eröffnet dieser Rückgriff vom Bibelzitat auf die Kommen- 
tare und ihre vielfältigen Bildhinweise eine besondere Methode zur Erkenntnis der 
alten Symbolik. Diese Methode ist in der Kunstwissenschaft kaum bekannt; deshalb 
wird hier nachdrücklich darauf hingewiesen. 

Für den •Thronstein" sollen hier mit Hilfe der Analyse von Decker-Hauff die 
Parallelstellen aus den Bibel-Kommentaren hauptsächlich karolingischer Theologen 
und ihre erläuternden Bildvorstellungen aufgezeigt werden. 

Der Thronstein nach den Texten der Bibel 

Da ist zunächst die Geheime Offenbarung, die nach Decker-Hauff die Erklärung 
des Grünsteins ermöglicht: •Siehe, da stand ein Thron im Himmel und auf dem 
Thron saß einer. Der da saß, sah wie Jaspis und wie Sardis aus, ein Regenbogen 
erstrahlte rings um den Thron herum, der wie Smaragd aussah" (Apok 4, 2f). •Dann 
war noch vor dem Throne etwas wie ein gläsernes Meer, ähnlich wie Kristall" (Apok 
4, 6). Die Grundvorstellung dieser Texte ist einfach: Herrscher, Thron, Regenbogen, 
Meer und Edelsteine bilden ihre Elemente. Der Thron wird hier in besonderer 
Weise mit dem Smaragd, also einem Grünstein verglichen. 

Diese Gottesvision der Apokalypse ist die letzte der Bibel überhaupt. Sie besitzt 
eine Reihe von Vorläufern, von denen zunächst die Schau des Propheten Ezechiel im 
ersten Kapitel seiner Prophetien erwähnt werden soll, weil sie die größte Ähnlich- 
keit mit den Vorstellungen der Apokalypse hat. Der Prophet schreibt: •Oberhalb des 
Firmaments, das drohend über ihren Häuptern (d. h. der vier Wesen) war, ähnlich 
wie der Anblick eines Saphirsteines, war die Gestalt eines Thrones, und auf dem 
Throngebilde darauf saß eine Gestalt, die wie ein Mensch aussah. Und ich sah etwas 
wie den Schein von Glanzerz, wie das Aussehen von Feuer, das innen von seinen 
(der Menschengestalt) Hüften nach oben einen Kreis schlug. Und von den Hüften an 
abwärts sah ich etwas wie Feuerschein, der kreisförmig leuchtete; wie der Bogen aus- 
sieht, der an einem Regentage in den Wolken erscheint, so war der Lichtglanz rings- 
um anzusehen. Dies war das Aussehen der Erscheinung des Herrn" (Ez 1, 26•2, 1). 
Man darf zum Verständnis noch Ez 1, 22 nachtragen: •Und oberhalb der Häupter 
dieser Wesen war etwas wie ein Himmel, an Aussehen wie ein schrecklicher Kristall, 
und ausgespannt war's über ihren Häuptern oben.« (N. B. Die Schriftzitate werden 
hier nach der Vulgata wiedergegeben, weil diese die für das frühe Mittelalter ver- 
bindlichen Vorstellungen enthält.) 

Die beiden Visionen, der Prophetie und der Apokalypse, unterscheiden sich vor 
allem dadurch, daß Johannes den Thron mit einem Smaragd, Ezechiel mit einem 
Saphir vergleicht. Dieser Gegensatz ist jedoch schon nach alter Auffassung nur 



118 Herbert Schade 

scheinbar oder zweitrangig. Ehe wir ihn näher erläutern, soll jedoch noch das Bild 
des Saphirs weiter verfolgt werden. Es kommt nämlich schon in der Gottesvision des 
Moses vor: •Dann stieg Moses empor und Aaron, Nadab, Abiu mit 70 der Ältesten 
Israels. Da sahen sie Israels Gott, zu seinen Füßen etwas wie ein Werk aus Saphir- 
stein und wie der Himmel, wenn er heiter ist" (Ex 24, 9•10). Moses war also wohl 
der erste biblische Autor, der unter dem Thron Gottes einen blauen Saphir geschaut 
hat. Ezechiel übernimmt das Bild vom Saphir und verbindet es mit der Vorstellung 
vom Regenbogen (der ebenfalls schon Gen 9,12•17 als Zeichen des Bundes zwischen 
Himmel und Erde gilt). Johannes kennt diese Vorstellung, betont aber die Ähnlich- 
keit des Thrones mit einem Smaragd. Tatsächlich liegt allen Visionen die gleiche 
Wirklichkeit zu Grunde, nämlich die alte Himmelsvorstellung: Der Himmel als 
Symbol der Festigkeit und des Lichtes wird mit einem Edelstein verglichen. 

Es ist selbstverständlich, daß die Theologen der alten Kirche und des Mittelalters, 
die in Bildern und Symbolen dachten, mit Vorliebe an solche Vorstellungen der Bibel 
anknüpften und sie in ihrem reichen Sinngehalt auszudeuten suchten. So kommentiert 
etwa Rabanus Maurus (f 856) Ex 24, 9•10 und beschreibt bei dieser Gelegenheit 
genau die Gestalt und den Sinn des blauen Saphir: •Durch den Saphir wird das 
himmlische Leben bezeichnet, besonders deshalb, weil gesagt wurde, sein Anblick 
sei wie das Firmament. Wer aber weiß nicht, daß der Himmel Firmament genannt 
wird. Und die Form der Seite an dem selben Saphir bedeutet die Quadratur selbst 
oder die Festigkeit oder das Geheimnis der Vierzahr*. Noch differenzierter erläutert 
Raban in seinem Ezechielkommentar die gleiche Stelle. Er zieht zur Erklärung des 
Saphirthrones der Prophetenvision zunächst die zitierte Mosesstelle (Ex 24, 9•10) 
heran, erwähnt aber auch Apok 21, 19: •Fundamentum primum jaspis; secundum, 
sapphirus describitur"?. Das erste Fundament der Stadt Gottes bildet demnach der 
Jaspis, das zweite der Saphir. Dieser Jaspis ist aber ein smaragdähnlicher Grünstein, 
wie übereinstimmend Beda Venerabilis (674•735)8 und Rabanus Maurus uns beleh- 
ren9. Schon bei Plinius (t 114 n. Chr.) findet sich für den Jaspis der Vergleich mit 
dem Smaragd10. Der unter dem Namen des Haymo von Halberstadt bekannt gewor- 
dene Kommentar (9. Jh.) identifiziert den Jaspis sogar mit dem smaragdenen Thron. 
Zugleich aber ist dieser Stein nach Haymo ein Symbol der Göttlichkeit des Sohnes 
Gottes: •Similis visioni smaragdinae, quia smaragdus lapis est viridis coloris, per 
hunc lapidem sicut et supra per jaspidem divinitas Filii Dei exprimitur, per quem 
tota Ecclesia mundatur et gubernatur" (•.anzusehen wie ein Smaragd'; denn der 
Smaragd ist ein grünfarbener Stein. Durch diesen Stein wie auch oben durch den 
Jaspis wird die Gottheit des Sohnes Gottes symbolisiert, durch welche die ganze 
Kirche gereinigt und gelenkt wird")11. Der Hinweis auf das •Reinigen" und •Len- 
ken" macht den Stein auch zum Symbol der Taufe und zum Zeichen des Rechts. 
Diese Symbolik wird noch eingehend zu besprechen sein. 

6 PL 108, 136. ? PL 110,543. 
8 PL 93, 197 Explanatio Apocalypsis. • Lib. Ill, cap. XXL: •Fundamentum primum 

jaspis. Jaspidum multa sunt genera. Alius enim viridis coloris, et tinctus quasi floribus 
apparet. Alius smaragdi habens similitudinem, sed crassi coloris, quo omnia phantasmata 
fugari autumant." 

» PL 111, 465.     "> Plinius, nat. hist. 37, 115.    » PL 118, 1006 (Haymo von Auxerre). 



Der Stein unter dem Thron Gottes 119 

Darüber hinaus wird der Jaspis aber noch mit dem Kristall verglichen oder gleich- 
gesetzt. So schaut Johannes die Gottesstadt, die aus dem Himmel von Gott her- 
niedersteigt und die Klarheit Gottes besitzt, als einen kristallähnlichen Jaspis: •Et 
lumen ejus simile lapidi pretioso tamquam lapidi jaspidis, sicut crystallum" (•Und 
ihr Licht war anzusehen wie ein kostbarer jaspisähnlicher Stein, wie ein Kristall") 
(Apok 21,11). Der Himmel wird also in diesen Texten als kristallenes Meer auf- 
gefaßt, das die Farben des Wassers, blau und grün, besitzt. Dieser Himmel ist der 
Thron Gottes. So lesen wir beim Propheten Isaias: •So spricht der Herr: Der Himmel 
ist mein Thron ..." (66,1). Man darf darum wohl den Stein unter der Majestas von 
San Ambrogio in Mailand als lichtgrünen Himmelsstein (Jaspis?) ansprechen, der 
die Gottheit Christi • etwa im Sinne Haymos • symbolisiert. Vielleicht sollte man 
sich dabei auch daran erinnern, daß der •Orphanus", der •Waise", also der vordere 
Leitstein der Kaiserkrone ursprünglich ein Jaspis war. Dieser Jaspis wurde später 
durch einen dreieckigen blauen Saphir ersetzt12, d. h. die alten Restauratoren haben 
die Symbolik nicht verändert. 

Der blaue Thronstein 

Wir gingen vom grünen Thronstein des Mailänder Goldaltars aus. Die biblischen 
Texte legten nahe, ihn als Jaspis oder Smaragd zu verstehen. Nachdem wir in ihm 
•das erste Fundament" des Thrones erkannt haben, müssen wir nun im blauen 
Saphir •das zweite Fundament" zu begreifen suchen. Tatsächlich wird dieser blaue 
Stein, dessen •sacramentum" (Geheimnis) uns Moses erklärt hat (wie Beda sich aus- 
drückt)13, immer wieder verwendet. Heinrich Kohlhausen schreibt dazu: •Zu den 
meistgeschätzten Steinen gehört der blauschimmernde Saphir. Saphire zieren das 
Krönlein des Adlerfürspanns der Kaiserin Gisela um 1025, den Ring Kaiser Hein- 
richs IV., die Kaiserkrone an Stelle des im 14. Jahrhundert abhandengekommenen 
,Waisen', Saphire triumphieren wie hier an allen mittelalterlichen Kronen, und noch 
die 1602 für Rudolf II. geschaffene Habsburgische Kaiserkrone wird von einem herr- 
lichen Saphir überglänzt"14. 

Zunächst die Saphire in der Kaiserkrone. Decker-Hauff hat in den Ornament- 
platten dieser Krone, die zehn Saphire der Rahmenornamentik beobachtet und 
erklärt sie als •gläsernes Meer": •Weiter um den Thron her breitet sich das,gläserne 
Meer' (die Farbe der Saphire zeigt das Wasser an, ihre Zehnzahl • nach Augustin 

12 Percy E. Schramm; MGH Schriften, Band XIII/3 S. 803ff. Der •Waise" in der 
Wiener Krone, nachweisbar erst kurz vor 1200. Übersicht über seine Geschichte und die 
vorhandenen Zeugnisse. • Die Überlieferung berichtet auch von einem Szepter Karls des 
Großen, das aus Jaspis oder Smaragd gewesen sei. Vergl. Victor H. Eibern: Das sogenannte 
•Szepter Karls des Großen" aus der Abtei Werden und die Werdener Karlstradition. In: 
Das erste Jahrtausend. Kultur und Kunst im werdenden Abendland an Rhein und Ruhr. 
Herausgegeben von K. Böhner, Victor H. Eibern, Eduard Hegel, Fr. Petri, H. Schnitzler, 
Fr. Steinbach, H. Thümmler, A. Verbeek unter dem Vorsitz von J. Hoster. • Verlag 
L. Sdiwann, Düsseldorf. • Bis jetzt ist ein Tafelband und ein Textband von diesem 
bedeutenden Werk erschienen. Ein zweiter Textband ist unterwegs. • Zitat nach Textbd. 
I S. 514. IS PL 93,197. 

14 Heinrich Kohlhausen: Geschichte des deutschen Kunsthandwerkes. München 1955. 
S. 43. Vergl. ebenfalls Hellmuth Bethe: Edelsteine. RDK IV, S. 718/719. Ebenso Ph. 
Schmidt SJ: Edelsteine. Ihr Wesen und ihr Wert bei den Kulturvölkern. S. 104, 113, 133, 



120 Herbert Schade 

b. 2 die Zahl der Fülle •, die Unmenge, das ,Meer')"15*. Zehn Saphire finden sich auch 
auf der Platte, deren Email den Thron Christi mit der Inschrift P (ER) ME REGES 
REGNANT (Durch mich regieren die Könige) zeigt. Der Saphir unter dem Thron 
wird dabei durch seine Größe besonders hervorgehoben. Ebenso gibt es auf dem 

b. 4 Deckel des Codex Aureus von St. Emmeram sehr viele Saphire*. Der blaue Stein 
unter dem Thron der Majestas jedoch trägt eine Inschrift. Davon wird später noch 
eigens gesprochen. Besonders auffällig scheint der Stein unter dem thronenden Chri- 

b. 3 stus der •Stephanskrone"*. Magda v. Bäväny-Oberschall schreibt dazu: •Am byzan- 
tinischen Reif sitzt unterhalb des Pantokrators ein abgerundeter dreieckiger, gewölb- 
ter, lichtblauer Saphir, kastenartig gefaßt, mit Klammern befestigt"16. 

Die Texte der Bibel, vor allem aus Moses und Ezechiel, legen ebenso wie die Kom- 
mentare Bedas, Rabans und Haymos nahe, den Saphir unter dem Thron dieser 
bedeutenden frühmittelalterlichen Kunstwerke als Symbol des Himmels bzw. der 
Gottheit Christi aufzufassen. Dabei wären die Eigenheiten der Formen besonders zu 
beachten. Der quadratische Saphir unter dem Christus des Codex Aureus wäre im 
Sinne des Kommentars von Rabanus Maurus als Symbol der Festigkeit aufzufassen, 
dem das •sacramentum" (Geheimnis) der Vierzahl eigen ist. Der dreieckige Stein 
der Stephanskrone scheint wohl ein Symbol derTrinität zu sein: Schon die den Saphir 
flankierenden Erzengel deuten auf ein Symbol der göttlichen Macht hin. Dreieckig 
scheint auch, wie schon erwähnt wurde, der vordere Leitstein der Kaiserkrone, der 
an Stelle des •Waisen" (eines Jaspis) getreten ist. Auch die Krone der goldenen 
Madonna von Essen kennt dieses Symbol: •Einer der Steine hat eine außergewöhn- 
liche Fassung, denn der von einer Perlenschnur umzogene Kasten ist in der Form 
eines gleichzeitigen Dreiecks gebildet und mit einem in der Gestalt einer dreiseitigen 
Pyramide nur sehr gering sich erhebendem Goldblech gedeckt. In der Mitte des- 
selben ist ein Loch ausgespart, aus dem ein Edelstein, ein Saphir, in schwacher Er- 
hebung hervortritt"17. Hermann Schnitzler erkannte in diesem Werk die Krone, mit 
der Weihnachten 983 der noch nicht dreijährige Otto III. gekrönt wurde18. 

Die Menschen des frühen Mittelalters haben also das große Bild des Himmels in 
der biblischen Auffassung dazu benutzt, um ein Symbol der Beständigkeit und des 
Rechts zu schaffen, das jeder menschlichen Autorität vorgegeben ist. Dem •Himmel", 
dem •Thron Gottes", der •Göttlichkeit Christi" ist Kaiser und Fürst verpflichtet. 
Dieser Himmel ist der Inbegriff der Ordnung, die unsere Welt erhält. 

Der grüne und der blaue Thronstein im •Talisman" Karls d. Gr. 

Smaragd und Saphir, der Grünstein und der Blaustein, wurden somit in der Kunst 
des frühen Mittelalters, entsprechend biblischen Vorstellungen, als Symbole des 
himmlischen Throns gebraucht. Darum beobachten wir auch bei weiteren Werken 
der Buchmalerei, daß Christus bald in einem blauen19, bald in einem grünen Thron- 

15 AaO S. 606•608. 
16 Magda von Bavany-Oberschall: Die Sankt-Stephans-Krone. Wien 1961. S. 24. 
17 Heinz B i eh n : Die Kronen Europas und ihre Schidisale, Wiesbaden 1957. S. 93. 
18 MGH Schriften, Band XIII/2, S. 415 und 3, S. 1101. Hermann Schnitz ler: 

Rheinische Schatzkammer. Bd. I. Düsseldorf 1957. S. 31 und Abb. 132. 
19 Beispielsweise der thronende Christus des Hitda-Codex aus Meschede. Darmstadt 

Landesbibl. Cod. 1640 (Kölner-Schule). 



Abb.  1: Goldaltar von S.  Ambrogio  in  Mailand  (Ausschnitt: Majestas).  824- 
stritten (Mailand, Tours oder Reims?). 

-859. Lokalisierung um- 



Abb. 2: Die Reichskrone, Wien, Schatzkammer (Ausschnitt). Die Autoren datieren das Werk verschie- 
den. M. Decker-Hauff ordnet es im wesentlichen schon der Zeit Otto I. zu, v. F a 1 k e Konrad II., 
G. H a u p t Heinrich II. Die Ornamentplatte, die den viereckigen Smaragd, der nach Decker-Hauff den 
apokalyptischen Thron symbolisiert, trägt, erscheint auf unserer Abbildung nur links am Rande. Der 
vergrößerte Saphir unter dem Throne Christi ist auch in der Abbildung deutlich sichtbar. 



Abb. 3: Die Stephanskrone. Früher Budapest. Verbleib jetzt unbekannt. Emailplatten mit Darstellungen 
von Michael VII. (1071•1078) und Geza I. (1074•1077). Die Forschung lokalisiert die Krone verschieden: 
Italien (Ipolyi), Rom (Bock, Rosenberg, Hackenbroch), Mailand (Falke), Trier und Essen (Baräny- 
Oberschall), Regensburg (Falke, Barany-Oberschall), Ungarn (Boeckler). 



Abb. 4: Deckel des Codex Aureus von St. Emmeram. Das Evangeliar wurde laut Eintrag 870 von den 
Brüdern Berengar und Liuthar für König Karl den Kahlen (wahrscheinlich in Reims) geschrieben. 



Der Stein unter dem Thron Gottes 121 

kreis wiedergegeben wird20. Audi können die Farben des Thronkreises, der Man- 
dorla oder des Himmels die Abfolge grün und blau zeigen. So besitzt der Christus 
der Himmelfahrt aus dem Rabulacodex eine äußere grüne Mandorla und ein 
inneres blaues Feld21; in Cod. Aur. Ept. steigt er über Grün, Blau, Rot empor. Die 
Majestas der Metzer Sakramentsfragmente hat wieder Grün und Blau22. 

Bei einigen dieser Werke fällt dazu eine formale Eigentümlichkeit auf: Die Grün- 
steine sind sehr oft viereckig, die Blausteine dagegen oval. Schon in der Reichskrone 
ist das der Fall: Der Grünstein ist quadratisch, die Saphire sind oval. In den Metzer 
Sakramentarfragmenten wird der blaugrüne Farbklang der Mandorla in der Rah- 
menornamentik aufgenommen, wobei die gemalten Edelsteine des Rahmens quadra- 
tische Grünsteine und ovale Blausteine in wechselnder Folge darstellen. Auch das 
Münchner Arnolfciborium • der bedeutendste goldene Tragaltar der Karolinger- 
zeit • besitzt viereckige Smaragde und ovale Saphire23. Sehr deutlich zeigt sich 
dieser formale und farbliche Wechsel auf dem Buchdeckel des Codex Aureus von St. 
Emmeram: Die Smaragde sind alle quadratisch, die Saphire meist oval24. 

Unübersehbar ist dieser Formen- und Farbengegensatz im sogenannten Talisman 
Karls des Großen25. Zwischen einem ovalen Saphir und einem sphärisch-viereckigen 
Smaragd ruhte eine Kreuzreliquie. Das ganze Werk wird von einem goldenen Orna- 
mentkreis gefaßt. 

Vorderseite Rückseite 

Sicher darf man auch für dieses bedeutende Werk der Goldschmiedekunst den 
Schlüssel benutzen, den Decker-Hauff für die Kaiserkrone erarbeitet hat. Schon die 

20 Beispielsweise der thronende Christus des 11. Jh.s aus dem Evangeliar aus St. Maria 
ad martyres, Trier, Stadtbibliothek Cod. 23. 

21 7'he Rabula Gospels (C. Cecchelli, J. Furlani, M. Salmi) Ottun & Lausonae 1959. 
Taf. f. 13 b. 22 BN Lat. 1141 fol 5 verso und fol 6 recto. 

23 F. Haeberlein: Schatzkammer der Münchener Residenz. München 1937. S. 25£f. 
Der Wechsel von viereckigen Grünsteinen und ovalen Blausteinen findet sich schon in der 
Ornamentik des Evangeliars der Schatzkammer von Aachen so fol 8 verso und fol 14 verso 
(Evangelistendarstellung). Vergl. dazu W. Koehler: Die karolingischen Miniaturen. 
Textbd. Ill, S. 77 und Tafelbd. III, 28 und 35. 

24 F. Geldner und G. Hofmann: Bucheinbände aus elf Jahrhunderten. München 
1958/59. 2. Aufl. Abb. I. 

25 P. E. S c h r a m m , aaO MGH Schriften, XII Bd. 1 Stuttgart 1954. S. 309 •Der .Talis- 
mann' Karls des Großen", mit Ausblicken auf die mittelalterlichen Brustkreuze und -reliquiare. 
Dazu Taf. 25. Blaise de Montesquieu-Fezensaciie Talisman de Charlemagne. 
In: Art de France. Paris 1962. S. 66 ff. Die Frage der Echtheit des ovalen Saphirs will natür- 
lich durch diese Hinweise nicht beantwortet werden (Vgl. S. 72). 



122 Herbert Sdiade 

Kreuzreliquie setzt den Lebensbaum der Geheimen Offenbarung gegenwärtig. Es 
handelt sich ja nach dem Glauben der Zeit nicht mehr um ein bloßes Bild, sondern 
um die Wirklichkeit, nicht mehr um ein Symbol, sondern um das Holz selbst, an dem 
Christus hing: •Er zeigte mir den Fluß des lebendigen Wassers • glänzend wie ein 
Kristall • der vom Thron Gottes und des Lammes ausging. In der Mitte der Straße 
von beiden Seiten des Flusses befand sich der Lebensbaum, der zwölfmal Früchte 
trägt..." (Apk 22, 1•2). Dieser Text der Geheimen Offenbarung scheint wie eine 
Erläuterung des ganzen Kunstwerkes. Außer dem Lebensbaum erkennt man in den 
beiden großen Steinen den Thron Gottes und des Lammes wieder und den Fluß, 
der von beiden Seiten des Thrones ausgeht. Das •himmlische Meer", der •Thron" 
oder •Kristall" zeigt hier wie so oft zwei Farben und zwei Formen. 

Die Doppelfarbigkeit erklärt sich, wie wir sahen, aus den Texten der Bibel und 
aus der alten Himmelsauffassung. Die Doppel/orm muß ebenfalls von der alten 
Kosmologie verstanden werden. Vom Weltall wird nämlich in gleicher Weise gesagt, 
daß es rund und viereckig sei. Es ist nach Rabanus Maurus einerseits rund, insofern 
es den Ozean oder Horizont, der die Erde umgibt, meint; anderseits viereckig, 
bezeichnet durch die vier Ecken, insofern die vier Himmelsrichtungen gemeint sind26. 
Das gleiche Formgesetz gilt für den Himmel. Der blaue Saphir versinnbildet die 
Festigkeit des Himmels das •firmamentum" und ist darum viereckig. Als Gewölbe 
aber, das dem Urmeer seine Grenzen gibt, ist der Himmel rund. Manche Theologen 
des frühen Mittelalters verstehen in diesem Sinn auch 1 Sam 2,8, wo es nach dem 
Vulgatatext von Gott heißt: •Er erhebt den Bedürftigen aus dem Staub und den Armen 
aus dem Schmutz, damit er mit den Fürsten sitze und den Thron der Herrlichkeit 
(•solium gloriae") inne habe. Des Herrn sind nämlich die Angeln der Erde, und er 
setzt über sie den Kreis (= •orbem") des Himmels"27. Es ergibt sich also für den 
Talisman folgendes Bild: Die quadratische Erde, das viereckige Jerusalem oder der 
viereckige Thron und darüber der Himmelskreis, der diesen Thon umschließt. Den 
smaragdenen oder jaspisfarbenen Thronstein Gottes umgibt eine Aura, die im blauen 
Umkreis des Saphirs wiederzuerkennen ist, ähnlich wie bei der Kaiserkrone oder 
in vielen Majestasdarstellungen. 

Der starke formale und farbige Gegensatz der beiden Steine hat seine Grundlagen 
jedoch nicht nur in dieser Kosmologie der Alten, die in der Verschränkung von 
Quadrat und Kreis ein Mandala, ein kosmisches Urbild, wiedergibt. Vielmehr wer- 
den die beiden •Flüsse", die vom Lebensbaum ausgehen, von Beda und Haymo als 
Symbole des Alten und Neuen Testamentes erklärt (•ex utraque parte fluminis 
lignum vitae"). Den Baum, den Johannes im •goldenen Jerusalem" sieht, beschreibt 

26 PL 111,333. 
27 Vgl. dazu die Illustration des Utrechtpsalters, fol. 84 verso. E. T. D e w a 1 d t: The 

Illustrations of the Utredit Psalter, Plate CXXXIII. Ebenso PL 116, 700 oder PL 90, 197 ss. 
• Die gleiche Komposition wie der •Talisman" zeigt das Bild der Zachariasvision (Zach. 3, 
1 und 4, 10) im Hortus Deliciarum der Herrad von Landsberg (Vergl. A. Straub und G. 
Keller, Hortus Deliciarum PL XXI [Suppl] und PL XXV; ebenso P. B1 o c h , Sieben- 
armige Leuchter in ehristlichen Kirchen. Wallr.-Ridiartz-Jahrb. Bd. XXIII 1961. S. 72/73, 
Abb. 48). Der Stein mit den sieben Augen ist ein Bild des Firmaments mit den sieben Plane- 
ten ähnlich dem siebenarmigen Leuchter. 



Der Stein unter dem Thron Gottes 123 

Moses als Baum des Paradieses, und Salomon versteht ihn als Lebensbaum; so 
belehrt uns Beda28. Der Fluß ist der Jordan, hinter dem Moses für sein Volk das 
Heil sieht und in dem Jesus das Land der Verheißung eröffnet29. Als •Herrlichkeit 
des heiligen Kreuzes" oder als der •Herr Jesus Christus" ist nämlich der Lebens- 
baum der Apokalypse aufzufassen30. Und beide • Lebensbaum und Christus • sind 
schon vor der Taufe im Alten Testament geoffenbart. So zeigt sich in einem solchen 
Kunstwerk auch eine besondere Geschichtsauffassung, die der alten Kosmologie ent- 
spricht. Christus ist der Herr des Alten und des Neuen Bundes, d. h. der gesamten 
Weltgeschichte. 

Diese Symbolik wird auch vom •Rotstein" aufgenommen, der auf der Vorderseite 
das Rautenmotiv, auf der Rückseite das Quadrat zeigt. (Die beiden Steine darf man 
wohl als Vorformen der Leitsteine der Kaiserkrone ansprechen.) Der Rotstein oder 
Sardis bezeichnet den menschgewordenen Christus. Die rote Erde, die auch ein Bild 
des ersten Adam ist, gibt nach Haymo die Erläuterung für den Sardis als mensch- 
gewordenen Herrn. Dann aber ist das Blut und die Passion Christi der Grund, den 
Rotstein mit dem menschgewordenen Herrn zu identifizieren31. Eine solche Inter- 
pretation des Rotsteins über dem Kreis des Talismans Karls d. Gr. legt auch die 
Umschrift um den roten Stein in der Mitte des Lindauer Buchdeckels nahe. Sie lautet: 
IHS, XPS, DNS, NOS (Jesus Christus Dominus noster)32. 

So scheint der Talisman ähnlich wie eine Majestas den Himmelsthron Gottes, den 
•schrecklichen Kristall" des Ezechiel, in sich zu tragen. Dieser Thronstein Gottes aber 
ist ein sakrales Macht- und Würdezeichen von einzigartigem Rang. Seine reiche Be- 
achtung in Bibel, Exegese und Kunst vermag uns vielleicht auch eine Hilfe zur Deu- 
tung des blauen Saphirs auf dem Deckel des Codex Aureus von St. Emmeram und 
der auf ihm eingravierten Schrift zu geben. 

Der Siegel-Saphir auf dem Deckel des Codex Aureus in München 

Der karolingische Buchdeckel des Codex Aureus in München, der wahrscheinlich 
aus Reims stammt, gilt als einer der kostbarsten Bucheinbände, die die Kunst- 
geschichte kennt33*. Die Schrift auf dem blauen Saphir unter dem thronenden Christus   * AI 

sieht wie folgt aus: 

Viele Gelehrte haben versucht, sie zu deuten. Georg Leidinger diskutiert in seiner 
monumentalen Ausgabe der Handschrift diese Erklärungen34. Danach las H. G. 

28 PL 93,204. 29 Ebda. 3° Ebda. 31 PL 117, 1005. 
32 Meta Harrsen: Central european manuscripts in the Pierpont Morgan library. 

New York 1958. S. 8 •A large topaz is set in the center, presumably once occupied by a 
holy relic, indicated by the surronding nomina sacra IHS, XPS, DNS, NOS". 

33 F. G e 1 d n e r und G. Hofmann aaO S. 10. Vgl. auch Frauke Steenbock: Kreuz- 
förmige Typen frühmittelalterlicher Prachteinbände. In: Das erste Jahrtausend. Kultur und 
Kunst im werdenden Abendland an Rhein und Ruhr von Victor H. E 1 b e r n Textband I. 
Düsseldorf 1962. S. 495 ff. 

34 Georg Leidinger: Der Codex Aureus der Bayerischen Staatsbibliothek in München. 
München 1925. Textband VI S. 111. 



124 Herbert Schade 

Thulemeyer im 17. Jahrhundert •A(rnolfus) I(mperator)". Eckhart im 18. Jahrhun- 
dert IUDITH, das ist die Mutter Karls des Kahlen. Fürstabt J. B. Kraus von St. 
Emmeram im 18. Jahrhundert UTA, das ist die Gemahlin Kaiser Arnulphs. Kinder- 
ling wollte ein AVE in den Buchstaben erkenne und P. Stark (f 1839) VITA. Lei- 
dinger lehnt all diese Deutungen mit guten Gründen ab. Er weist vor allem mit S. 
Berger darauf hin, daß es sich um einen Siegelstein handelt, der also in umgekehrter 
Reihenfolge der Buchstaben zu lesen ist: •Fällt das umgekehrte N schon bei dem 
gewöhnlichen negativen Anblick in die Augen, so beherrscht es geradezu das Mono- 
gramm im positiven Abdruck, wie ich mir einen in weicher Papiermasse herstellte. 
Auch ich bin leider nicht in der Lage, einen Namen zu finden, der durch dieses Mono- 
gramm ausgedrückt sein soll. Und so müssen wir vorläufig darauf verzichten, aus 
ihm irgendeinen Anhaltspunkt für die Geschichte der Handschrift gewinnen zu 
wollen"35. 

Leider engt die Optik des Historikers auch das Gesichtsfeld Leidingers ein. •An- 
haltspunkte für die Geschichte der Handschrift" werden sich auf diesem Saphir nicht 
finden. Die folgende Deutung geht zunächst von der Tatsache aus, daß es sich bei 
dem Edelstein und seiner Schrift um den Saphir unter dem Throne Gottes handelt, 
was bei den bisherigen Interpretationen nicht beachtet wurde. Weiterhin muß man 
bedenken, daß sich dieser Edelstein im himmlischen Jerusalem der Apokalypse befin- 
det. In der Geheimen Offenbarung jedoch besitzt der Siegelstein eine hervorragende 
Bedeutung. Im 7. Kapitel sieht Johannes einen •anderen Engel vom Aufgang der 
Sonne aufsteigen, der das Siegel des lebendigen Gottes trägt" (7,2). Er zeichnet die 
144 000 Erwählten auf ihre Stirnen. Schon das •himmlische Meer" ist ein Symbol 
der Taufe36. Ebensosehr aber ist dieses Siegel ein Tauf symbol; denn die Taufe prägt 
der Seele einen unzerstörbaren Charakter ein. Die Heilige Schrift sagt nicht, welches 
Zeichen in das Siegel geschnitten ist; Beda aber weiß es: Es ist das Zeichen des 
Kreuzes37. 

Niemand wird in der Wiedergabe des Steinschnittes auf dem Codex Aureus das 
Zeichen des Kreuzes zu erkennen wagen, und doch führt uns Beda auf die richtige 
Spur. Er fährt nämlich in der Erklärung des apokalyptischen Siegels fort und sagt, 
daß der Name des Herrn nicht vergeblich als •Tetragrammaton" auf der Stirn des 
Hohenpriesters geschrieben gewesen sei, da es auch das Zeichen auf der Stirn der 
Gläubigen sei, von dem der Psalm für die Keltertreter singt: •Herr, unser Herr, 
wie wunderbar ist dein Name auf der ganzen Erde" (Ps 8). 

35 Ebda. S. 113. " PL 93, 143 D. 
37 PL 93, 149/150 •Et vidi alterum angelum ascendentem ab ortu solis, etc. Dominus in 

carne natus, qui magni consilii angelus est, paternae scilicet voluntatis nuntius, visitavit nos 
Oriens ex alto (Luc 1), vexillum crucis, quo suorum frontes signaret, afferens" (149 C). •Nam 
et ipsa crucis figura dilatatum ubique Domini significat regnum, sicut vetus dictum compro- 
bat* Respice distinctis quadratum partibus orbem, 

Ut regnum fidei cuncta tenere probes. 

Neque enim frustra in fronte pontificis nomen Domini tetragrammaton scribebatur, nisi 
quia hoc est Signum in fronte fidelium, de quo in Psalmo pro torcularibus canitur: Domine 
Dominus noster, quam admirabile est nomen tuum in universa terra (Psal. VIII), et caetera, 
usquedum ait: Ut destruas inimicum et defensorem" (ibid.) (150 A). 



Der Stein unter dem Thron Gottes 125 

Wichtige Züge werden also von dem Siegel erwähnt: es handelt sich zunächst um 
ein Kreuz, das von vier Buchstaben gebildet wird. Diese vier Buchstaben enthalten 
einen Gottesnamen. Dieser Gottesname ist kosmischer Natur, d. h. die vier Buch- 
staben bezeichnen die vier Weltteile. 

Bedas Hinweise auf den Hohenpriester des Alten Bundes enttäuschen zunächst: 
•Facies et laminam de auro purissimo, in qua sculpes opere caelatoris, Sanctum 
Domino" (•Verfertige auch einePlatte aus reinstem Gold und ritze darauf mit Siegel- 
stecherarbeit ein: Heilig dem HERRN" [Ex 28,36]). Der Reliefkünstler soll auf das 
Goldplättchen über der Stirn des Hohenpriesters •Heilig dem Herrn!" eingravieren. 
Auf dem blauen Saphir des Codex Aureus lesen wir zwar nicht •Heilig dem Herrn!", 
aber Rabanus Maurus erklärt uns den Sachverhalt: Das •Heilig dem Herrn" sei eine 
Umschreibung. Tatsächlich war auf dem Goldblatt der Gottesname Jahwe eingra- 
viert, der für den Israeliten nicht aussprechbar war, nicht weil man ihn nicht hätte 
sagen können, sondern weil es dem Sinn und Verstand des Geschöpfes nicht möglich 
ist, diesen Namen zu bestimmen oder zu begrenzen. Der Name besitzt vier Buch- 
staben, weil er die vier Teile des Kreuzes unseres Herrn bezeichnet, das wir einmal 
auf unserer Stirne tragen werden. Er lautet Jahwe, •der da ist"38. 

Können wir von hier aus den blauen Saphir des Codex von St. Emmeram deuten? 
Zunächst müssen wir mit dem oben wiedergegebenen Monogramm noch die wichtige 
Umstellung vornehmen, die Leidinger anrät. Die Buchstaben werden nicht von links 
nach rechts, sondern von rechts nach links gelesen, weil es sich um ein Siegel handelt, 
das seine Buchstabenfolge erst im Spiegelbild richtig wiedergibt. Wir lesen also: 

N 
Diese Leseart ermöglicht uns, mit Leidinger im zentralen Buchstaben ein N zu 
erkennen. Zugleich aber sehen wir deutlich ein A und ein E. Vielleicht dürfen wir so 
schreiben: 

ÄEN 
In dieser Ligatur lesen wir AMEN. Dieser Namenszug erfüllt alle Voraussetzun- 
gen, die die Exegese an das Siegel und an die Lamina des Hohen Priesters stellt. 
Zunächst ist er ein •Tetragrammaton", d. h. er enthält vier Buchstaben. Dann han- 
delt es sich um einen Namen Christi des Herrn39. In der Geheimen Offenbarung lesen 

38 PL 108, 200. 
39 Ludwig Traube: NOMINA SACRA. München 1907. S. 252. Amen. Die Kontraktion 

an ist spanisch saec X. vgl. auch ebda. S. 247. Die Ansicht, daß auf dem Deckel des Codex 
Aureus ein Christusname steht, bestätigen auch die Untersuchungen von F. Steenbock. 
Die Kunsthistorikerin erkennt, daß die Mitte der Bucheinbände Christus symbolisiert und 
möchte sogar die Aufschrift des arabischen Amulettsteines vom Deckel des Evangeliars Hein- 
richs II., Cim. 59 (Reichenau, Anfang 11. Jh., München, Bayerische Staatsbibliothek, Cod. 
lat. 4454) mit dem •neuen Namen" der Geheimen Offenbarung identifizieren (AaO S. 
503/504). Auch Peter Metz besitzt eine ähnliche Ansicht, • ... Christus erscheint im Quadrat 
als ,lapis quadratus', als Herr des Kosmos..." (Ebda. S. 504). 



126 Herbert Schade 

wir nämlich: •So spricht der Amen, der treue und wahrhaftige Zeuge, der Anfang 
der Schöpfung Gottes" (3,14). Paulus deutet im zweiten Korintherbrief diese Stelle 
näher: •In ihm ist alles das bejaht worden, was Gott verheißen hat, darum dient 
auch in ihm das ,Amen!' Gott zum Lob durch uns" (2 Kor 1, 20). 

Die Entsprechung von Jahwe und Amen, d. h. •Der da ist" und •Es ist so" kann 
kaum größer gedacht werden. Die kosmische Auffassung dieses Amen wird zunächst 
durch den kosmischen Saphir, das Siegel des Engels des Aufgangs, in dem Beda 
Christus erkennt, gewährleistet40. 

Es bleibt die Frage, warum wir nicht ein Kreuz auf dem blauen Saphir sehen? 
Tatsächlich handelt es sich bei dem Tetragrammaton, wie Beda und Rabanus Maurus 
nahelegen, auch um ein Sinnbild des Kreuzes. In seinem Werk über das Kreuz wid- 
met Rabanus Maurus dieser Interpretation des AMEN ein eigenes Kapitel: •Amen 
quoque quatuor litteris suis per quatuor cornua crucis primum incipit ex alleluja, 
litteris octo complenda"41. Das •Amen" ist demnach das Erste und bezeichnet die 
vier Ecken (Hörner) des Kreuzes. Es wird durch das Alleluja, das von acht Buch- 
staben gebildet wird, vollendet. •Amen" heißt auch das Lied, das man •auf den 
hohen Thronen" singt. Die •himmlischen Völker" • Engel und Kirche • singen es. 
Vor allem aber ist •Amen" der Sang der vier Wesen der Apokalypse (Apok 5, 14). 

Dieser Ghristusnahme AMEN der Geheimen Offenbarung geht auf den Prophe- 
ten Isaias zurück: •Und eure Namen hinterlasset ihr zum Fluchen meinen Aus- 
erwählten: ,Und es töte dich der Herr, Gott!' • Seine Diener aber nennt er mit 
neuen Namen. Worin jemand im Lande gesegnet war, ward er gesegnet in dem 
Gott, AMEN, und wer im Lande schwört, der schwört alsdann beim Gott, AMEN; 
denn die früheren Leiden werden ganz vergessen, verschwinden aus den Augen 
mein. Denn wisset wohl: ich schaffe einen neuen Himmel und eine neue Erde..." 
(Is 65,15 ff.). 

Die Geheime Offenbarung spielt unmittelbar darauf an: •Dann sah ich einen 
neuen Himmel und eine neue Erde ..." (21,1). •Verfluchtes soll es nicht mehr geben, 
sondern die Throne Gottes und des Lammes werden in ihr sein und seine Knechte 
werden ihm dienen. Sie schauen auf sein Angesicht; sein Name steht auf ihrer Stirn" 
(22,3 und 4). H. Schlier erklärt dieses Amen des Christen als Antwort auf ein gött- 
liches Ja42. Augustinus und mit ihm viele frühmittelalterliche Theologen verstehen 
unter dem Amen die Wahrheit schlechthin43. Auf dem Buch in der Hand des thro- 
nenden Christus des Buchdeckels steht ebenfalls: EGO SUM VIA ET VERITAS 
(•Ich bin der Weg und die Wahrheit")44. So können wir auch im Namen des Siegel- 
steines des Codex Aureus die künstlerische Antwort auf die Gravur der Goldplatte 
des Hohenpriesters sehen, die den geheimnisvollen Gottesnamen Jahwe trug. Mit 

40 PL 93, 149 C. " PL 107, 250. 
42 H. Schlier: Amen im NT und im frühen Christentum; ThW I, 340. 
43 PL 35, 1694: PL 39, 1632/33. 
44 Man vergleiche dazu auch, was eine alte Quelle über den Deckel des Codex Aureus sagt: 

•Huius in medio sedet Omnipotenti ymago; quia quos lapis ille angularis alestis Jerusalem 
adglutinat, ipse per se verus iusticie sol Christus illustrat." (In seiner Mitte thront das Bild 
des Allmächtigen; welche nämlich jener himmlische Eckstein zur Stadt Jerusalem zusammen- 
band, diese erleuchtet er, die wahre Sonne der Gerechtigkeit, Christus, durch sich selbst.) 
Translatio II. n. MGH Script XI, 370 (11. Jh.). Vgl. G. L e i d i n g e r aaO S. 41. 



Der Stein unter dem Thron Gottes 127 

diesem Christusnamen AMEN wird der Christ in der Taufe vom Engel des Auf- 
gangs • Christus • an der Stirn gezeichnet und erhält so ein unauslöschliches 
Siegel eingeprägt. Erst dann darf er ins himmlische Jerusalem eintreten. 

Epilog 

Wir gingen aus von dem Erlebnis der Profanisierung der modernen Welt. Wirt- 
schaft, Technik, Politik und Naturwissenschaft sind so eindrucksmächtig, daß es dem 
Menschen heute kaum noch gelingt, sich ein Bild von Wirklichkeiten und Mächten zu 
machen, die der Welt der Maschine und der sinnenhaften Erfahrung vorgegeben 
sind. Begriffe wie Wahrheit, Fortleben nach dem Tod und die Tatsache eines per- 
sönlichen Gottes sind dem modernen Menschen fragwürdig geworden und bestimmen 
kaum noch das Leben der Gesellschaft. 

Im Gegensatz dazu erkannten die Alten die Welt als Ordnungsgefüge, als Kos- 
mos, Mundus oder Ornamentum. Inbegriff dieser Weltordnung war vor allem der 
Himmel, der hier als Firmament (= das Feste oder Beständige) und als unzerstör- 
barer Edelstein aufgefaßt wurde. Diese Tatsache einer Weltordnung, die jedem 
Menschen vorgegeben ist, erhielt ihren bildlichen Ausdruck im •Thronstein Gottes". 
Nach diesem Bild waren Wahrheit und Recht nicht mehr der Willkür einzelner über- 
lassen. Kaiser und Papst mußten sich vor diesem •blauen Saphir" beugen. In zahl- 
reichen mittelalterlichen Städten gab es deshalb einen •blauen Stein" oder •Pranger" 
(Perron), der als Rechtssymbol galt45. Man prägte sogar Münzen, auf denen geschrie- 
ben stand: Perum voco (= Ich rufe den Stein)46. Die jüdische Überlieferung berichtet 
von einem •Schöpfungsfelsen" (= schetija). Und der Talmud sagt, daß von diesem 
Stein die Welt gegründet war. •Der Name des Großen und Heiligen ist deutlich ein- 
gegraben auf dem Stein schetija"47. Selbst Christus gebraucht dieses uralte Bild, als 
er den Simon zum Träger von Wahrheit und Recht machen will: •Ich sage dir, du 
bist Petrus, der Stein, und auf diesem Stein will ich meine Kirche bauen" (Mt 16,16). 

Mag sich die naturwissenschaftliche Ansicht vom Weltraum geändert haben. Die 
Tatsache bleibt bestehen, daß der Mensch in der Welt ein Ordnungsgefüge vorfindet, 
das ihn überdauert. 

Die Bedeutung des Steins •Amen" (•Es ist so") bleibt auch für den modernen 
Menschen gültig, denn die Wirksamkeit von Wahrheit und Recht vermag keine Zeit 
zu zerstören. 

45 W. Müller: Die heilige Stadt. Roma quadrata, himmlisches Jerusalem und die 
Mythe vom Weltnabel. Stuttgart 1961. S. 198 ff. In Dankbarkeit soll hier anerkannt werden, 
daß diese Untersuchung durch das Werk von W. Müller angeregt wurde. 

46 Ebda. 213. 
47 Ebda. 184. Dorothea Forstner OSB schreibt sogar vom Saphir: •Die ägyptischen 

Richter trugen ihn um den Hals mit der Inschrift .Wahrheit'." Die Welt der Symbole. 
Innsbruck • Wien • München 1961. S. 184. Es handelt sich wohl um den für die ägyptische 
Religionsgeschichte grundlegenden Begriff (und die Gottheit) •Maat". Sein Wesen kann 
man im Deutschen vereinfachend mit dem Worte •Weltordnung" wiedergeben. Es ist der- 
selbe Stein, von dem Hubert Schrade sagt: •Was dieser Stein bedeutet, hat noch niemand 
enträtselt" (In: Der Verborgene Gott, S. 282). 




