AUS DEM LEBEN DER KIRCHE

Das Mysterium der Armut Christi in der Kirche von heute

Eines der entscheidenden Ergebnisse der ersten Sitzungsperiode des II. Vatikani-
schen Konzils ist unleugbar — es wurde schon oft hervorgehoben — das Erlebnis der
Weltkirche. Vilker und Rassen der ganzen Erde mit der Unterschiedlichkeit ihres
Denkens und Empfindens, mit der Mannigfaltigkeit ihrer Anschauungen und An-
liegen begegneten sich in der gleichen geistlichen Familie, lernten einander kennen
und verstehen, disputierten miteinander und bekundeten bei aller Offenheit des
Gesprichs ihre Solidaritit in Glaube und Liebe. Je mehr man sich der Einzigartig-
keit dieses Ereignisses bewufit wurde, um so stirker erwachte auch das Gefithl der
Verantwortung fiir die ganze Welt, fiir das Schicksal aller Menschen und Vélker. In
eindrucksvoller Weise kam das in einer Rede zum Ausdrudk, die Kardinal Lercaro,
der Erzbischof von Bologna, am 6. Dezember in der Konzilsaula hielt. Sie hatte das
Geheimnis der Armut Christi oder besser: das Geheimnis Christi in den Armen
zum Inhalt und appellierte beschwirend an das Gewissen der Konzilsviter!. Er-
innernd an ein Wort des Papstes, die Kirche werde sich auf dem Konzil als das zeigen,
was sie sei und sein wolle, als Kirche aller, vor allem aber der Armen?, driickte der
Kardinal seine Verwunderung dariber aus, dafl die ihm vorliegenden Konzils-
schemata in keiner Weise auf die hier angesprochene Aufgabe der Kirche eingegan-
gen seien. Es handle sich aber nach dem Ausweis beider Testamente um einen wesent-
lichen Aspekt des ,Mysteriums Christi und des Reiches Gottes. Er forderte darum
eindringlich, das Konzil mége ,das Mysterium Christi in den Armen zur Mitte und
Seele seiner lehrhaften und gesetzgeberischen Arbeit“ machen. Die Pflicht dazu
dringe um so mehr, je mehr die Kluft zwischen den beiden Teilen der Menschheit,
den Reichen und den Armen, zum offenen Argernis geworden sei. Er machte darum
folgenden Vorschlag: Wenn wirklich das zentrale Thema des Konzils die Kirche sei,
die Kirche in einer verdnderten Welt, dann solle man sie vor allem als ,Kirche der
Armen® herausstellen. Das bedeute, dal man 1. die um Christi willen gewihlte
Armut als ,Zeichen und Weise der Gegenwart und des Heilswirkens des fleisch-
gewordenen Wortes unter den Menschen® aufzuzeigen habe, 2. die biblische Lehre
von der Wiirde der Armen als auserwahlter Glieder der Kirche in denen Christus
seine Herrlichkeit verberge, verkiinden miisse, 3. in allen lehrhaften Schemata auf
den inneren Zusammenhang zwischen der Gegenwart Christi in den Armen und
seiner wirkenden Gegenwart in Eucharistie und Hierarchie hinweisen miisse und 4.
bei der Behandlung der Frage der zeitgemafien Anpassung von kirchlichen Institu-
tionen und Seelsorgsmethoden an die Tatsache erinnern miisse,’da8 alle grofien Re-
formen in der Kirche mit einer besonderen Hochschitzung der Armen verbunden
gewesen seien. Mit einigen praktischen Hinweisen auf Méglichkeiten, die Armut in
der Kirche stiarker sichtbar zu machen (hier werden vor allem die Bischdfe und die
Orden angesprochen) schlofl der Kardinal seine bemerkenswerte Rede, von der man
gesagt hat, sie zihle zu den kithnsten, die man bisher auf dem Konzil gehért habes.

1 R.Rouquette SJ, in: Etudes, Februar 1963, 265 f.
2 Rundfunkansprache vom 11. September 1962. 3 Rouquette, aa0, 266.



Aus dem Leben der Kirche 129

Am 22. Dezember hat dann Kardinal Lercaro seine auf dem Konzil geduflerten
Gedanken in einer Fernsehsendung noch einmal dargelegtt. Er sprach zuerst vom
Sinn der Armut in der Kirche, der nur von der Armut Christi her erfaf}t werden
konne, sodann von der Gegenwart Jesu in den Armen und endlich von der Verkiin-
digung des Evangeliums an die Armen. Hier heifit es: ,Man kann nicht vom Myste-
rium der heiligen Armut in der Kirche Gottes sprechen, ohne die Verkiindigung der
Frohbotschaft an die Armen zu erwahnen. Diese gehort so unaufgebbar und tief zu
den Aufgaben des Reiches Gottes, dafl man sie in keiner Weise unterschétzen kann.
Schon nach dem Alten Testament ist der Messias nicht nur derjenige, der wunder-
bare Taten vollbringt, sondern der, der den Armen die Frohe Botschaft verkiindet;
das ist sozusagen der Sinn und das Siegel seiner messianischen Weihe. Die Verkiin-
digung der Frohen Botschaft an die Armen wird von der Jungfrau besungen; sie ist
eindeutig der Sinn der Geburt in Bethlehem, der Berufung der Hirten und des
ganzen verborgenen Lebens. Sie wird von Jesus als die eigentliche Aufgabe seines
offentlichen Lebens bezeichnet und durch Lohn oder Strafe bei der zweiten glor-
reichen Ankunft des Erlosers fiir die Ewigkeit bekraftigt. — Nun aber trifft es sich,
daf} dieses Moment des Reiches Gottes — die Verkiindigung des Evangeliums an die
Armen — auflerdem einer aktuellen, ungeheuren und dringenden Notwendigkeit
entspricht. Einerseits ist die Welt der Arbeiter, die in den meisten Nationen noch
eine Welt der Armen ist, iitberall Christus entfremdet worden; man muf ihr von
neuem das Evangelium kiinden. Anderseits leiden zwei Drittel der Menschheit Hun-
ger und erwarten von der Verbreitung des Geistes des Evangeliums eine gerechtere
und briiderlichere Verteilung, die im schmerzlichen Vergleich mit den gewaltigen

. Reichtiimern in den Hinden weniger um so dringlicher erscheint. Und endlich ist in
der Welt, so wie sie ist, mehr denn je das Verlangen nach Reichtum und ein empfind-
liches Zuriickschrecken vor der Armut. Allein das Evangelium konnte die Vorausset-
zungen fir jenes Gleichgewicht schaffen, das den wahren Frieden unter den Men-
schen gewdhrt. Und auf der anderen Seite ist es nur die Kirche, die das Evangelium
verkiinden kann. ,Wie aber sollen sie horen, wenn keiner predigt; wie aber soll man
predigen, wenn man nicht gesandt ist” (Rom 10, 15), wiirde der hl. Paulus sagen. —
Aber es gibt jemanden, der dazu den Auftrag hat: die Kirche! Darum haben wir mit
Anteilnahme die Worte des Papstes gehért, die er dem Konzil als kraftvolle Weg-
weisung mitgegeben hat: ,Die Kirche ist heute mehr denn je die Kirche der Armen.*
Denn angesichts der gegenwartigen Welt, in der das Phianomen der Armut so unab-
sehbar und nachhaltig in Erscheinung tritt, fihlt die Kirche, daf sie die Méglichkeit
hat, den Armen diese einzige Gute Botschaft, die sie erwarten, zu bringen, und sie
behauptet, daf dies ihre Aufgabe sei.”

Der Appell des Kardinals von Bologna hat inzwischen ein weites und starkes Echo
gefunden, vor allem im franzdsischen Sprachbereich. Bei der Einweihung der neuen
Kathedrale von Algier, am Weihnachtstag, hielt Erzbischof Duval eine Ansprache,
in der er tber den Geist der Armut folgendes sagte: ,Die im Konzil versammelte
Kirche will auf die Angste aller Menschen eine Antwort geben. Wenn sie sich beson-
ders den Angsten der Armen zuwendet, so darum, weil Jesus arm war, weil die
Armen die Bevorzugten seines Herzens sind, weil die Vorliebe, die den Armen gilt,
das Zeichen und die Bedingung der universalen Liebe ist, die Christus und die
Kirche kennzeichnet . . . Man trifft manchmal Christen, die vor den Forderungen der
Liebe, der Gottes- und Nachstenliebe, zaudern. Der hl. Augustinus wiirde ihnen

4 La Civilta Cattolica, 2. Februar 1963, S. 285 {.



130 Aus dem Leben der Kirche

sagen, daf} man klein und demiitig werden miisse, um diese Unschliissigkeit zu iiber-
winden, wie die Jungfrau Marija. Demiitig und klein vor Gott. Die Demut, in der
Gottes Sohn uns ein Beispiel gegeben hat, zieht das Wohlgefallen Gottes herab.
Demiitig und klein vor den Menschen. Christus ist nicht gekommen, um sich bedienen
zu lassen, sondern um zu dienen. Er muf} darin wie einer von uns sein. Demut ist
also wahre Grofle. Der Geist des Opfers ist das Geheimnis der friedlichen Siege iiber
die Herzen unserer Britder. Es ist das Licht der Demut, das die Liebe gebiert. Es ist
die Nachstenliebe, die den Menschen die Schitze der ewigen Liebe Gottes enthiillt“s.

In seinem Weihnachtshirtenbrief beschaftigt sich der Bischof von Tarbes und Lour-
des, Mons. Théas, mit dem gleichen Thema®: ,Dir Kirche Christi schaut auf die
Armen. Sie will die Kirche der Armen sein, hat der Papst gesagt. Und das Konzil
betonte in seiner Botschaft vom 20. Oktober an die Welt, dafl die Kirche in der heu-
tigen Welt absolut notwendig ist, um auf die Ungerechtigkeiten und die unwiirdigen
Ungleichheiten hinzuweisen, um die wahre Ordnung der Werte und der Giiter wie-
derherzustellen, damit das Leben des Menschen nach den Grundsétzen des Evange-
liums wieder menschlicher werde’ . . . Ist denn ihr Griinder nicht in die Welt gekom-
men, um den Armen die Frohe Botschaft zu verkiinden? Nicht wenige Konzilsvater
unterstrichen den Stellenwert der Armut im Leben des Christen, des Priesters, des
Bischofs, auch in der liturgischen Feier. Das Wichtigste ist, wie die Konzilsvater in
ihrer Botschaft an die Welt bemerkt haben, die rechte Rangstufe der Werte wieder-
herzustellen.®

Auch Kardinal Gerlier von Lyon betont die Notwendigkeit, sich mit dem Problem
der Armut auseinanderzusetzen. Die Kirche habe heute mehr denn je die Pflicht,
durch die Verkiindigung ihrer Lehre und durch die Tat nach Heilmitteln Ausschau zu
halten, um den vielen Notleidenden in der Welt zu Hilfe zu kommen. Und er figt
ernst hinzu: ,Ich kann mich tiuschen, aber mir scheint im Programm des Konzils
nichts dergleichen vorgesehen, wenigstens nicht direkt, obwohl die Wirksamkeit
unserer Arbeit mit diesem Problem zusammenhidngt. Wenn wir es nicht angreifen,
lassen wir die aktuellsten Gesichtspunkte der evangelischen wie der menschlichen
Wirklichkeit aufer acht ... Wir diirfen der Sache nicht ausweichen. Man mufl bei
den Verantwortlichen darauf dringen. Sonst lauft alles iibrige Gefahr, unwirksam
zu werden. Die Kirche, die ja nicht reich sein will, muf} auch den Anschein von Reich-
tum ablegen . .. Das Problem der Evangelisation der Armen, des Apostolates unter
den Arbeitern muf} fiir uns Bischéfe bei all unserem Handeln im Mittelpunkt unserer
Gedanken stehen“?. Ahnlich der junge Bischof von Arras. Auch er zeigt sich durch
die Interpellation des Kardinals von Bologna und einiger Missionsbischéfe beun-
ruhigt. Die Kirche unserer Tage miisse in ihren Erscheinungsformen und in ihrem
Auftreten einfacher sein, um ihre Botschaft glaubhaft zu machen. ,Die Bischofe der
unterentwickelten Volker verstehen besser als wir die Bedeutung der Armut in der
Kirche. Und die Europaer, die in diese Lander gehen, sind betroffen vom Kontrast
zwischen dem Elend des Volkes und dem zumindest scheinbaren Reichtum der katho-
lischen Gotteshduser und Schulen.« Er selbst mochte sich darum der Frage des bischof-
lichen Zeremoniells stellen und ihr nicht ausweichen. Er bittet auch seine Priester,
die gleichen Uberlegungen hinsichtlich kirchlicher Titulaturen, des Schmucks der Kir-

5 La Documentation catholique, Nr. 1394 (17. Februar 1963) 270.
8 Journal de la Grotte, 28. Dezember 1962 (Nach: La Civilta Cattolica, Febr. 1963, 287).

7 Nach: La Civilta Cattolica, Februar 1963, 286.



Aus dem Leben der Kirche 131

chen usw. anzustellen, und alle, insbesondere die Orden, sollten dariiber nachdenken,
wie sie ihren Lebensstil deutlicher der Armut Christi anpassen kénntens.

In einer Ansprache an seinen Klerus betont der Bischof von Agen, Mons. Johan,
daR das Konzil durch eine tiefgreifende Riickkehr zum Evangelium, durch eine stir-
kere Hinwendung zu den Werten der Demut und der Armut eine innere Erneuerung
der Kirche eingeleitet habe. Die katholische Tageszeitung La Croix (16. Jan.) falit
seine Ausfiihrungen folgendermafien zusammen: ,Der Geist der Demut bereitet der
Gnade den Boden, der Geist der Armut ruft sie herbei. Der Herr hat von der Krippe
bis zum Kreuz die Armut so sehr geliebt. Die entstehende Kirche hat sie in weitem
Mafle geiibt, um den Menschen, insbesondere den Leidenden, zu zeigen, daf ihr
einziger Schatz in der Erlosung besteht. Das Pfingstfest der Heiligkeit, d. h. das
Konzil, wird ohne Zweifel in dieser Hinsicht viele geheime Gnadeneingebungen in
der Kirche wieder erwecken, beginnend bei den Nachfolgern der Apostel, von denen
das Beispiel kommen mufl, damit das Beispiel den Worten Kraft verleihe und der
Gnade den Weg bereite. In der Geschichte der Kirche und auf ihrem Weg durch die
Welt scheinen so viele AuBerlichkeiten die heilige Armut zu verschleiern, die die
Urkirche jener Seligkeit teilhaftig machte, der der Besitz des Reiches Gottes verspro-
chen ist . . . Die Verkiindigung des Evangeliums an die Armen, die das erste Kenn-
zeichen fiir die Ankunft des Messias unter den Menschen bildet, muf vor allem durch
die Liebe zur Armut bekraftigt werden . . . Diese Armut im Geiste, die das Herz von
all dem, woran es sich natiirlicherweise klammern wiirde, loslést, um es ganz fir
Gott frei zu machen, mufl wieder vertieft werden... Diese tiefe Armut, dieses
befreiende Sich-Loslosen, ist einer der Angelpunkte des evangelischen Lebens. Die
Konzilsviter werden sich dieser fundamentalen Wahrheit nicht entziehen konnen.
Sie haben den Eindrudk, dafl das Konzil einer seiner Hauptaufgaben untreu wiirde,
wenn es nicht verkiindete, dafl die Armut in das Leben der Kinder der Kirche hinein-
gehort, und sie wird sich bei dieser Heilstatigkeit selbst an die Spitze stellen miissen.?*

oIn der Konzilsaula, die man als Parlament Gottes bezeichnen konnte“, heifit es
im Hirtenbrief des Bischofs von Monopoli (Provinz Bari), Mons. Ferrari, ,kehren
bei jedem Thema die Armen wieder. Es herrscht kein demagogischer Ton, es ist nicht
von Klassenkampf die Rede. Hier kommt vielmehr das Mysterium der Kirche zum
Ausdruck. In der Armut zeigt sich die wirkende Gegenwart des Erlosers in der Welt.
Er hat betont, daf} er alles als fiir sich getan betrachtet wissen will, was man fiir die
Bediirftigen tut. Er hat gesagt, dafl solchen das Himmelreich gehort. Die eine grofie
Triebfeder fiir jeden Konzilsteilnehmer ist die Liebe Christi. Die Richtschnur lautet:
,Wer seinen Bruder Not leiden sieht und ihm sein Herz verschliefit, wie kann in ihm
die Liebe Gottes bleiben? (1 Joh 38, 17). Geradezu dramatisch ist die Stimme jener
Bischofe, die Hirten und Viter von Bevilkerungsgruppen ohne Freiheit, ohne Exi-
stenzminimum sind, von Menschen, die die Auswirkungen eines Friedens erdulden,
der mit einer ungeheuren Verschwendung von Reichtum, den man in Brot umsetzen
konnte, aufrecht erhalten wird. Jesus Christus ruft diesen ins Gewissen: ,Ich war
hungrig, und ibr habt mich nicht gespeist‘10.”

Wenn das Stichwort ,Armut”, das Kardinal Lercaro mit Berufung auf ein Wort
des Papstes in die Konzilsdebatte warf, ein so starkes Echo fand und immer noch
findet — wir kénnten die Zeugnisse noch vermehren —, so dirfte das kein Zufall
sein, es ist nicht nur diec emotionale Antwort auf eine beschworende Geste, sondern

8 Nach: La Documentation Catholique, Nr. 1395 (3. Mérz 1963) 321 ff.
8 Nach: La Civilta Cattolica, 2. Februar 1963, 287. 10 Ebda. 288.



132 Aus dem Leben der Kirche

hat seinen tieferen Grund. Das Thema wird in der katholischen Welt schon seit
Jahren erdrtert, in den hochindustrialisierten Lindern vor allem im Zusammenhang
mit der Wiedergewinnung der entchristlichten Arbeiterschaft, im spanisch-portugie-
sischen Kulturraum, in erster Linie in Mittel- und Stidamerika, auf dem Hintergrund
der krassen Vermogensunterschiede, in den Missionskirchen angesichts des Massen-
elends bis zum bitteren Hunger und des Ringens der unterentwickelten Vélker um
den Anschluf an die zivilisierte Welt. ,Mater et magistra“ fafite diese Erérterungen
auf der Ebene der Weltkirche nur zusammen und gab neue, praktische Impulse fiir
die Seeclsorge und die katholische Laienarbeit. Je intensiver sich nun die Kirche
wieder in der Welt engagiert, die Begegnung mit ihr sucht — das ganze Konzil hat
ja nach der Intention des Papstes dieses eine Ziel: der Christ ,ist ein Biirger dieser
Welt und er muf sich, insofern er katholisch ist, als solchen betrachten«, hat er frither
einmal gesagt!l —, desto stirker riickt das Problem der im Gang befindlichen sozialen
Neuordnung der Welt und der gerechteren Giiterverteilung zu einem der Haupt-
anliegen der Kirche auf. Damit ist aber auch die Frage der diristlichen Armut, der
Armut um Christi willen — vor allem fiir die westliche Welt — neu gestellt. Wel-
ches ist in der jetzigen Heils- und Erlésungsordnung ihr Sinn und wie kénnen wir
sie in der heutigen Uberflufigesellschaft noch verwirklichen?

Diese Fragen werden vor allem in der franzésischen Literatur der letzten Jahre
leidenschaftlich diskutiert!2, Immer wieder hort man die Anklage, dafl die Kirche
nicht mehr in geniigendem Mafle Zeichen des armen Christus sei und darum die
.Frohbotschaft an die Armen nicht mehr glaubwiirdig genug bezeugen konne. Sehr
scharf hat das Peguy formuliert: ,Alle Schwierigkeiten der Kirche®, sagte er, ,kom-
men daher, daf sie in der modernen Welt, in der auch sie eine Modernisierung
erfahren hat, fast ausschlieBlich zu einer Religion der Reichen geworden ist und dafl
sie auf gesellschaftticher Ebene nicht mehr die Gemeinschaft der Glaubigenist13. ,Die
hierarchische Kirche“, schreibt Abbé Paul Gauthier, der im Elend der Araber und
Juden von Nazareth , Jesus den Zimmermann® wiedergefunden hat und es mit ihm
erlosen will, ,hat sich in der Gesellschaft auf die Seite der Reichen begeben, wih-
rend die Armen und die Arbeiter, mit wenigen Ausnahmen, von drauflen zuschauen,
ohne zu verstehen . . . Soziologisch gesehen erscheint sie an jene Welt gebunden und
durch sie begrenzt, wo man sich satt ifit, ohne sich mit den Handen abzumihen, wo
man gut gekleidet ist und schén wohnt. Sie erscheint der Welt von Zweidrittel der
Menschheit, die des Brotes fiir Leib und Seele entbehrt und zu harter Arbeit fir
wenig Lohn verurteilt ist, fremd ... Allzu oft setzen diese Menschen ihre einzige
Hoffnung auf den Kommunismus, der es verstanden hat, als das Gewissen der Ar-
beiter und Armen zu erscheinen“l4,

Aber nicht die offizielle Kirche allein wird angeklagt. Man sieht die christliche
Armut in der ganzen Christenheit der technisierten, durchrationalisierten und giiter-
gesittigten Welt unserer Tage in Gefahr. Selbst diejenigen, die sich grundsatzlich
zur christlichen Armut bekennen, die Orden, haben sich danach schon weithin von
der Entwicklung iberrollen lassen. Man hilt zwar an institutionellen Formen fest,
die urspriinglich einmal der Ubung und Sicherung der Armut dienten, denen aber

11 Pfingstansprache 1960.
12 7Z.B. 1. Gobry, La Pauvreté du Laic. Les Editions du Cerf 1961; Cl. Lucques,

La nouvelle pauvreté. Mame 1961; Pie-R. Régamey OP., La pauvreté et 'homme
d’aujourd’hui. Aubier 1963. 18 Zit. nahRégamey aa0., 264.
14 P, Gauthier, Jésus, 'Eglise et les Pauvres, Editions Universitaires 1962, 10 f. (zit.

nach Régamey, aa0., 264).



Aus dem Leben der Kirche 133

langst der Geist der Armut Christi entflohen ist. Erst heute — angestofien von auflen
— stellt man das erschrocken fest, und eben dieses Erschrecken hat viele — Priester,
Ordensleute und Laien — die christliche Armut wieder neu entdecken lassen. Aber
damit fangt das Problem erst an. Wie soll man diese Armut durchfithren — in einer
Welt, die nun einmal so ist, wie sie ist. Auch der Verkiinder des Evangeliums muf§
die Welt ,gebrauchen®, zwar so, als gebrauche er sie nicht (1 Kor 7,81), aber doch
gebrauchen. Es kommt also in erster Linie auf den Geist der Armut an; ohne ihn
sind alle Formen schal, und dieser Geist kann so und anders Gestalt gewinnen. Aber
damit zieht eine neue Gefahr herauf. Man akzentuiert den Geist der Armut und
wertet die wirkliche Armut ab; auf das Besitzen oder Nicht-Besitzen komme es nicht
an, sagt man, wenn man nur den Geist der Armut habe. Dagegen wird immer starker
betont, dafl man diesen Geist der Losschilung und Freiheit nicht haben kénne, wenn
man nicht auch in dieser oder jener Weise die wirkliche Armut zu spiiren bekomme.
Der echte Geist der Armut ist immer mit einem Verlangen nach der realen Armut
verbunden. ,Mein Gott“, schreibt Charles de Foucauld, ,ich weif} nicht, wie manche
Seelen es fertigbringen, Dich arm zu sehen und freiwillig reich zu bleiben, sich so
viel grofer zu schen als ihren Meister, ihren Vielgeliebten, Dir nicht in allem glei-
chen zu wollen und vor allem in Deiner Erniedrigung, soweit das von ihnen abhingt.
Ich gebe gern zu, daf sie Dich lieben, mein Gott, aber trotzdem glaube ich, dafl
irgend etwas ihrer Liebe fehlt. Ich jedenfalls kann mir keine Liebe vorstellen, die
nicht das Verlangen kennt, das gebieterische Verlangen nach Gleichférmigkeit, nach
Ahnlichkeit und vor allem danach, alle Schmerzen, alle Schwierigkeiten, alle Héarten
des Lebens zu teilen . . . Reich sein, wohlhabend, behaglich von meinen Giitern leben,
obwohl Du arm gewesen bist und beengt und Dich diirftig mit harter Arbeit erndhrt
hast — was mich angeht, ich kann das nicht, mein Gott . . . auf diese Weise kann ich
nicht lieben . .. ,Der Knecht soll nicht grofer sein als der Herr®, und die Braut nicht
reich, wenn der Brautigam arm ist, wenn Er freiwillig arm ist vor allem und es voll-
kommen ist... Mitunter war die heilige Teresa der Bitten miide, sie mbge doch
zustimmen, dafl ihr Kloster in Avila Einkiinfte beziehe, und dann war sie nahe
daran, nachzugeben; aber wenn sie in den Chor zuriickkehrte und das Kreuz sah, fiel
sie vor ihm nieder und bat Jesus, der nackt an diesem Kreuze hing, Er moge ihr die
Gnade schenken, niemals Einkiinft zu haben und so arm zu sein wie Er ... I ver-
urteile niemanden, mein Gott. Die andern sind Deine Diener und meine Briider, ich
habe lediglich die Pflicht, sie zu lieben und fiir sie zu beten: aber was mich betrifft,
ich kann eine Liebe nicht verstehen, die nicht nach Ahnlichkeit strebt und den Drang
nicht kennt, an allen Kreuzen teilzuhaben . . .“15,

Keine Frage: Das Mysterium der Armut Christi ist in der Kirche wieder neu ent-
deckt worden. Was zuerst in ecinzelnen und in kleinen Gruppen als Glut lebendig
war, ist nun von den Vitern des Konzils — bisweilen in fast schwarmerischen Wor-
ten — zur Flamme entziindet worden. Aber damit ist nur der Anstof} gegeben. Die
Weise der Verwirklichung dieser Armut wird nach Lindern und Vélkern und oft
von Mensch zu Mensch, je nach der Situation, in der sie geschieht, verschieden sein.
Jeder muB sie von neuem suchen: die Kirche, die Orden, die Familien und der ein-
zelne Christ, und nur derjenige wird sie finden, der schon im Herzen mit dem armen
Christus verbunden ist und auf seinen Spuren wandert.

Friedrich Wulf S]

15 Die geistlichen Schriften, Herold-Verlag, Wien 1963, 91 f.





