
AUS    DEM    LEBEN    DER    KIRCHE 

Das Mysterium der Armut Christi in der Kirche von heute 

Eines der entscheidenden Ergebnisse der ersten Sitzungsperiode des II. Vatikani- 
schen Konzils ist unleugbar • es wurde schon oft hervorgehoben • das Erlebnis der 
Weltkirche. Völker und Rassen der ganzen Erde mit der Unterschiedlichkeit ihres 
Denkens und Empfindens, mit der Mannigfaltigkeit ihrer Anschauungen und An- 
liegen begegneten sich in der gleichen geistlichen Familie, lernten einander kennen 
und verstehen, disputierten miteinander und bekundeten bei aller Offenheit des 
Gesprächs ihre Solidarität in Glaube und Liebe. Je mehr man sich der Einzigartig- 
keit dieses Ereignisses bewußt wurde, um so stärker erwachte auch das Gefühl der 
Verantwortung für die ganze Welt, für das Schicksal aller Menschen und Völker. In 
eindrucksvoller Weise kam das in einer Rede zum Ausdruck, die Kardinal Lercaro, 
der Erzbischof von Bologna, am 6. Dezember in der Konzilsaula hielt. Sie hatte das 
Geheimnis der Armut Christi oder besser: das Geheimnis Christi in den Armen 
zum Inhalt und appellierte beschwörend an das Gewissen der Konzilsväter1. Er- 
innernd an ein Wort des Papstes, die Kirche werde sich auf dem Konzil als das zeigen, 
was sie sei und sein wolle, als Kirche aller, vor allem aber der Armen2, drückte der 
Kardinal seine Verwunderung darüber aus, daß die ihm vorliegenden Konzils- 
schemata in keiner Weise auf die hier angesprochene Aufgabe der Kirche eingegan- 
gen seien. Es handle sich aber nach dem Ausweis beider Testamente um einen wesent- 
lichen Aspekt des »Mysteriums Christi" und des Reiches Gottes. Er forderte darum 
eindringlich, das Konzil möge •das Mysterium Christi in den Armen zur Mitte und 
Seele seiner lehrhaften und gesetzgeberischen Arbeit" machen. Die Pflicht dazu 
dränge um so mehr, je mehr die Kluft zwischen den beiden Teilen der Menschheit, 
den Reichen und den Armen, zum offenen Ärgernis geworden sei. Er machte darum 
folgenden Vorschlag: Wenn wirklich das zentrale Thema des Konzils die Kirche sei, 
die Kirche in einer veränderten Welt, dann solle man sie vor allem als •Kirche der 
Armen" herausstellen. Das bedeute, daß man 1. die um Christi willen gewählte 
Armut als •Zeichen und Weise der Gegenwart und des Heilswirkens des fleisch- 
gewordenen Wortes unter den Menschen" aufzuzeigen habe, 2. die biblische Lehre 
von der Würde der Armen als auserwählter Glieder der Kirche in denen Christus 
seine Herrlichkeit verberge, verkünden müsse, 3. in allen lehrhaften Schemata auf 
den inneren Zusammenhang zwischen der Gegenwart Christi in den Armen und 
seiner wirkenden Gegenwart in Eucharistie und Hierarchie hinweisen müsse und 4. 
bei der Behandlung der Frage der zeitgemäßen Anpassung von kirchlichen Institu- 
tionen und Seelsorgsmethoden an die Tatsache erinnern müsse,*daß alle großen Re- 
formen in der Kirche mit einer besonderen Hochschätzung der Armen verbunden 
gewesen seien. Mit einigen praktischen Hinweisen auf Möglichkeiten, die Armut in 
der Kirche stärker sichtbar zu machen (hier werden vor allem die Bischöfe und die 
Orden angesprochen) schloß der Kardinal seine bemerkenswerte Rede, von der man 
gesagt hat, sie zähle zu den kühnsten, die man bisher auf dem Konzil gehört habe3. 

1 R. R o u q u e 11 e SJ, in: Etudes, Februar 1963, 265 f. 
2 Rundfunkansprache vom 11. September 1962. 3 Rouquette, aaO, 266. 



Aus dem Leben der Kirche 129 

Am 22. Dezember hat dann Kardinal Lercaro seine auf dem Konzil geäußerten 
Gedanken in einer Fernsehsendung noch einmal dargelegt4. Er sprach zuerst vom 
Sinn der Armut in der Kirche, der nur von der Armut Christi her erfaßt werden 
könne, sodann von der Gegenwart Jesu in den Armen und endlich von der Verkün- 
digung des Evangeliums an die Armen. Hier heißt es: •Man kann nicht vom Myste- 
rium der heiligen Armut in der Kirche Gottes sprechen, ohne die Verkündigung der 
Frohbotschaft an die Armen zu erwähnen. Diese gehört so unaufgebbar und tief zu 
den Aufgaben des Reiches Gottes, daß man sie in keiner Weise unterschätzen kann. 
Schon nach dem Alten Testament ist der Messias nicht nur derjenige, der wunder- 
bare Taten vollbringt, sondern der, der den Armen die Frohe Botschaft verkündet; 
das ist sozusagen der Sinn und das Siegel seiner messianischen Weihe. Die Verkün- 
digung der Frohen Botschaft an die Armen wird von der Jungfrau besungen; sie ist 
eindeutig der Sinn der Geburt in Bethlehem, der Berufung der Hirten und des 
ganzen verborgenen Lebens. Sie wird von Jesus als die eigentliche Aufgabe seines 
öffentlichen Lebens bezeichnet und durch Lohn oder Strafe bei der zweiten glor- 
reichen Ankunft des Erlösers für die Ewigkeit bekräftigt. • Nun aber trifft es sich, 
daß dieses Moment des Reiches Gottes • die Verkündigung des Evangeliums an die 
Armen • außerdem einer aktuellen, ungeheuren und dringenden Notwendigkeit 
entspricht. Einerseits ist die Welt der Arbeiter, die in den meisten Nationen noch 
eine Welt der Armen ist, überall Christus entfremdet worden; man muß ihr von 
neuem das Evangelium künden. Anderseits leiden zwei Drittel der Menschheit Hun- 
ger und erwarten von der Verbreitung des Geistes des Evangeliums eine gerechtere 
und brüderlichere Verteilung, die im schmerzlichen Vergleich mit den gewaltigen 
Reichtümern in den Händen weniger um so dringlicher erscheint. Und endlich ist in 
der Welt, so wie sie ist, mehr denn je das Verlangen nach Reichtum und ein empfind- 
liches Zurückschrecken vor der Armut. Allein das Evangelium könnte die Vorausset- 
zungen für jenes Gleichgewicht schaffen, das den wahren Frieden unter den Men- 
schen gewährt. Und auf der anderen Seite ist es nur die Kirche, die das Evangelium 
verkünden kann. ,Wie aber sollen sie hören, wenn keiner predigt; wie aber soll man 
predigen, wenn man nicht gesandt ist' (Rom 10, 15), würde der hl. Paulus sagen. • 
Aber es gibt jemanden, der dazu den Auftrag hat: die Kirche! Darum haben wir mit 
Anteilnahme die Worte des Papstes gehört, die er dem Konzil als kraftvolle Weg- 
weisung mitgegeben hat: ,Die Kirche ist heute mehr denn je die Kirche der Armen.' 
Denn angesichts der gegenwärtigen Welt, in der das Phänomen der Armut so unab- 
sehbar und nachhaltig in Erscheinung tritt, fühlt die Kirche, daß sie die Möglichkeit 
hat, den Armen diese einzige Gute Botschaft, die sie erwarten, zu bringen, und sie 
behauptet, daß dies ihre Aufgabe sei." 

Der Appell des Kardinals von Bologna hat inzwischen ein weites und starkes Echo 
gefunden, vor allem im französischen Sprachbereich. Bei der Einweihung der neuen 
Kathedrale von Algier, am Weihnachtstag, hielt Erzbischof Duval eine Ansprache, 
in der er über den Geist der Armut folgendes sagte: •Die im Konzil versammelte 
Kirche will auf die Ängste aller Menschen eine Antwort geben. Wenn sie sich beson- 
ders den Ängsten der Armen zuwendet, so darum, weil Jesus arm war, weil die 
Armen die Bevorzugten seines Herzens sind, weil die Vorliebe, die den Armen gilt, 
das Zeichen und die Bedingung der universalen Liebe ist, die Christus und die 
Kirche kennzeichnet... Man trifft manchmal Christen, die vor den Forderungen der 
Liebe, der Gottes- und Nächstenliebe, zaudern. Der hl. Augustinus würde ihnen 

4 La Civiltä Cattolica, 2. Februar 1963, S. 285 f. 



130 Aus dem Leben der Kirche 

sagen, daß man klein und demütig werden müsse, um diese Unschlüssigkeit zu über- 
winden, wie die Jungfrau Maria. Demütig und klein vor Gott. Die Demut, in der 
Gottes Sohn uns ein Beispiel gegeben hat, zieht das Wohlgefallen Gottes herab. 
Demütig und klein vor den Menschen. Christus ist nicht gekommen, um sich bedienen 
zu lassen, sondern um zu dienen. Er muß darin wie einer von uns sein. Demut ist 
also wahre Größe. Der Geist des Opfers ist das Geheimnis der friedlichen Siege über 
die Herzen unserer Brüder. Es ist das Licht der Demut, das die Liebe gebiert. Es ist 
die Nächstenliebe, die den Menschen die Schätze der ewigen Liebe Gottes enthüllt"5. 

In seinem Weihnachtshirtenbrief beschäftigt sich der Bischof vonTarbes undLour- 
des, Mons. Theas, mit dem gleichen Thema6: •Dir Kirche Christi schaut auf die 
Armen. Sie will die Kirche der Armen sein, hat der Papst gesagt. Und das Konzil 
betonte in seiner Botschaft vom 20. Oktober an die Welt, daß die Kirche in der heu- 
tigen Welt absolut notwendig ist, um auf die Ungerechtigkeiten und die unwürdigen 
Ungleichheiten hinzuweisen, um die wahre Ordnung der Werte und der Güter wie- 
derherzustellen, damit das Leben des Menschen nach den Grundsätzen des Evange- 
liums wieder menschlicher werde'... Ist denn ihr Gründer nicht in die Welt gekom- 
men, um den Armen die Frohe Botschaft zu verkünden? Nicht wenige Konzilsväter 
unterstrichen den Stellenwert der Armut im Leben des Christen, des Priesters, des 
Bischofs, auch in der liturgischen Feier. Das Wichtigste ist, wie die Konzilsväter in 
ihrer Botschaft an die Welt bemerkt haben, die rechte Rangstufe der Werte wieder- 
herzustellen." 

Auch Kardinal Gerlier von Lyon betont die Notwendigkeit, sich mit dem Problem 
der Armut auseinanderzusetzen. Die Kirche habe heute mehr denn je die Pflicht, 
durch die Verkündigung ihrer Lehre und durch die Tat nach Heilmitteln Ausschau zu 
halten, um den vielen Notleidenden in der Welt zu Hilfe zu kommen. Und er fügt 
ernst hinzu: •Ich kann mich täuschen, aber mir scheint im Programm des Konzils 
nichts dergleichen vorgesehen, wenigstens nicht direkt, obwohl die Wirksamkeit 
unserer Arbeit mit diesem Problem zusammenhängt. Wenn wir es nicht angreifen, 
lassen wir die aktuellsten Gesichtspunkte der evangelischen wie der menschlichen 
Wirklichkeit außer acht... Wir dürfen der Sache nicht ausweichen. Man muß bei 
den Verantwortlichen darauf drängen. Sonst läuft alles übrige Gefahr, unwirksam 
zu werden. Die Kirche, die ja nicht reich sein will, muß auch den Anschein von Reich- 
tum ablegen. .. Das Problem der Evangelisation der Armen, des Apostolates unter 
den Arbeitern muß für uns Bischöfe bei all unserem Handeln im Mittelpunkt unserer 
Gedanken stehen"7. Ähnlich der junge Bischof von Arras. Auch er zeigt sich durch 
die Interpellation des Kardinals von Bologna und einiger Missionsbischöfe beun- 
ruhigt. Die Kirche unserer Tage müsse in ihren Erscheinungsformen und in ihrem 
Auftreten einfacher sein, um ihre Botschaft glaubhaft zu machen. •Die Bischöfe der 
unterentwickelten Völker verstehen besser als wir die Bedeutung der Armut in der 
Kirche. Und die Europäer, die in diese Länder gehen, sind betroffen vom Kontrast 
zwischen dem Elend des Volkes und dem zumindest scheinbaren Reichtum der katho- 
lischen Gotteshäuser und Schulen.« Er selbst möchte sich darum der Frage des bischöf- 
lichen Zeremoniells stellen und ihr nicht ausweichen. Er bittet auch seine Priester, 
die gleichen Überlegungen hinsichtlich kirchlicher Titulaturen, des Schmucks der Kir- 

5 La Documentation catholique, Nr. 1394 (17. Februar 1963) 270. 
6 Journal de la Grotte, 23. Dezember 1962 (Nach: La Civiltä Cattolica, Febr. 1963, 287). 
7 Nach: La Civiltä Cattolica, Februar 1963, 286. 



Aus dem Leben der Kirche 131 

chen usw. anzustellen, und alle, insbesondere die Orden, sollten darüber nachdenken, 
wie sie ihren Lebensstil deutlicher der Armut Christi anpassen könnten8. 

In einer Ansprache an seinen Klerus betont der Bischof von Agen, Mons. Johan, 
daß das Konzil durch eine tiefgreifende Rückkehr zum Evangelium, durch eine stär- 
kere Hinwendung zu den Werten der Demut und der Armut eine innere Erneuerung 
der Kirche eingeleitet habe. Die katholische Tageszeitung La Croix (16. Jan.) faßt 
seine Ausführungen folgendermaßen zusammen: •Der Geist der Demut bereitet der 
Gnade den Boden, der Geist der Armut ruft sie herbei. Der Herr hat von der Krippe 
bis zum Kreuz die Armut so sehr geliebt. Die entstehende Kirche hat sie in weitem 
Maße geübt, um den Menschen, insbesondere den Leidenden, zu zeigen, daß ihr 
einziger Schatz in der Erlösung besteht. Das Pfingstfest der Heiligkeit, d. h. das 
Konzil, wird ohne Zweifel in dieser Hinsicht viele geheime Gnadeneingebungen in 
der Kirche wieder erwecken, beginnend bei den Nachfolgern der Apostel, von denen 
das Beispiel kommen muß, damit das Beispiel den Worten Kraft verleihe und der 
Gnade den Weg bereite. In der Geschichte der Kirche und auf ihrem Weg durch die 
Welt scheinen so viele Äußerlichkeiten die heilige Armut zu verschleiern, die die 
Urkirche jener Seligkeit teilhaftig machte, der der Besitz des Reiches Gottes verspro- 
chen ist... Die Verkündigung des Evangeliums an die Armen, die das erste Kenn- 
zeichen für die Ankunft des Messias unter den Menschen bildet, muß vor allem durch 
die Liebe zur Armut bekräftigt werden... Diese Armut im Geiste, die das Herz von 
all dem, woran es sich natürlicherweise klammern würde, loslöst, um es ganz für 
Gott frei zu machen, muß wieder vertieft werden... Diese tiefe Armut, dieses 
befreiende Sich-Loslösen, ist einer der Angelpunkte des evangelischen Lebens. Die 
Konzilsväter werden sich dieser fundamentalen Wahrheit nicht entziehen können. 
Sie haben den Eindruck, daß das Konzil einer seiner Hauptaufgaben untreu würde, 
wenn es nicht verkündete, daß die Armut in das Leben der Kinder der Kirche hinein- 
gehört, und sie wird sich bei dieser Heilstätigkeit selbst an die Spitze stellen müssen.9" 

•In der Konzilsaula, die man als Parlament Gottes bezeichnen könnte", heißt es 
im Hirtenbrief des Bischofs von Monopoli (Provinz Bari), Mons. Ferrari, •kehren 
bei jedem Thema die Armen wieder. Es herrscht kein demagogischer Ton, es ist nicht 
von Klassenkampf die Rede. Hier kommt vielmehr das Mysterium der Kirche zum 
Ausdruck. In der Armut zeigt sich die wirkende Gegenwart des Erlösers in der Welt. 
Er hat betont, daß er alles als für sich getan betrachtet wissen will, was man für die 
Bedürftigen tut. Er hat gesagt, daß solchen das Himmelreich gehört. Die eine große 
Triebfeder für jeden Konzilsteilnehmer ist die Liebe Christi. Die Richtschnur lautet: 
,Wer seinen Bruder Not leiden sieht und ihm sein Herz verschließt, wie kann in ihm 
die Liebe Gottes bleiben?' (1 Joh 3, 17). Geradezu dramatisch ist die Stimme jener 
Bischöfe, die Hirten und Väter von Bevölkerungsgruppen ohne Freiheit, ohne Exi- 
stenzminimum sind, von Menschen, die die Auswirkungen eines Friedens erdulden, 
der mit einer ungeheuren Verschwendung von Reichtum, den man in Brot umsetzen 
könnte, aufrecht erhalten wird. Jesus Christus ruft diesen ins Gewissen: ,Ich war 
hungrig, und ihr habt mich nicht gespeist'10." 

Wenn das Stichwort •Armut", das Kardinal Lercaro mit Berufung auf ein Wort 
des Papstes in die Konzilsdebatte warf, ein so starkes Echo fand und immer noch 
findet • wir könnten die Zeugnisse noch vermehren •, so dürfte das kein Zufall 
sein, es ist nicht nur die emotionale Antwort auf eine beschwörende Geste, sondern 

8 Nach: La Documentation Catholique, Nr. 1395 (3. März 1963) 321 ff. 
• Nach: La Civiltä Cattolica, 2. Februar 1963, 287. 10 Ebda. 288. 



132 Aus dem Leben der Kirche 

hat seinen tieferen Grund. Das Thema wird in der katholischen Welt schon seit 
Jahren erörtert, in den hochindustrialisierten Ländern vor allem im Zusammenhang 
mit der Wiedergewinnung der entchristlichten Arbeiterschaft, im spanisch-portugie- 
sischen Kulturraum, in erster Linie in Mittel- und Südamerika, auf dem Hintergrund 
der krassen Vermögensunterschiede, in den Missionskirchen angesichts des Massen- 
elends bis zum bitteren Hunger und des Ringens der unterentwickelten Völker um 
den Anschluß an die zivilisierte Welt. •Mater et magistra" faßte diese Erörterungen 
auf der Ebene der Weltkirche nur zusammen und gab neue, praktische Impulse für 
die Seelsorge und die katholische Laienarbeit. Je intensiver sich nun die Kirche 
wieder in der Welt engagiert, die Begegnung mit ihr sucht • das ganze Konzil hat 
ja nach der Intention des Papstes dieses eine Ziel: der Christ •ist ein Bürger dieser 
Welt und er muß sich, insofern er katholisch ist, als solchen betrachten«, hat er früher 
einmal gesagt11 •, desto stärker rückt das Problem der im Gang befindlichen sozialen 
Neuordnung der Welt und der gerechteren Güterverteilung zu einem der Haupt- 
anliegen der Kirche auf. Damit ist aber auch die Frage der christlichen Armut, der 
Armut um Christi willen • vor allem für die westliche Welt • neu gestellt. Wel- 
ches ist in der jetzigen Heils- und Erlösungsordnung ihr Sinn und wie können wir 
sie in der heutigen Überflußgesellschaft noch verwirklichen? 

Diese Fragen werden vor allem in der französischen Literatur der letzten Jahre 
leidenschaftlich diskutiert12. Immer wieder hört man die Anklage, daß die Kirche 
nicht mehr in genügendem Maße Zeichen des armen Christus sei und darum die 

. Frohbotschaft an die Armen nicht mehr glaubwürdig genug bezeugen könne. Sehr 
scharf hat das Peguy formuliert: •Alle Schwierigkeiten der Kirche", sagte er, •kom- 
men daher, daß sie in der modernen Welt, in der auch sie eine Modernisierung 
erfahren hat, fast ausschließlich zu einer Religion der Reichen geworden ist und daß 
sie auf gesellschaftlicher Ebene nicht mehr die Gemeinschaft der Gläubigen ist"13. •Die 
hierarchische Kirche", schreibt Abbe Paul Gauthier, der im Elend der Araber und 
Juden von Nazareth •Jesus den Zimmermann" wiedergefunden hat und es mit ihm 
erlösen will, •hat sich in der Gesellschaft auf die Seite der Reichen begeben, wäh- 
rend die Armen und die Arbeiter, mit wenigen Ausnahmen, von draußen zuschauen, 
ohne zu verstehen ... Soziologisch gesehen erscheint sie an jene Welt gebunden und 
durch sie begrenzt, wo man sich satt ißt, ohne sich mit den Händen abzumühen, wo 
man gut gekleidet ist und schön wohnt. Sie erscheint der Welt von Zweidrittel der 
Menschheit, die des Brotes für Leib und Seele entbehrt und zu harter Arbeit für 
wenig Lohn verurteilt ist, fremd... Allzu oft setzen diese Menschen ihre einzige 
Hoffnung auf den Kommunismus, der es verstanden hat, als das Gewissen der Ar- 
beiter und Armen zu erscheinen"14. 

Aber nicht die offizielle Kirche allein wird angeklagt. Man sieht die christliche 
Armut in der ganzen Christenheit der technisierten, durchrationalisierten und güter- 
gesättigten Welt unserer Tage in Gefahr. Selbst diejenigen, die sich grundsätzlich 
zur christlichen Armut bekennen, die Orden, haben sich danach schon weithin von 
der Entwicklung überrollen lassen. Man hält zwar an institutionellen Formen fest, 
die ursprünglich einmal der Übung und Sicherung der Armut dienten, denen aber 

11 Pfingstansprache 1960. 
12 Z.B. I. Gobry, La Pauvrete du Laic. Les Editions du Cerf 1961; Cl. Lucques, 

La nouvelle pauvrete. Mame 1961; Pie-R. Regamey OP., La pauvrete et Vhomme 
d'aujourd'hui. Aubier 1963. 13 Zit. nach Regamey   aaO., 264. 

14 P. Gauthier, Jesus, l'figlise et les Pauvres, Editions Universitaires 1962, 10f. (zit. 
nach Regamey, aaO., 264). 



Aus dem Leben der Kirche 133 

längst der Geist der Armut Christi entflohen ist. Erst heute • angestoßen von außen 
• stellt man das erschrocken fest, und eben dieses Erschrecken hat viele • Priester, 
Ordensleute und Laien • die christliche Armut wieder neu entdecken lassen. Aber 
damit fängt das Problem erst an. Wie soll man diese Armut durchführen • in einer 
Welt, die nun einmal so ist, wie sie ist. Auch der Verkünder des Evangeliums muß 
die Welt •gebrauchen", zwar so, als gebrauche er sie nicht (1 Kor 7,31), aber doch 
gebrauchen. Es kommt also in erster Linie auf den Geist der Armut an; ohne ihn 
sind alle Formen schal, und dieser Geist kann so und anders Gestalt gewinnen. Aber 
damit zieht eine neue Gefahr herauf. Man akzentuiert den Geist der Armut und 
wertet die wirkliche Armut ab; auf das Besitzen oder Nicht-Besitzen komme es nicht 
an, sagt man, wenn man nur den Geist der Armut habe. Dagegen wird immer stärker 
betont, daß man diesen Geist der Losschälung und Freiheit nicht haben könne, wenn 
man nicht auch in dieser oder jener Weise die wirkliche Armut zu spüren bekomme. 
Der echte Geist der Armut ist immer mit einem Verlangen nach der realen Armut 
verbunden. •Mein Gott", schreibt Charles de Foucauld, •ich weiß nicht, wie manche 
Seelen es fertigbringen, Dich arm zu sehen und freiwillig reich zu bleiben, sich so 
viel größer zu sehen als ihren Meister, ihren Vielgeliebten, Dir nicht in allem glei- 
chen zu wollen und vor allem in Deiner Erniedrigung, soweit das von ihnen abhängt. 
Ich gebe gern zu, daß sie Dich lieben, mein Gott, aber trotzdem glaube ich, daß 
irgend etwas ihrer Liebe fehlt. Ich jedenfalls kann mir keine Liebe vorstellen, die 
nicht das Verlangen kennt, das gebieterische Verlangen nach Gleichförmigkeit, nach 
Ähnlichkeit und vor allem danach, alle Schmerzen, alle Schwierigkeiten, alle Härten 
des Lebens zu teilen ... Reich sein, wohlhabend, behaglich von meinen Gütern leben, 
obwohl Du arm gewesen bist und beengt und Dich dürftig mit harter Arbeit ernährt 
hast • was mich angeht, ich kann das nicht, mein Gott... auf diese Weise kann ich 
nicht lieben... ,Der Knecht soll nicht größer sein als der Herr', und die Braut nicht 
reich, wenn der Bräutigam arm ist, wenn Er freiwillig arm ist vor allem und es voll- 
kommen ist... Mitunter war die heilige Teresa der Bitten müde, sie möge doch 
zustimmen, daß ihr Kloster in Avila Einkünfte beziehe, und dann war sie nahe 
daran, nachzugeben; aber wenn sie in den Chor zurückkehrte und das Kreuz sah, fiel 
sie vor ihm nieder und bat Jesus, der nackt an diesem Kreuze hing, Er möge ihr die 
Gnade schenken, niemals Einkunft zu haben und so arm zu sein wie Er . . . Ich ver- 
urteile niemanden, mein Gott. Die andern sind Deine Diener und meine Brüder, ich 
habe lediglich die Pflicht, sie zu lieben und für sie zu beten; aber was mich betrifft, 
ich kann eine Liebe nicht verstehen, die nicht nach Ähnlichkeit strebt und den Drang 
nicht kennt, an allen Kreuzen teilzuhaben .. ."15. 

Keine Frage: Das Mysterium der Armut Christi ist in der Kirche wieder neu ent- 
deckt worden. Was zuerst in einzelnen und in kleinen Gruppen als Glut lebendig 
war, ist nun von den Vätern des Konzils • bisweilen in fast schwärmerischen Wor- 
ten • zur Flamme entzündet worden. Aber damit ist nur der Anstoß gegeben. Die 
Weise der Verwirklichung dieser Armut wird nach Ländern und Völkern und oft 
von Mensch zu Mensch, je nach der Situation, in der sie geschieht, verschieden sein. 
Jeder muß sie von neuem suchen: die Kirche, die Orden, die Familien und der ein- 
zelne Christ, und nur derjenige wird sie finden, der schon im Herzen mit dem armen 
Christus verbunden ist und auf seinen Spuren wandert. 

Friedrich Wulf S J 

Die geistlichen Schriften, Herold-Verlag, Wien 1963, 91 f. 




