L TTERATURIBEITRTIUGCHT

Ménchtum so oder so

Bei den Gesprichen zwischen den Konfessionen zeigt sich immer wieder, daf} die
eigentlichen, fast uniiberwindbaren Griben nicht nur auf dem Gebiet der hohen
Theologie verlaufen, sondern ebenso in der konkreten, praktischen Frommigkeit zn
suchen sind: Heiligenverehrung, Marienfrémmigkeit, Sakramente, Branchtum, tig-
liche Aszese usw. Man sollte deshalb diese Fragen nicht erst in zweiter Linie angehen,
als ergebe sich deren Beantwortung zwangsliufig aus dem abstrakten theologischen
Gesprich; man sollte vielmehr, ganz im Sinne des 2. Vaticanums wissen, daf Chri-
stentum zuerst gelebter Glaube bedeutet, und daf die theoretisch-dogmatische Unter-
bannng und Formulierung nur im Dienste dieses Christenlebens zu stehen hat.

Es ist allerdings schwierig, diesen so entscheidenden Faktor in giiltiger Anssage
zur Darstellung zu bringen. Zu reich und vielfiltig ist die katholische Frommigkeit.
Man muf versuchen, Schwerpunkte herauszuarbeiten, um die sich die Mannigfaltig-
keit der Frommigkeit wie ein langsam ausschwingender Wellenschlag ordnet. Hente
noch — und fiir das Mittelalter galt das in iiberragendem Mafle — ist der Ordens-
stand ein solcher Schwerpunkt. Deshalb trifft auch das eben erschienene Buch des
Hamburger Theologen, Bernhard Lohse, ,Ménditum und Reformation, Luthers
Auseinandersetzung mit dem Ménchsideal des Mittelalters“1, einen Nerv des Ge-
sprachs zwischen katholischen und evangelischen Christen. Man mufl nur bedenken,
daf Luther selbst im Orden der Augustinereremiten religiés geformt wurde, daff
nach Lohse ,das Monchtum . . . die letzte grofle Einrichtung der katholischen Kirche
(ist), die Luther iiberwunden hat“ (878), dafl es die Orden waren, die die Gegen-
reformation vorangetragen haben, dafl hente wieder evangelische Gemeinschaften
versuchen, die Tradition des Ordenslebens anfzunehmen, um auch vom evangelischen
Standpunkt ans die Bedentung dieser Untersnchung wiirdigen zu kdnnen.

Es kann nicht unsere Aufgabe sein, das Lutherbild des Verfassers zu iiberpriifen,
obgleich die Untersuchung der nach Lohse gradlinigen Entwicklung Luthers von
seinen fritheren Schriften bis zur grundsatzlichen Ablehnung der Ménchsgelitbde im
Jahre 1521 oder die Auseinandersetzung mit Bizer und anderen? iiber Luthers grund-
legende reformatorische Erkenntnis vielleicht das Wertvollste in diesem Buch sind.
Unser Interesse wird vielmehr durch die Behandlung des ,asketischen und monasti-
schen in der alten Kirche® und des ,Monchsideals des Mittelalters®, der iiber die
Hilfte des Buches gewidmet ist, aufgerufens.

I. Reformatorische Sicht des Monchsideals

Bei Lohses Ziel einer Darstellung der reformatorischen Kritik am Ménchtum ist es
nicht verwunderlich, daf8 er den zweifachen, seit Luther immer wieder erhobenen
Vorwurf gegen das Ménchtum auch zu dem seinen macht: ,den der Rechtfertigung
durch die Werke und den der Verwerfung des Weltstandes, verbunden mit der Auf-

1 Géttingen, Vandenhoeck und Ruprecht 1963.
2 6;241 Anm. 66; 243 Anm. 70; 254—255; 281; 301 ss. 3 18—42; 43—200.



Literaturbericht 139

rechterhaltung einer doppelten Moral und eines doppelten Christentums®4, Die wei-
teren Vorwiirfe bilden nur Variationen dazu: der ,fast stets fiir das Monchsideal
grundlegende Pelagianismus* (375), womit die Askese und das einseitige Vollkom-
menheitsstreben zusammenhingens, Ablechnung der Gelilbde als sakramental-siin-
denvergebend (187; 167f.) oder als ,zweite Taufe“; die mariologische Deutung des
Ménchstandes (374) oder die Vorwiirde der Eigengerechtigkeit, wie sie Luther gegen
die strenge Richtung der Augustinerobservanten erhoben hat (268—272).

Dic ab Hieronymus breitausholende Ideengeschichte des Monchtums, wie sie der
Verfasser vorlegt, sucht der Entwicklung dieser ,Fehlhaltungen“ nachzugehen. Die
Botschaft Jesu kennt noch keine ,Askese im eigentlichen Sinne, . . . die aus einer leib-
feindlichen Haltung resultiert . . ., sondern gegebenenfalls. .. den freiwilligen Ver-
zicht, weil der Eingang in die Gottesherrschaft den Vorrang vor allen weltlichen
Pflichten und Bindungen hat“; doch aus vielen Stellen der Schrift lasse sich schon
eine gewisse Verschirfung hinsichtlich asketischer Anschanungen feststellen® (17).
Diese Askese wird — nicht ohne Einfluf} der leibfeindlichen, gnostischen Sekten, spa-
ter dann der Gegenkirche des Marcion — nach Lohse schnell zur allgemeinen christ-
lichen Haltung. Wihrend die Alexandriner eine Theologie der Askese als Vorstufe
zur Gnosis des Vollchristen ausbauen, bringt der Westen schon mit Tertullian und
Cyprian das monastische Ideal auf rechtliche Begriffe. Bald wird auch die Konse-
quenz gezogen, dafl dem Ideal der Askese auch die duflere Trennung von der Welt
entsprechen mufl. Basilius ist ein weiteres verhingnisvolles Glied dieser Kette, da er
die Geliibde als 6ffentlich rechtlichen Akt vor das Forum der Kirche zieht und damit
dasCharisma durch die Verfiigbarkeit ersetzt und die christliche Ethik in eine niedere
und eine hohere Stufe spaltet. Hieronymus, ,der erste eigentliche Theologe des
Ménchtums im lateinischen Sprachbereich® (43), konzentriert die reiche spirituelle
Erfahrung des Ostens auf den einen Punkt der Virginitit und baut die Theologie
der Geliibde als zweite Taufe aus; die durch die Siinden verlorengegangene Tauf-
gnade ,miisse durch ein Opfer des Menschen wiederhergestellt werden® (871). Bei
Augustinus findet sich zwar der Versuch, von der Taufe selbst her das Monchtum zu
verstehen und durch die Betonung der Liebe und des Gemeinschaftsideals ihm eine
stirker biblische Begriindung zu geben, aber auch fiir ihn gilt: ,Das Werk als solches
gewinnt an Wert; die Gesinnung, in der es getan wird, tritt dagegen zuriick® (85).
Cassian ist ein extremer Versuch, im Ménchtum die eigentliche Kirche zu sehen und
das Streben nach Vollkommenheit, nicht aber den Anbruch des Gottesreiches, als den
eigentlichen Auftrag Christi zu betrachten.

Im Mittelalter setzt nach Lohse Anselm von Canterbury einen neuen Akzent:
Monchtum gilt nicht mehr nur als Vollchristentum, sondern das Christentum selbst
wird in die zwei Klassen der Monche und Weltchristen aufgeteilt; ebenso versteift er
die Dynamik des Strebens zur Vollkommenheit ,durch die Vorstellung vom héheren
Wert des monchischen Werkes auf Grund der Gelibde“ (108—109). Durch die
Betonung des Ménchstandes als Bufistand verstirken die ps.-anselmischen Schriften
diese Tendenz. Auch Bernkard, der wie kein anderer vor ihm Demut und Gnade
betont, gelingt keine Neubesinnung. Gerade fiir ihn gelten die Geliibde als zweite
Taufe und der Méndhstand als das cigentliche Christentum. Uber Gratiam, Hugo v.
St. Uiktor und den Lombarden verhirtet sich die rechtliche Auffassung der Geliibde

¢t H.Bacht, Pakhéme et ses Disciples, in: Théologie de la vie monastique, 60; bei Lohse
z. B. 864—365, oder auch einschriankend 153.

5 Dies ist einer der zentralen Punkte, um Luthers Meinung und Entwicklung zu unter-
suchen.



140 Literaturbericht

zu einer dogmatischen Tatsache. Bei Thomas, den Lohse mit allergréfiter Hochach-
tung behandelt, wird dhnlich wie bei Augustinus das Vollkommenheitsideal auf den
Boden des allgemeinen Christentums zuriickgefithrt, wird auch die Leibfeindlichkeit
der Askese iiberwunden, doch die hohere Verdienstlichkeit der Geliibde bleibt beste-
hen. Thomas hat sich nicht, wie spiter Luther, an der radikalen Sindhaftigkeit des
Menschen orientiert, sondern sieht in der jetzt schon wirksamen eschatologischen
Vollendung eine Méglichkeit, der einzelnen menschlichen Tat eine innere Gutheit
zuzuschreiben. An spatmittelalterlichen Autoren werden nur Huss, Wyclif und der
Novizenmeister Luthers, Johann Paltz, bei dem ,ziemlich alle Einseitigkeiten (auf-
tauchen), die sich in der Zeit vorher bei den cinzelnen Ménchstheologen beobachten
lieBen“ (370), behandelt.

Bei Luther selbst — um das fiir uns Wichtige hervorzuheben — findet Lohse eine
»bruchlose Kontinuitit“ von der ersten Psalmenvorlesung [1513] bis zur endgiiltigen
'Ablehnung der Ménchsgeliibde [1521] (876 ss): Es ist das neue Verstindnis von der
Freiheit des Christen, der nicht mehr die monastische Werke zur Vervollkommnung
braucht, sondern fiir den diese nichts weiter sind ,als Ausdruck des Glaubens, der
das Gericht Gottes annimmt und daher auf die Eigengerechtigkeit verzichtet* (277).
Mit dieser Erkenntnis kann Luther sich zun4chst bemiihen, die Geliibde ganz aus der
Taufe heraus zu verstehen, um dann spiter den Ménchstand radikal zu verwerfen.
Dahinter steht die Auffassung, ,daf die Erbsiinde noch in dem Getauften fortlebt
und dafl die Konkupiszenz (der Ichwille) als solche Siinde ist“, wogegen die spitz-
findige scholastische Auffassung in der Erbsiinde nur ,das Fehlen der urspriinglichen
Gerechtigkeit® sah (291—292). Der Mensch hat nur das eine zu tun, sich in Demut
dem géttlichen Gericht zu stellen. Demut, das heifit keine Einzeltugend, sondern , Tat
Gottes im Sinne der Demiitigung, sowie . . . Tat des Menschen im Sinne der Unter-
werfung unter dem gdttlichen Willen“ (301); Gericht aber besagt, daf8 der Mensch
niemals etwas eigenes vorweisen, sondern immer nur sich anklagen kann, um das in
Christus ergangene Gericht nachzuvollziehen.

11. Kritische Bemerkungen

Die Behandlung eines so ausgedehnten Zeitraums, wenn auch nur in ,mehr oder
weniger ausfithrlichen Skizzen“ (6) provoziert die Frage, ob die Gewichte in der
Einschdtzung der Autoren richtig verteilt wurden. So scheint uns, daf Gregor der
Grofle, den im Mittelalter ,jedermann. .. gelesen“ und von dem ,jedermann. ..
gelebt® hat8, nicht vergessen werden diirfte. Auch die »Wandlungen, die. .. das
monastische Ideal“ durch die Bettelorden erlebte, sind nicht unwesentlich zur Be-
urteilung des Mittelalters (106). Ungern vermifit man den direkten Niederschlag des
Méndchsideals in den Regeln, Consuetudinarien, Kommentaren usw. Wenn sich aber
fiir solche Einschrankungen noch Griinde anfithren lassen, so ist es unverstindlich,
daf fiir das Spatmittelalter nur Johann Paltz, Ablafiprediger und populirer Erbaun-
ungsschriftsteller, stehen soll. (Wyclif kann nicht als katholisch gelten und iiber die
in keinem Punkte bemerkenswerte theologische Arbeit von Huss geniigt eine Orien-
tierung bei Secherg.) Man halte nur dagegen, was die deutsche Mystik, z. B. Tauler,
iiber das Ménchsideal geschrieben hat, oder Nikolaus von Kues, der in innigstem
Kontakt mit Benediktiner- und Kartiuserkreisen stand, oder die dentschen Profes-
soren von Prag, Wien, Erfurt, Heidelberg, die so oft die Gelehrtentoga mit der
Monchskutte vertauschten. Das Studium der Prager Prediger des ausgehenden 14.

¢ J.Leclercq, Wissenschaft und Gottverlangen; 35.



Literaturbericht 141

Jahrhunderts, wie Militsch v. Kremsier, Johann v. Stiekna, Mathias v. Janow, hitte
vielleicht auch eine vorreformatorische, theologische Kritik am Monchtum zu Tage
gefordert. Wie kurios sich dieser Mangel auswirkt, zeigt sich dort, wo der Autor
vollig unerwartet, mitten in der Behandlung Luthers, einen Passus iiber die Augu-
stinereremiten einfiigt, die anscheinend die ganze Kritik Luthers schon vorausgenom-
men und nur noch ,an der Verdienstlichkeit der Werke festgehalten® haben (222 f;
273—276). Wenn man weif}, dafl diese Ausfithrungen auf den Lohse wahrscheinlich
zu spat bekannt gewordenen Studien A. Zumkellers OESA beruhen, der zu den
wenigen gehort, die fundierte Kenntnisse iiber diese Zeit haben, wenn man zudem
weif, dafl die Theologie und besonders die Moraltheologie des von Lohse hoch-
geschitzten Thomas von Aquin im Spétmittelalter ein schon fast kanonisches An-
sehen hatte, dann gewinnt das Monchsideal dieser Zeit doch etwas andere Zuge, als
es nach Johann Paltz scheinen mag.

Auf den Einwand, dafl ein cinzelner Forscher all das gar nicht leisten konne, mafi-
ten wir bei ciner so grofirdumigen Arbeit wenigstens ein griindliches Eingehen auf
die Sekundarliteratur verlangen. Aber auch das scheint uns nur oberflichlich gesche-
hen zu sein. Neben drei bis vier belanglosen Hinweisen wird beim hl. Bernhard
einzig die Interpretation Lowenichs zweimal beriicksichtigt, ohne daf ihre Zuriick-
weisung weiter begriindet wird. Ein auch fiir die These Lohses so wichtiges Buch wie
Schaffners Monographie iiber diec Demut beim hl. Augustinus wird mit einer Hand-
bewegung abgetan (73).

Es kann somit nicht ausbleiben, dafl in den nicht allzu hiufigen, philologisch nach-
priifbaren und fiir die umstrittenen Behauptungen wichtigen Aussagen manche Irr-
timer unterlaufen sind. Die Jakobsleiter soll Luther ,in neuer Weise“ gedeutet ha-
ben, indem er hier wie an vielen andern Stellen ,einen Durchbruch durch das ihm
iiberkommene asketische Schema vollzogen® (265) habe; aber die Deutung Luthers
auf die Gotteserkenntnis durch Christus findet sich z. B. schon bei Rabanus Maurus
(PL 111/565 B), der Glossa Ordinaria (113/154 G-D), Hugo von St. Cher (z. Stelle,
Venedig 1623), also in den verbreitetsten Lehrbiichern des Mittelalters. Oder: Nur
Luthers ,Vertiefung des monastischen Ideals . .. erméglicht dieses scheinbare Para-
dox®, aus demselben Psalm ,einmal das traditionelle Monchsideal, zum andern die
schirfste Kritik an einer Verwirklichung desselben herauszulesen® (246); in Wirk-
lichkeit findet man diese paradoxe Methode in fast jedem spatmittelalterlichen Kom-
mentarwerk. Zum Beweis fiir die ,Umpriagung® des iiberkommenen Heiligenideals
durch Luther wird ein Text zitiert (,Christus . .. der die Wunder in allen heiligen
Martyrern . . . getan hat” 248), den man fast Wort fiir Wort in der uralten Oration
des Missale Romanum zum Feste einer Martyrin nachlesen kann und der wohl aus
ahnlich lautenden Lobspriichen der altchristlichen Martyrerakten stammt. Dafl Hugo
von St. Viktor die Gelitbde als ein Sakrament angesehen habe, wird unter anderem
damit bewiesen, dafl er in ,De Sacramentis® dariiber handelt (114), wihrend Hugo
selbst sagt, dafl er hier eine Summe des gesamten theologischen Wissens nieder-
geschrieben habe. Mit dem Unverstandnis fir die dogmengeschichtliche Entwicklung
des Sakramentsgedankens hdngt es auch zusammen, dafl Antonius von Florenz
(T 1459) gegen die seit zweieinhalb Jahrhunderten unbestrittene Lehre von der Sie-
benzahl der Sakramente aus der Ménchsprofef ein achtes Sakrament gemacht haben
soll. Man hitte hier (161) wie auch sonst (167—168) (dhnlich fiir den Gedanken der
Profef} als zweiter Taufe) etwas mehr Aufgeschlossenheit fiir geschichtliche Entwick-
lungen erwartet. Die scharfe Kritik Luthers an den Ubelstdnden der Monchsorden ist



142 Literaturbericht

ebenfalls nur dann richtig zu bewerten, wenn man v&“eiﬂ, dafl die ,Ubertreibung“?
in der Schilderung der Mifistinde seit Pachomius8 ein feststehendes Genus Literarium
ist. An einen Brief Luthers aus dem Jahre 1512 kniipft Lohse die Bemerkung an:
» Vielmehr geht er tiber die traditionelle Auffassung von der Demut auch eines Bern-
hard von Clairvaux hinaus, indem er in dem Verlangen, demiitig zu sein, méglicher-
weise nur eine sublime Form des Hochmuts sieht . . . eine solche Auflerung . . . sucht
man bei Bernhard vergebens® (219); wir ersparen uns den Nachweis, daf auch dies
ein Topos der Monchsliteratur ist, und méchten nur darauf hinweisen, daf wir bei
eben diesem Bernhard eine fast gleichlautende Entsprechung zur zitierten Luther-
stelle fanden (Cant 16, 6; 1957, 95). Auch der Gerichtsgedanke, dessen Bedeutung
fiir den Neuansatz Luthers betont wird, muff auf dem Hintergrund des Spétmittel-
alters gesehen werden, als das Letzte Gericht ein vordringliches Thema der Theologen,
Prediger und Schriftsteller war, um Luthers Theologie richtig verstehen zu kénnen.

111. Das Méndhsideal des Mittelalters

Solche und &hnliche Ausstellungen sind nun keineswegs nur aus dem Zusammen-
hang gebrochene Mosaiksteinchen, sondern Symptome dafiir, wie verzeichnet das
Gesamtbild Lohses vom Ménchtum ist. Das eigentliche Anliegen des Monchtums
scheint diberhaupt nicht in sein Blidkfeld getreten zu sein.

a) Beim Herumblittern in dem Sammelband der Theologie des monastischen
Lebens? oder in J. L e cl e r ¢ g s Monographie tiber das Ménchtum von Gregor dem
Groflen bis Bernhard!® oder in dem Béndchen iiber Cassian!! springt es geradezu in
die Augen, wie sehr die Heilige Schrift das Element ist, aus dem das Ménchtum aller

7J.Leclercq, 154: ,Die groften Heiligen {ibertreiben auch am meisten, weil sie vom
glithenden, man kénnte sogar sagen: von gewalttitigem Eifer beseelt sind . . .“.

8 H.Bacht, 54/55.

* Théologie de la vie monastique. Etudes sur la tradition patristique. (Collection Théologie,
49). 571 S., NF 30,—. Von Origenes bis Bernhard und Aelred von Rievaulx werden 26 der
hervorragendsten Monchs-Theologen oder -Strémungen behandelt. Im Vorwort stellt der
Abt von Ligugé, welches Kloster die erste monastische Griindung auf franzésischem
Boden ist, die Sammlung ausdriicklich unter das Thema: Ménchtum und Kirche. Unter den
von ersten Fachleuten ausgearbeiteten Studien ragen unserer Meinung nach neben der schon
erwihnten Arbeit von H. Bacht, Saint Jéréme von P. Antin, Monacisme et Eglise
dans la pensée de Cassien von A. de Vogié, die Arbeit iiber Chrysostomns von J-M.
Leroux, dber Ps.-Dionysius von R. Reques, iber Johannes Klimakus von I. Hauns -
herr und die Behandlung der Cluniazenser durch J. Leclercq besonders hervor.

18 Wissenschaft und Gottesverlangen. Zur Ménchstheologie des Mittelalters. Disseldorf,
Patmos (1963). 340 S., Ln. DM 26,—. Diese leicht lesbare Arbeit hat ein solch iiberschweng-
liches Lob so verschiedenartiger Wissenschaftler wie A. Landgraf, W. v. d. Steinen, E. Klein-
adam erfahren, daf} sich die Empfehlung fiir jeden unserer Leser von selbst ergibt. Sie ist
eine Synthese des Ménchtums der angegebenen Zeit, die um die beiden, im Titel angegebenen
Pole kreist. Wir hitten allerdings das franzésische ,L’amour des lettres* mit Liebe zur Kultar
oder zur Bildung statt bloff mit Wissenschaft iibersetzt; denn darin besteht nach Leclercq
die Synthese des mittelalterlichen Ménchtums, dafl es die reiche Kultur und Bildung der
Vorzeit aufnahm, weiterfithrte und in der Sehnsucht nach Gott iiberstieg.

11 Jean-Claude Guy: Jean Cassien. Uie et doctrine spirituelle. Paris, Lethielleux 1961.
140 S., brosch. NF 8,—. Das anspruchslose Bindchen bietet eine Einfithrung in die Gestalt
Cassians mit etwa 75 Seiten ausgewihlten Texten. Dadurch, dafl es dem Laien sowohl einen
Einblick in den Stand der wissenschaftlichen Forschung gibt, als ihm auch die Personlichkeit
eroffnet, empfiehlt es sich fir jeden, der Kontakt mit dem alten Ménchtum sudcht.



Literaturbericht 143

Zeiten gelebt hat. De Vogiié kann in dieser Beziehung sogar vom ,Geist des Prote-
stantismus“ sprechen. ,Hier wie dort (beim historischen Protestantismus) geht man zu
den Quellen zuriick, nimmt man fiir sich in Anspruch, was am Anfang stand, gegen
das, was heute ist, beruft man sich auf das reine Wort Gottes gegen die Verfalschun-
gen der Menschen“12. Man trennte damals kaum zwischen zentralen und peripheren
Aussagen der Schrift, zwischen philologischer Exegese und geistiger Ausdeutung,
sondern las, meditierte, wiederholte, betete in dem einzigen Vollzug der ,lectio
divina“ die heiligen Texte so oft und so intensiv, dafl ,das Gedachtnis . . . ganz von
der Bibel erfafit und ganz mit biblischen Worten und entsprechenden Bildern aus-
gefiillt“ wurdets. Vielleicht hat eine moderne Exegese, die weifl, dafl der inspirierte
Text aus einem dhnlichen Uberdenken und einer stindigen, kerygmatischen Ver-
lebendigung der Botschaft Jesu entstanden 'ist, ein kongenialeres Verstindnis der
Ménchsexegese, als es noch vor einer Generation méglich war. Von Anfang an war
es Ideal der Monche, ganz und gar die Botschaft der Schrift zu leben. H. Schiirmann
hat in Heft 1, 1963, unserer Zeitschrift gezeigt, was die moderne Exegese zum Pro-
blem ,Botschaft Jesu und Stand der Rite® zu sagen weif}; auch Lohse selbst gibt zu,
dafl die Ansitze des Asketentums sich schon in der Schrift befinden. Auf jeden Fall
muf bei der Beurteilung des Ménchsideals im Mittelalter an erster Stelle beriicksich-
tigt werden, dafl diese Ménner nichts anderes wollten, als die Botschaft der Heiligen
Schrift ohne Einschrinkung verwirklichen.

b) Im Mittelpunkt der Kritik Lohses steht das reformatorische Verstindnis der
Demut, die nicht mehr als eine der Tugenden auf dem Wege zur Vollkommenheit
aufgefafit wird, sondern eine ,Existenzform des Glaubens® darstellt: ,Demut als
Tat Gottes im Sinne der Demiitigung (= der theozentrische Aspekt) sowie als Tat
des Menschen im Sinne der Unterwerfung unter den gottlichen Willen (= der
anthropologische Aspekt)“ (301). Dahinter steht der Gegensatz ,Demut als Werk”
und ,Demut als stindige Offenheit des siindigen Geschopfes fiir Gottes Gericht und
Losspruch“. Wir kénnen unméglich auf die mittelalterliche Wertung des Verhilt-
nisses von menschlichem Werk und Tat Gottes eingehen — die Fronten sind nicht so
eindeutig zu ziehen, wie Lohses Vorwurf des Pelagianismus nahezulegen scheint!4 —,
was aber die Demut fiir das Ménchtum bedeutete, ist in den eben erwidhnten Arbei-
ten Seite fiir Seite nachzulesen. So hat doch der theozentrische Aspekt der Demut bei
Luther eine verbliiffende Ahnlichkeit mit der Lebre von den ,flagella Dei“, den
Heimsuchungen Gottes, deren Annahme eine Zentrallehre des aszetisch-moralischen
Lehrbuches des Mittelalters, der Moralia Gregors des Groflen bildet’s. Hierher
gehort auch die von Lohse positiv anerkannte Wertung des Ménchtums als Biifier-
stand, die allerdings nicht erst in den ps.-anselmischen Schriften ihre ,erste klare
Ausprigung® findet (112). Das Wort, mit dem dieser Gedanke ,ins Grundsitzliche
erhoben“ wurde (144) stammt von Hieronymus und gehdrt zu den meistzitierten
Vitersentenzen des Mittelalters.

Fiir den anthropologischen Gesichtspunkt der Demut, der nach Bizer auch bei
Staupitz zu finden ist (254—255, Lohse spricht dagegen), lassen sich eine Fiille von
Parallelen erbringen. Ein kurzer Auszug aus einem bis ins 17. Jahrhundert leben-

12 Théologie de la vie monastique. S. 223.

13 Jeclercq, S.88.

14 Guy, 57—59.

15 Leclercq, 391f; Gillet schreibt iiber Gregor den Grofien in: Théologie de la vie
monastique, 337, daf} in den Moralia in Job etwa 600mal die flagella Dei oder entsprechende
Termini vorkommen.



144 Literaturbericht

digen Text des Benediktiners Johannes von Kastl (1410 geschrieben)!® moge hier
geniigen; er steht in der reichen, vielgelesenen Tradition der ps.-augustinischen, ps.-
anselmischen und ps.-bernhardischen Gebets- und Meditations-Literatur und gehort
zu jener Stilgattung, von der W. Stammler schreibt: , Jedenfalls wird dieser Stil
zum Zeichen der religiosen Steigerung bei Mannern und Frauen . ..“17. Nach einem
beschwérenden Ruf um Erbarmen zum leidenden Jesus beginnt Johannes in schrof-
fen Antithesen Gottes Giite und die eigene Schlechtigkeit einander entgegenzustel-
len: ,Du bist namlich das Gut alles Guten . . . ich dagegen, abgewandt von Dir, bin
wahrhaft schlecht . . . nichts als Unehre, Schande . . .“; nach fast zwanzig solcher, oft
iiber viele Zeilen hinweggehender Gegensitze endet dieser Schrei: ,und was schlim-
mer ist als alles andere: . . . so sehe ich in der Tat, dafl es ist, aber, wehe, ich vermag
nicht in Trinen zu zerfliefen dariiber . . .“. Fast ebenso lang ist im zweiten Teil dann
der Aufblick zu Jesus Christus: ,Wahrlich, auch wenn aus mir und in mir nichts ist,
was mich nicht verdammt und zur Verzweiflung treibt, meine Hoffnung ruht den-
noch nicht weniger ganz und gar auf Deiner wesentlichen Gutheit, Milde und Erbar-
mung.“ Hier ist wahrhaftig nichts von einem Vertrauen auf eigene Werke zu spiiren,
hier driickt sich eine Demutshaltung aus, ganz derjenigen entsprechend, die Lohse
als Neuentdeckung fiir Luther in Anspruch nimmt.

¢) Das Gebet des Johannes von Kastl klingt aus in einen eschatologischen Auf-
blick: ,Aber auch dies beginnt hier im Leben unvollkommen durch das Licht der
Gnade, doch im Vaterland wird es vollendet im Licht der Glorie. .. Dort ist in
Wahrheit alles, was wir lieben und ersehnen®. In diesem Blick nach vorne liegt aller-
dings, wenn man der Interpretation Lohses folgt, eine Haltung, die fiir Luther nicht
mehr galt: ,Zugespitzt gesagt, der Blick ist nicht mehr wie bei Thomas auf die end-
zeitliche Vollkommenheit ausgerichtet, sondern auf das géttliche Gericht und Evan-
gelium, wie es in der Taufe ergeht und im Leben nachvollzogen werden muf“ (376).
Wir kénnen diese Zuspitzung noch weiter treiben und behaupten, Luther schaue auf
den alten, erbsiindlichen Menschen, der immer noch in seiner Stndhaftigkeit befan-
gen bleibt, die Mdnche aber sihen den neuen Menschen, den wir in Christus ange-
zogen haben. Das ist sicher eine (strifliche und damit auch falsche) Vereinfachung,
aber sie legt den Blick fiir etwas Wesentliches frei: Die Midnner und Frauen, die im
Vordergrund der Geschichte stehend oder unbekannt geblieben das Ideal des Monch-
tums durch die Jahrhunderte trugen, wurden von einer glithenden Sehnsucht nach
Christus, nach der Vollendung in ihm getragen!®. ,Die Gottessuche ist in der Tat das

18 Wir hoffen in Kiirze eine schon fertiggestellte Arbeit iiber ,Die geistliche Theologie
des Johannes von Kastl“ dem Druck iibergeben zu kdnnen, in der wir mit anderen auch den
Text dieses Gebets kritisch edieren méchten.

17 Mittelalterliche Prosa in deutscher Sprache, in: Deutsche Philologie im Aufrifi. 112, 840.
Das anonyme Beispiel stammt aus der bekannten Ubersetzung, ,Buch der Liecbkosungen®, des
Johannes von Neumarkt.

18 Leclercq, 60—82. ®Teclercq, 28.

20 Dom Garcia M. Colomb as: Paradis et vie angélique. Le sens eschatologique de la
vocation chretienne. Paris, Les éditions du cerf 1961. 290 S., brosch. NF 11,70. Dies aus dem
Spanischen iibersetzte Werk ist fiir ein breites Publikum geschrieben. In vier Kapiteln wird
dic Spiritualitat des alten Monchtums aufgebaut: das verlorene und in Christus wieder-
gewonnene Paradies; der Kampf um dieses Paradies und der Aufstieg auf der Jakobsleiter;
die drei Aspekte dieses engelgleichen Lebens: Aszese, Kontemplation und géttlicher Kult; die
Vollendung. Colombas versteht es, die reiche Bilder- und Symbolwelt des Ménchtums so zu
verlebendigen, daf hier fiir den, der Wissenschaft sucht, eine ebenso kostbare Gabe vorliegt
wie fiir den, dem dieses Buch urspriinglich zugedacht ist.



Literaturbericht 145

einzige Ziel des monastischen Lebens“1®. G. M. Colomb 4 s OSB hat dies in sei-
nem ergreifenden und begeisternden Biichlein itber ,Paradies und engelgleiches
Leben“ dargetan2®, ein Biichlein, das schon wegen der Fiille des historischen Mate-
rials keinem Forscher des Monchtums entgehen diirfte. Nur aus dieser eschatologi-
schen Sehnsucht ergibt sich auch ,die Aufgabe der Askese: die Loslosung von der
Welt ist lediglich die Kehrseite der Hinwendung zu Christus“21,

Man bezeichnet gerne das Monchtum als Stand der Kontemplation. Leclercq, so
mochten wir meinen, bringt an diesem intellektualistisch schillernden Begriff der
Kontemplation, der Beschauung, eine aus historischem Einfithlungsvermégen gebo-
rene Verbesserung an: Nicht was wir heute als Beschauung verstehen, war und ist
Inhalt des kontemplativen Lebens, sondern ,le désir de Dieu®, die Sehnsucht nach
Gott, wie wir das in der Tradition nicht immer geschickt formulierte, oft von Philo-
sophumena tiberdeckte, aber stets gelebte und gebetete Ideal des Monchtums heute
ausdriicken missen. Man konnte das Nédmliche auch mit den Worten e¢ines Autors
des oben erwdhnten Sammelbandes ausdriicken: ,Das Ideal der Liebe zu Gott und
zum Nichsten ist das Zentrum und der Lebensgrund aller Bemithungen um Tu-
gend“22. Von hier nur, vom Herzensanliegen der Ménche, darf eine echte Kritik am
Monchtum ihren Anfang nehmen. ’

I0. Gelebtes Zeichen der Eschatologie

Der Dialog mit Lohses Arbeit darf, auch wenn wir auf sein eigentliches Thema,
Luther, nicht eingegangen sind, nicht in einen apologetischen Monolog auslaufen;
dafiir war sein Bemiithen um ein Verstindnis des mittelalterlichen Ménchtums zu
ehrlich, dafiir findet sich in der Tat — wenigstens dem Wortlaut nach — zuviel
Semipelagianismus in den Monchschriften, und dafiir klingt der Ton, mit dem oft-
mals gelehrt wurde, daf die Monche die eigentlichen Christen seien, zu naiv und
auch zu selbstgefillig. Nur sollte man solche und andere Vorwiirfe von der Mitte
und nicht von der Peripherie der monastischen Spiritualitit her angehen. Diese Mitte
aber heifit: Wortlichnehmen des Evangeliums und Sehnsucht nach Gott. Dann aber
gewinnen auch die Vorwiirfe eine andere Gestalt.

Zur Frage der ,doppelten Ethik®, d. h. der Trennung der Botschaft Christi in
Gebote fiir die unvollkommenen und Réte fiir die vollkommenen Christen muf die
Studie von E. M ason OSB gehért werden2. Sie macht an Origenes, Augustinus,
Gregor dem Groflen und Thomas von Aquin klar, dafl aktives und kontemplatives
Leben zuerst Entwicklungsstufen des religiésen Lebens eines jeden Christen sind und
dafl der Stand des tatigen und beschaulichen Lebens diesen allgemein christlichen
Stufen nur ekklesiologische Revelanz verleiht. Damit wird, wenn auch ohne Ein-
gehen auf Nuancen und dahinterliegende Tiefenschichten, ein Anliegen der moder-
nen Theologie getroffen: ,Das Christentum ist zur gleichen Zeit die Religion der
Menschwerdung wie die der Himmelfahrt“24, und die Kirche hat die doppelte Auf-
gabe, die Welt zu verdhristlichen, wie ihr die Augen fiir die transzendente Wirklich-

2 Leclercq, 75. 22 Théologie de la vie monastique, 71.

3 M. E. Mason OSB: Active Life and Contemplative Life. A Study of the concepts
from Plato to the Present. Milwaukee (Wisconsin), The Marquette University Press 1961.
188 S. Die Studie greift bewufit in innerkatholische Diskussionen ein, und besticht durch
klare Begrifflichkeit. Allerdings scheint dem Westeuropder diese Klarheit den komplizierten
historischen und theologischen Wirklichkeiten nicht voll gerecht zu werden.

2% Colombas, 281.



146 Literaturbericht

keit zu 6ffnen. Beide Aufgaben, die im letzten eine einzige sind, gewinnen aber aus
dem Wesen der Kirche heraus, ,Zeichen unter den Vélkern zu sein, soziologisch-
ekklesiologische Gestalt in den beiden Stinden. Und wie es der Auftrag des Laien
ist, Christus in die Welt zu tragen, so ,ruft der treue Monch jedem ins Gedidhtnis,
daf er nicht fiir ,diese Erde’ gemacht ist, dafl dieses Leben nicht ,das wahre Leben’
ist; er ist ein gelebtes Zeichen der Eschatologie’“?’, Wenn man nun von diesem
modernen Verstindnis her in die Vergangenheit zuriikschaut und weif}, dafl die
Kirche in ihrer theologischen Bedeutsamkeit erst im 19./20. Jahrhundert erkannt
wurde, und daf die stindische Ordnung im Mittelalter eine fiir unser demokratisch-
personalistisches Bewufitsein unvorstellbare Selbstverstindlichkeit gewesen ist, dann
versteht man leichter, warum sich die Ménchstheologie der im Ursprung gnostischen
Theorie von den vollkommenen und unvollkommenen Christen bediente, um ihr
Eigenverstdndnis auszudriicken. Auf jeden Fall aber sollte man sich hiiten, Aufle-
rungen einer Erbauungsliteratur, wie die Schriften des Johannes Paltz, mit den rei-
fen, wohliiberlegten, auch von Lohse positiv gewerteten Reflexionen eines Thomas
von Aquin parallel zu setzen, um nicht das Bild des Mittelalters zu verzeichnen.

Von dem ekklesiologischen Ort des Ritestandes her fillt auch Licht auf die Ge-
libde des Einzelchristen. Das Zeichensein der Kirche, das im Stand der Evangeli-
schen Rite unilbersehbar auf die eschatologische Wirklichkeit unseres Glaubens hin-
weist, ist nicht irgendein abstraktes, schwer zu entzifferndes Symbol, sondern kon-
krete Wirklichkeit, Real-Symbol, wie K. Rahner sagt: die Wirklichkeit aber, die
durch ihr Dasein schon iiber sich hinausweist auf das, was das Real-Symbol anzeigt,
sind die Menschen, die mit einem bewufiten und endgiiltigen Ja die eschatologische
Ankunft des Reiches Gottes, die jeder Christ in der Taufe erfahren hat, voll und
ganz leben und kiinden wollen. Dafl dieses Ja der Geliibde kein ,Werk® im prote-
stantischen Sinne ist, braucht nach dem bisher Gesagten nicht mehr gezeigt zu wer-
den. Ein anderer Vorwurf der Reformation besagt, dafl durch die endgiiltige Ent-
scheidung, die im Stand der Geliibde gefordert wird, dem freien Anruf Gottes und
der Freiheit des Christen gesetzlicher Zwang angetan werde. Aber Endgiiltigkeit ist
das Ziel jedes voll-menschlichen Tuns; Endgiiltigkeit ist in einem gnadenhaft erfiill-
ten MafBe die Wirklichkeit der Taufe, die dem Christen unausléschlich das Siegel der
Ankunft Christi aufdriickt. Und aus der Kraft dieser Taufe heraus kann der von
Gott gerufene Christ sciner inneren Schnsucht, sich Gott endgiiltig zu iibergeben,
duflere Konkretheit verleihen. Diese Hingabe an Gott, die von jedem Christen ver-
langt wird, gewinnt aber in der Hand der Kirche, die die Aufgabe und die Macht
hat, von der schon verwirklichten endgiiltigen Ankunft Christi unter uns zu zeugen,
die Form des Standes der Rite, die Endgiiltigkeit der Geliibde. Und hier erfiillt sich
fiir den Christen, den Gott dazu beruft, ,le désir de Dieu®, die Sehnsucht nach Gott.

Wenn auch noch vieles iiber das moderne ,,Mdnchsideal zu sagen wire, besonders
von der Sicht der aktiven Orden her — Lohse hat diesen wichtigen Aspekt bewufit
iibergangen —, so diirfte doch deutlich geworden sein, dafl das Monchtum des Mit-
telalters keineswegs eine Verfilschung des Evangeliums war, sondern daf sich hier
in zeitgemafler Form ein tiberzeitliches Ideal niedergeschlagen hat, das auch fiir uns
gultig bleibt: Die Sehnsucht nach Gott. Das Ideal, an dem sich Jahrhunderte christ-
licher Frommigkeit aufrichteten, behilt auch seine Giiltigkeit, denn es ist nur die im
Raume der Kirche zum Ausdruck gebrachte Sehnsucht nach Gott, oder, wie es die
Monche von Taizé ausdriicken, ,engagement®, Bindung an Gott. J. Sudbrack S]

2% Colombas, 285.





