
LITERATUR    BERICHT 

Mönchtum so oder so 

Bei den Gesprächen zwischen den Konfessionen zeigt sich immer wieder, daß die 
eigentlichen, fast unüberwindbaren Gräben nicht nur auf dem Gebiet der hohen 
Theologie verlaufen, sondern ebenso in der konkreten, praktischen Frömmigkeit zu 
suchen sind: Heiligenverehrung, Marienfrömmigkeit, Sakramente, Brauchtum, täg- 
liche Aszese usw. Man sollte deshalb diese Fragen nicht erst in zweiter Linie angehen, 
als ergebe sich deren Beantwortung zwangsläufig aus dem abstrakten theologischen 
Gespräch; man sollte vielmehr, ganz im Sinne des 2. Vaticanums wissen, daß Chri- 
stentum zuerst gelebter Glaube bedeutet, und daß die theoretisch-dogmatische Unter- 
bauung und Formulierung nur im Dienste dieses Christenlebens zu stehen hat. 

Es ist allerdings schwierig, diesen so entscheidenden Faktor in gültiger Aussage 
zur Darstellung zu bringen. Zu reich und vielfältig ist die katholische Frömmigkeit. 
Man muß versuchen, Schwerpunkte herauszuarbeiten, um die sich die Mannigfaltig- 
keit der Frömmigkeit wie ein langsam ausschwingender Wellenschlag ordnet. Heute 
noch • und für das Mittelalter galt das in überragendem Maße • ist der Ordens- 
stand ein solcher Schwerpunkt. Deshalb trifft auch das eben erschienene Buch des 
Hamburger Theologen, Bernhard L o h s e, •Mönchtum und Reformation, Luthers 
Auseinandersetzung mit dem Mönchsideal des Mittelalters"1, einen Nerv des Ge- 
sprächs zwischen katholischen und evangelischen Christen. Man muß nur bedenken, 
daß Luther selbst im Orden der Augustinereremiten religiös geformt wurde, daß 
nach Lohse •das Mönchtum ... die letzte große Einrichtung der katholischen Kirche 
(ist), die Luther überwunden hat" (378), daß es die Orden waren, die die Gegen- 
reformation vorangetragen haben, daß heute wieder evangelische Gemeinschaften 
versuchen, die Tradition des Ordenslebens aufzunehmen, um auch vom evangelischen 
Standpunkt aus die Bedeutung dieser Untersuchung würdigen zu können. 

Es kann nicht unsere Aufgabe sein, das Lutherbild des Verfassers zu überprüfen, 
obgleich die Untersuchung der nach Lohse gradlinigen Entwicklung Luthers von 
seinen früheren Schriften bis zur grundsätzlichen Ablehnung der Mönchsgelübde im 
Jahre 1521 oder die Auseinandersetzung mit Bizer und anderen2 über Luthers grund- 
legende reformatorische Erkenntnis vielleicht das Wertvollste in diesem Buch sind. 
Unser Interesse wird vielmehr durch die Behandlung des •asketischen und monasti- 
schen in der alten Kirche" und des •Mönchsideals des Mittelalters", der über die 
Hälfte des Buches gewidmet ist, aufgerufen3. 

/. Reformatorische Sicht des Mönchsideals 

Bei Lohses Ziel einer Darstellung der reformatorischen Kritik am Mönchtum ist es 
nicht verwunderlich, daß er den zweifachen, seit Luther immer wieder erhobenen 
Vorwurf gegen das Mönchtum auch zu dem seinen macht: •den der Rechtfertigung 
durch die Werke und den der Verwerfung des Weltstandes, verbunden mit der Auf- 

1 Göttingen, Vandenhoeck und Ruprecht 1963. 
2 6; 241 Anm. 66; 243 Anm. 70; 254•255; 281; 301 ss. 3 13•42; 43•200. 



Literaturbericht 139 

rechterhaltung einer doppelten Moral und eines doppelten Christentums"4. Die wei- 
teren Vorwürfe bilden nur Variationen dazu: der •fast stets für das Mönchsideal 
grundlegende Pelagianismus" (375), womit die Askese und das einseitige Vollkom- 
menheitsstreben zusammenhängen5, Ablehnung der Gelübde als sakramental-sün- 
denvergebend (137; 167 f.) oder als •zweite Taufe"; die mariologische Deutung des 
Mönchstandes (374) oder die Vorwürde der Eigengerechtigkeit, wie sie Luther gegen 
die strenge Richtung der Augustinerobservanten erhoben hat (268•272). 

Die ab Hieronymus breitausholende Ideengeschichte des Mönchtums, wie sie der 
Verfasser vorlegt, sucht der Entwicklung dieser •Fehlhaltungen" nachzugehen. Die 
Botschaft Jesu kennt noch keine •Askese im eigentlichen Sinne,... die aus einer leib- 
feindlichen Haltung resultiert..., sondern gegebenenfalls ... den freiwilligen Ver- 
zicht, weil der Eingang in die Gottesherrschaft den Vorrang vor allen weltlichen 
Pflichten und Bindungen hat"; doch aus vielen Stellen der Schrift lasse sich schon 
•eine gewisse Verschärfung hinsichtlich asketischer Anschauungen feststellen" (17). 
Diese Askese wird • nicht ohne Einfluß der leibfeindlichen, gnostischen Sekten, spä- 
ter dann der Gegenkirche des Marcion • nach Lohse schnell zur allgemeinen christ- 
lichen Haltung. Während die Alexandriner eine Theologie der Askese als Vorstufe 
zur Gnosis des Vollchristen ausbauen, bringt der Westen schon mit Tertullian und 
Cyprian das monastische Ideal auf rechtliche Begriffe. Bald wird auch die Konse- 
quenz gezogen, daß dem Ideal der Askese auch die äußere Trennung von der Welt 
entsprechen muß. Basilius ist ein weiteres verhängnisvolles Glied dieser Kette, da er 
die Gelübde als öffentlich rechtlichen Akt vor das Forum der Kirche zieht und damit 
das Charisma durch die Verfügbarkeit ersetzt und die christliche Ethik in eine niedere 
und eine höhere Stufe spaltet. Hieronymus, •der erste eigentliche Theologe des 
Mönchtums im lateinischen Sprachbereich" (43), konzentriert die reiche spirituelle 
Erfahrung des Ostens auf den einen Punkt der Virginität und baut die Theologie 
der Gelübde als zweite Taufe aus; die durch die Sünden verlorengegangene Tauf- 
gnade •müsse durch ein Opfer des Menschen wiederhergestellt werden" (371). Bei 
Augustinus findet sich zwar der Versuch, von der Taufe selbst her das Mönchtum zu 
verstehen und durch die Betonung der Liebe und des Gemeinschaftsideals ihm eine 
stärker biblische Begründung zu geben, aber auch für ihn gilt: •Das Werk als solches 
gewinnt an Wert; die Gesinnung, in der es getan wird, tritt dagegen zurück" (85). 
Cassian ist ein extremer Versuch, im Mönchtum die eigentliche Kirche zu sehen und 
das Streben nach Vollkommenheit, nicht aber den Anbruch des Gottesreiches, als den 
eigentlichen Auftrag Christi zu betrachten. 

Im Mittelalter setzt nach Lohse Anselm von Canterbury einen neuen Akzent: 
Mönchtum gilt nicht mehr nur als Vollchristentum, sondern das Christentum selbst 
wird in die zwei Klassen der Mönche und Weltchristen aufgeteilt; ebenso versteift er 
die Dynamik des Strebens zur Vollkommenheit •durch die Vorstellung vom höheren 
Wert des mönchischen Werkes auf Grund der Gelübde" (108•109). Durch die 
Betonung des Mönchstandes als Bußstand verstärken die ps.-anseimischen Schriften 
diese Tendenz. Auch Bernhard, der wie kein anderer vor ihm Demut und Gnade 
betont, gelingt keine Neubesinnung. Gerade für ihn gelten die Gelübde als zweite 
Taufe und der Mönchstand als das eigentliche Christentum. Über Gratiam, Hugo v. 
St. Viktor und den Lombarden verhärtet sich die rechtliche Auffassung der Gelübde 

4 H. B a c h t, Pakhöme et ses Disciples, in: Theologie de la vie monastique, 60; bei Lohse 
z. B. 364•365, oder auch einschränkend 153. 

5 Dies ist einer der zentralen Punkte, um Luthers Meinung und Entwicklung zu unter- 
suchen. 



140 Literaturbericht 

zu einer dogmatischen Tatsache. Bei Thomas, den Lohse mit allergrößter Hochach- 
tung behandelt, wird ähnlich wie bei Augustinus das Vollkommenheitsideal auf den 
Boden des allgemeinen Christentums zurückgeführt, wird auch die Leibfeindlichkeit 
der Askese überwunden, doch die höhere Verdienstlichkeit der Gelübde bleibt beste- 
hen. Thomas hat sich nicht, wie später Luther, an der radikalen Sündhaftigkeit des 
Menschen orientiert, sondern sieht in der jetzt schon wirksamen eschatologischen 
Vollendung eine Möglichkeit, der einzelnen menschlichen Tat eine innere Gutheit 
zuzuschreiben. An spätmittelalterlichen Autoren werden nur Huss, Wyclif und der 
Novizenmeister Luthers, Johann Paltz, bei dem •ziemlich alle Einseitigkeiten (auf- 
tauchen), die sich in der Zeit vorher bei den einzelnen Mönchstheologen beobachten 
ließen" (370), behandelt. 

Bei Luther selbst • um das für uns Wichtige hervorzuheben • findet Lohse eine 
•bruchlose Kontinuität" von der ersten Psalmenvorlesung [1513] bis zur endgültigen 
Ablehnung der Mönchsgelübde [1521] (376 ss): Es ist das neue Verständnis von der 
Freiheit des Christen, der nicht mehr die monastische Werke zur Vervollkommnung 
braucht, sondern für den diese nichts weiter sind •als Ausdruck des Glaubens, der 
das Gericht Gottes annimmt und daher auf die Eigengerechtigkeit verzichtet" (277). 
Mit dieser Erkenntnis kann Luther sich zunächst bemühen, die Gelübde ganz aus der 
Taufe heraus zu verstehen, um dann später den Mönchstand radikal zu verwerfen. 
Dahinter steht die Auffassung, •daß die Erbsünde noch in dem Getauften fortlebt 
und daß die Konkupiszenz (der Ichwille) als solche Sünde ist", wogegen die spitz- 
findige scholastische Auffassung in der Erbsünde nur •das Fehlen der ursprünglichen 
Gerechtigkeit" sah (291•292). Der Mensch hat nur das eine zu tun, sich in Demut 
dem göttlichen Gericht zu stellen. Demut, das heißt keine Einzeltugend, sondern •Tat 
Gottes im Sinne der Demütigung, sowie ... Tat des Menschen im Sinne der Unter- 
werfung unter dem göttlichen Willen" (301); Gericht aber besagt, daß der Mensch 
niemals etwas eigenes vorweisen, sondern immer nur sich anklagen kann, um das in 
Christus ergangene Gericht nachzuvollziehen. 

//. Kritische Bemerkungen 

Die Behandlung eines so ausgedehnten Zeitraums, wenn auch nur in •mehr oder 
weniger ausführlichen Skizzen" (6) provoziert die Frage, ob die Gewichte in der 
Einschätzung der Autoren richtig verteilt wurden. So scheint uns, daß Gregor der 
Große, den im Mittelalter •jedermann ... gelesen" und von dem •jedermann... 
gelebt" hat6, nicht vergessen werden dürfte. Auch die •Wandlungen, die... das 
monastische Ideal" durch die Bettelorden erlebte, sind nicht unwesentlich zur Be- 
urteilung des Mittelalters (106). Ungern vermißt man den direkten Niederschlag des 
Mönchsideals in den Regeln, Consuetudinarien, Kommentaren usw. Wenn sich aber 
für solche Einschränkungen noch Gründe anführen lassen, so ist es unverständlich, 
daß für das Spätmittelalter nur Johann Paltz, Ablaßprediger und populärer Erbau- 
ungsschriftsteller, stehen soll. (Wyclif kann nicht als katholisch gelten und über die 
in keinem Punkte bemerkenswerte theologische Arbeit von Huss genügt eine Orien- 
tierung bei Seeberg.) Man halte nur dagegen, was die deutsche Mystik, z. B. Tauler, 
über das Mönchsideal geschrieben hat, oder Nikolaus von Kues, der in innigstem 
Kontakt mit Benediktiner- und Kartäuserkreisen stand, oder die deutschen Profes- 
soren von Prag, Wien, Erfurt, Heidelberg, die so oft die Gelehrtentoga mit der 
Mönchskutte vertauschten. Das Studium der Prager Prediger des ausgehenden 14. 

6 J. Leclercq, Wissenschaft und Gottverlangen; 35. 



Literaturbericht 141 

Jahrhunderts, wie Militsch v. iCremsier, Johann v. Stiekna, Mathias v. Janow, hätte 
vielleicht auch eine vorreformatorische, theologische Kritik am Mönchtum zu Tage 
gefördert. Wie kurios sich dieser Mangel auswirkt, zeigt sich dort, wo der Autor 
völlig unerwartet, mitten in der Behandlung Luthers, einen Passus über die Augu- 
stinereremiten einfügt, die anscheinend die ganze Kritik Luthers schon vorausgenom- 
men und nur noch •an der Verdienstlichkeit der Werke festgehalten" haben (222 f; 
273•276). Wenn man weiß, daß diese Ausführungen auf den Lohse wahrscheinlich 
zu spät bekannt gewordenen Studien A. Zumkellers OESA beruhen, der zu den 
wenigen gehört, die fundierte Kenntnisse über diese Zeit haben, wenn man zudem 
weiß, daß die Theologie und besonders die Moraltheologie des von Lohse hoch- 
geschätzten Thomas von Aquin im Spätmittelalter ein schon fast kanonisches An- 
sehen hatte, dann gewinnt das Mönchsideal dieser Zeit doch etwas andere Züge, als 
es nach Johann Paltz scheinen mag. 

Auf den Einwand, daß ein einzelner Forscher all das gar nicht leisten könne, müß- 
ten wir bei einer so großräumigen Arbeit wenigstens ein gründliches Eingehen auf 
die Sekundärliteratur verlangen. Aber auch das scheint uns nur oberflächlich gesche- 
hen zu sein. Neben drei bis vier belanglosen Hinweisen wird beim hl. Bernhard 
einzig die Interpretation Löwenichs zweimal berücksichtigt, ohne daß ihre Zurück- 
weisung weiter begründet wird. Ein auch für die These Lohses so wichtiges Buch wie 
Schaffners Monographie über die Demut beim hl. Augustinus wird mit einer Hand- 
bewegung abgetan (73). 

Es kann somit nicht ausbleiben, daß in den nicht allzu häufigen, philologisch nach- 
prüfbaren und für die umstrittenen Behauptungen wichtigen Aussagen manche Irr- 
tümer unterlaufen sind. Die Jakobsleiter soll Luther •in neuer Weise" gedeutet ha- 
ben, indem er hier wie an vielen andern Stellen •einen Durchbruch durch das ihm 
überkommene asketische Schema vollzogen" (265) habe; aber die Deutung Luthers 
auf die Gotteserkenntnis durch Christus findet sich z. B. schon bei Rabanus Maurus 
(PL 111/565 B), der Glossa Ordinaria (113/154 G-D), Hugo von St. Gher (z. Stelle, 
Venedig 1623), also in den verbreitetsten Lehrbüchern des Mittelalters. Oder: Nur 
Luthers •Vertiefung des monastischen Ideals ... ermöglicht dieses scheinbare Para- 
dox", aus demselben Psalm •einmal das traditionelle Mönchsideal, zum andern die 
schärfste Kritik an einer Verwirklichung desselben herauszulesen" (246); in Wirk- 
lichkeit findet man diese paradoxe Methode in fast jedem spätmittelalterlichen Kom- 
mentarwerk. Zum Beweis für die •Umprägung" des überkommenen Heiligenideals 
durch Luther wird ein Text zitiert (•Christus .. . der die Wunder in allen heiligen 
Märtyrern ... getan hat" 248), den man fast Wort für Wort in der uralten Oration 
des Missale Romanum zum Feste einer Martyrin nachlesen kann und der wohl aus 
ähnlich lautenden Lobsprüchen der altchristlichen Martyrerakten stammt. Daß Hugo 
von St. Viktor die Gelübde als ein Sakrament angesehen habe, wird unter anderem 
damit bewiesen, daß er in •De Sacramentis" darüber handelt (114), während Hugo 
selbst sagt, daß er hier eine Summe des gesamten theologischen Wissens nieder- 
geschrieben habe. Mit dem Unverständnis für die dogmengeschichtliche Entwicklung 
des Sakramentsgedankens hängt es auch zusammen, daß Antonius von Florenz 
(t 1459) gegen die seit zweieinhalb Jahrhunderten unbestrittene Lehre von der Sie- 
benzahl der Sakramente aus der Mönchsprofeß ein achtes Sakrament gemacht haben 
soll. Man hätte hier (161) wie auch sonst (167•168) (ähnlich für den Gedanken der 
Profeß als zweiter Taufe) etwas mehr Aufgeschlossenheit für geschichtliche Entwick- 
lungen erwartet. Die scharfe Kritik Luthers an den Übelständen der Mönchsorden ist 



142 Literaturbericht 

ebenfalls nur dann richtig zu bewerten, wenn man weiß, daß die •Übertreibung"7 

in der Schilderung der Mißstände seit Pachomius8 ein feststehendes Genus Literarium 
ist. An einen Brief Luthers aus dem Jahre 1512 knüpft Lohse die Bemerkung an: 
•Vielmehr geht er über die traditionelle Auf fassung von der Demut auch eines Bern- 
hard von Glairvaux hinaus, indem er in dem Verlangen, demütig zu sein, möglicher- 
weise nur eine sublime Form des Hochmuts sieht... eine solche Äußerung... sucht 
man bei Bernhard vergebens" (219); wir ersparen uns den Nachweis, daß auch dies 
ein Topos der Mönchsliteratur ist, und möchten nur darauf hinweisen, daß wir bei 
eben diesem Bernhard eine fast gleichlautende Entsprechung zur zitierten Luther- 
stelle fanden (Gant 16, 6; 1957, 95). Auch der Gerichtsgedanke, dessen Bedeutung 
für den Neuansatz Luthers betont wird, muß auf dem Hintergrund des Spätmittel- 
alters gesehen werden, als das Letzte Gericht ein vordringliches Thema der Theologen, 
Prediger und Schriftsteller war, um Luthers Theologie richtig verstehen zu können. 

///. Das Mönchsideal des Mittelalters 

Solche und ähnliche Ausstellungen sind nun keineswegs nur aus dem Zusammen- 
hang gebrochene Mosaiksteinchen, sondern Symptome dafür, wie verzeichnet das 
Gesamtbild Lohses vom Mönchtum ist. Das eigentliche Anliegen des Mönchtums 
scheint überhaupt nicht in sein Blickfeld getreten zu sein. 

a) Beim Herumblättern in dem Sammelband der Theologie des monastischen 
Lebens9 oder inj. Leclercqs Monographie über das Mönchtum von Gregor dem 
Großen bis Bernhard10 oder in dem Bändchen über Cassian11 springt es geradezu in 
die Augen, wie sehr die Heilige Schrifi das Element ist, aus dem das Mönchtum aller 

7 J. L e c 1 e r c q , 154: •Die größten Heiligen übertreiben auch am meisten, weil sie vom 
glühenden, man könnte sogar sagen: von gewalttätigem Eifer beseelt sind       " 

8 H. B a c h t, 54/55. 
9 Theologie de la vie monastique. Etudes sur la tradition patristique. (Collection Theologie, 

49). 571 S., NF 30,•. Von Origenes bis Bernhard und Aelred von Rievaulx werden 26 der 
hervorragendsten Mönchs-Theologen oder -Strömungen behandelt. Im Vorwort stellt der 
Abt von Liguge, welches Kloster die erste monastische Gründung auf französischem 
Boden ist, die Sammlung ausdrücklich unter das Thema: Mönchtum und Kirche. Unter den 
von ersten Fachleuten ausgearbeiteten Studien ragen unserer Meinung nach neben der schon 
erwähnten Arbeit von H. Bacht, Saint Jerome von P. A n t i n, Monachisme et figlise 
dans la pensee de Cassien von A. de V o g ü e , die Arbeit über Chrysostomus von J.-M. 
L e r o u x , über Ps.-Dionysius von R. R o q u e s , über Johannes Klimakus von I. Haus- 
herr und die Behandlung der Cluniazenser durch J. Leclercq besonders hervor. 

10 Wissenschaft und Gottesverlangen. Zur Mönchstheologie des Mittelalters. Düsseldorf, 
Patmos (1963). 340 S., Ln. DM 26,•. Diese leicht lesbare Arbeit hat ein solch überschweng- 
liches Lob so verschiedenartiger Wissenschaftler wie A. Landgraf, W. v. d. Steinen, E. Klein- 
adam erfahren, daß sich die Empfehlung für jeden unserer Leser von selbst ergibt. Sie ist 
eine Synthese des Mönchtums der angegebenen Zeit, die um die beiden, im Titel angegebenen 
Pole kreist. Wir hätten allerdings das französische •L'amour des lettres" mit Liebe zur Kultur 
oder zur Bildung statt bloß mit Wissenschaft übersetzt; denn darin besteht nach Leclercq 
die Synthese des mittelalterlichen Mönchtums, daß es die reiche Kultur und Bildung der 
Vorzeit aufnahm, weiterführte und in der Sehnsucht nach Gott überstieg. 

11 Jean-Claude Guy : Jean Cassien. Vie et doctrine spirituelle. Paris, Lethielleux 1961. 
140 S., brosch. NF 8,•. Das anspruchslose Bändchen bietet eine Einführung in die Gestalt 
Cassians mit etwa 75 Seiten ausgewählten Texten. Dadurch, daß es dem Laien sowohl einen 
Einblick in den Stand der wissenschaftlichen Forschung gibt, als ihm auch die Persönlichkeit 
eröffnet, empfiehlt es sich für jeden, der Kontakt mit dem alten Mönchtum sucht. 



Literaturberidit 143 

Zeiten gelebt hat. De Vogüe kann in dieser Beziehung sogar vom •Geist des Prote- 
stantismus" sprechen. •Hier wie dort (beim historischen Protestantismus) geht man zu 
den Quellen zurück, nimmt man für sich in Anspruch, was am Anfang stand, gegen 
das, was heute ist, beruft man sich auf das reine Wort Gottes gegen die Verfälschun- 
gen der Menschen"12. Man trennte damals kaum zwischen zentralen und peripheren 
Aussagen der Schrift, zwischen philologischer Exegese und geistiger Ausdeutung, 
sondern las, meditierte, wiederholte, betete in dem einzigen Vollzug der •lectio 
divina" die heiligen Texte so oft und so intensiv, daß •das Gedächtnis ... ganz von 
der Bibel erfaßt und ganz mit biblischen Worten und entsprechenden Bildern aus- 
gefüllt" wurde13. Vielleicht hat eine moderne Exegese, die weiß, daß der inspirierte 
Text aus einem ähnlichen Überdenken und einer ständigen, kerygmatischen Ver- 
lebendigung der Botschaft Jesu entstanden ist, ein kongenialeres Verständnis der 
Mönchsexegese, als es noch vor einer Generation möglich war. Von Anfang an war 
es Ideal der Mönche, ganz und gar die Botschaft der Schrift zu leben. H. Schürmann 
hat in Heft 1, 1963, unserer Zeitschrift gezeigt, was die moderne Exegese zum Pro- 
blem •Botschaft Jesu und Stand der Räte" zu sagen weiß; auch Lohse selbst gibt zu, 
daß die Ansätze des Asketentums sich schon in der Schrift befinden. Auf jeden Fall 
muß bei der Beurteilung des Mönchsideals im Mittelalter an erster Stelle berücksich- 
tigt werden, daß diese Männer nichts anderes wollten, als die Botschaft der Heiligen 
Schrift ohne Einschränkung verwirklichen. 

b) Im Mittelpunkt der Kritik Lohses steht das reformatorische Verständnis der 
Demut, die nicht mehr als eine der Tugenden auf dem Wege zur Vollkommenheit 
aufgefaßt wird, sondern eine •Existenzform des Glaubens" darstellt: •Demut als 
Tat Gottes im Sinne der Demütigung ( = der theozentrische Aspekt) sowie als Tat 
des Menschen im Sinne der Unterwerfung unter den göttlichen Willen (= der 
anthropologische Aspekt)" (301). Dahinter steht der Gegensatz •Demut als Werk" 
und •Demut als ständige Offenheit des sündigen Geschöpfes für Gottes Gericht und 
Losspruch". Wir können unmöglich auf die mittelalterliche Wertung des Verhält- 
nisses von menschlichem Werk und Tat Gottes eingehen • die Fronten sind nicht so 
eindeutig zu ziehen, wie Lohses Vorwurf des Pelagianismus nahezulegen scheint14 •-, 
was aber die Demut für das Mönchtum bedeutete, ist in den eben erwähnten Arbei- 
ten Seite für Seite nachzulesen. So hat doch der theozentrische Aspekt der Demut bei 
Luther eine verblüffende Ähnlichkeit mit der Lehre von den •flagella Dei", den 
Heimsuchungen Gottes, deren Annahme eine Zentrallehre des aszetisch-moralischen 
Lehrbuches des Mittelalters, der Moralia Gregors des Großen bildet13. Hierher 
gehört auch die von Lohse positiv anerkannte Wertung des Mönchtums als Büßer- 
stand, die allerdings nicht erst in den ps.-anselmischen Schriften ihre •erste klare 
Ausprägung" findet (112). Das Wort, mit dem dieser Gedanke •ins Grundsätzliche 
erhoben" wurde (144) stammt von Hieronymus und gehört zu den meistzitierten 
Vätersentenzen des Mittelalters. 

Für den anthropologischen Gesichtspunkt der Demut, der nach Bizer auch bei 
Staupitz zu finden ist (254•255, Lohse spricht dagegen), lassen sich eine Fülle von 
Parallelen erbringen. Ein kurzer Auszug aus einem bis ins 17. Jahrhundert leben- 

12 Theologie de la vie monastique. S. 223. 
13 Leclercq, S. 88. 
14 Guy, 57•59. 
15 Leclercq, 39 ff; Gillet schreibt über Gregor den Großen in: Theologie de la vie 

monastique, 337, daß in den Moralia in Job etwa 600mal die flagella Dei oder entsprechende 
Termini vorkommen. 



144 Literaturbericht 

digen Text des Benediktiners Johannes von Kastl (1410 geschrieben)1« möge hier 
genügen; er steht in der reichen, vielgelesenen Tradition der ps.-augustinischen, ps.- 
anselmischen und ps.-bernhardischen Gebets- und Meditations-Literatur und gehört 
zu jener Stilgattung, von der W. Stammler schreibt: •Jedenfalls wird dieser Stil 
zum Zeichen der religiösen Steigerung bei Männern und Frauen .. ,"17. Nach einem 
beschwörenden Ruf um Erbarmen zum leidenden Jesus beginnt Johannes in schrof- 
fen Antithesen Gottes Güte und die eigene Schlechtigkeit einander entgegenzustel- 
len: •Du bist nämlich das Gut alles Guten... ich dagegen, abgewandt von Dir, bin 
wahrhaft schlecht... nichts als Unehre, Schande ..."; nach fast zwanzig solcher, oft 
über viele Zeilen hinweggehender Gegensätze endet dieser Schrei: •und was schlim- 
mer ist als alles andere: ... so sehe ich in der Tat, daß es ist, aber, wehe, ich vermag 
nicht in Tränen zu zerfließen darüber .. .". Fast ebenso lang ist im zweiten Teil dann 
der Auf blick zu Jesus Christus: •Wahrlich, auch wenn aus mir und in mir nichts ist, 
was mich nicht verdammt und zur Verzweiflung treibt, meine Hoffnung ruht den- 
noch nicht weniger ganz und gar auf Deiner wesentlichen Gutheit, Milde und Erbar- 
mung." Hier ist wahrhaftig nichts von einem Vertrauen auf eigene Werke zu spüren, 
hier drückt sich eine Demutshaltung aus, ganz derjenigen entsprechend, die Lohse 
als Neuentdeckung für Luther in Anspruch nimmt. 

c) Das Gebet des Johannes von Kastl klingt aus in einen eschatologischen Auf- 
blick: •Aber auch dies beginnt hier im Leben unvollkommen durch das Licht der 
Gnade, doch im Vaterland wird es vollendet im Licht der Glorie... Dort ist in 
Wahrheit alles, was wir lieben und ersehnen". In diesem Blick nach vorne liegt aller- 
dings, wenn man der Interpretation Lohses folgt, eine Haltung, die für Luther nicht 
mehr galt: •Zugespitzt gesagt, der Blick ist nicht mehr wie bei Thomas auf die end- 
zeitliche Vollkommenheit ausgerichtet, sondern auf das göttliche Gericht und Evan- 
gelium, wie es in der Taufe ergeht und im Leben nachvollzogen werden muß" (376). 
Wir können diese Zuspitzung noch weiter treiben und behaupten, Luther schaue auf 
den alten, erbsündlichen Menschen, der immer noch in seiner Sündhaftigkeit befan- 
gen bleibt, die Mönche aber sähen den neuen Menschen, den wir in Christus ange- 
zogen haben. Das ist sicher eine (sträfliche und damit auch falsche) Vereinfachung, 
aber sie legt den Blick für etwas Wesentliches frei: Die Männer und Frauen, die im 
Vordergrund der Geschichte stehend oder unbekannt geblieben das Ideal des Mönch- 
tums durch die Jahrhunderte trugen, wurden von einer glühenden Sehnsucht nach 
Christus, nach der Vollendung in ihm getragen18. •Die Gottessuche ist in der Tat das 

16 Wir hoffen in Kürze eine schon fertiggestellte Arbeit über •Die geistliche Theologie 
des Johannes von Kastl" dem Druck übergeben zu können, in der wir mit anderen auch den 
Text dieses Gebets kritisch edieren möchten. 

17 Mittelalterliche Prosa in deutscher Sprache, in: Deutsche Philologie im Aufriß. II2, 840. 
Das anonyme Beispiel stammt aus der bekannten Übersetzung, •Buch der Liebkosungen", des 
Johannes von Neumarkt. 

18 Leclercq, 60•82. 19 L e c 1 e r c q , 28. 
20 Dom Garcia M. Colombas: Paradis et vie angelique. Le sens eschatologique de la 

vocation chretienne. Paris, Les editions du cerf 1961. 290 S., brosch. NF 11,70. Dies aus dem 
Spanischen übersetzte Werk ist für ein breites Publikum geschrieben. In vier Kapiteln wird 
die Spiritualität des alten Mönchtums aufgebaut: das verlorene und in Christus wieder- 
gewonnene Paradies; der Kampf um dieses Paradies und der Aufstieg auf der Jakobsleiter; 
die drei Aspekte dieses engelgleichen Lebens: Aszese, Kontemplation und göttlicher Kult; die 
Vollendung. Colombas versteht es, die reiche Bilder- und Symbolwelt des Mönchtums so zu 
verlebendigen, daß hier für den, der Wissenschaft sucht, eine ebenso kostbare Gabe vorliegt 
wie für den, dem dieses Buch ursprünglich zugedacht ist. 



Literaturheridit 145 

einzige Ziel des monastischen Lebens"19. G. M. Colombas OSB hat dies in sei- 
nem ergreifenden und begeisternden Büchlein über •Paradies und engelgleiches 
Leben" dargetan20, ein Büchlein, das schon wegen der Fülle des historischen Mate- 
rials keinem Forscher des Mönchtums entgehen dürfte. Nur aus dieser eschatologi- 
schen Sehnsucht ergibt sich auch •die Aufgabe der Askese: die Loslösung von der 
Welt ist lediglich die Kehrseite der Hinwendung zu Christus"21. 

Man bezeichnet gerne das Mönchtum als Stand der Kontemplation. Leclercq, so 
möchten wir meinen, bringt an diesem intellektualistisch schillernden Begriff der 
Kontemplation, der Beschauung, eine aus historischem Einfühlungsvermögen gebo- 
rene Verbesserung an: Nicht was wir heute als Beschauung verstehen, war und ist 
Inhalt des kontemplativen Lebens, sondern •le desir de Dieu", die Sehnsucht nach 
Gott, wie wir das in der Tradition nicht immer geschickt formulierte, oft von Philo- 
sophumena überdeckte, aber stets gelebte und gebetete Ideal des Mönchtums heute 
ausdrücken müssen. Man könnte das Nämliche auch mit den Worten eines Autors 
des oben erwähnten Sammelbandes ausdrücken: •Das Ideal der Liebe zu Gott und 
zum Nächsten ist das Zentrum und der Lebensgrund aller Bemühungen um Tu- 
gend"22. Von hier nur, vom Herzensanliegen der Mönche, darf eine echte Kritik am 
Mönchtum ihren Anfang nehmen. 

IV. Gelebtes Zeichen der Eschatologie 

Der Dialog mit Lohses Arbeit darf, auch wenn wir auf sein eigentliches Thema, 
Luther, nicht eingegangen sind, nicht in einen apologetischen Monolog auslaufen; 
dafür war sein Bemühen um ein Verständnis des mittelalterlichen Mönchtums zu 
ehrlich, dafür findet sich in der Tat • wenigstens dem Wortlaut nach • zuviel 
Semipelagianismus in den Mönchschriften, und dafür klingt der Ton, mit dem oft- 
mals gelehrt wurde, daß die Mönche die eigentlichen Christen seien, zu naiv und 
auch zu selbstgefällig. Nur sollte man solche und andere Vorwürfe von der Mitte 
und nicht von der Peripherie der monastischen Spiritualität her angehen. Diese Mitte 
aber heißt: Wörtlichnehmen des Evangeliums und Sehnsucht nach Gott. Dann aber 
gewinnen auch die Vorwürfe eine andere Gestalt. 

Zur Frage der •doppelten Ethik", d. h. der Trennung der Botschaft Christi in 
Gebote für die unvollkommenen und Räte für die vollkommenen Christen muß die 
Studie von E. Mason OSB gehört werden23. Sie macht an Origenes, Augustinus, 
Gregor dem Großen und Thomas von Aquin klar, daß aktives und kontemplatives 
Leben zuerst Entwicklungsstufen des religiösen Lebens eines jeden Christen sind und 
daß der Stand des tätigen und beschaulichen Lebens diesen allgemein christlichen 
Stufen nur ekklesiologische Revelanz verleiht. Damit wird, wenn auch ohne Ein- 
gehen auf Nuancen und dahinterliegende Tiefenschichten, ein Anliegen der moder- 
nen Theologie getroffen: •Das Christentum ist zur gleichen Zeit die Religion der 
Menschwerdung wie die der Himmelfahrt"24, und die Kirche hat die doppelte Auf- 
gabe, die Welt zu verchristlichen, wie ihr die Augen für die transzendente Wirklich- 

81 L e c 1 e r c q , 75. S2 Theologie de la vie monastique, 71. 
n M. E. Mason OSB: Active Life and Contemplative Life. A Study of the concepts 

from Plato to the Present. Milwaukee (Wisconsin), The Marquette University Press 1961. 
138 S. Die Studie greift bewußt in innerkatholische Diskussionen ein, und besticht durch 
klare Begrifflichkeit. Allerdings scheint dem Westeuropäer diese Klarheit den komplizierten 
historischen und theologischen Wirklichkeiten nicht voll gerecht zu werden. 

24 Colombas, 281. 



146 Literaturbericht 

keit zu öffnen. Beide Aufgaben, die im letzten eine einzige sind, gewinnen aber aus 
dem Wesen der Kirche heraus, •Zeichen unter den Völkern" zu sein, soziologisch- 
ekklesiologische Gestalt in den beiden Ständen. Und wie es der Auftrag des Laien 
ist, Christus in die Welt zu tragen, so •ruft der treue Mönch jedem ins Gedächtnis, 
daß er nicht für ,diese Erde' gemacht ist, daß dieses Leben nicht ,das wahre Leben' 
ist; er ist ein gelebtes Zeichen der Eschatologie'"25. Wenn man nun von diesem 
modernen Verständnis her in die Vergangenheit zurückschaut und weiß, daß die 
Kirche in ihrer theologischen Bedeutsamkeit erst im 19./20. Jahrhundert erkannt 
wurde, und daß die ständische Ordnung im Mittelalter eine für unser demokratisch- 
personalistisches Bewußtsein unvorstellbare Selbstverständlichkeit gewesen ist, dann 
versteht man leichter, warum sich die Mönchstheologie der im Ursprung gnostischen 
Theorie von den vollkommenen und unvollkommenen Christen bediente, um ihr 
Eigenverständnis auszudrücken. Auf jeden Fall aber sollte man sich hüten, Äuße- 
rungen einer Erbauungsliteratur, wie die Schriften des Johannes Paltz, mit den rei- 
fen, wohlüberlegten, auch von Lohse positiv gewerteten Reflexionen eines Thomas 
von Aquin parallel zu setzen, um nicht das Bild des Mittelalters zu verzeichnen. 

Von dem ekklesiologischen Ort des Rätestandes her fällt auch Licht auf die Ge- 
lübde des Einzelchristen. Das Zeichensein der Kirche, das im Stand der Evangeli- 
schen Räte unübersehbar auf die eschatologische Wirklichkeit unseres Glaubens hin- 
weist, ist nicht irgendein abstraktes, schwer zu entzifferndes Symbol, sondern kon- 
krete Wirklichkeit, Real-Symbol, wie K. Rahner sagt: die Wirklichkeit aber, die 
durch ihr Dasein schon über sich hinausweist auf das, was das Real-Symbol anzeigt, 
sind die Menschen, die mit einem bewußten und endgültigen Ja die eschatologische 
Ankunft des Reiches Gottes, die jeder Christ in der Taufe erfahren hat, voll und 
ganz leben und künden wollen. Daß dieses Ja der Gelübde kein •Werk" im prote- 
stantischen Sinne ist, braucht nach dem bisher Gesagten nicht mehr gezeigt zu wer- 
den. Ein anderer Vorwurf der Reformation besagt, daß durch die endgültige Ent- 
scheidung, die im Stand der Gelübde gefordert wird, dem freien Anruf Gottes und 
der Freiheit des Christen gesetzlicher Zwang angetan werde. Aber Endgültigkeit ist 
das Ziel jedes voll-menschlichen Tuns; Endgültigkeit ist in einem gnadenhaft erfüll- 
ten Maße die Wirklichkeit der Taufe, die dem Christen unauslöschlich das Siegel der 
Ankunft Christi aufdrückt. Und aus der Kraft dieser Taufe heraus kann der von 
Gott gerufene Christ seiner inneren Sehnsucht, sich Gott endgültig zu übergeben, 
äußere Konkretheit verleihen. Diese Hingabe an Gott, die von jedem Christen ver- 
langt wird, gewinnt aber in der Hand der Kirche, die die Aufgabe und die Macht 
hat, von der schon verwirklichten endgültigen Ankunft Christi unter uns zu zeugen, 
die Form des Standes der Räte, die Endgültigkeit der Gelübde. Und hier erfüllt sich 
für den Christen, den Gott dazu beruft, •le desir de Dieu", die Sehnsucht nach Gott. 

Wenn auch noch vieles über das moderne •Mönchsideal" zu sagen wäre, besonders 
von der Sicht der aktiven Orden her • Lohse hat diesen wichtigen Aspekt bewußt 
übergangen •, so dürfte doch deutlich geworden sein, daß das Mönchtum des Mit- 
telalters keineswegs eine Verfälschung des Evangeliums war, sondern daß sich hier 
in zeitgemäßer Form ein überzeitliches Ideal niedergeschlagen hat, das auch für uns 
gültig bleibt: Die Sehnsucht nach Gott. Das Ideal, an dem sich Jahrhunderte christ- 
licher Frömmigkeit aufrichteten, behält auch seine Gültigkeit, denn es ist nur die im 
Räume der Kirche zum Ausdruck gebrachte Sehnsucht nach Gott, oder, wie es die 
Mönche von Taize ausdrücken, •engagement", Bindung an Gott.       J. Sudbrack SJ 

25 C o 1 o m b ä s , 285. 




