B U

CiH B E S P REUCHUNGEN

Heilige Schrift

Trilling, Wolfgang: Das wahre
Israel. Studien zur Theologie des
Matthiusevangeliums (Erfurter Theol.
Stud. 7). Leipzig, St.-Benno-Uerlag 1959.
210 S., DM 21,50.

Dieser Teildruck einer Miinchener Disser-
tation — sich empfehlend durch methodische
Sauberkeit, Folgerichtigkeit der Gedanken-
{ithrung und klare Disposition — ist in erster
Linie fiir Fachexegeten bestimmt. Aber auch
fiir den Aufgabenbereich unserer Zeitschrift
ist die Arbeit aufschlufRreich, da es sich nicht
um abgelegene Fragen, sondern um die theo-
logische Konzeption handelt, die das Mt.-
Evangelium von den anderen Synoptikern
unterscheidet. Von dieser Aufgabe, der Er-
fassung nimlich der Eigenaussage des Mt
her ist es auch gerechtfertigt, dafl der VIi.
den Text des Evangeliums nicht bis zum
Wort Jesu Christi zuriickverfolgt, sondern
nur bis zu seinem Erwachsen aus dem Leben
der Kirche. Die Spannung von der Eigen-
gestalt, die einzelne Perikopen oder Worte
in der vor-evangelischen Uberlieferung er-
halten haben, zur Gestalt und literarischen
Aussagekraft, die ihnen die Schlufiredaktion
des Evangelisten gegeben hat, springt bei
Mt besonders ins Auge. Und aus dieser
Spannung erwichst nun das Ergebnis der
Arbeit: Gerade bei Mt wird im Hintergrund
der Verkiindigung die ,Kirche® sichtbar, die
— und dies ist die Eigenleistung des Evan-
gelisten — als das ,wahre® Israel im Gegen-
satz zwar zum treulosen, dennoch aber auf
einer Linie mit dem echten Israel des AT
gesehen wird. Diese Kirche denkt ,,Cn‘tSCth-
den heidenchristlich-universal®; die Jqden-
christlich klingenden Stellen haben ihren
,Sitz im Leben“ in einem der Endredaktion
vorhergehenden Stadium, nicht aber in der
Theologie des Matthdus. Von den vielfalti-
gen Fragen, die der Vi. im Laufe der Unter-
suchung angeht, verdient die Ablehnung der
Thesen, die das Evangelium aus nur einem
cinzigen Lebensvollzug wie dem der Litur-
gie erwachsen sehen wollen, besondere Auf-
merksamkeit.

Die Struktur der Beweisfithrung kann
mancher dhnlichen Arbeit zum Vorbild wer-
den: zuerst werden lingere, zentrale Texte
untersucht, und dann wird die theologische
Aussage dieser Texte auf der ganzen Breite
des Evangeliums behandelt. Nach einer Ein-
leitung iiber den Missionsbefehl! als Schliissel

zum Verstindnis des ganzen Buches wird im
ersten Teil die Krisis Israels behandelt (Mt.
21, 33—45; 27, 15—26); an die Stelle der
Synagoge tritt im zweiten Teil das wahre
Israel, die Kirche (10, 5—6; 15, 24; 18), de-
ren Gesetz, die Erfillung des Willens Got-
tes, die ,Vollkommenheit wie der Vater®
und das Liebesgebot, im dritten Teil behan-
delt wird (5, 17—20). J. Sudbrack S}

Schelkle, Karl Hermann: Die Pe-
trusbriefe. Der Judasbrief.
Herders Theologischer Kommentar zum
NT XI1lII, 2. Freiburg - Basel - Wien,
Herder 1961. 260 S., Ln. DM 26,80.

In gleicher Weise wie der 1953 erschienene
Kommentar Schnackenburgs zu den Johan-
nesbriefen ist auch dieser zweite Band in der
wissenschaftlichen Kommentarreihe des Her-
der-Verlags aufgebaut. Jedem Brief werden
die Einleitungsfragen vorangestellt; die
Briefe selbst sind in gréflere Sinnabschnitte
unterteilt, die nach Darbietung des Textes
in eigener Ubersetzung Vers fiir Vers exege-
tisiert werden. Einzelne Exkurse fassen zen-
trale Ideen oder Probleme zusammen; Buch-
verweise und weiterfithrende oder spezial-
wissenschaftliche Fragen werden in den oft-
mals sehr wichtigen Anmerkungen geboten.

Wenn neben dem Lob, das diesem Kom-
mentar bisher von allen Seiten gespendet
wurde, etwas Spezifisches fiir die Leser
unserer Zeitschrift zu sagen ist, dann muf
zuerst auf den Gehalt der drei Briefe selbst
hingewiesen werden. Besonders der 2. Petrus-
und Judasbrief gehéren zu den Schriften, in
denen man heute ,frithkatholische® Zige
entdeckt: der Glaube geht von dem Kerygma
der Apostelpredigt (fides qua) zur Kirchen-
iiberlieferung, zur Paradosis (fides quae)
iiber; eschatologische Fragen werden reflex
und nicht mehr nur aus dem Urerlebnis der
jungen Kirche besprochen; immer deutlicher
wird die sittliche Leistung des Einzelchristen
gefordert, statt als selbstverstindlich aus
dem Christuserlebnis fliefend vorausgesetzt.
So wird die Frage nach der Kanonizitit die-
ser Schriften im kontroverstheologischen Be-
reich zu einer Entscheidungsfrage der Kon-
fessionen.

Zur Arbeit selbst ist zu sagen, dafl der V{.
ein in der exegetischen Fachliteratur nicht
allzu hdufiges, erstaunlich leicht lesbares
Deutsch schreibt, daff ihm auch jede Sucht



148 Buchbesprechungen

nach Originalitit fehlt und er in Fragen, bei
denen die Entscheidung noch offensteht nicht
vorschnell eine fertige Losung anpreist. Lei-
der ist die Weiterfithrung in die exegetische
Tradition der Viter hinein der Begrenzung
der Kommentarreihe zum Opfer gefallen;
nur in den Anmerkungen erfahrt man éfter
etwas von der Viterexegese — eine der be-
sonders hervorzuhebenden Stirken unseres
Autors.

Der saubere Druck (S. 38 wurde das
hebrdische Wort fiir Seele verschrieben) und
die gute Sprache werden die exegetische Lei-
stung Schelkles weiteren Kreisen vermitteln,
als man es sonst von Biichern dieser Gattung
gewohnt ist. J. Sudbrack S]

Speyr, Adrienne von: Die katho-
lischen Briefe. Mit einer Einlei-
tung von Hans Urs von Balthasar. Ein-
siedeln, Johannes-Uerlag (1961). 488
und 332 §., Ln. DM 88,— und 32,—.

Man wird den Schriftkommentaren der
Vf. (GuL. Registerband 266; 32 [1959] 69)
nicht gerecht, wenn man den Maflstab des
~Buchstabens® anlegt, anstatt zu versuchen,
mit ihr in den ,Geist® des Wortes Gottes
einzudringen. So mag man dariiber streiten,
ob die Geistigkeit der V{. nicht doch eine zu
eigenwillige Auspriagung des einen Geistes
der Heiligen Schrift und der Kirche ist, ob
die seltsam abstrakte, sublime Bildhaftigkeit
ihrer Sprache nicht hinwegfiihrt von den Bil-
dern der Offenbarung, ob die stindige Wie-
derkehr ein und desselben Grundanliegens
dem Durchglithtsein von einer 1dee und dem
meditativen Kreisen um das ,Eine Notwen-
dige“ oder einer Art Leerlauf entspringt,
aber man sollte zuerst anerkennen, dafl hier
ein ernsthaftes Bemilhen um jene ,geist-
liche Theologie“ stattfindet, die uns von der
modernen franzésischen Theologie nahe-
gelegt wird, und daf hier jene Synthese von
Exegese und Dogmatik versucht wird, die
man heute so dringend fordert. Wie gesagt,
man mag iber das Gelingen dieser Synthese
auf der Ebene der Spiritualitit streiten, aber
vorher mufl das Anliegen der V., ihr intel-
lektueller Reichtum, ihre spirituelle Tiefe
und die Kithnheit ihres Versuches gewiirdigt
werden.

So betont wie in diesen beiden Binden
hat Adr. v. Sp. wohl noch niemals die Grund-
idee ibrer geistlichen Theologie herausge-
stellt, dafl namlich alles gute, personale Tun
des Menschen, gleich ob es Liebe oder Glaube,
Barmherzigkeit oder Reue heiflt, nur ein
analoges, geschopfliches Spiegelbild einer
Haltung ist, die auch dem Gottmenschen
innewohnt, ja letztlich seine volle Auspra-

gung im innertrinitarischen Leben hat. Die
Johannesbriefe bieten der V{. Gelegenheit,
diese ihre Intuition an den zentralen christ-
lichen Vollziigen auszulegen, dhnlich wie die
anderen katholischen Briefe es erlauben, die
Tugenden des Alltags auf Gott durchsichtig
zu machen.

Wir haben hier nur die, wie uns scheint,
Grundidee der Vf. herausgestellt, die in der
unter grofleren Zwischeniiberschriften zusam-
mengestellten und Vers fiir Vers vorangehen-
den Kommentierung eine reiche Entfaltung
findet. Wer die Mihe auf sich nimmt, die
beiden vornehm ausgestatteten Bande nicht
nur zu lesen, sondern nachzuvollziehen und
zu verstehen, wird einen reichen geistlichen
Gewinn aus ihnen ziehen. J. Sudbrack S]

Schnackenburg, Rudolf: Die Kir-
che im Neuen Testament.
Quaestiones Disputatae 14. Freiburg,
Herder (1961). 172 S., engl. brosch. DM

)

Der Gesamtintention der Reihe entspre-
chend legt der Vf. keine Systematik der Kir-
chenwirklichkeit nach dem NT und auch
keine fortlaufende Exegese einzelner wich-
tiger Stellen der Heiligen Schrift vor, son-
dern geht von den Fragekreisen aus, in denen
nach seinen schon in vielen Veréffentlichun-
gen niedergeschlagenen Forschungen die Hei-
lige Schrift sich mit ,Kirche* beschaftigt.
Man wird ihm aber dankbar sein, daff er
das Material um sehr deutlich umrissenen
Fragestellungen geordnet hat. Aus welchen
Vollziigen erwichst die Kirche? wobei das
geschichtliche Werden der jungen Kirche und
ihr Wachsen aus der rechtlichen Ordnung,
der Verkindigung, dem Kult und der Mis-
sion dargestellt wird. Wie stellt sich die
Kirche in den verschiedenen Schriften des
NT dar? Was ist iiberhaupt diese Kirche?
und zuletzt: Was ist ihre theologische Tiefe?
Gerade dieses Kapitel, von Schnackenburg
»Das Geheimnis der Kirche“ iiberschrieben,
zeigt, wie eindeutige Begriffe und festgelegte
Schemata vor der Wirklichkeitsfiille dessen
versagen, was Kirche nach dem NT ist:
irdisch und zugleich iiberirdisch; Volk Got-
tes, das Gottes Macht gegeniibersteht, und
zugleich Leib Christi, integriert in die Gna-
denwirklichkeit Gottes; nicht von dieser
Welt und doch im Dienste dieser Welt; die
Gegenwart des Gottesreiches auf Erden und
doch auf dessen eschatologische Wirklichkeit
nur hingeordnet.

Wer sich cinmal in das Schrifttum Schnak-
kenburgs verticft hat, wird auch in dieser
»Quaestio disputata® seine wohltuend niich-
terne Darstellungsart wiederfinden, die allein



Buchbesprechungen 149

uns zu den Reichtiimern der Schrift fithren
kann, vor denen leere Worte und hoch-
téonende Reden ausgeschlossen bleiben. Zu-
gleich wird er aber auch dem Anliegen des
Wiirzburger Neutestamentlers begegnen, die
rein philologische Schriftinterpretation zu
itbersteigen und zu einer theologischen Tie-
fenschicht des Neuen Testamentes zu gelan-
gen, in der auch die Spiritualitat reiche
Frichte ernten kann.
J. Sudbrack ST

Schnackenburg, Rudolf: Die sitt-
liche Botschaft des Neuen
Testaments. Miinchen, Max Hucber
Uerlag 1962. Zweite, vermehrte und
verbesserte Auflage. 330 S., Ln. DM
13,80.

Wissenschaftliche Qualitdt und durchsich-
tige Darstellungsweise dieses schon zum
ersten Erscheinen begrifiten Werkes (GuL
28, 1955, 2283—224) werden durch die neue
Auflage stichhaltiger begriindet, als eine
Rezension es kénnte. Nachzutragen bleiben
uns nur noch die Verbesserungen dieser Neu-
auflage.

Im Aufbau, der sich an die in der Schrift
vorgefundene Entfaltung der Botschaft Jesu
bis zu den spitestens kanonischen Schriften
orientiert, hat sich nichts geindert. Aber fast
in jedem Abschnitt ist die korrigierende,
erginzende und weiterfilhrende Hand des
Vi.'s zu spiiren. Es sind wohl zur Hauptsache
vier Aspekte, die in ein helleres Licht ge-
stellt wurden. Einmal wirkt sich die Beschaf-
tigung des Autors mit den johanneischen
Schriften dahin aus, daff die Theologie des
Johannes noch bewuflter von ihrem inneren
Lebensprinzip her erfafit wurde, was iibri-
gens auch bei den paulinischen Schriften
festzustellen ist. Weiterhin scheinen die
Arbeiten Schnackenburgs iiber die Kirche und
ihre Bezichung zur Welt nicht ohne Einflufl
auf die Neubearbeitung gewesen zu sein.
Hinzu kommt eine verstirkte Einbezichung
der Qumranforschung. Nicht zuletzt muf
noch erwihnt werden, daff wir oftmals ein-
deutigere begriffliche Fassungen feststellen
konnten, wobei auch eine Einteilung in
erstens, zweitens usw. nicht verschmaht wur-
de. Wer aber einen mehr systematischen
Zugang zur neutestamentlichen Moral sucht,
der findet in dem .ebenfalls griindlich neu-
bearbeiteten Sachregister den zuverlissigen
Wegweiser. J. Sudbrack S]

Jacques Leclercq: Wer mein Jin-
ger sein will. Im Banne des Herrn.

Christliche Wesenshaltung im Zeichen
der Heiligen Schrifl. Luzern - Miinchen,
Rex-Oerlag (1961). 128 S., kart. DM
8,80; Ln. DM 9,80.

Zu der Krise der christlichen Moral in
unserer Zeit hat der bekannte Léwener
Theologe J. Leclercq vor einigen Jahren in
einem vielbeachteten Werk (Gul 28 [1955]
225) Stellung genommen und gezeigt, woran
es nach seiner Uberzeugung mangelt: Einer-
seits sehen viele Christen keine oder wenig-
stens keine lebensvolle Verbindung zwischen
den kodifizierten Sittengesetzen und der Bot-
schaft Christi. Andererseits, stellt Leclercq
fest, féllt es den meisten unsagbar schwer,
sich von Gott persénlich gerufen und beauf-
tragt zu wissen. Unsere Zeit ist derart ver-
worren, und das Leben des einzelnen im
Getriebe des Ganzen verschwindend klein,
dafl es schwer wird zu glauben, meine kon-
krete, oft so komplizierte Situation kénne
wahrhaftig eine Nachfolge Christi werden.

Doch es ist so. Und was J. Leclercq in
seinem oben genannten Werk in systemati-
scher Weise behandelt, wird von ihm in dem
vorliegenden Buch biblisch vertieft. Durch
die vielen angefiihrten und praktischerweise
ganz ausgeschriebenen Schriftstellen wird
der betrachtende Leser zu den.eigentlichen
Quellen christlichen Lebens gefiihrt, zu Chri-
stus und seiner Reichgottes-Botschaft. Die
Bergpredigt wird mit den heutigen Verhalt-
nissen in Politik, Wirtschaft und privatem
Leben konfrontiert und wir werden nicht
nur zu einem guten Mensch-sein, sondern
zum totalen Ernstmachen mit den Forderun-
gen Christi aufgerufen. Die innere Freiheit
und Herzensreinheit befihigen uns, die Liebe
des Vaters voll aufzunehmen. Und so kon-
nen wir in der Welt und vor der Welt die
christliche Vollkommenheit leben.

Wenn man sich auch manchmal noch kon-
kretere Bezugnahme auf unsere technisierte
und oft iberstrapazierte Zeit wiinschen
mdochte, so sind doch die praktischen Anre-
gungen in Sprache und Inhalt zeitgemafl.
Man spiirt dabei etwas von dem Befreien-
den und Begeisternden, das der VI. als
Kennzeichen der christlichen Botschaft be-
trachtet. Im einzelnen geht er auf verschie-
dene Anwendungsbereiche der Nachfolge
Christi ein, die in jedem Stand, Beruf oder
Werk verwirklicht werden kann. Es kommt
immer auf das eine an, auf das innere Leben,
das wir in Christus finden und das durch den
Heiligen Geist in uns zur christlichen Tat
dringt —in der Zuversicht auf den endgiilti-
gen Sieg des Herrn. Zu dieser Jingerschaft
kann das Buch Priestern und Laien eine
wertvolle Hilfe sein. C.Wilken S]



150 Buchbesprechungen

Maria

Thurian, Max: Marie. Mére du
Seigneur — Figure de U'Eglise. Taizé,
Les Presses de Taizé (1962). 2. Aufl. 286
S., br. NF 10,50.

Ein erstaunliches Buch, nicht minder er-
staunlich wie jenes andere, das der V{. vor
einigen Jahren iiber die Eucharistie schrieb
(vgl. GuL 38 [1960] 228). Wenn ein evan-
gelischer (reformierter) Theologe ein Buch
iiber Maria schreibt, dann ist es selbstver-
stindlich, dafl er sich eng an die Aussagen
der Heiligen Schrift hilt, weniger selbstver-
stindlich, daf er die der evangelischen Theo-
logie und den evangelischen Christen ver-
lorengegangene kirchliche Uberlieferung {iber
Maria, soweit sie ihm mit den theologischen
Grundanliegen der Reformationskirchen ver-
einbar scheint, wieder heimzuholen sucht. Es
wurde in den letzten Jahren auf evangelischer
Seite schon manches Buch iber Maria ge-
schrieben, und meist war es das gleiche An-
liegen, das die Vf. bewegte. Aber keines von
ihnen 148t sich an theologischem Reichtum
und geistlicher Tiefe mit diesem vergleichen.

Der Untertitel des Buches — ,Mutter des
Herrn — Bild der Kirche® — macht den
Grundgedanken des VI’s deutlich: Maria
ist fiir ihn die in einzigartiger Weise von
Gott Auserwihlte, ,voll der Gnade®; sie soll
nach Gottes Gnadenwahl Mutter des verhei-
Renen Messias, des Erldsers, werden und ist
in wirklichem Sinn Mutter Gottes, theoto-
kos. Aber sie ist es nur als ,Tochter Sion®,
als ,Bild“ und Reprisentation Israels, des
Volkes der Verheiflung, und der brautlichen
Kirche, des geistigen Israel. In ihr ist Israel
gleichsam Fleisch geworden, wird es in sei-
nen Wesensziigen sichtbar, in ihrem Leben
wandelt sich Israel zum Geheimnis der Kir-
che. So ist sie einerseits ein einmaliger
Mensch, keinem anderen vergleichbar, heilig,
ohne Siinde, in innigster Gemeinschaft mit
Gott, andererseits nur im Zusammenhang
mit der ihr von Gott iibertragenen Aufgabe
zu sehen, hinter der sie als dieser einzelne
Mensch zuriicktritt. Es gibt darum fiir den
V. keine isolierte Marienverehrung. So wie
Maria vielmehr selbst, mit ihrer ganzen Per-
son und ihrem Leben, in allem auf Gott und
Christus hinweist, Preis der Gnade ist, so
muB auch aller Marienpreis in der Christen-
heit im Grunde Gott, Christus, dem Geheim-
nis der jungfraulichen Mutter Kirche gelten.

Dieser Grundgedanke wird an den bibli-
schen Aussagen tber Maria (Verkiindigung,
Besuch bei Elisabeth, Darstellung Jesu im
Tempel, Hochzeit zu Kana, Unter dem Kreuz,
GeistausgieBung, Die apokalyptische Frau)
aufgewiesen und fortschreitend entfaltet.

Kapitel fir Kapitel wird gezeigt, wie in
Maria die alttestamentlichen Verheiflungen
und Vorbilder zur Erfillung kommen, und
wie sich in allen Titeln Mariens: Gnaden-
volle, Jungfrau, Mutter, Magd, der Reichtum
des messianischen Heils widerspiegelt. Dabei
ergeben sich ganz von selbst theologische
Folgerungen wie die iber das Fiirbittgebet
Mariens oder ihre geistliche Mutterschaft, die
sonst in der heutigen protestantischen Theo-
logie und Frommigkeit fast unbekannt sind.
Die heilsgeschichtliche und bibeltheologische
Schriftauslegung des V1.’s, die nichts anderes
als eine volle Ausschépfung des Literalsinnes
der Schrift ist, vermag das Mariengeheimnis
in einer Weite und Tiefe zu erhellen, wie es
{iir einen groferen Leserkreis nur wenigen
gelungen ist.

Der V{. will mit seinem Buch dem Gkume-
nischen Anliegen der heutigen Christenheit
dienen. Er mochte darum aus der unmittel-
baren, aber auch vorbehaltlosen, nichts aus-
lassenden Begegnung mit dem Wort der
Offenbarung eine Mariologie und eine
Marienfrémmigkeit vorlegen, die sowohl
den Reichtum der katholischen Uberlieferung
umfaflt, wie auch den Vorbehalten der Re-
formationskirchen der katholischen Marien-
verehrung gegeniiber gerecht wird. Der
kathotische Christ wird allem, was der Vf.
positiv ausfithrt, zustimmen konnen (was
nicht heiflt, daf man unbedingt jede Schrift-
auslegung fir die einzig mdgliche halten
muf). Wenn es auch der evangelische Christ
tun wiirde, wiren wir ein Stitck weiter aufl
dem Weg der Wiedervereinigung. Der VL.
sucht seinen Glaubensbriiddern den Zugang
zum Geheimnis Mariens u. a. dadurch zu er-
leichtern, dafl er immer wieder Texte der
Reformatoren anfithrt, die zeigen, wie schr
die theologische marianische Uberlieferung
der Kirche in der Reformationszeit noch
lebendig war. (Diese Texte liegen heute in
der vorziiglichen Ausgabe von W. Tappolt,
Das Marienlob der Reformatoren, Tibingen
1962, vor.) Thurian kennt aber auch die
katholische marianische Literatur unserer
Zeit und macht von ihr ohne Scheu Gebrauch.
Was er iiber das Miteinander von Wort und
Sakrament und iber die heilstheologischen
Zusammenhinge der einzelnen Marienge-
heimnisse sagt, kann auch die katholische
Marienverehrung nur befruchten. Dafl es sich
um ein eminent geistliches Buch handelt,
braucht nicht eigens beton zu werden.

F.Wulf §]

La Maternité spirituelle
de Marie VIIle Congrés Marial Na-
tional, Lisieux 1961. Rapports Dociri-



Buchbesprechungen 151

naux. Paris, Lethielleux (1962). 188 p.,
NF 18,00.

Wihrend im deutschen Sprachraum theo-
logische Studien zur Mariologie in den letz-
ten Jahren recht selten geworden sind, kann
man gleiches von den romanischen Lindern
nicht sagen. Unter den Verdffentlichungen
von Bedeutung sind vor allem die Berichte
der groflen franzésischen mariologischen
Kongresse (veranstaltet von der ,Société
Francaise d’Etudes mariales®) zu nennen.
Vom internationalen Kongrefl in Lourdes
(1958) iiber das Thema ,Maria und die Kir-
che“ liegen inzwischen eine Reihe von statt-
lichen Binden vor. Die Nationalkongresse
in den Jahren 1959, 1960 und 1961 hatten
zum Thema: ,Maternité spirituelle de
Marie“; auch diese Bande mit so bedeuten-
den Beitrigen wie dem von Th. Koehler
»Les principales interprétations traditionel-
les de Jo 19, 25—27“ (Bd. I, 119—155; Bd.
11, 20—29) liegen vor. Sie enthalten die
Auflerungen des kirchlichen Lehramtes zum
Thema, die theologische Lehrentwidklung
von den biblischen Grundlagen bis zu Schee-
ben und Newman sowie systematische Bei-
trige. Der vorliegende Band, der aufierhalb
dieser Reihe erscheint, bringt nur die Refe-
rate des Kongresses von 1961 ohne die Ta-
gungsberichte. Es sind folgende: R. Lauren-
tin: ,La Maternité spirituelle de Marie dans
la tradition vivante de I'Eglise® (eine Zu-
sammenfassung und Analyse der dogmen-
geschichtlichen Beitrdge der beiden ersten
Binde); Dom Frenmaud OSB: ,Maternité
divine et Maternité spirituelle” (,Siche da
deine Mutter“, Maria unter dem Kreuz,
Mutter der Menschen); J.-M. Nicolas OP:
Mediation mariale et Maternité spirituelle“
(Die Mittlerschaft Mariens im Verhiltnis
zur Mittlerschaft Christi, Gegenstand und
Weisen der Mittlerschaft Mariens, Der glau-
hige Christ vor der Mittlerschaft Mariens);
G. Jouassard: ,Mediation spirituelle de
Notre-Dame et sacerdoce”; Paul-Marie de
la Croix OCD: ,Uocation religieuse et Ma-
ternité spirituelle” (Die miitterliche Rolle
Mariens bei der gnadenhaften Nengeburt
des Christen); Frangois de Sainte-Marie
OCD: ,La Dévotion Mariale de Sainte Thé-
rése de U'Enfant Jesus“ (,Maria mehr Mut-
ter als Kénigin®, Auslegung des Gebetes der
Heiligen ,Pourquoi je t’aime, o Marie“);
J. Houyvet OP: , La Maternité spirituelle de
Marie et la priére du Rosaire“. — Die Bei-
trige geben nicht nur den theologischen
Stand der Frage wieder, sie zeigen auch in
sehr eindrucksvoller Weise, in welchem Mafle
das Geheimnis Mariens, ihre Stellung im
Heilsgeschehen, die zeitgendssische Frommig-
keit des franzdsischen Katholizismus mitbe-

stimmt. Und immer wieder spiirt man, wie
unmittelbar hier Theologie ins geistliche
Leben iibergeht und fir dieses fruchtbar
gemacht wird. F.Whulf S]

Koster, Heinrich M.,SAC: Die Frau,
die Christi Mutter war. 1.
Teil: Das Zeugnis des Glaubens. 2. Teil:
Das Zeugnis der Geschichte (Sammlung:
Der Christ in der Welt, V1II, 9a und b).
Aschaffenburg, Pattloch-Uerlag 1961.
161 u. 156 S., kart. je DM 3,80.

Der V1. selbst nennt die beiden Bandchen
eine ,Kleine marianische Theologie“. Das
erste befafit sich mit der geschichtlichen Ent-
faltung der Mariologie: 1. Von Johannes
dem T#ufer bis zu Johannes dem Evangeli-
sten, 2. bis zum Konzil von Ephesus, 3. bis
Albertus Magnus und 4. bis zur Gegenwart.
Es wird gezeigt, wie nicht nur die person-
lichen Privilegien Mariens allmahlich und
immer mehr erkannt werden, sondern auch
die Stellung Mariens im Gesamtgeheimnis
der Erlésung immer heller aufleuchtet, etwa
die heilsgeschichtliche Linie Eva — Maria —
Kirche oder der theologische Gehalt der
Attribute: Braut, Gehilfin, Fiirbitterin, Prie-
sterin, Miterléserin u. dergl. mehr.

Im zweiten Bindchen geht es mehr um die
Rolle Mariens in der tatsachlichen Geschichte
der Kirche. Nach einer grundsitzlichen Uber-
legung iiber das Amt Mariens, ihre Person
und Ausriistung sowie ihre Stellung im
Organismus der Kirche folgt ein geschicht-
licher Uberblick iiber die fithrenden Ideen
und die Formen der Marienverehrung bis
heute, wobei besonders die gegenwartige
Situation genauer besprochen wird.

Die Grundidee des V{.’s lautet: ,Maria soll
die gliedhafte Vertreterin der zu erldsenden
(und nachher der erlésten) Menschheit sein,
und zwar in der Annahme des Sohnes Got-
tes, der grundlegenden Gnade der Mensch-
heit; in gldubig-empfianglichem Anschlufl an
den menschgewordenen Sohn Gottes beim
Opfer von Golgotha; in der Ausdehnung der
Menschwerdung auf die Gesamtheit (durch
Bildung und Vollendung des mystischen Lei-
bes Christi) in threr himmlischen Fiirbitte®
(S.73). Ad. Rodewyk S]

Gossmann, Elisabeth: Die Uer-
kiindigung an Mariaimdog-
matischen Uerstindnis des
Mittelalters. Miinchen, Max Hue-
ber 1957. 804 S., Ln. DM 14,80.

Das uns verspitet zugegangene Buch darf
in dieser Zeitschrift nicht iibergangen wer-



152 Buchbesprechungen

den, da es der Vf. gelingt, hinter dem ge-
schichtlichen Ablauf, der durch ausfithrliche
Zitate belegt wird, theologische Entwicklun-
gen sichtbar zu machen, die fiir das Ringen
unserer Zeit um ihre eigene Ausprigung der
Spiritualitit von Bedeutung sind.

Nach einer kurzen Einleitung iiber die
Interpretation der Verkiindigungsgeschichte
zur Zeit der Viter analysiert die V. fur
das Frith-, Hoch- (die Zeit der grofien Sum-
men) und Spat-Mittelalter nicht nur das
»Theologische Schrifttum®, sondern auch
volkssprachliche und lateinische ,Geistliche
Dichtung®, ebenso die ,Bildkunst®. Dafl ein
solch umfassendes Interessengebiet fiir die
Materialauswahl notwendigerweise Beschrin-
kungen verlangt, braucht nicht gesagt zu
werden. Trotzdem wundert man sich, dafl
z.B. Hermann von Schildesche, der nach
Zumkeller in Deutschland den ersten Traktat
zur Verteidigung der Unbefleckten Empfing-
nis verdffentlichte, iiberhaupt nicht genannt
oder die Untersuchung des volkssprachlichen
Schrifttums fast vollig auf den deutschen
Sprachraum eingeschrankt wird.

Das Ergebnis der Untersuchung ist in
erster Linie die Herausstellung der Bedeu-
tung, die die Verkiindigungsperikope fiir die
Dogmengeschichte gehabt hat. Thre Interpre-
tierung zeigt ndmlich im Laufe der Jahr-
hunderte eine deutliche Verschiebung der
christologischen Sicht zu einem immer stir-
keren mariologischen Interesse; ebenso ma-
chen es die reichen Belege glaubhaft, ,dafl
die Entwicklung zur Lehre von der Unbe-
fleckten Empféngnis Marias durch den Ein-
bruch des metaphysischen in das heilsge-
schichtliche Denken hervorgerufen ist“. Auf
der anderen Seite muf} es durch das Studium
dieser Arbeit jedem einsichtig werden, dafl
sich alle diese Entwicklungen stets am Wort
der Schrift orientiert haben, dafl es Vitern
und Theologen nur um das Verstindnis der
Szene von Nazareth ging. Daraus geht auch
unsere heutige Aufgabe klar hervor: nichts
aufzugeben von dem, was uns die Schrift-
meditation der Kirche geschenkt hat, aber
auch die Breite und die Schriftndhe wieder-
zugewinnen, auf deren Hintergrund der Kir-
che die Vorziige Mariens bewufit wurden.

J. Sudbrack S]

Roche, Jean S]: Le silence de
la Uierge. ,Feuilles dEvangile”.
Paris. Lethielleux (1961). 127 p., br. NF
6,75.

Der Titel des Buches will besagen, Maria
habe in allen Situationen ihres ungewéhn-
lichen Lebens mehr durch die Tat als durch
Worte ein volles, vorbehaltloses und freudi-

ges Ja zu dem gesagt, was der himmlische
Vater iber sie verfigte, ein Ja zu seinen
Heilsplinen, deren besonderes Werkzeug sie
sein sollte. In lockerer Folge — ,Feuilles
d’Evangile* — werden die Stationen des
Marienlebens, wie sie von den Evangelisten
in einzelnen Ereignissen geschildert oder
auch nur angedeutet werden, meditiert. Die
Beter aller Zeiten haben es so gemacht. Sie
haben sich in das Evangelium hineingedacht
und ihr Herz sprechen lassen. Wir Heutigen
sind gegeniiber einer in erster Linie from-
men Ausdeutung des heiligen Textes zuriick-
haltend, um nicht zu sagen mifitrauisch. Die
erbaulichen Marienleben der Vergangenheit
haben oft dem ,pie meditari licet* zu viel
Raum gegeben. Aber man sollte darum nun
nicht in das andere Extrem fallen. Gewif},
wir wissen, daf} die Evangelisten kein Leben
Jesu und noch viel weniger ein Leben Ma-
riens schreiben wollten. Sie selbst kommen-
tieren schon, was sie mit ihren Augen ge-
sehen und mit ihren Hinden betastet haben
(1 Jo 1, 1), und sie kommentieren es im Licht
der Heilsgeschichte, sie 6ffnen den Blick fiir
das Mysterium Jesu. Dennoch hat auch der
fromme Beter sein Recht, wenn er sich nur
an den Text hilt und von dem ausgeht, was
dieser wirklich aussagen will. Der VI. des
vorliegenden Budhes hat sich im groflen nnd
ganzen daran gehalten. Man liest seine tie-
fen und echt empfundenen Gedanken gern
und wird zum Beten angeregt. F. Wulf S]

Johannes XX1II.: Das Rosen-
kranzgebet. Wien und Miinchen,
Uerlag Herold 1962. 88 S., Pp. DM 4,80.

Der Titel des Biichleins 14fit zumindest an
die Rosenkranzenzyklika Johannes’ XXIII.
vom 26. September 1959 denken. Doch wird
cinleitend nur der in italienischer Sprache
geschriebene Apostolische Brief des Papstes
vom 29. September 1961 im Auszug wieder-
gegeben. Als Weisung zum Rosenkranzbeten
nennt der Papst darin: 1. Betrachtung der
enthaltenen Heilsgeheimnisse, 2. deren An-
wendung auf die eigene Person, 3. aposto-
lisches Beten, miitndend in apostolisches Tun.
— Es folgen knappe Betrachtungen zu den
filnfzehn Rosenkranzgeheimnissen. Sie ma-
chen den gréfiten Teil des Biichleins aus. Der
»Osservatore Romano“ vom 1. Oktober 1961
brachte sie im Anschlufl an den Apostolischen
Brief. Da sie in den A. A. S. nicht wieder-
gegeben sind, dirften sie nicht unmittelbar
der Feder des Papstes entstammen. Die Be-
trachtungsgedanken halten sich an das Tra-
ditionsgut; sie sind wesentlich, aber wenig
originell. Die Verwendung von Anmutungen
und rhetorischen Ausrufen als Stilprinzip,



Buchbesprechungen 158

der hiufige Griff in den Metaphernschrein
frommer Attribute werden jingeren Men-
schen aus nicht-siidlichen Lindern einen
spontanen Zugang zu diesen Geheimnissen
nicht leicht machen. — Die Eindeutschung
wurde nicht ganz geleistet (z. B.: ,analog in

der Substanz der Opfergabe, setzt diese Epi-
sode sich in der Kirche fort“, S. 83). Die oben
vermerkten Quellen und Daten, die der heu-
tige Leser bei Ubersetzungen von Dokumen-
ten erwarten darf, wurden von den Heraus-
gebern nicht angegeben. K.KurzS]

Geistliche Lesung und Betrachtung

Hillig,Franz: Frimmigkeit des
Alltags. Freiburg - Basel - Wien,
Herder (1968). 224 S., Ln. DM 15,80.

Der V{. greift in lockerer Folge Dinge und
Ereignisse unseres alltiglichen Lebens her-
aus — das Kleid, das wir tragen; das Ge-
sprich; das Briefschreiben; der Besuch; das
Altern —, um sie aus ihrer Alltiglichkeit zu
befreien und dem Menschen von heute einen
neuen Zugang zu ihrem humanen und christ-
lichen Sinn zu erméglichen. Das gelingt thm
in vorziiglicher Weise. Seine frische Art, die
Dinge anzupacken, wirkt von vornherein auf
den Leser gewinnend, so dafl er sich gern
aus der Unrast des Tages in die Stille fithren
laflt. Ohne falschen erbaulichen Ton und
ohne einem romantischen, wenig realistischen
»Lob der kleinen Dinge“ zu verfallen, ver-
steht er es, die auch in der heutigen techni-
sierten und rationalisierten Welt noch vor-
handenen Ansatzpunkte eines humanen und
christlichen Lebens aufzuzeigen, um so der
Verflachung und dem tétenden Einerlei zu
wehren. Das letzte Kapitel: ,Gnade der
Meditation® zeigt den Weg, auf dem die
aufgezeigten Moglichkeiten eines beseelten
Alltags angeeignet, zum selbstverstindlichen
Besitz gemacht werden kénnen. Ein sehr
hilfreiches Buch! Die einzelnen Kapitel sind
zum ersten Male in den ,Stimmen der Zeit®
erschienen. F.WulfS]

Gegenwart des Herrn, Uler-
zehn Betrachtungen. Uon einem Mainch
der Ostkirche. Luzern, Rdber-Uerlag
(1962). 98 S., kart. DM 6,80.

Ein ungenannter Ménch der Ostkirche hat
uns vor etwas mehr als Jahresfrist das Buch
»Aufblick zum Herrn“ geschenkt (vgl. GuL
85 [1962] 158). Nun erfahren wir seine Ge-
danken in einem neuen Biichlein, aus dem
gleichen innigen Umgang mit dem lebendi-
gen Gott erwachsen.

Es sind Betrachtungen, nicht im herk6mm-
lichen Sinn, sondern eigentlich Gebetsanmu-
tungen, die unmittelbar aus dem Bewufitsein
entspringen: Jesus spricht mit mir. Ein Ge-
danke, ein halber Satz aus dem Evangelium,

ein Wort des Erlosers — sie geniigen vollig
in ihrer ,geistlichen Ergiebigkeit”, um immer
wieder daraus zu schopfen. Da ist verzichtet
auf alle literarische Finesse. Da ist nicht ge-
lehrte Theologie und doch ein theologisches
Buch, d. h. keine Theologie in bewufiter Re-
flexion und didaktischer Aufgliederung, son-
dern in der unmittelbaren Offnung des Her-
zens dem sprechenden Gott gegeniiber. Und
Gott spricht immer, sein Wort ist zeitlos.
Darum geniigt dem unbekannten Autor schon
ein halber Satz des Evangeliums, um ihn in
seiner vielfiltigen Beziehung fir das eigene
tigliche Leben zum Leuchten zu bringen. In
jeder Gebirde Jesu sieht er das eigene Le-
ben schon angedeutet und mit-enthalten.
Alles, auch das Geringste, findet Gott und
umgekehrt findet die suchende Liebe Gottes
auch unser gewdhnlichstes Tun. Das Auf-
stehen in der Friithe, die Ruhe am Abend,
das Waschen und Kleiden, das Essen des
Brotes und das Berithren eines Menschen:
immer flieBen dem Vf. eine Vielzahl von
Schriftworten zu, die thm wie ,lkonen® sei-
nes eigenen Tuns erscheinen. Vom Klang des
gottlichen Geheimnisses angerithrt, beginnt
die eigene Seele zu schwingen, die Dinge
dieser Welt werden ihr transparent und
durchsichtig fiir die unfafiliche Wirklichkeit
des majestatischen Gottes.

In 14 Betrachtungen, der geistlichen Frucht
stindigen und vertrauten Umganges mit
Gott, wird jedem ohne lange Theorie ein
Schliissel zum Wort Gottes geschenkt — und
eigentlich nicht nur zum Wort Gottes, son-
dern vielmehr noch zum Herzen Gottes.

1.BiliS]

Comblin, Joseph: Der Auferstan-
dene. Kéln - Graz - Wien, Uerlag Sty-
ria 1962. 253 S., Ln. DM 11,80.

Christlicher Glaube beruht auf der Oster-
botschaft. Da der Glaube heute fiir viele an
Realititsbewufitsein verloren hat, ist es not-
wendig, dem Geheimnis der Auferstehung
in der Verkindigung eine stirkere Beach-
tung zu schenken. Von dieser Erkenntnis
ausgehend, hat der Vf. sein Werk geschrie-
ben. Er sieht im Osterereignis zunichst das
Zur-Macht-Kommen des Herrn. Christi Auf-



154 Buchbesprechungen

erstehung ,bezeichnet den Anfang einer in
jeder Hinsicht neuen Welt, die sich nicht
auflerhalb von uns entwickelt, sondern an
uns eine Frage stellt und schlieflich unsere
irdische Welt liquidiert. Sie zwingt uns
keineswegs, die ganze Geschichte dieser Erde
fiir wertlos zu halten. Sie gibt im Gegenteil
dieser Geschichte und unserem irdischen Da-
sein erst Richtung und Bedeutung und ,ver-
stirkt so den Impuls der ersten Schopfung®.
Sie sichert also ,in der Kontinuitit mit dem
gegenwirtigen Leben das Heil“. Christus
rettet das irdische Leben durch den Tod hin-
durch. ,Die Auferstehung ist eine Wieder-
herstellung, die notwendig durch eine Auf-
16sung hindurchgeht, der man sich nicht nur
(passiv) unterwerfen darf, sondern die man
annehmen muf. Das Leben ldfit sich nur
durch Entsagen finden. Das ist der Sieg
Christi® (S. 252). Diesen Ideen entsprechend
gliedert sich das Buch in die drei Kapitel:
IS)as Zur-Macht-Kommen, Das Ereignis, Der
ieg.

Indem der VI. also die Osterbotschaft mit
dem starken Interesse der heutigen Genera-
tion am Geschick der irdischen Wirklichkei-
ten — man denke nur an das immer lautere
Echo, das die Schriften Teilhard de Char-
dins ausldsten — in Verbindung bringt, riickt
er es ganz von selbst wieder in die Mitte
christlichen Denkens. Der 6sterliche Mensch
unserer Tage ist von dem Wissen getragen:
Diese unsere Erde ist von Gott angenommen
und gerettet. Ad. Rodewyk S]

Frank, AloisSAC: Lebenskunst
im Alltag. Friedberg b. Augsburg,
Pallotti-Uerlag (1962). 220 S., und 12
Bildtafeln, Ln. DM 12,80.

Ein Buch iber die Macht des Unschein-
baren im téglichen Leben: von den kleinen,
am Rande liegenden und von uns so oft
iibersehenen Freuden, von den ungeniitzten,
stillen Minuten, iiber die Hoffnung des Opti-
misten, die innere Zufriedenheit des Armen
und freiwillig Anspruchslosen und ,von der
Kunst, iiberall Gott zu sehen®.

Der Vf. hat diese vor Jahren in der
Monatsschrift ,Katholisches Apostolat in
Briefform bereits erschienenen Gedanken
nochmals in Buchform zusammengefafit. Es
sind frohmachende, innerlich immer eng zu-
sammenhingende Wahrheiten, die hier in
kurzen Kapiteln vorgelegt werden. In schlich-
ter Sprache begegnen wir alltiglichen Sorgen
und Problemen, die jeder von uns aus eige-
ner Erfahrung kennt. Das Buch hat manchc
Ahnlichkeit mit den ,christlichen Hauspostil-
len“ vergangener Zeit. In die Reflexion eige-
ner Kindheits- und Jugenderlebnisse fliefit

zwischendurch immer wieder Persdnliches,
Selbst-Erlebtes mit ein, wodurch der warme
und herzliche Ton des Buches noch unter-
strichen wird.

Einige kleine Anmerkungen seien erlaubt:
Im Zusammenhang mit ,Gebet* und ,Nich-
stenliebe“ wiirden wir lieber nicht von
~Hobby“ und ,Steckenpferd® sprechen. Ge-
legentlich erscheinen religiése Verhaltens-
weisen fritherer Zeit leicht idealisiert und
der Kompliziertheit heutiger Lebensverhilt-
nisse zuwenig Rechnung getragen. Endlich
hdtte man mitunter einen noch stirkeren
»biblischen Riickgriff“, vor allem auf das
Beispiel des Herrn, gewiinscht.  J. Bill §]

Uander Meer,F.: Sieben wahre
Legenden. Koln und Olten, Jakob
Hegner (1962). 136 S., Ln. DM 7.80.

Daff jemand im Jahre 1962 neue Legen-
den formt, erscheint ungewdhnlich. Hinter
dem naiven Ton steht hier nicht nur der reife
Glaube, sondern auch der wache kritische
Sinn. Der VI, gibt fiir jede Erzihlung seine
geschichtliche Quelle an, z. B. ,Zu einer Stelle
in der ,Historia Monachorum‘ des Rufinus
von Aquileja“ (24), ,Nach der Vita sancti
Columbae, von Adamnan® (44), ,Nach cinem
Exempel in einer Homilie des Cisarius von
Heisterbach® (63), ,Nach einer russischen
Volkserzdhlung* (97).

Legende ist, erstens: fabulierende Heili-
generzahlung, erfihrt, zweitens: ihre Sinn-
gebung durch das Auge des Glaubens, und
ist, drittens: wenn sie literarisch auftritt,
kiinstlerisch gestaltet. Van der Meer ver-
wirklicht alle drei Eigenschaften, schreibt
~wahre Legenden“. Der Fabulierer spinnt
die Geschichte, begleitet schmunzelnd scinen
Christustrdger durch die Welt und in den
Himmel, schmiickt ihm Stuhl und Stab. Der
Glaubige gibt den tieferen Sinn, zeigt die
sanfte Aura der Heiligen. Der Schriftsteller
baut, bezieht den Teil auf das Ganze, strafft
die Gestalt. ,Wo die wahren Heiligen vor-
ibergehen, scheint die Sonne. Eine héhere
Sonne, die nie untergeht. Sie scheint an
merkwiirdig unerwarteten Orten. Zuweilen,
wenn wir einen alten Bericht lesen, ist es,
als schiene sie uns auf die Hande, ja, ins
Herz: wir erkennen das Beste, was unter den
Menschen geschehen ist“ (Einl.). Van der
Meers Legenden gehéren verschiedenen Jahr-
hunderten, verschiedenen Lindern, verschie-
denen Heiligtimern an. ,Gleichwohl ist uns,
als ob wir eine einzige Familie besuchen: die
Familie der Gotteskinder, die gliicklichste
der Welt“ (Einl.).

Legenden sind untragisch, unkompliziert,
licht, versohnend. Das Christenleben, auch



Buchbesprechungen 155

jenes der Heiligen, ist oft bis zum duflersten
gespannt, verwickelt, dunkel. Die Legende
transponiert ihre Gestalt zugleich herab und
hinauf. Hinab, niher zu den Menschen hin,
indem sie verschmitzt die kleinen Mensch-
lichkeiten zeigt; hinauf, indem sie vertrau-

ten Umgang mit dem Unsichtbaren darstellt,
die Heiligen zu Gott entriickt. Wihrend so
vieles, was in nnseren Tagen geschrieben
wird, niederreifit und zerstort, bauven diese
Erzihlungen auf, trésten. K. Kurz S]

Anthrepolegie

Przywara, Erich: M en s ch. Typolo-
gische Anthropologie. Niirnberg, Glock
und Lutz (1959). XX und 444 S., Ln.
DM 30,—.

In dem umfinglichen, auf 2 Biande berech-
neten Werk, geht es um eine philosophisch-
theologische Lehre vom Menschen, die sich
an seinen (des Menschen) realkonkreten Aus-
prigungen — darum ,typologische Anthro-
pologie“ — entfaltet. Von fiinf Ansatzpunk-
ten her soll der Logos Mensch ausdracklich
gemacht werden: Zunichst in einer Metho-
dologie, die spezifisch auf die Erkenntnis des
Menschen bezogen ist. Der Vf. nennt sie
»Anthropos-Philosophie“. Sie unterscheidet
sich vom methodischen Ansatz her von einer
antiken Seinsmetaphysik, einer mittelalter-
lichen theologischen Metaphysik, einer neu-
zeitlichen Kritik des Bewufltseins, einer wis-
senschaftlichen Soziologie ebenso wie von
dem fundamentalontologischen Verfahren
Heideggers, bei dem der Mensch nur als
,Ort“, wo das Sein sich ver- oder entbirgt,
gesichtet wird. In der ,Anthropos-Philoso-
phie® wird in einer Differenz zu einer Logos-
und Kosmos-Philosophie als strukturelles
Apriori ,das Gut“ (bonum) unter den Tran-
szendentalien des Seins herausgestellt. (Das
»Wahr“ ist das besondere Transzendentale
einer Logos-Philosophie und das ,Schén*
einer Kosmos-Philosophie.) Die Struktur die-
ser Methodologie zu einer Anthropologie
scheint zuerst sehr abstrakt gewonnen zu
sein, ndmlich im Horizont des ,Ursprung(s)
der drei Philosophien im Verhiltnis zwi-
schen ,philein‘ und ,sophia‘ im Wort ,Philo-
sophie’®, wird aber dann konkretisiert in
einem sehr eindrucksvollen Abschnitt von
I §2: ,,Mensch' von ,Gut’ her® mit dem
Ergebnis: ,,Mensch Analogie' der ,Spannung
zwischen Gegensitzen'.”

Im zweiten Schritt, der ,Anthropo-Meta-
physik®, wird inhaltlich eine Anthropologie
vor uns ausgebreitet. Folgende Gesichts-
punkte sind dafiir mafigebend: ,Mensch zwi-
schen Stoff (Natur) und Geist®, ,Mcnsch zwi-
schen Mann und Frau®, ,Mensch zwischen
Kosmos und Gott“. Hier, im letzten Kapitel,
werden auch die theologischen Aspekte des
Vi.’s sichtbar. Er bejaht den methodischen

Hauptansatz Barths, nimlich ,dafl eine kon-
krete Anthropologie erst aus einer Christo-
logie entspringen kann®, verneint aber seine
einfache Ineinssetzung von Anthropologie
und Christologie. Der Mensch wird zuletzt
verstanden als ,Paradox zwischen Gott und
Anti-Gott“, das als Resultat einer meister-
lich entworfenen Theologie des Bundes (II.
§3, 7—10) erscheint. Hiermit schlieft der
erste Band.

Im zweiten Band soll das Thema von drei
weiteren Gesichtspunkten her anvisiert wer-
den: In einer , Anthropo-Morphologie“ soll
cine ,Lehre von Ideal-Typen wie sie alle
geschichtlichen Real-Typen® immanent sind
noch ausdriicklicher behandelt werden. Es
handelt sich offenbar um jene Typen, die
I. §2, (2) d schon vorgestellt worden sind.
Es soll weiterhin eine ,Anthropo-Realogie®
folgen, in der das Unterscheidende der ge-
schichtlichen Real-Typen noch deutlicher
werden soll. Das Werk soll schlieflen mit
einer ,Anthropo-Eidologie®, einer Lehre
vom Menschen, wie sie sich aus den in den
hohen Kunstwerken anwesenden Menschen-
bildern ergibt. ‘

Wir winschen dem bedeutenden Werk
einen guten Fortgang. Um seiner Fille wirk-
lich ansichtig zu werden, um diese sich ganz
zu eigen zu machen, bedarf es einer nicht
geringen Mihe, die aber ganz gewifl lohnt.

H.WulfS]

Metz, Johannes Baptist: Christ-
liche Anthropozentrik. Uber
die Denkform des Thomas von Aquin.
Miinchen, Kosel-Uerlag (1962). 189 S.,
Ln. DM 12,50.

Das Buch hat zu vielen Diskussionen an-
geregt und zu sehr unterschiedlicher Stel-
lungnahme herausgefordert. Es ist in der Tat
»provozierend“. Worum geht es dem Vf.? Es
geht im Grunde um die Art und Weise, wie
der Mensch der Wirklichkeit erkennend be-
gegnet. Die These des Buches ist diese: Das
Seinsverstandnis des Menschen vollzieht sich
im Schema seines Selbstverstandnisses. Weil
der Mensch in jedem Erkenntnisakt wissend
bei sich selbst ist, sich selber ,gelichtet”, legt
er auch das Sein der gegenstandlich Seienden



156 Budhbesprechungen

von der eigenen Seinserfahrung her aus.
Seine Seinserkenntnis ist an der Ungegen-
stindlichkeit des Menschen, am Subjekt, nicht
am gegenstindlichen Kosmos, am Objekt,
orientiert.

Es wird nun weiterhin behauptet, daf} in
der abendlindischen Geistesgeschichte bei
Thomas von Aquin diese anthropozentrische
Denkform durchbreche; wenngleich iiber-
lagert durch die kosmozentrische, von der
gegenstandlichen Welt her genommene, die
typisch den Griechen eignete. An der Be-
handlung von sechs entscheidenden Themen
wird das klar gemacht. Dieses Durchbrechen
einer ,christlichen Anthropozentrik® habe
einen ,biblisch-christlichen® Ursprung. Und
so sei das ,Thomanische ,Mittelalter' epo-
chale ,Vermittlung® einer neuen Denkform®,
ndmlich der anthropozentrischen einer trans-
zendentalen Deduktion der Grundkategorien
des Seins im Riickgang auf das denkende
Subjekt.

Was ist zu dieser These zu sagen? Wir
halten sie, wenn zunachst einmal vom Histo-
rischen abgesehen wird, sachlich im Wesent-
lichen fiir richtig. Es hitte vielleicht stirker
zum Ausdruck gebracht werden kénnen, daf}
der Mensch als erkennendes Subjekt, als erb-
siindiges Geist-Leib-Wesen, tatsichlich nie
ganz wissend bei sich selber sein kann. Auch
in ihm realisiert sich das Axiom: ,ens et
verum convertuntur® nicht ungebrochen. Das
Element der Sinnlichkeit wird in der fakti-
schen Seinsverfassung des Menschen nie ganz
»durchlichtet®. Zum Geschichtlichen sei dieses
angemerkt: Schon das griechische Seinsver-
stindnis war nicht nur kosmozentrisch. Man
denke nur an die Sophistik, vor allem an den
Satz des Protagoras, dafl der Mensch das
Ma# aller Dinge sei. Und noch ein weiteres:
Wesentlich starker als bei Thomas bricht das
Moment des Anthropozentrischen im Spit-
mittelalter durch. Man denke etwa an die
Behandlung des Universalienproblems durch
Scotus und Occam. Hier durfte dber die
Universitat Oxford ein iiberspannter ,kos-
mozentrischer”, statischer Essentialismus radi-
kal und in hiretischer Uberspitzung abgebaut
worden sein. Und gerade dieser Abbau hat
in historisch greifbarer Weise an der am
Subjekt orientierten Gestalt der Philosophie
der Neuzeit mitgebaut. H.Wulf S}

Ulrich, Ferdinand: Homo Abys-
sus. Das Wagnis der Seins-Frage. Ein-
siedeln, Johannes-Uerlag (1961). 464 S.,
Ln. DM 85,—.

Vorliegende philosophische Arbeit, deren
ungemein schwierige, wenn auch genau for-
mulierende und durch den persénlichen An-

spruch zum Nachvollzug auffordernde Spra-
che auch dem Fachphilosophen die Mithe des
Mitdenkens nicht ersparen wird, liegt auf
den ersten Blick aulerhalb des Gegenstands-
bereiches unserer Zeitschrift. Wenn wir sie
dennoch hier anzeigen zu miissen glauben,
liegt das an der Tiefenschicht, die der V. im
~Homo Abyssus“, im ,Abgrund-Mensch“
aufdeckt, eine Tiefenschicht, in der jedes Be-
mithen um den Menschen, sei es psychologi-
scher, kiinstlerischer, philosophischer, theo-
logischer oder eben auch spiritueller Art, zur
einheitlichen Aussage zusammenschmilzt.

Der Vi. greift die Denkbewegung, die im
deutschsprachigen Raum durch Namen wie
K. Rahner, M. Miiller, J. B. Lotz, G. Sie-
werth, B. Welte, L. Oeing-Hanhoff u. a. ge-
kennzeichnet werden kann, wobei er inner-
halb dieses Rahmens einer Seinsauffassung,
die vom Teilhabegedanken befruchtet wird,
gegeniiber einer mehr dynamischen Konzep-
tion den Vorzug gibt. Die Frage nach dem
Selbst und dem Sinn des Menschen und die
Frage nach dem Sein decken sich im letzten
und miinden, nicht in logischer Abstufung,
sondern in gegenseitiger Implikation in die
eine Frage nach dem Ursprung des Seins
und dem eigentlichen Sein, in Gott. Und da
die erste Frage schon vom konkreten Men-
schen gestellt wird, taucht in der Antwort,
die eigentlich keine Antwort ist, sondern ein
immer neues Erfragen der einen und eigent-
lichen Seins-Mitte, der konkrete Gott und
die konkrete Heilsgeschichte auf. Diesem
»abyssus abyssum invocat“, was im Mittel-
alter gerne interpretiert wurde: der Abgrund-
Mensch 6ffnet sich in den Abgrund-Gott, gilt
die Untersuchung Ulrichs. Es ist wohl deut-
lich, dafl damit eine Grundlegung der christ-
lichen Spiritualitit geboten wird, denn auch
hier geht es um die Frage der beiden Ab-
griinde: Gott und Mensch, die ebensogut als
ein einziger Abgrund bezeichnet werden
kénnen. Durch ausdriikliche Hinweise auf
Theologumena, besonders aber durch Spu-
ren, die der Vf. schon in der Metaphysik
aufdeckt, die aber letztlich nur in der Theo-
logie entchiffriert werden konnen, wird bei
Ulrich die ,Christlichkeit* des philosophi-
schen Denkens und damit besonders der kon-
krete Vollzug des Christlichen so deutlich,
wie kaum in einer philosophischen Arbeit
zuvor. So wird z.B. von der ,Versuchung*
des Denkens, vom ,Seinsgehorsam®, von der
»Seinsempfingnis“, von der ,unendlichen
Sehnsucht®, von der ,imitatio des Seins“,
von der ,Armut der Vernunft und des Wil-
lens“, von der ,Entiduflerung des Seins® usw.
gesprochen, alles Begriffe, die den Leser, der
das anstrengende Studium dieses Werkes auf
sich genommen hat, dazu zwingen, in die

~ Theologie, und weiter noch, auf die kon-



Buchbesprechungen 157

krete Verwirklichung der Theologie, anf die
Spiritualitit sich hinzubewegen.

J. Sudbrack §]

Pieper, Josef: Begeisterung
und gdéttlicher Wahnsinn.
Uber den platonischen Dialog .,Phai-
dros“. Miinchen, Kosel-Uerlag (1962).
176 S., kart. DM 8,50.

Die Interpretation eines bedeutsamen
Wortes der Vorzeit ist etwas anderes als ein
Nachsagen fremder Gedanken; sie ist — Pie-
per hat es an anderer Stelle gezeigt — der
menschliche Urvollzug des Weiseseins. Der
wahrhaft Weise nimlich weifl sich getragen
vom Strom ,heiliger Uberlieferung®, weifl
sich als den Mund einer Wahrheit, die gro-
Rer ist als er selbst.

Diese Gedanken klingen auch in vorlie-
gender Interpretation, die sich sehr genau an
den vielumstrittenen Dialog des Sokrates mit
dem jungen, begeisterungsfihigen Phaidros
halt, immer wieder an. Die Interpretations-
kunst Piepers verwebt sich hier mit dem, was
Platon sagen wollte, zu einer Aussage von
iiberraschender Aktualitit: Nicht dort ge-
schieht das eigentlich Menschliche, wo der
Mensch in autarker, kritischer Selbmichtig-
keit auftritt, sondern dort, wo er von etwas
Ubermenschlichem, von der »Begeisterung
und vom gottlichen Wahnsinn® erfafit wird.
Man moéchte fast meinen, daf Pieper die
christliche Seele des heidnischen Philosophen
fiir unsere Zeit wiederentdecken méochte. Was
er in dem , g6ttlichen Wahnsinn* findet, den
Platon als prophetische Ekstase, als die ge-
schenkte innere Umkehr und Reinigung, als
die musische Entriicktheit und als die ero-
tische Erschiitterung beschreibt, ist nicht mehr
und nicht weniger als das Geéffnetsein des
Menschen iiber sich selbst hinaus zu dem
Gottlichen, nichts anderes als das Freiwer-
den von der Verfangenheit in den Netzen
des selbstbezogenen Denkens und das geldste
Anerkennen des Freiheitsraumes, in dem
Gott von uns Besitz ergreift. Der platonische
Eros, den Pieper entschieden gegen Vorwiirfe
wie Selbstliebe oder Gegensatz zur christ-
lichen Agape in Schutz nimmt, ist ein Ergrif-
fenwerden von ,géttlichem Wahnsinn®, der
den Menschen iibersteigt und zugleich erfiillt;
und er miindet — ,anders kann man den
Schluff der Diotima-Rede ...kaum deuten®
— in eine Haltung, ,,die man am ehesten als
Anbetung bezeichnen kénnte*.

Diese Zentralidee wird aber keineswegs,
weder von Platon noch von Pieper, in ,pla-
tonischer® Weltfremdheit bedacht. Man lese
nur den Eingang, wo Sokrates (-Platon-Pie-
per) mit iiberlegener Ironie diejenigen ad
absurdum fiihrt, die in der reinen Form, in

dem schénen und gekoanten ,Wie“ den
Hohepunkt des Menschlichen sehen, und
dabei den Inhalt der Aussage, die Wahrheit
der Rede und den am Absoluten zu messen-
den Wert verachten, oder man lese die Apo-
logetik fiir die sich am Sinnlichen und Kon-
kreten entfachende Liebe. Es ist wirklich kein
Rezensions-Topos, wenn wir gestehen miis-
sen, dafl etwas von dem Nimbus der Weis-
heit, den Platon seinem Lehrer Sokrates ge-
schenkt hat, auch iiber diesem Biichlein liegt.
Und dieser Nimbus ist nicht in dem matten,
abblitternden Gold der Vergangenheit, son-
dern in den kréftigen Farben der Gegenwart
gezeidinet: ein eindrucksvoller Beweis fiir
Piepers These von der ,hciligen Uberliefe-
rung*“. J. Sudbrack S]

Kraus, Annie: Dom Wesen und
Ursprungder Dummbheit.Kéln
und Olten, Jakob Hegner (1962). 124 §.,
Ln. DM 10,80.

Wir sind leicht bei der Hand, unsere Mit-
menschen der Dummbheit zu bezichtigen, und
meinen gemeinhin, dafl auch Gétter gegen
sie nichts vermdchten. Die Autorin dieses
Buches will zeigen: hier verstchen wir
Dummbheit zu eng. Wir beziehen sie auf den
Verstand allein, anstatt auf den Willen und
weiter auf den ganzen Menschen. Aber
Dummbheit kann auch Schuld sein, wenn der
Mensch sich innerlich so abgestumpft und
rauh gemacht hat, dafl er falsch urteilt, vor
allem Gott verkennt. Wir stoflen hier auf
den Sinn biblischer Torheit, der Haltung
eines Menschen, der allein sich selbst bejaht,
nicht achtend, dafl er damit schon sich selbst
verneint. Denn nur im Bejahen Gottes kann
er auch seine eigene Wirklichkeit voll wah-
ren. Vorliegendes Biichlein zeigt diese Tie-
fendimension der Dummbheit auf: in der
Bibel, in der Sprache, im Denken und Wol-
len des Menschen, in der Geschidhte, beson-
ders der Geschichte der Philosophie, iiberall
wird die Stumpfheit entdeckt, die den Men-
schen auf sich selbst zuriikverweist und so
seine Grofe verkiirzt. Der eigentliche Dumme
ist der Mensch, der glaubt sich selbst genii-
gen zu konnen, und der sich deshalb dem
Nadhsten und Gott verschliefit.

Mandhes angefiihrte Phinomen konnte
man anders deuten, auch scheint die geschicht-
liche Wirklichkeit einseitig schematisiert zu
sein; doch wer kommt daran vorbei, will er
eine Teilwirklichkeit betrachten? Jedenfalls
versucht die Autorin immer den ganzen
Menschen im Blick zu behalten, und das ist
entscheidend. Man wird das Buch um cinige
fruchtbare Erkenntnisse reicher schlieflen.

G. Heussen S]



158 Buchbesprechungen

Biographie

Brouwers, L. S]: Carolus Scri-
bani S ] 1561—1629). Een groot man
van de Gontra-Reformatie in de Neder-
landen (Studien en tekstuitgaven van
»Ons geestelijk Erf“, XIU). Antwerpen,
Ruusbroec-Genootschap 1961. X X111 —
589 S. u. 9 Bilder, Ln. FrB 275,—.

Carolus Scribani, zu dessen 400. Geburts-
tag das vorliegende Werk erschien, gehért
zu den bedentendsten Jesuniten seiner Zeit
im flandrisch-niederlidndischen Raum. An
Hand eines sehr breiten Quellenmaterials
sucht der V. seine Gestalt zu zeichnen nnd
seine Bedeutung im Rahmen seiner Zeit und
Umwelt aufzuzeigen. Er mochte damit zn-
gleich einen Beitrag zur besseren Kenntnis
der Gegenreformation in Flandern und in
den Niederlanden leisten.

Scribani wurde 1561 in Briissel geboren.
Sein Vater war Italiener, seine Mutter
stammte aus Gent. Er selbst fithlte sich
durchaus als Flame. Seine Gymnasialbildung
erhielt er im Jesuitenkolleg zu K6ln. Danach
trat er zu Trier ins Noviziat des Ordens ein.
Seine erste Tatigkeit entfaltete er in Mols-
heim und Trier, dann holte ihn der Provin-
zial der Belgischen Provinz in die Heimat
zuriick. Von nun an lag der Schwerpunkt
seiner Tétigkeit in Antwerpen, das er in zwei
groflen Werken verherrlichte. Hier wurde
er zum Priester geweiht. Von 1593 bis 1613
war er zuerst Studienprifekt und dann Rek-
tor des dortigen Jesnitenkollegs, das er zu
groflem Ansehen brachte. Anschlieflend wur-
de er Provinzial der belgo-flandrischen Pro-
vinz und wieder Rektor des Briisseler Kol-
legs. Er erwarb sich den Ruf eines aufler-
gewdhnlich fahigen Obern. Wie er sein Amt
auffafite, kann man noch heute in seinem
Buch iiber den Ordensobern sehen (Superior
Religiosus).

Es ist erstaunlich, welch literarische Tatig-
keit Scribani bei all seinen Amtern noch
entfaltete. Seine ersten Werke sind apolo-
getischer Natur. Sie richten sich gegen die
Kalviner und wehren ihre Angriffe gegen
Kirche und Orden ab. Scribanis Antwort war
griindlich, schlagfertig und bisweilen sehr
scharf. Der grofere Teil seiner Schriften ist
aszetischen Inbalts. Wahrend die apologeti-
schen Werke meist lateinisch geschrieben sind
— in einem ausgezeichneten, wenn auch
barock iiberladenen Stil —, sind die aszeti-
schen Werke in der Landessprache verfafit.
An diesen lag ihm persénlich am meisten,
weil sie seiner tieffrommen Geistesart ent-
sprachen. Er blieb nicht an der Oberfliche.
Das zeigt sich besonders in seinem ,Medicus
Religiosus“, einem Buch, das man am besten

mit den ,Industriae® seines Ordensgenerals
P. Aquaviva vergleichen kann, nur dafl es
viel ausfiihrlicher ist. In den ,Meditatien®
und in ,Den Gheestlicken Wyngaert* gibt
er eine grindliche theoretische wie praktische
Einfithrung in das betrachtende Gebet. Im
Aufban halt er sich an das Schema von den
»Drei Wegen“. All seine Biicher verraten
eine grofle Belesenheit, wobei ihm seine aus-
gedehnten Sprachkenntnisse zugute kamen,
denn aufler seiner Muttersprache und den
beiden alten klassischen Sprachen verstand
er noch Italicnisch, Spanisch, Franzosisch nnd
Deutsch.

Man darf wohl sagen, dafl es P. Brouwers
gelungen ist, ein sehr eindrucksvolles und
zuverlassiges Bild dieser reichen, vielseitigen
Personlichkeit zu geben. Sein Werk ist klar
geordnet, gut geschrieben, exakt in Anmer-
kungen und Zitaten, ausfithrlich in der
Bibliographie, dcn verschiedenen Indices und
den Beigaben. Ein solches Denkmal, noch
nach 400 Jahren errichtet, beweist allein
schon, dafl Carolus Scribani ein iiberragen-
der Mann gewesen sein mufi, der iiber seine
Zeit hinaus gewirkt hat. A. Rodewyk S]

Blanchard, P.: Le Uénérable
Libermann. Tomel:Son expérience
— sa doctrine. Tome 1I: sa personalité
— son action (Gollection: ,Etudes Car-
mélitaines*). Desclée De Brouwer, Bru-
ges 1960. 576 + 520 p. 2 Bde. FrB 480.

Die Dissertation, die der V. (Professor
an den Facultés Catholiques de Lyon) 1959
an der Sorbonne verteidigte, st das erste
wissenschaftliche Werk tiiber P. Libermann,
das bis heute verdffentlicht wurde. In der
Einleitung werden die bisher erschienenen
systematischen Studien iiber Libermann einer
Kritik unterzogen. Blanchard kommt dabei
zu dem Ergebnis, dafl sie neben vielem
Wertvollen nicht geringe Mingel anfweisen.
Er zahlt folgende auf: Man habe Libermann
bis dahin zu sehr von der allgemeinen Ge-
schichte der Spiritualitiit isoliert; man habe
es versaumt, die Urspriinglichkeit Liber-
manns geniigend hervorzuheben; und schliefi-
lich habe man bisher kaum die Aktnalitit
der religiosen Erfahrung Libermanns fiir
unsere Zeit entdeckt. Seinen eigenen Ver-
such bezeichnet Blanchard als religionspsy-
chologische Studie (I, 20), die die Beziehun-
gen zwischen Erfahrung und ,Doktrin“ bei
Libermann herausarbeiten will.

Das Werk hat drei Teile. Der erste Teil
»Les fondements de Vexpérience” behandelt
die jiidische Erziehung Libermanns, seine



Buchbesprechungen 159

Bekehrung, seine Epilepsie, seinen Kontakt
mit der Bibel, besonders mit dem Johannes-
evangelium, die Spiritualitdt und die Theo-
logie, mit denen er auf dem Seminar in Be-
riihrung kam (I,29—254). — Der zweite
Teil ,Structure de I'expérience et synthése
de la spiritualité* behandelt die Grund-
erfahrung dieses ,Theodidakten“ (1 Thess
4,9), aus der die Gesamtheit seiner religio-
sen Erkenntnisse hergeleitet werden muf.
Diese Grunderfahrung ist das Bewuftsein
des absoluten Vorrangs von Gottes Han-
deln, dem gegeniiber die empfangende, nach-
folgende Aktivitdt des Menschen den Cha-
rakter der ,Passivitit hat. Der Mensch
darf den Impulsen Gottes keinen Wider-
stand leisten; er muf} sich von Thm gebrau-
chen lassen. Grundbegriffe dieser Spirituali-
tit sind demnach: Vorsehung, Hingabe
(abandon) und Friede. — Der dritte Teil
(Bd. II) behandelt die enorme und viel-
seitige Aktivitdt dieses Vertreters der ,pas-
sivité“. Nach einer ersten, etwas abstrakten
Betrachtung iiber Libermann und das Prie-
stertum (II, 11—108) folgt Blanchard Liber-
mann auf die drei Arbeits- und Erlebnis-
felder, auf denen er seine Hingabe an den
aktiven Gott verwirklichte: I'expérience du
directeur (II,109—233), l'expérience mis-
sionaire (II, 235—343), lexpérience du
fondateur (I1, 345—453). Bewufit steht hier
jeweils das Wort ,expérience”; es weist auf
das zentrale Anliegen der Studie hin.

Der Verfasser schliefit mit einem Versuch,
Libermanns religiése Physionomie unter
dem Stichwort ,Prophetismus® zusammen-
zufassen, wobei unter Prophetismus die In-
terpretierung und Sinngebung von Welt und
eigener Situation aus einer intensiven Ver-
bundenheit mit dem wirkenden Gott ver-
standen wird.

Zur Beurteilung des Werkes muf} zualler-
crst gesagt werden, dafl noch nie auf cine
derartige intensive Weise und mit soviel
Aufmerksamkeit {iir die Hintergriinde (z. B.
Judentum, Epilepsie), fiir Spiritualitit und
Leben; fiir ,Doktrin“ und ,Aktion®, auf die
Person und die Schriften Libermanns einge-
gangen wurde. Wertvoll ist auch, dafl Liber-
mann selbst reichlich zn Wort kommt; liegen
doch die meisten seiner Schriften noch nicht
im Druck vor. Dennoch meinen wir, daf
die Mingel, die Blanchard bei seinen Vor-
gingern mit Recht feststellen muflte, von
thm selbst nicht ganz {iberwunden noch ver-
mieden worden sind. Wir hitten gern die
Urspriinglichkeit Libermanns, wie auch die
Gegenwartsbedentung seiner auflergewdhn-
lichen Erkenntnisse, die von Blanchard in
ciner gewissen Gleichwertigkeit hinterein-
ander aufgezeigt und besprochen werden,
genauner untersucht gesehen. Sie kdnnen sich

aber nur in einer Konfrontierung Liber-
manns mit seiner Umgebung, mit der Theo-
logie und mit der heutigen Zeit zeigen. a)
Konfrontierung Libermanns mit seiner Um-
gebung: Judentum, Seminarmilieu, der herr-
schende  Missionsgedanke, die giiltigen
Ideen iiber religiése Fithrung, das Verhalt-
nis Priester und Politik, Priester und Kultur,
Gallikanismus und Ultramontanismus usw.
Bei Blanchard ist unsere einzige Informa-
tionsquelle dafiir fast ausschlieRlich Liber-
mann selbst. Audiatur et altera pars! Der
Autor will eine religionspsychologische Stu-
die, keine Biographie schreiben. Aber ohne
eine breit angelegte historische Situations-
schilderung ist es nicht méglich, ,a dégager,
ce qui, en psychologie religieuse et en
histoire de la spiritualité, est d’un intérét
primordial, & savoir l'originalité de I'auteur®
(II, 111, Anm. 2). — b) Konfrontierung
Libermanns mit der Theologie. Implicit ist
diese Konfrontierung im Werk Blanchards
zwar vorhanden. Aber wir hitten diesen
Dialog mit den auBlergewohnlichen Er-
kenntnissen Libermanns, die der Verfasser
zur Sprache bringt, gern stirker durch-
gefihrt gesehen. So geniigt es u.E. nicht,
neben die neuen Missionierungserkennt-
nisse und -impulse Pater Libermanns ein
paar Sticke aus Papstlichen Enzykliken
(IT, 278, 289, 292, 293, 308) zu stellen. Da-
mit allein ist der Titel des Kapitels: ,Prin-
cipes de théologie missionaire* (II, 275)
noch nicht gerechtfertigt! — ¢) Konfrontie-
rung Libermanns mit der heutigen Zeit.
Auch dieses Gesprich fehlt bei Blanchard
nicht. Oft weist er anf die grofle Bedeutung
hin, die das existentielle Bckenntnis des
»Propheten Libermann firr die wirkende
und machtige Gegenwart Gottes in der
heutigen Welt haben kann, in der das Be-
kenntnis menschlicher Einsamkeit, Verloren-
heit, Ohnmacht und Angst beinahe jede
andere Stimme zu iiberténen droht. Aber
diese Konfrontierung hitte thematischer
durchgefithrt werden miissen und auch als
Trennungsprinzip dafiir gelten kénnen, was
wohl oder was nicht hervorgehoben zu wer-
den verdiente. Denn nicht alle Auflerungen
und Erkenntnisse Libermanns verdienen dic
gleiche Aufmerksamkeit und Hervorhebung.
Man gewinnt bei Blanchard bisweilen den
Eindrack, dafl ungefihr alles, was Liber-
mann iiber das religiose Leben schrieb, in
allen Umsténden giiltige ,Lehre“ bedeuten,
ein Gesetz (,loi“), wie es der Verfasser
gern nennt. Damit wird aber Libermann
zweifelsohne zu sehr strapaziert. Die Dia-
gnose der Klosterberufung seiner Nichten
ctwa (I, 109—202), dic AuBerung iiber Stu-
dium und Sachverstindigkeit von Missiona-
rinnen in Afrika: ,le médriocre et le trés



160 Buchbesprechungen

médiocre suffit* (I1,260) oder die Beschrei-
bung der protestantischen Mission in Afrika
(11, 821), um einige Beispiele zu nennen,
sind nicht unbedingt giltig.

Wir beschrinken uns auf diese Bemer-
kungen. Sie sollen und kénnen die Leistung
des Verfassers nicht mindern. Auf einige
kleine Druckfehler sei noch hingewiesen:
1,559: die Anmerkung iiber Valéry-Radot
muf 14 lauten; II, 445, Anm. 1: die Jahres-
zahl muf 1849 heiflen; II, 393, Anm. 4: 1845
statt 1847; II,256: ND IX, 330 statt ND
830; 11, 67: statt Oktober 1842 muf es hei-
fen Oktober 1841; II, 813: qui nous charge
d’y travailler statt qui vous charge...; 1],
297: ,vous vous contentez de trois“ macht
nicht deutlich, daf es sich um drei Bischéfe
handelt. J. Heijke CSSP

Kloidst, Franz: Uerrdter oder
Martyrer? Dokumente katholischer
Blutzeugen der nationalsozialistischen
Kirchenverfolgung geben Antwort. Diis-
seldorf, Patmos-Uerlag 1962. 236 S.,
kart. DM 8,80.

Die 15 Blutzeugen, iiber die hier berichtet
wird — es ist nur eine kleine Auswahl einer
viel grofBeren Schar — sind: Heinz Bello,
Nikolaus GroR, Kilian Kirchhoff, Erich Klau-
sener, Bernhard Letterhaus, die vier Libek-
ker Kapline, Max Josef Metzger, Joseph
Miiller, Franz Reinisch, Benedikt Schmitt-
mann, Edith Stein, Johannes Maria Ver-
weyen. Wir sprechen in Deutschland viel
von der ,unbewiltigten Vergangenheit®.
Auch die vielen, die wegen ihres Protestes
gegen das Unrechtregime ihr Leben einbiifi-
ten, gehoren zu dieser Vergangenheit. Wir
haben uns mit ihnen auseinanderzusetzen.
Waren sie Verriter oder sind sie Martyrer?
Um uns ein vorldufiges Urteil zu bilden,
brauchen wir dokumentarische Unterlagen.
Sic werden uns im vorliegenden Buch wenig-
stens in Auswahl geboten. Zunichst wird
jeweils in kurzen Daten der Lebenslauf an-
gegeben, dann erst folgen die Dokumente,
d.xe(,1 wo notwendig, auch kurz kommentiert
sind.

Ein eindrucksvolles und mahuendes Buch.
Ein endgiiltiges Urteil {iber die hier Genann-
ten — im Sinn der Frage nach dem Mar-

tyrium — wird erst méglich sein, wenn die
Dokumente liickenlos vorliegen und mancher
der hier angeschnittenen Probleme zur Kla-
rung gebracht sind. Ad. Rodewyk S]

Weigl, A. M.: Maria Ancilla
von Gebsattel Eine grofie Lie-
bende. Altotting, Uerlag St.-Grignion-
Haus o. J. 367 S., kart. DM 6,90.

M. A. von Gebsattel (geb. 5.Dezember
1885, gest. 8. November 1958) ist durch ihre
Schriften manchen bekannt. Aber sie hat sich
auch durch ihr Wort im Kampf gegen den
unchristlichen Zeitgeist gréfite Verdienste
erworben und sich selbst zu einer heroischen
Lebensfithrung emporgerungen. Das Leben
dieser Fran und ihre Wirksamkeit verdiente
deshalb, nach ihrem Tod wahrheitsgetreu
dargestellt zu werden. Tochter alter Adels-
familien, des Freiherrn Ludwig von Geb-
sattel und der russischen Wassiljewo Olsu-
jew aus Moskau, bereitete Maria Ancilla
von Gebsattel sich in Miinchen, Augsburg,
Bamberg, Berlin auf den Beruf einer Lehre-
rin und Erzicherin vor, wurde nach Aus-
bruch des ersten Weltkrieges in Niirnberg
und Wiirzburg Caritashelferin, war von 1919
bis 1923 Abgeordnete Wiirzburgs im Baye-
rischen Landtag und von 1921 bis 1933 Mini-
sterialreferentin des héheren weiblichen Bil-
dungswesens. Im Dritten Reich ihres Postens
enthoben, im zweiten Weltkrieg ausgebombt
und verarmt, iibte sie iiber zwei Jahrzehnte
lang in privaten Kreisen ein unermiidliches,
heroisches Apostolat, um schlieflich 1951,
entsprechend dem Herzenswunsch ihrer Ju-
gend, mit 66 Jahren noch Ordensfrau zu
werden und in die Gemeinschaft der Marien-
schwestern in Alttting einzutreten, wo sie
sofort zur Novizenmeisterin ernannt und
1956 zur Oberin gewihlt wurde. Durch vie-
lerlei Leiden gepriift und bewdhrt, durch
groRe Gaben und Gnaden ausgezcichnet,
starb sie schlieBlich als wirkliche Ancilla
Domini im Geiste des heiligen Ludwig Maria
Grignion, von ihren Mitschwestern als Hei-
lige verehrt, von Bischéfen und hohen Per-
sonlichkeiten als ,eine auBergewohnliche
Frau mit einem ganz tiefen Innenleben® ge-
schitzt. Mége das Buch recht viele aus Miidig-
keit und Kleinmiitigkeit erwecken.

A. HGRS]






