
Vom Verweilen vor dem Tabernakel 

Von Friedrich Wulf SJ, München 

Wenn wir heute von eucharistischer Frömmigkeit sprechen, dann denken 
wir zunächst und vor allem an die Eucharistiefeier. Hier, in der gnadenhaften 
christlichen Wirklichkeit von Altar und Tisch, fließt die Quelle und ist die 
Mitte der christlichen Frömmigkeit überhaupt. Gegenüber diesem zentralen 
Mysterium der Erlösung sind die früher so reichen Formen des eucharistischen 
Anbetungskultes sehr zurückgegangen. Sie hatten oft zu wenig Verbindung 
mit dem einzigen Kult, den es seit Christi Erlösungstod noch gibt und den wir 
in der Liturgie gegenwärtig wissen und mitvollziehen. Nun kann man aber 
seit einigen Jahren eine bemerkenswerte Beobachtung machen. Bei aller Vor- 
betonung der Meßopfer und im Zusammenhang mit ihr gewinnt für wache 
Christen, die ein Leben mit Christus führen wollen, die einfache Nähe zum 
eucharistischen Herrn, das stille Verweilen vor dem Tabernakel wieder eine 
erhöhte Bedeutung. In den Gemeinschaften der geistlichen Familie von Char- 
les de Foucauld gehört die •Anbetungsstunde" zur festen Ordnung des geist- 
lichen Lebens. In anderen neueren, nicht zuletzt apostolischen Instituten ist 
eine solche wenigstens für bestimmte Tage und Gelegenheiten vorgesehen. In 
mehreren westdeutschen Großstädten wurde in den letzten Jahren eine nächt- 
liche Sühneanbetung der Männer mit Erfolg eingeführt. Im Wiener Stephans- 
do'm wird demnächst jeden Abend von 19 bis 22 Uhr in einer rückwärtigen 
Kapelle das allerheiligste Sakrament ausgesetzt. Die Gebetsstunden sollen 
von Männern übernommen werden. •Viertausend Mariner waren notwen- 
dig", schreibt der Dompfarrer, •um die Anbetung für das erste Jahr sicher zu 
stellen. Diese haben sich rascher, als man hoffen durfte, gefunden. Dabei hat 
noch nicht einmal eine richtige Werbung eingesetzt." 

Wie erklärt sich dieser verstärkte Zug zum Tabernakel? Was bewegt Men- 
schen, wenn sie den eucharistischen Herrn aufsuchen? Ist es nur die Flucht 
aus dem Lärm und der Hetze des Berufslebens in die Stille des Kirchenrau- 
mes? Ist es das gesteigerte Verlangen nach Sammlung, nach einem Zu-sich- 
selbst-kommen? Wir meinen, es sei noch etwas anderes. Je welthafter die 
Welt in der Erfahrung und im Bewußtsein des heutigen Menschen wird • 
und diese Entwicklung geht mit innerer Notwendigkeit weiter •, je weiter 
sie ihm unmittelbare Anknüpfungspunkte für den Überschritt des Glaubens 
in die Geheimnisse der Erlösung bietet, desto häufiger können sich Zeiten 
einstellen, in denen er sich als gläubiger Christ in dieser Welt wie verloren 
vorkommt, sich in seinem Glauben alleingelassen und ohne Bestätigung fühlt. 
Es ist schwer, jeden Tag von neuem gegen die Übermacht des Sichtbaren, 
Hörbaren und unmittelbar Erlebten anzugehen. Da erhebt sich die alte Klage 
aller Glaubenden, die in den Psalmen einen so ergreifenden Ausdruck gefun- 
den hat: •Ich strecke meine Hände nach dir aus, nach dir verlangt meine Seele 
wie ein lechzendes Land. Erhöre mich eilends, o Herr, es vergeht ja mein 



162 Friedrich Wulf 

Geist; verbirg dein Antlitz nicht vor mir, sonst gleiche ich denen, die zum 
Grab fahren... Weise den Weg mir an, den ich gehen soll" (Ps 143,6 f.). Wer 
ehrlich aus dem Glauben zu leben versucht, täglich und gegen allen bedrän- 
genden Schein, der hat ein heimliches, aber unabweisbares Verlangen, Gottes 
Gegenwart und Macht zu erfahren, seine Stimme zu vernehmen, an antrüg- 
lichen Zeiten sich des erlösenden und liebenden Tun Gottes zu vergewissern. 

Hier liegt eine der Wurzeln für die Anziehungskraft, die der Herr im 
Tabernakel heute auf uns ausübt. Das Geheimnis seiner bleibenden Gegen- 
wart im Sakrament ist für uns ein unschätzbares Glaubenszeichen, voll Trost 
und Hoffnung. An ihm verdichtet sich unser Glaube an die Wirklichkeit und 
Gegenwart seiner Heilstat und der ganzen übernatürlichen Welt. Das ist nicht 
nur im psychologischen Sinne zu verstehen. Dieses Zeichen stammt ja von ihm 
selbst. £rhat es uns gegeben. Es hat darum eine lebenspendende und glauben- 
bezeugende Kraft. Die Eucharistie, die große Danksagung, ist mit dem •Ite 
missa est" nicht einfach zu Ende. Solange der Herr im sakramentaler Gestalt 
unter uns weilt, dauert jene Opfer- und Tisch-gemeinschaft fort, die in der 
Eucharistiefeier begründet wurde. Hier, vor dem Tabernakel, im stillen 
Verweilen, nimmt der Gläubige die Frucht des Opfersakramentes tiefer 
in sein Herz auf. Er gewinnt in innigerer Weise teil am Leib und Blut 
Jesu Christi, an jenem Leib und jenem Blut, die für uns dahingegeben wur- 
den, damit wir das Leben haben. Das kann er zwar in jedem Akt leben- 
digen Glaubens, in jedem Sich-Ausstrecken nach dem Erlöser, in jeder beten- 
den Annahme des Wortes Gottes, des Wortes der Schrift oder auch des inne- 
ren Anrufs. Aber hier, vor dem Tabernakel geschieht es in der Sichtbarkeit 
und Greifbarkeit jenes Raumes, den das Sakrament geschaffen hat. 

Auf diesem Zusammenhang zwischen der sakramentalen Brotsgestalt und 
der Eucharistiefeier beruht die ganze Kraft des Gebetes vor dem Tabernakel. 
Er macht im letzten auch deutlich, wie sehr der Beter recht damit hat, wenn 
er sich die Gegenwart des eucharistischen Herrn so vorstellt, als lebe er noch 
unter uns, als gehe er noch durch unsere Städte und wandere auf unseren 
Straßen wie einst in seinen irdischen Tagen. Das heilige Opfer, dessen Frucht 
die Opferspeise darstellt, ist ja in einem Opfer Christi und Opfer der Kirche. 
Mitgetragen von der Opfergesinnung und den Gebeten der Christenheit 
bringt es heute, wie damals, die je neue Schuld der Menschheit vor das Ant- 
litz des Vaters. In der Gestalt des geopferten Leibes ist darum für den Beter 
vor dem Tabernakel die Not der gegenwärtigen Stunde, seine Not und die 
Not seines Geschlechtes, versammelt. Das Lamm, das geschlachtet wurde, trägt 
sie. Das Sakrament ist für ihn aber auch zugleich das Zeichen der Überwin- 
dung dieser Not, Zeichen der Rettung und des Heils der Welt, in der er lebt, 
seines Alltags, der Gegenwart mit ihren Rätselhaftigkeiten und ihrer Schwere, 
ihren Hoffnungen und Erfüllungen. 

Die Stunden des Verweilens vor dem Tabernakel sind eine große Gnade. 
In ihnen kommt vielen erst ganz zum Bewußtsein, wie sehr der Herr uns 
gegenwärtig ist, was er für uns getan hat und noch täglich tut. Der heutige 
Zug zum Tabernakel ist darum ein Ruf Gottes in unsere Zeit. 




