ssDrum schligt ihm mein Herz -
Ich mufl mich seiner erbarmen‘ (Jer 31, 20)

Vom Innenleben Gottes im Licht des Alten Testamentes *

Von Johannes Schildenberger OSB, Beuron

Der innerste Nerv der alttestamentlichen Heilsgeschichte, in dem alle Wege, die
Hoéhen und Tiefen der zum Glauben berufenen Menschheit auf geheimnisvolle Weise
verknotet sind, ist die Liebe Gottes zum Menschen, insbesondere zu seinem aus-
erwahlten Volk. Es liegt freilich ein Schatten tiber dieser Liebe; sie hat einen melan-
cholischen Zug. Man ist fast versucht, von der Tragik der géttlichen Liebe zu sprechen,
die ihr aus dem undankbaren Versagen der Menschheit entsteht. Aber im letzten ist
es doch keine Tragodie, die sich unserem Auge darbietet, sondern ein erhabenes
Schauspiel; denn diese Liebe 148t sich durch den menschlichen Undank nicht beirren
und nicht verbittern, sondern iberwindet ihn in unbegreiflichem Erbarmen, und so
steht am Ende dieses Dramas der Sieg der gottlichen Liebe und das Heil der Men-
schen. Eigentlich bietet uns das Alte Testament nur das eindrucksvolle Vorspiel der .
gottlichen Liebe, die leibhaftig in Christus erschienen ist. Dieses Vorspiel enthdlt
aber schon alle Motive, die im Neuen Testament voll zur Entfaltung komment.

I

Uon der verschmdihten und doch unversieglichen Liebe Gottes

Die ,jahwistische Erzahlung, die sich in der Urgeschichte (Gn 1—11) deutlich
von den ,priesterlichen” Stiicken unterscheidet?, gibt mit ihren Anthropomorphismen
ein ungemein lebendiges Bild von Gottes Verhalten gegentiber dem Menschen. Es sei
zum voraus bemerkt, dafl in der alttestamentlichen Religion von Anfang an das
Bewufltsein des unendlichen Abstandes zwischen Gott und Mensch vorhanden war.
Dieses verhinderte, dafl Gott auf die Stufe des Menschen herabgezogen wurde. Die
Anthropomorphismen wollen, so gut es mdglich ist, Gottes wunderbares und unbe-
greifliches Wesen und Wirken uns Menschen eindrucksvoll nahebringen. Der Mensch
ist in seiner Geistigkeit und Personlichkeit fiir den Menschen das entsprechendste
Uergleichsmittel, um sich eine Vorstellung von Gott zu machen, die vor allem das
richtige Verhalten Gott gegeniiber bestimmt. Wie wenig man in den Anthropomor-

* Der Aufsatz ist ein erweiterter Vortrag, den der Vf. auf dem 1. internationalen Kon-
grefl iiber den Herz-Jesu-Kult in Barcelona im Oktober 1961 gehalten hatte.

1 In dem groflen Werk ,Cor Jesu, Commentationes in Litteras Encyclicas Pii X11. ,Hau-
rietis aquas'® (Herausg. von A.Bea— H.Rahner —H.Rondet — F.Schwendi-
mann, Freiburg i. Br. 1959), Bd. I. 347—410, behandelt P. Johannes Kahmann CSSR
in griindlicher und umfassender Weise ,,Die Offenbarung der Liebe Gottes im Alten Testa-
ment”, und ebenso eingehend stellt P. Rafael Criado S] ,Die Sinnbilder der gottlichen
Liebe im Alten Testament” (Arzt, Hirt, Gastgeber, Weingirtner, Vater und Brautigam)
dar (ebda. 411—460).

2 Nach der heutigen Bibelkritik sind die ersten Biicher des Alten Testamentes aus ver-
schiedenen Quellen geschépft. Man unterscheidet hauptsidchlich den Jahwisten, den Elohisten,
das Deuteronominm und den Priesterkodex (Priesterschrift).



164 Johannes Schildenberger

phismen eine Gefahr fiir eine rechte Auffassung von Gott sah, zeigt sich darin, dafl
sie in buntem Wedhsel iiberall im Alten Testament, auch bei Autoren mit einem
ausgesprochen erhabenen Gottesbegriff, vorkommens. Wir wollen zunichst diese
anthropomorphen Beschreibungen einfach schlicht auf uns wirken lassen.

Wir beginnen mit Gn 6, 5—8: ,Und Jahwe sah, dafl die Bosheit des Menschen
auf Erden grof war und jedes Gebilde der Gedanken seines Herzens nur bose den
ganzen Tag. Da reute es Jahwe, dafl er den Menschen auf der Erde gemacht hatte,
und er betriibte sich in sein Herz hinein. Und Jahwe sprach: Vertilgen will ich den
Menschen, den ich geschaffen habe, weg vom Angesicht des Ackerbodens, vom Men-
schen bis zum Vieh, bis zum Gewiirm und bis zu den Végeln des Himmels; denn es
reut mich, daf ich sie gemacht habe. Aber Noe fand Gnade in den Augen Jahwes.*

Meisterhaft stellt der Erzihler einander gegeniiber, was im Herzen der Menschen
und im Herzen Gottes vorgeht. Wir kénnen ubrigens schon allein aus dieser Stelle
sehen, dafl das hebriische Wort leb (Herz) fiir den Hebraer vor allem den Sitz des
Denkens, Wollens und Fiihlens, des ganzen inneren Lebens des Menschen und analog
auch Gottes bezeichnet. Das Herz Gottes reagiert auf die Bosheit des menschlichen
Herzens mit Reue, den Menschen geschaffen zu haben, mit Schmerz und mit dem
zornigen Entschlufl, den Menschen mit allen Lebewesen vom Erdboden zu vertilgen.
Und doch ist Gottes Zorn nicht blind; einer findet Wohlgefallen in seinen Augen.
Noe und seine Familie werden von Jahwe in liebevoller Sorge aus der Flut gerettet,
und im gnidigen Blick auf das Dankopfer, das dieser nach der Flut darbringt, spricht
Jahwe ,zu seinem Herzen® (es ist der gleiche Ausdruck &l leb wie in dem vorher
zitierten Text): ,Ich will hinfort den Ackerboden nicht mehr verfluchen wegen des
Menschen, weil das Gebilde des Herzens des Menschen bose ist von seiner Jugend
an, und ich will hinfort nicht mehr alles Lebende schlagen, wie ich getan habe® (Gn
8,21). Im Herzen Gottes obsiegt die erbarmende Liebe iiber die Enttduschung und
den gerechten Zorn, und er will die Menschen nicht vernichten, obwohl er weifi, daff
das Gebilde ihres Herzens bose ist von Jugend an. Wiederum stehen einander gegen-
iiber das kleine, boshafte Herz des Menschen und das grofle Herz Gottes, das durch
diese Bosheit betriibt wird, aber doch von seiner erbarmenden, mitleidigen Liebe
nicht lassen kann.

Wie der Jahwist die gottliche Liebe in dem rithrenden Anthropomorphismus ver-
anschaulicht, dafl er Jahwe die Tiire der Arche eigenhindig verschlieBen 1dfit (Gn
7, 16), so tut er es auch in den Anthropomorphismen der Erzidhlung vom Paradies
und Siindenfall (Gn 2{.). Jahwe formt wie ein Topfer den Leib des Menschen in
lichender Hingebung; der Mensch ist ,,das Werk seiner Hinde“ (Job 10, 3.8; 14, 15;
Ps 119, 78). Er tut freilich noch mehr, was kein Kinstler vermag: er belebt sein
Gebilde mit dem Hauch seines Mundes (Gn 2, 7); der Mensch erhilt ein ganz kost-
bares Leben, da er lebt durch ,den Odem (oder Atem) Gottes® (Job 27, 3). Fur die-
sen Menschen pflanzt Jahwe wie ein Girtner einen Garten mit késtlichen Baumen.
Auch hier vollbringt Gott mehr als ein Gartner vermag: er 1}t die Biume aus dem
Adkerboden sprossen (Gn 2, 8f.). Aber gerade der Anthropomorphismus des Gértners

8 Vgl. L. Kéhler, Theologie des Alten Testaments (Tibingen 1953%), 5 f. Siehe auch
Anmerkung 5.



»~Darum schligt ihm mein Herz —* 165

driickt die liebevolle Sorge Gottes fiir den Menschen aus. Auch die Beschreibung der
vier Paradiesesfliisse (2, 10—14) kann in uns den Eindruck der Giite Gottes gegen
den Menschen nur verstirken; denn diese Beschreibung verfolgt im Rahmen der
Heilsgeschichte keine geographischen Zwecke, sondern zeichnet das Paradies als
idealen Mittelpunkt der Erde, der in sich alle Erdengiiter vereinigt. Selbst hinter
dem Priifungsgebot, das Jahwe unter Androhung des Todes dem Menschen gibt
(2, 16£.), steht seine Liebe; denn Gott verlangt keinen schweren dufieren Verzicht,
wohl aber einen inneren, den Verzicht auf Selbstherrlichkeit und die dankbare, gldu-
bige und gehorsame Hingabe an Gott, was alles dem wahren Verhiltnis des Men-
schen zu Gott entspricht und daher den Menschen adelt und ihm zum Heile dient.
Jahwe kommt in seiner Sorge um den Menschen noch nicht zur Ruhe. Er sinnt nun
gleichsam darauf, wie er seine Einsamkeit beheben kann: er gibt ihm die Tiere, und
da der Mensch erkennt, dafl sie ihm nicht ebenbiirtig sind, die Frau (2, 18—23). Die
Tiere sind nicht etwa ein mifilungener Versuch Jahwes, dem Menschen eine eben-
biirtige Hilfe zu geben. Vielmehr geht Jahwe stufenweise vor: Der Mensch soll
erkennen, daf die Tiere ihm zwar irgend eine Hilfe sein kénnen, und dafl er ihnen
als Gebilde aus Erdenstoff dhnlich ist, dal er sie aber durch sein gottverwandtes
Leben weit iiberragt, er also nicht auf die Stufe des Tieres herabsinken darf. Auch
erscheint so die Frau als ein um so mehr zu schitzendes Geschenk Jahwes. Und jetzt,
nachdem Gott in aller erdenklichen und unermiidlichen Liebe fiir die Menschen
gesorgt hat, siindigen sie (3, 6). Man kann die Enttduschung Gottes aus der Erzih-
lung herausfithlen, wenn man liest, wie Jahwe in den Garten kommt, um in trautem
Umgang mit den Menschen sich zu ergehen und zu reden, und diese ihm nicht ent-
gegenkommen, sondern sich vor ihm verstecken, so dafi er Adam fragen mufl: ,Wo
bist du?“ (3, 9). Die enttiuschte und beleidigte gottliche Liebe mufl jetzt ziirnen und
strafen; aber der Fluch geht nicht auf den Menschen, sondern auf die Schlange
(8, 14), den Verfiihrer, durch den der Mensch zum selbstsiichtigen Tier herabgesun-
ken ist, und auf den Ackerboden (3, 17), von dessen Frucht sich der Mensch Gott-
ahnlichkeit und von Gott unabhiangiges Gliick erhofft hat. Die beiden Siinder wer-
den zwar hart bestraft, aber der Tod trifft doch nicht sofort ein, wie man nach der
Androhung (2, 17) hitte erwarten kénnen, sondern ist hinausgeschoben. Gott 1afit
offenbar die mildernden Umstinde gelten: die Menschen sind verfithrt worden und
haben ein, wenn auch unvollkommenes Bekenntnis ihrer Schuld abgelegt. So kann
das Menschengeschlecht weiterbestehen und, wie das Urteil iber die Schlange ver-
heifit (3, 15), wird aus ihm einmal der Sieger Uber den Verfiihrer hervorgehen.
Wenn Adam nach dem Urteilsspruch sein Weib ,Eva“, d. h. Leben, nennt — der
inspirierte Erzdhler deutet diesen Namen voll: ,Mutter aller Lebendigen® (3,20) —,
so will das doch wohl sagen, dal er die Nadhsicht, die Gott in seinem Urteil walten
1a8}t, erkennt und anerkennt. Gott 1ifit auch nachher die Menschen nicht im Stich, er
sorgt weiter in Liebe fiir sie, indem er ihnen dauerhaftere Kleider macht (3, 21),
allerdings entsprechend dem jetzigen dufleren und inneren Zustand, in den sie sich
durch ihre Siinde begeben haben. Es ist der Weg der Bufle, den die Menschen jetzt
gehen miissen, aber er wird zugleich ein Weg zum Heil4.

4 Ausfithrlich in meiner Erklirung von Gn 2f.: Die Erzihlung vom Paradies und Siin-
denfall, Bibel und Kirche 6 (1951), 2—46.



166 Johannes Schildenberger

Die gleiche Haltung gegeniiber dem Menschen zeigt sich mehr oder weniger deut-
lich auch im weiteren Verlauf der Geschichte des Alten Testamentes.

Ein recht lehrreiches Beispiel ist der geheimnisvolle Kampf des Patriarchen Jakob
mit dem Elohim am Jabok (Gn 32, 23—32)5. Was diese Begegnung mit Gott im
Leben des Patriarchen bedeutet, sagt der Zusammenhang, auch wenn wir nicht wis-
sen, inwieweit bildhafte Elemente in der Erzdhlung vorhanden sind. Diese Gottes-
begegnung erscheint als Antwort auf das Gebet des Jakob, der weif}, dafl er und
seine ganze Familie von seinem Bruder Esau vernichtet werden, wenn Gott sie nicht
rettet (Gn 32, 10—13). Gott tritt dem Jakob offenbar feindlich entgegen; er kann
ihn aber nicht iberwinden, wenn er ihm auch das Hiiftgelenk ausrenkt, und Jakob
1288 ihn nicht los, bis er ihn gesegnet hat. Den Weg zum Verstindnis dieses selt-
samen Vorgangs zeigt der Umstand, dafl der Patriarch nicht als Jakob, sondern als
Israel gesegnet wird. Als Jakob, d. h. als Betriiger (vgl. Gn 27, 86), hitte ihn Gottes
Gerechtigkeit dem Esau preisgeben miissen; aber gegenitber dem hilfeflehenden
(82,10—13) und in einem verzweifelten Lebenswillen um den Segen ringenden
Menschen vermag Gott nicht auf seiner Gerechtigkeit zu beharren; sein erbarmendes
Mitleid bekommt die Oberhand, und er segnet den Armen, der diesen Segen fiir den
mit der Morgenréte schon anbrechenden Tag unbedingt notig hat. Und wirklich, der
mit vierhundert Mann feindlich heranzichende Bruder ist bei der Begegnung mit
Jakob véllig umgewandelt, eilt ihm entgegen und fillt ihm weinend um den Hals
(33, 4). Die natiirlich gesehen unerklarliche Verwandlung Esaus ist offenbar ein
Waunder dieses Segens Jahwes, der die Herzen der Menschen lenkt. Dieser Ring-
kampf zeigt also keinen niedrigen Gottesbegriff, wie es zunichst scheinen konnte,
sondern im Gegenteil einen sehr hochstehenden: Jahwe erweist zwar seine Schrek-
ken erregende, unheimliche Macht, der gegeniiber der Mensch immer in tiefer Ehr-
furcht verharren mufl; aber dem demiitigen Flehen eines verzweifelten und doch in
letztem Vertrauen bei ihm Schutz und Hilfe suchenden Menschen kann der gewaltige
Gott nicht widerstehen, ihm gibt er sich besiegt.

Der Prophet Oseas, der uns die eben gegebene Deutung dieses Ringkampfes nahe-
legt (Os 12, 4—7), beschreibt den Kampf der Barmherzigkeit mit der Gerechtigkeit
im Herzen Gottes in ergreifender Weise. Gott hat diesen Propheten mit seinem tief-
empfindsamen Gemiit auserwihlt und ihn durch die Erfahrungen seiner ungliick-
lichen Ehe noch besonders geeignet gemacht, die verschmihte und doch unversieg-
liche Liebe Jahwes zu seinem ungetreuen Volk in einer bisher unerhérten Weise zu
verkinden. Erschiitternd sind die Klagen iiber den Unverstand und die Frevel des
Volkes; dann schldgt die zuriikgewiesene Liebe in Hafl und Zorn um. ,Ephraim
ward einer Taube gleich, die toricht, ohne Verstand. Agypten riefen sie, gingen nach
Assur. Wie sie gehen, ich werfe mein Netz iiber sie. Wie Vigel des Himmels hole ich
sie herunter . .. Wehe iiber sie, sind sie mir doch entflohen! Verderben iiber sie, sind
sie mir doch untreu geworden! Und ich wollte sie erlosen; sie aber haben gegen mich
Liigen geredet. Und nicht schrien sie von Herzen zu mir... Und doch habe ich
gestarkt ihre Arme, und gegen mich sinnen sie Béses!“ (7, 11—15). Dem zum Baals-

% Vgl. meinen Beitrag in Miscellanea Biblica B. Ubach (Montserrat 1953), 69—96: Jakobs
néchtlicher Kampf mit dem Elohim am Jabok.



»Darum schligt ihm mein Herz —* 167

und Kilberdienst abgefallenen Volk hilt er vor: ,Ich aber bin Jahwe, dein Gott,
vom Lande Agypten her, und einen Gott aufier mir sollst du nicht kennen, einen
Retter gibt es nicht aufier mir. Ich habe dich in der Wiiste geweidet, im Lande der
Gluten. Da siec Weide hatten, wurden sie satt. Sie waren satt, da erhob sich ihr
Herz; darum vergafien sic mich. So werde ich fiir sie wic ein Lowe; ich lauere am
Weg wie cin Panther. Ich falle sie an wie eine Bérin, die ihrer Jungen beraubt ist,
und ich zerreifle ihnen das Herz in der Brust“ (13, 4—8).

Doch dieser furchtbare — verstindliche und gerechte Zorn ist nicht das Letzte im
Herzen Gottes: ,Wie konnte ich dich hingeben, Ephraim, dich preisgeben, Israel?
Wie kénnte ich dich hingeben gleich Adama, dich machen gleich Seboim (mit Sodoma
und Gomorrha zerstorte Stidte)? Mein Herz kehrt sich in mir um (oder: kehrt sich
gegen mich); zugleich ist mein Mitleid entbrannt. Ich kann nicht handeln nach der
Glut meines Zornes, ich kann Ephraim nicht wieder vernichten; denn ich bin Gott
und kein Mensch, heilig in deiner Mitte, und ich will nicht kommen, um zu vertilgen®
(11,8 £.). In einem wundervollen Anthropomorphismus, in dem der Prophet die
widerstreitenden Gefithle des Zornes und des Mitleids in Gott miteinander ringen
und das liebende Mitleid obsiegen 1af}t, ist hier die alles menschliche Maf} iiber-
steigende Liebe Gottes gezeigt. Die Heiligkeit Gottes ist nach biblischem Sprach-
gebrauch, besonders bei Isaias (vgl. Is 5, 16; 6, 1—3; 8, 13; 37, 23), die Erhabenheit
Gottes iiber alles Geschopfliche, nach Oseas die Erhabenheit {iber die Enge des
menschlichen Herzens in erbarmungsvoller Liebe.

Das Zorngericht Gottes selbst ist kein blindes Wiiten, wie es mitunter scheinen
konnte. Jahwe will vielmehr dadurch sein abtriinniges Volk zur Besinnung und Um-
kehr bringen: ,Ich zerreifie und gehe fort, schleppe weg, und niemand kann retten.
Ich ziehe mich an meinen Ort zuriick, bis daf sie Bufie tun und mein Antlitz suchen,
in ihrer Not nach mir fragen® (Os 5, 15). Er will die ungetreue Gattin wieder in die
Wiste fithren, in das Land der Entbehrung (2, 5). Und gerade dort, wo sie wieder
zur Einsicht kommt, kann er ihr wieder ,zu Herzen sprechen®, d. h. ihr liebevoll
zusprechen und sie trésten (2, 16). Dann kann er mit ihr den ewigen Liebesbund
schlieBen: ,Ich verlobe mich dir auf ewig; ich verlobe mich dir um Gerechtigkeit und
Recht, um Bundesliebe (bdsid) und Erbarmen; ich verlobe mich dir um Treue, auf
dafl du Jahwe erkennst (2, 21 £.). Die hier genannten fiinf géttlichen Eigenschaften
und ihre Auswirkungen sind die Brautgaben, die Jahwe dem messianischen, durch
das Gericht gelduterten Israel schenkt und womit er ihm die Tiefe seines Wesens,
sein Herz, enthiillt.

In shnlicher Weise offenbart Gott seine Innenwelt durch den Propheten Jeremias,
der ebenso wie Oseas von zarter Empfindsamkeit ist und sich wie dieser in elemen-
taren Zornausbriichen ergehen kann. Jahwe gedenkt der schonen Zeit der ersten
Liebe seiner Braut, da sie ihm aus Agypten in die Wiiste folgte (2,2), um dann
erregt zu fragen: ,Was fanden eure Viter an mir Unrechtes, daf sie sich von mir
entfernten und dem Dunst (den Gétzen) nachgingen und selber zu Dunst wurden?“
(2, 5). Er Klagt iiber den Undank und Unverstand seines Volkes: ,Hat je ein Volk
scine Gotter vertauscht? — und es sind gar keine Gétter! —; aber mein Volk hat
scine Herrlichkeit vertauscht gegen einen Nichtsnutz! Entsetzt euch dariiber, ihr
Himmel, und erschaudert iiber die Maflen — Ausspruch Jahwes —; denn zweifaches



168 Johannes Schildenberger

Badse hat mein Volk getan: Mich haben sie verlassen, die Quelle lebendigen Wassers,
um sich Zisternen zu graben, briichige Zisternen, die das Wasser nicht bewahren®
(2,11 ff.). Der Zorn Jahwes entladt sich bei Jeremias in der Folge derart, daf} sogar
das Gebet des Propheten zugunsten des Volkes zuriickgewiesen wird: ,Bitte nicht
fir dieses Volk zum Guten! Wenn sie fasten, ich hére nicht auf ihr Flehen; und
bringen sie Brand- und Speiseopfer dar, ich habe kein Gefallen daran; nein, durch
Schwert, Hunger und Pest vertilge ich sie“ (14, 11 {.). Das Volk ist eben ganz ver-
derbt (5, 1—5; 6, 27—30); ihr Fasten und ihre Opfer sind nicht von aufrichtiger
Bufigesinnung begleitet (7, 21—28); darum muf} das Exil kommen (25, 9—11).

Aber auch bei Jeremias ist dieser nationale Untergang nicht das Letzte im Rat-
schlufl Gottes. In einem Brief des Jeremias an die Verbannten in Babel verheifit
Jahwe das Ende der Gefangenschaft nach siebzig Jahren (Jer 29, 10) und tut das
Wesen und Ziel seiner Pline kund: ,Denn ich weil}, welche Gedanken ich iiber euch
hege — Ausspruch Jahwes —, Gedanken des Friedens (d. i. des Heiles) und nicht
zum Unheil, um euch Zukunft und Hoffnung zu geben“ (29, 11). Sehr passend beginnt
die Kirche mit diesen Worten die Messe der letzten Sonntage des Kirchenjahres. Be-
sonders schon zeigt sich der Sieg des Erbarmens Gottes iiber seinen gerechten Zorn
in den Weissagungen der Kapitel 30—33. Dort steht das Wort von der ewigen Liebe
Jahwes zu seinem Volk, die auch das Heil der Zukunft verbiirgt (31, 8). Ganz ihn-
lich dem Oseas-Text (11, 8 {.), nach dem Jahwe es einfach nicht iiber sich bringt, sein
Volk véllig zu vernichten, ist der herrliche Anthropomorphismus, in dem Jahwe sich
selber iiber seine Zuneigung zu Ephraim, dem Hauptstamm des Nordreichs, wundert:
»1st Ephraim mir ein so teurer Sohn oder ein Schoffkind? Denn sooft ich gegen ihn
rede, mufl ich weiter seiner gedenken. Drum schldgt ihm mein Herz; ich mufl mich
seiner erbarmen® (31, 20). Im gleichen Kapitel steht das Wort vom Neuen Bund,
dessen Gesetz ins Herz geschrieben wird, so dafl zwischen Gott und Mensch ein
inniges Verhiltnis von Herz zu Herz entsteht (31, 31—34).

Das Trostbuch des exilischen Isaias gibt uns ebenfalls wundervolle Einblicke in
das Herz Gottes. Seine Liebe ist grofier als die einer Mutter zu ihrem Kind; sollte
diese es vergessen, Jahwe vergifit Sion nicht (Is 49, 15). Es seien nur noch die Worte
-erwahnt, mit denen Jahwe seine gestrafte Gattin trostet: ,Fiirchte dich nicht, denn
du wirst nicht zuschanden .. . denn dein Gemahl ist dein Schopfer, Herr der Heer-
scharen ist sein Name; dein Erloser ist der Heilige Israels, Gott der ganzen Erde
wird er genannt. Ja, wie ein Weib, das verlassen und betriibt ist, hat dich Jahwe
gerufen. Kann man wirklich das Weib der Jugendjahre verschmihen, spricht dein
Gott. Nur einen kleinen Augenblick verlief§ ich dich, aber mit grofem Erbarmen
hole ich dich heim. Im Uberwallen meines Zorns verbarg ich mein Antlitz einen
Augenblick vor dir, aber in ewiger Bundesliebe habe ich mich deiner erbarmt, spricht
dein Erldser Jahwe* (54, 4—38).

Staunend iiber diese einzigartige verzeihende Liebe, spricht ein Prophet zu Jahwe:
»Wer ist ein Gott wie du, der die Schuld vergibt und hinweggeht iiber den Frevel
des Restes seines Erbteils? Er hilt nicht fiir immer fest an seinem Zorn; denn er hat
Gefallen an Bundesliebe. Er wird sich wieder unser erbarmen, zertreten unsere
Schulden. Und du wirst in die Tiefe des Meeres werfen alle ihre Siinden, du wirst
Jakob Treue schenken, Bundesliebe Abraham, wie du unseren Vitern geschworen



»Darum schligt ihm mein Herz —* 169

hast seit den Tagen der Vorzeit“ (Mich 7, 18—20). Dieses prophetische Staunen hat
einen Widerhall im Magnifikat der Gottesmutter gefunden (Lk 1, 54 f.).

Mit diesen Texten, die in besonders eindrucksvoller Weise die Initiativen und
Reaktionen der Liebe Gottes, wir kénnen auch sagen, des Herzens Gottes, zeigen,
stimmen im grofien und ganzen auch die tbrigen Schrifien des Alten Testamentes
uberein, soweit sie nicht ein zu beschrinktes Thema haben. Es seien nur einige An-
deutungen gemacht. Die Kénigsbiicher lassen bei aller Schilderung des strafenden
Eingreifens Gottes doch die Aussicht auf das endliche Heil, wie die zum Schluf§
erzihlte Begnadigung des gefangenen Kénigs Jechonias (4 Kg 25, 27—30) und die
wiederholte Bemerkung, dafl Jahwe, eingedenk seiner Verheiflung (2 Sam 7, 16;
23, 5), dem David eine Leuchte lassen werde (8 Kg 11,36; 15,4; 4 Kg 8,19), zu
erkennen geben. Besonders schon zeigt auch die 3 Kg 19, 11—14 berichtete Vision
des Elias auf dem Horeb, wonach Jahwe nicht im Sturm, Erdbeben und Feuer, son-
dern in dem nachher kommenden sanften Windessauseln gegenwirtig war, daf§ die
schrecklichen Gerichte Gottes nur die Vorboten seines heilwirkenden Kommens sind,
das dem ihm treu bleibenden Rest zuteil wird (vgl. 19, 17 f.). Die priesterlichen Teile
des Pentateuchs sprechen feierlich von den Bundesschliissen mit Noe und seinen
Séhnen, d. h. mit der gesamten Menschheit (Gn 9, 8—17), mit Abraham (Gn 17) und
dem Volke Israel (vgl. Ex 31, 16 {.). Der Bund mit Israel ist ein ganz personliches
Verhiltnis Jahwes zu seinem Volk, das im Wohnen Gottes in seiner Mitte zum Aus-
druck kommt: ,Ich gebe meine Wohnung in eure Mitte, und meine Seele verabscheut
es nicht, mit euch zu sein. Ich will wandeln in eurer Mitte, und ich werde euch Gott
sein, und ihr sollt mir Volk sein“ (Lv 26, 11 {.). Auch im Exil, das Jahwe zur Strafe
des Bundesbruchs iiber sein Volk verhingen muff, womit er aber, wie wir schon bei
Oseas gesehen haben, und wie es auch in dem eben angefiihrten Epilog des priester-
lichen Heiligkeitsgesetzes zum Ausdruck kommt (Lv 26, 40 f.), auf ihre Umkehr ab-
zielt, vergifit er sie nicht, wie der schone Schluff dieses Epilogs sagt: ,Aber sogar
dann, wenn sie im Lande ihrer Feinde sind, habe ich sie nicht verworfen und sie
nicht verabscheut, um sie zu vernichten, um meinen Bund mit ihnen zu brechen; denn
ich bin Jahwe, ihr Gott. Und ich gedenke fiir sie des Bundes mit den Vorfahren, die
ich aus dem Land Agypten herausgefithrt habe vor den Augen der Vilker, um ihnen
Gott zu sein, ich, Jahwe“ (26, 44 f.). Der priesterliche Prophet Ezechiel gebraucht
zwar nicht das Wort ,Bundesliebe“ (bédsdd) und betont als Motiv des Handelns Got-
tes seine Ehre (36, 22 f.); aber diese zeigt sich gerade in der Begnadigung und Be-
schenkung des Volkes mit dem Geiste Gottes, der ins Innere des Menschen von Gott
gegeben wird (36, 25 ff.). Hier erscheint das gottliche Geschenk noch erhabener als in
der Weissagung des Jeremias vom Neuen Bund (31, 31—34). Ezechiel kennt aber
auch das géttliche Mitleid (16, 5—14), das sich bei der Erwihlung des armseligen
Volkes und beim Bundesschluff offenbarte, und die liebevolle Sorge des géttlichen
Guten Hirten, der seine unter die Vélker versprengten, verwundeten und kranken
Schafe wieder sammeln wird (84, 11—16).

Im Vertrauen auf die erbarmende, mitleidige und verzeihende Liebe schiitten die
Psalmisten vor Gott thr Herz aus und klagen ihre Not: denn bei Jahwe ist Ver-
zeihung (Ps 86, 5; 130, 4; vgl. noch Neh 9, 17; Dan 9, 9), Bundesliebe (bdsdd, das
Wort kommt iiberaus oft vor und wird sachlich gut in der Vulgata mit misericordia



170 Johannes Schildenberger

wiedergegeben) und iiberreiche Erlosung (Ps 130, 7). Sehr warm ist die viterliche
Mahnung des Weisheitslehrers Jesus Sirach (Kap. 2), auch in der Priifung der Triib-
sal auf das Erbarmen des Herrn zu vertrauen. Ein Wort, in dem sich das Verhalten
Gottes gegeniiber seinem Volk und den Menschen iiberhaupt umfassend ausdriickt,
wird im Alten Testament mehrmals wiederholt: ,Jahwe, Gott, gnadig und barm-
herzig, langmiitig und reich an Bundesliebe und Treue, der seine Bundesliebe be-
wahrt den Tausenden, der Schuld, Frevel und Siinde verzeiht, aber nicht ungestraft
1488¢t, der die Siinde der Viter heimsucht an den Kindern und Kindeskindern bis ins
dritte und vierte Geschlecht” (Ex 34, 6 f.; vgl. Neh 9, 17; Ps 86, 5.15; 103, 8; 145, 8),
oder in etwas anderer Fassung: Jahwe ist ,gnddig und barmherzig, langmiitig und
reich an Bundesliebe und 148t sich des Unheils gereuen® (Joel 2, 13; Jon 4, 2). Gott
muf} allerdings die Siinde bestrafen, und er 1afit die Ziichtigung sich answirken bis
in die dritte und vierte Generation, damit die Menschen die Siinde nicht fiir einé
geringfiigige Kleinigkeit ansehen; aber die Bundesliebe Jahwes reicht im Belohnen
des Guten unermefilich weiter, bis in das tausendste Geschlecht.

Am Ende des Alten Testamentes preist der Verfasser des Buches der Weisheit
dieses gnadige Walten Gottes: ,Du erbarmst dich aller, weil du alles vermagst, und
du sichst tber die Siinden der Menschen hinweg, damit sie Bufle tun. Denn du liebst
alles, was ist, und du verabscheust nichts von dem, was du gemacht hast; denn hit-
test du etwas gehafit, dann hittest du es nicht geschaffen. Und wie konnte etwas
bestehen, wenn du es nicht wolltest, oder wie konnte etwas, was von dir nicht (ins
Dasein) gerufen wire, erhalten bleiben? Nein, du schonest alles, weil es dein ist,
Herr, der das Lebende liebt; denn dein unverginglicher Geist ist in allem. Darum
zitchtigst du die Fehlenden nur nach und nach und warnst sie, indem du sie an ihre
Siinden erinnerst, damit sie von der Bosheit lassen und an dich glauben, o Herr®
(11, 28—12, 9).

Eine schwere Frage bleibt allerdings noch offen. Welche gottliche Wirklichkeit
steht hinter solchen Auflerungen der enttiuschten, leidenden, klagenden, in Zorn
umschlagenden und doch nicht im Zorn verbleibenden Liebe Gottes? Wie vertragt

sich all das mit seiner Unwandelbarkeit? Auch diese ist im Alten Testament bezeugt.
~ ,Gott ist kein Mensch, daf er liige, kein Menschenkind, daf} er bereut. Er hat ge-
sprochen, und sollte es nicht tun? Er hat geredet, und sollte es nicht verwirklichen?”,
heifdt es im zweiten Segensspruch des Balaam (Nm 23, 19), und hnlich spricht Samuel
zu Saul (1 Sam 15, 29). Bei Malachias (3, 6) versichert Jahwe, daf} er sich nicht ge-
dndert habe, wihrend die Israeliten immer noch nicht aufhéren zu siindigen. Es geht
an diesen Stellen um die sich bestindig gleichbleibende Geradheit des gottlichen
Wesens und Handelns. Die rein seinsmiflige, ontologische oder metaphysische Un-
verdnderlichkeit Gottes liegt nicht im Blickfeld des Israeliten. Dies entspricht seiner
unphilosophischen Art, und Gott lenkt darum auch seinen Blick nicht darauf hin. Es
wird aber in der Bibel der ganz richtige Eindruck vermittelt, daff Gott intensivstes
Leben und héchste Aktivitit ist. Der Mensch kann sich dies freilich nur nach Art des
menschlichen Geistesleben vorstellen als Ubergehen vom einen zum andern Ge-
danken oder Willensentschlufl, als kraftvollste Bewegung. Dafl in Gott auch eine
erhabene Ruhe ist, sagen die Bilder von Gottes Thron, der von Ewigkeit feststeht,
auf dem er unerschiitterlich iiber dem Weltgetriebe thront (Ps 29, 10; 93, 2—4; Is



»~Darum schligt ihm mein Herz —¢ 171

6, 1; 18, 4; 57, 15). Diese Ruhe ist aber alles weniger als leblose Starrheit und kalte
Gleichgiltigkeit. Die biblischen Anthropomorphismen zeigen Gott als eine lebendige
Personlichkeit®, die ein liebevolles Interesse, eine teilnehmende Sorge fiir den Men-
schen hat, den Gott in seinem Heilsplan gliicklich machen will, freilich bei aller
Wahrung seiner gottlichen Ehre und seiner Herrscherrechte. Und gerade weil Gott
sich treu bleibt, mufl er den Undank und die Untreue des Menschen zuriickweisen;
denn sie sind seinem Wesen entgegengesetzt. Er bleibt sich aber auch insofern treu,
als er nun seinen Heilsplan {iber den Umweg der Strafe verwirklicht. Wir Menschen
kénnen uns ein solches lebendiges Interesse in einer michtigen Personlichkeit nicht
vorstellen, ohne dafl sie dabei in Mitleidenschaft gezogen wiirde und Schmerz, Zorn,
Hafl oder auch Freude empfinde, also ohne dafl Verinderungen in ihr vor sich
gingen.

Bei Gott gibt es, wie der hl. Thomas? sagt, deswegen keine Veranderung, weil er
reine Aktualitit (actus purus) ist, ohne jeden Ubergang von der Méglichkeit (Potenz)
zum Akt. Gott besitzt, ja er ist die Fiille des Seins in héchster Aktualitit in einem
ewig bleibenden Jetzt. Wir kénnen zwar sagen, daf es so ist, aber vorstellen konnen
wir es uns nicht. Wir betrachten diese Aktualitit in einer zeitlichen Folge, wie es
auch in der Heiligen Schrift geschieht. Dies ist auch insofern berechtigt, weil wir
Menschen in der Zeitfolge mit unsern sich wandelnden Taten und Zustinden die in
einem ewigen Jetzt sich besitzende Gottesfillle beriihren, und diese, die in sich ewig
gleich bleibt, nach aulen in der Folge der Zeiten entsprechend unserem verschieden-
artigen Verhalten gegen Gott sich verschiedenartig duflert. Wie gesagt, finden sich
bei den inspirierten Schriftstellern keine solchen Spekulationen, und doch sind sie
schon in dem Namen Jahwe begriindet, mit dem sich Gott als der ,Ich bin, ja ich
bin“ (Ex 8, 14 f.) — so diirfen wir den wortspielartigen Satz wiedergeben: ,Ich bin,
der ich bin“ —, d. h. als der Urwirkliche. dem Moses offenbart.

Fiir den konkret und praktisch denkenden Hebrier sollte dieser Name allerdings
zundchst sagen, dafl Jahwe diese Urwirklichkeit seinem Volk und auch dessen Fein-
den gegeniiber durch sein Wirken beweist, indem er sein Volk aus Agypten befreit
und in das Land Kanaan fithrt (Ex 6, 2—8). Es ist immer zu beachten, daff Gott
seine Offenbarung iiber sich selbst durch Hebrier, in ihrer Denk- und Ausdrucks-
weise mitteilt. Der Hebréer will aber einen Sachverhalt nicht so sehr umschreiben
oder gar definieren, wie er in sich selbst ist— in unserm Fall ist dies zudem unmog-
lich —, sondern er will ihn uns nahebringen in seiner praktischen Beziehung zu uns®.

® Vgl. W. Eichrodt, Theologie des Alten Testaments 1 (Stuttgart-Géttingen 19575),
138: , ...es geht ganz offenbar nicht an, ein persénliches bewufites Leben in volkstiimlicher
Sprache zu schildern, ohne zu den Bildern menschlichen Seelenlebens seine Zuflucht zu neh-
men. Es verschwindet die lebendige Bewegtheit gottlichen Handelns mit der Menschheit, wo
die philosophische Abstraktion das Wort fiihrt. Den Propheten aber kommt es darauf an,
den personlichen Gott zu schildern, dessen Liebe um die Seinigen wirbt und nicht gleich-
giiltig und kalt ihrer Ablehnung gegeniiberstehen kann; so reden sie oft und nachdriicklich
von Gottes Zorn und Eifer, Liebe und Trauer, und es ist leicht zu sehen, welche unaufgeb-
baren Werte sich in dieser Sprache verbergen.“ Vgl. auch P. van Imschoot, Théologie
de I Ancien Testament I (Desclée, Paris-Tournai 1954), 29 f.

7 Summa theol. I, qu. 9, art. 1.

8 Vgl. Th. Bom an, Das hebriische Denken im Uergleich mit dem griechischen (Géttin-
gen 19542), 163 f.



172 Johannes Schildenberger

Und da sind gerade die anthropomorphen Ausdrucksweisen besonders geeignet, uns

zu erschiittern und uns in die richtige praktische Haltung gegeniiber der gottlichen
Wirklichkeit zu bringen.

II
Die Uerleiblichung der Liebe Gottes im Herzen und Wirken des Messias

Welche Wirklichkeit hinter den Anthropomorphismen des Alten Testamentes
steht, hat erst das Neue Testament ganz kundgetan. Im menschgewordenen Gottes-
sohn zeigt sich in bestiirzender und begliickender Weise, was es heifit, dafl Gott die
Menschen liebt und in dieser Liebe trotz der Siinden und des Undanks der Menschen
nicht nachlafit. In seinem Erdenleben und Sterben hat der an sich leidensunfahige
Gott den Abfall des Menschen in der furchtbarsten Weise, wie kein Mensch es emp-
finden kann, erlebt und erlitten. Es sind aber auch alle Gott in so warmer mensch-
licher Weise zugeschriebenen Affekte der Liebe und des Erbarmens im Erléser-
herzen Jesu Christi menschliche Wirklichkeit geworden. Das Alte Testament zeigt
uns nun in seinen messianischen Weissagungen diese zukiinftige Wirklichkeit. Wir
schauen die mitleidige Liebe Christi im Bild des Guten Hirten bei Ezechiel (34, 28 f;
37,24). Nach Is 11, 4 und Ps 72, 12 ff. nimmt sich der Messias in besonderer Sorge
der Armen und Bedriickten an. In Zach 9, 9 {. erscheint er nicht nur als gerecht,
sondern auch als demiitig; er reitet nicht auf einem Streitrof}, sondern einem Esels-
fillen: ein Bild des Friedens, den er bringen wird. Besonders die Gottesknecht-
Lieder lassen uns einen Blick in sein Herz tun. Jeden Morgen héort er, wie ein geleh-
riger Schiiler, voll freudiger Aufmerksamkeit Gottes Wort (Is 50, 4 f.). Thm ganz
gehorsam, miiht er sich ab in seinem Heilandsberuf, indem er das geknickte Rohr
nicht vollends zerbricht und den noch glimmenden Docht nicht vollends ausléscht
(42,3 1.), sondern allen Volkern das Heil Jahwes bringt (49, 6). Er weicht nicht
zuriick vor all der Unbill, die er von den Menschen erleidet (50, 5 £.), schweigend
geht er in Kerker und Tod (53, 7 ff.) zur Sithne fiir die siindigen Menschen (53, 10),
fiir die er betend bei Gott eintritt (53, 12). Er vertraut in seiner Sache fest auf Gott,
ist aber nicht unempfindlich gegeniiber der Erfolglosigkeit seiner Arbeit an Israel
(49, 4; 50, 7 f£.).

Seine Klagen vernehmen wir auch in den Psalmen, die ja Christus zum Aunsdruck
seines Gebetes gemacht hat, so daff Kardinal Schuster sagen konnte, das Innenleben
Christi sei im Psalter geschrieben. Es seien nur einige genannt, die Christos aus-
driicklich auf sich bezieht. In Ps 22, 15 klagt er in Verfolgung und Gottverlassenheit
(Mt 27, 46), sein Herz zerschmelze in seiner Brust. In Ps 35, 12 ff. (vgl. Jo 15, 25)
schmerzt es ihn, dafl ihn gerade jene verfolgen und verspotten, denen er Gutes
getan, um die er in ihrer Krankheit wie eine Mutter gelitten hat. Erschauernd sieht
er Ps 41, 10 im Verrat des Judas erfillt (Jo 13, 18.21). Ps 69, 22, wo der Psalmist
klagt, dafl seine Feinde ihn in seinem Durst mit Essig tridnkten, verwirklicht er noch
fast im letzten Augenblick seines Lebens (Jo 19, 28). Im Vers 21 dieses Psalmes, der
als Offertorium am Palmsonntag und am Herz-Jesu-Fest erscheint, steht die Klage
iiber die Schmach und die Unbilden, die sein Herz verwunden und in denen niemand
ihn tréstet.



~Darum schligt ihm mein Herz —* 173

Macht sich Christus auch die Verwiinschungen gegen die Feinde zu eigen, die mit
clementarer Gewalt aus dem verwundeten Herzen des verfolgten Psalmisten (vgl.
Ps 69, 24—29) brechen? Nein und ja! Nein; denn Christus betet fiir seine Feinde:
.Vater, verzeih ihnen; denn sie wissen nicht, was sie tun® (Lk 23, 34). Aber diese
Bitte wird doch nur erfiillt, wenn sie sich bekehren (vgl. Apg 3,17.19). Insofern diese
Verwiinschungen Anrufe der gottlichen Gerechtigkeit sind, gilt von Christus, was
Petrus sagt (1 Petr 2,23): ,Er vertraute seine Sache dem an, der gerecht richtet®.
Der gleiche Petrus sicht zwei Verwiinschungen der Psalmen (Ps 69, 26; 109, 8) im
Verriter Judas erfillt (Apg 1, 20).

Jesus spricht aber auch seine ganze Hingabe an den Vater in Psalmworten aus.
Sein letztes Wort (Lk 23, 46) entnimmt er Ps 31, 6, nur dafl er durch die Anrede
»Vater“ seine Innigkeit noch steigert: ,Vater, in deine Hinde empfehle ich meinen
Geist“. Mit dem zweiten Halbvers konnte er nach seinem Heimgang weiterfahren:
»Du hast mich erlost, Herr, getreuer Gott“. Die Freude seines Herzens in Gott bringt
besonders schén Ps 16, 9 ff. zum Ausdruck: ,Es freut sich mein Herz und es jubelt
mein Gemiit, ja auch mein Fleisch wird ruhen in Zuversicht; denn du wirst meine
Seele nicht der Unterwelt iiberlassen, du wirst deinem Heiligen nicht zu sehen geben
die Verwesung. Du wirst mir kundtun den Pfad des Lebens, Fiille der Freuden mit
deinem Angesicht, Wonnen in deiner Rechten auf ewig.“ Wenn Petrus in seiner
Pfingstpredigt (Apg 2,25—31) diese Worte in der Auferstehung Christi erfallt
sicht, dann kann dies recht wohl auf die Unterweisung zuriickgehen, in der der auf-
erstandene Herr den Aposteln den Sinn des Alten Testamentes erschlossen und
ihnen gezeigt hat, wie alles erfullt werden miisse, was im Gesetz des Moses, in den
Propheten und in den Psalmen iiber ihn geschrieben stehe (Lk 24, 44 ff.). In beson-
derer Weise diirfen wir das Innenleben Jesu in den Psalmen, in denen die anawim,
die Armen Jahwes, sprechen?, geschrieben finden, da er sich zu ihnen rechnet, wenn
er sagt: ,Ich bin sanftmiitig und demiitig von Herzen® (Mt 11, 21); anaw bezeichnét
nidmlich den demiitigen und sanftmiitigen Dulder, der sein Recht vertrauensvoll Gott
anheimgibt.

III
Die Antwort des gliubigen Israeliten auf die Liebe Gottest

Fir die Erfullung der Bundessatzungen verheifit Jahwe den Isracliten den dauern-
den Besitz des Landes Kanaan und den friedlichen Genuf} seiner Giiter (vgl. Lv
26, 3—10; Dt 28, 1—14). Der Bund selbst ist aber ein unvergleichlich héheres Ge-
schenk: in ihm kommt, wie wir gesehen haben, ein ganz inniges personliches Ver-
héltnis von Gott und Mensch zustande, das sich in der Bundesformel ausdriickt: ,Ich
will euch zum Gott sein, und ihr sollt mir zum Volk sein (vgl. Ex 6, 7; Lv 26, 12; Dt
26, 171.; Jer 7,23; 11, 4; Ez 14, 11). Diese Formel ist so weit und tief, dal in ihr
auch die Gottesgemeinschaft des in Christus gestifieten Neuen Bundes (vgl. Jer

® Vgl. A.Gelin, Les Pauvres de Yahvé (Témoins de Dieu 14, Paris 1953, 19562), 41—52
(deutsch: Die Armen, sein Uolk, Mainz 1957, 85—45).

10 Im folgenden zeichnen sich schon jene Grundlinien der Frommigkeit ab, die in der
Herz-Jesu-Frémmigkeit zu ihrer neutestamentlichen Entfaltung kommen.



174 ' Johannes Schildenberger

31, 831—34; Ez 37,28—28; Os 2,21—25; 2 Kor 6, 16; Hebr 8, 8—12), ja sogar die
Vollendung des Neuen Bundes am Jiingsten Tag (Offb 21, 8.7) ausgesprochen wer-
den kann. Im Bund schenkt also Gott vor allem sich selbst, seine Liebe, und auch in
den irdischen Bundesgaben offenbart er seine Liebe, sie sind Ausfluff und Ausdruck
seiner Liebe: ,Und es soll geschehen: Dafiir, dafl ihr diese Rechtssatzungen hort, sie
wahret und tut, wird Jahwe, dein Gott, dir den Bund und die Bundesliebe (hdsdid)
wahren, die er deinen Vatern zugeschworen hat, und er wird dich lieben, segnen
und mehren; er wird segnen die Frucht deines Leibes und deines Ackerbodens . . .“
(Dt 7,12 1f.).

Darum muf auch der menschliche Bundespartner sich Gott persénlich schenken;
die Erfilllung der Bundessatzungen mufl Ausdruck der inneren Ganzhingabe des
Menschen an Gott sein, wie es das deuteronomische Gebot der Gottesliebe in einer
grofartigen Synthese sagt: ,Hore, Israel, Jahwe ist unser Gott, Jahwe als einziger.
So liebe denn Jahwe, deinen Gott, aus deinen ganzen Herzen, deiner ganzen Seele
und deiner ganzen Kraft“ (Dt 6, 4 £.). Diese Gottesliebe ist sachlich mit der ,Gottes-
furcht®, d. h. Ehrfurcht vor Gott, identisch. ,Gottesfurcht® ist im alttestamentlichen
Sprachgebrauch soviel wie ,Religion“ im subjektiven Sinn, wihrend ,Religion® im
objektiven Sinn mit ,Bund“ gleichgesetzt werden kann. Wie Gottesfurcht, religidser
Lebenswandel, Gottesliebe, Gottesdienst und Erfiillung der gottlichen Gebote eine
. Einheit bilden, zeigt ebenfalls das Deuteronomium (10, 12 £.): ,Und nun, Israel,
was verlangt Jahwe, dein Gott, von dir anderes als dafl du Jahwe, deinen Gott,
firchtest, indem du auf allen seinen Wegen wandelst, ihn liebst und Jahwe, deinem
Gott, dienst aus deinem ganzen Herzen und deiner ganzen Seele, indem du die Ge-
bote Jahwes und seine Satzungen wahrst.“ Hierin soll, wie die folgenden Verse
sagen, die dankbare Antwort des Volkes bestehen fiir die unverdiente Auserwih-
lung, die der Herr der ganzen Welt in seiner Liebe den Stammvitern und ihren
Nachkommen zuteil werden lief (Dt 10, 14 f.). Diese Hingabe soll sich zwar nach
auflen in der Erfallung der Gebote Gottes kundtun, aber in ihrem Wesen ist sie doch
etwas tief Innerliches, eine ,Beschneidung des Herzens“, d. h. sie soll aus einem
gottgeweihten und reinen Herzen kommen (Dt 10, 16). Besonders in der tatkriftigen
Liebe zu jenen, die sich nicht selber gegen Gewaltmenschen verteidigen kénnen, die
Waisen, Witwen und Fremdlinge, sollen die Israeliten dankbar Gott nachahmen,
der sie als Fremdlinge aus Agypten machtvoll herausgefithrt hat (Dt 10, 17—22).
Hier klingt schon ein Motiv der Bergpredigt auf: ,Seid barmherzig, wie euer Vater
barmherzig ist® (Lk 6,386; vgl. Mt 5, 45.48). Und noch einmal spricht der Gesetz-
geber anschlieBend vom Gebot der Gottesliebe, die sich in der Erfiillung der Bundes-
satzungen Gottes als echt zu erweisen hat (Dt 11, 1), wie auch Christus sagt: , Wer
meine Gebote hat und sie hilt, der ist es, der mich liebt* (Jo 14, 21; vgl. 1 Jo 2, 8 ff.).
Vor allem in der Erfiillung des Gebotes der Nichstenlichbe mufl sich die Gottesliebe
bewidhren. Dies deutet schon klar Dt 10, 19 an, wo von der Liebe zu den Waisen,
Witwen und Fremdlingen die Rede ist. Die Formulierung des Gebotes: ,Du sollst
deinen Nichsten lieben wie dich selbst®, in der Christus es mit dem Gebot der Gottes-
liebe verbindet (Mt 22, 39; Mk 12, 81; vgl. Lk 10, 27), findet sich in Lv 19, 18, wo
der Zusammenhang auch die Feindesliebe einschliefit, allerdings zunichst nur unter
den eigenen Volksgenossen. Christus gibt dem Wortlaut einen viel umfassenderen



»Darum schligt ihm mein Herz —* 175

Sinn, wie das Gleichnis vom Barmherzigen Samariter zeigt (Lk 10, 29—37). Dabei
hat aber doch die Bruderliebe in der christlichen Religion einen besonderen Vor-
rang und ein besonderes Motiv. Paulus mahnt, wir sollen allen Gutes erweisen,
besonders aber den Glaubensgenossen (Gal 6, 10). Und Christus bezeichnet die Bru-
derliebe als das Kennzeichen seiner Junger, da wir darin ihn nachahmen (Jo 13,34 1.).
Sie ist die Burgschaft dafiir, dafl wir vom Tod zum Leben iibergegangen, Kinder
Gottes sind und in inniger Lebensgemeinschaft mit Gott stehen (1 Jo 3, 14; 4, 7.12.16).
Die gegenseitige Bezichung der Gottes- und Bruderliebe stellt der hl. Johannes her-
aus, indem er einerseits das Merkmal der echten Gottesliebe in der tatkriftigen
Liebe zum Bruder sieht, anderseits als das Merkmal der wahren, iibernatiirlichen
Bruderliebe die Liebe zu Gott und die Erfillung seiner Gebote bezeichnet (1 Jo
3,17; 4,201.; 5, 2). Wie nun der Christ seine Liebe zum himmlischen Vater durch
die Liebe zu den Gotteskindern bekundet (vgl. 1 Jo 5, 1), so sollte auch der Israelit
durch die Erfilllung der Tugenden der Gerechtigkeit und Liebe, besonders gegen-
iiber den armen, gesellschaftlich benachteiligten und hilflosen Volksgenossen zeigen,
daf er ihre Wiirde als Glieder des Gottesvolkes und damit seine eigene Wiirde
dankbar schitzte. Wo diese sozialen Pflichten vernachlidssigt, ja groblich verletzt
wurden, da war der prunkvolle Opferkult nur duflerer Schein und Liige; es fehlte
die innere Hingabe an Gott, weshalb ihn die Propheten auch verwarfen (vgl. Is
1, 11—20; Jer 6, 19 f.; Am 5, 21 ff.). Wenn Jeremias (7, 21 ff.) sagt, Jahwe habe den
Israeliten beim Auszug aus Agypten keine Anordnungen iiber Brand- und Schlacht-
opfer gegeben, sondern ihnen geboten, auf seine Stimme zu héren und auf dem Weg,
den er sie weise, zu wandeln, dann will er in orientalischer Redeweise hervorheben,
daf in der Gesetzgebung des Sinai-Bundes die religiosen und sittlichen Grundfor-
derungen (vgl. Dekalog) das Wesentliche und Entscheidende sind, wihrend die
Opfergebriuche Israels vielfach mit denen seiner Umgebung {ibereinstimmen.

Das Bundesverhéltnis und die Heilstaten, die Gott fiir sein Volk gewirkt hat,
verlangen, dafl auch der Israclit voll Glauben und Vertrauen sein Geschick in die
Hinde Gottes legt. Schon an Abraham leuchtet diese Glaubenshaltung auf, gerade
im Zusammenhang mit dem Bundesschlufl: ,,Und er glaubte Jahwe, und dieser rech-
nete es ihm als Gerechtigkeit an“ (Gn 15, 6), d. h. als das Gott gegeniiber richtige
Verhalten. Gerade in dunklen Stunden bewahrt sich bei den grofien Méannern Israels
dieser Glaube und dieses Vertrauen. So harrt Isaias auf Jahwe, der sein Angesicht
vor dem Haus Jakobs verborgen hat, und hofft auf ibn (Is 8, 17). Dem Konig Achaz
und seinem Volk stellt er in grofler politischer Gefahr den Glauben, der mit dem
Gottvertrauen eine Einheit bildet, als Bedingung ihrer Rettung vor Augen: ,Wenn
ihr nicht glaubt, fiirwahr ihr nicht bleibt“ (Is 7, 9). Der Psalmist hat diese Glaubens-
haltung gegeniber seinem gottlichen Guten Hirten: ,,Auch wenn ich wandern muf§
in finsterem Tal, ich fiirchte kein Unheil, denn du bist bei mir“ (Ps 23, 4). Der leider
so frith verstorbene P. Closen schrieb einmal in dieser Zeitschrift!!: ,Das ganze Alte
Testament war seinem innersten Wesen nach eine Religion des Wartens, des Hof-
fens und des Vertrauens . .. Mit dieser wahrhaft beherrschenden Stellung des Ver-
trauensmotivs im Alten Testament ist es gegeben, dafl kein anderer religioser Ge-

-1 Zeitschr. f. Asz. u. Myst. 15 (1940), 187 (Gottvertrauer und Selbstbescheidung in der
Lehre der Schrift des Alten Bundes, S. 187—197).



176 Johannes Schildenberger

danke in den Schriften des Alten Bundes so oft betont und so reich entfaltet wird wie
das Vertrauen auf Gott. Ja, diese zentrale Ausrichtung der ganzen alttestament-
lichen Religiositat auf die Idee des ,Gottvertrauens geht so weit, dafl die verschie-
densten anderen religiésen Haltungen als Teilprinzipien, Voraussetzungen oder Ent-
faltungen des Gottvertrauens aufgefafit sind. Viele Gedanken, die in einer weniger
vom Vertrauen her bestimmten Religion eine cigenstindigere Bedeutung gewinnen
wiirden, sind im Alten Testament gesehen als Vorbedingungen oder Aulerungen des
;Hoffens auf den Herrn'. Glaubensgeist, Gehorsam, Ergebung in den Willen Gottes,
Opferbereitschaft usw., all das sind religiése Tugenden, die das Alte Testament als
,Vertrauen auf den Herrn' ansieht und beschreibt.“ Umgekehrt bezeichnet der Psal-
mist das fortgesetzte aufrithrerische Verhalten der Israeliten auf dem Wiistenzug im
Grund als Unglaube und Mangel an Vertrauen auf Gott, der ihnen doch immer
durch seine Wundertaten geholfen und sich ihnen gnidig und barmherzig gezeigt
hat (Ps 78, 22.32).

Wichtig ist von hierher gesehen, wie Gott auf die Untreue seines Volkes reagiert
und was er von denen, die sich des Bundes- und d. h. zugleich des Vertrauens-
Bruches schuldig gemacht haben, verlangt. Das sagt besonders schén der Prophet
Michdas (6, 1—8). Das Volk ist erschiittert und beschimt durch die Klage, in der
Jahwe ihm seinen Undank vorhilt: ,Mein Volk, was habe ich dir getan, und womit
habe ich dich beldstigt? Antworte mir! Ich habe dich doch heraufgefithrt aus dem
Land Agypten und aus dem Sklavenhause dich erlést . . . “ Der Text ist uns vertraut
aus den Improperien des Karfreitags. Das Volk erkennt seine grofie Schuld und sinnt
nach, womit es Siihne leisten konne: , Womit soll ich vor Jahwe treten, mich beugen
vor dem Gott in der Hohe? Soll ich mit Brandopfern vor ihn treten, mit Kilbern von
einem Jahr? Wird Jahwe Gefallen haben an Tausenden von Widdern, an Zehn-
tausenden von Béchen Uls? Soll ich meinen Erstgeborenen fiir meinen Frevel geben,
die Frucht meines Leibes fiir meine Siinde?“ Das Volk denkt an dufiere Opfergaben,
reichste, wertvollste. Sie werden kaum geniigen. Darum kommt ithm zum Schlufl der
~ Gedanke an das Liebste, Teuerste, den erstgeborenen Sohn. Jahwe wird dieses
Opfer von sich selber fordern, vom Volke will er es nicht. Durch Jeremias (7, 31;
19, 5; 32, 85) sagt er sogar, es sei ihm nie in den Sinn gekommen, so etwas zu ver-
langen; Menschenopfer sind ihm ein Greuel. Sie sind nicht geeignet, die innere Hin-
gabe an Gott zum Ausdruck zu bringen (was ja der Sinn der blutigen und unblutigen
Opfer ist), weil der Mensch nicht eine Sache ist, iiber die man verfiigen kann, sondern
eine Person, ein Abbild Gottes (Gn 9, 6). Auch von Abraham hat Gott letzten Endes
nicht die materielle Opferung des Sohnes gefordert, sondern den geistigen Verzicht
(Gn 22, 12.16)12, Michdas gibt auf die Fragen des ratlosen Volkes eine wahrhaft
gottliche Antwort: ,Es ist dir verkiindet, o Mensch, was gut ist und was Jahwe von
dir fordert: Nichts als das Recht tun und die Bundespflicht (hésid) lieben und
demiitig wandeln mit deinem Gott.“ Ganz dhnlich sagt Oseas (12, 7) zu dem ab-
trinnigen Israel: ,Du aber kehre zu deinem Gott zuriick, bewahre Bundespflicht und
Recht und harre bestéindig auf deinen Gott.“

12 Vgl. Geist u. Leben 35 (1962), 844; ausfiihrlich H. Junker, Die Opferung Isaaks
(Pastor Bonus 52, 1941, 29—35).



»Darum schligt ihm mein Herz —* 177

Was Gott vor allem verlangt, zeigt auch das gottinspirierte Gebet des grofien
Bufipsalms Miserere: ,,Opfer vor Gott ist ein zerknirschier Geist, ein zerknirschtes
und gedemiitigtes Herz, o Gott, verschmahst du nicht“ (Ps 51, 19). Bufigebete aus dem
gleichen Geist sind jene des Azarias (Dan 3, 25—45), des Daniel (Dan 9, 4—19), des
Esdras (Neh 9, 6—37), und andere mehr, in denen die Siinde demiitig bekannt und
voll Vertrauen vom barmherzigen Gott Verzeihung und Rettung erwartet wird.
Haben nicht David und Isaias die Erfahrung gemacht, dafd sie, sobald sie ihre Siinde
bekannt hatten, die Verzeihung zugesichert erhielten (2 Sam 12, 13; Is 6, 5 ff.)? Das
will nicht heiflen, wie der Fall Davids lehrt, dafl Gott die Siinde ungestraft 1afit
(2 Sam 12, 14 ff.; vgl. auch Ex 84, 7). Es gehort also zu der reuigen Umkehr zu Gott
auch die demiitige Annahme der Strafe, wofiir David ein Vorbild sein kann (2 Sam
12,16—23; 15,25 1. 30.1.; 16, 10 ff.; 24, 14).

Das Alte Testament kennt auch freiwillig ibernommene Bufiwerke, die Gott ver-
sohnen sollen; sie miissen aber der wahre Ausdruck der inneren Bufigesinnung sein;
sonst sind sie wertlos vor Gott. Das Fasten von Leuten, die zugleich die Gerechtig-
keit und Liebe gegeniiber ihren Volksgenossen verletzen, beachtet Gott nicht (Is 58).
Viel wichtiger ist dem Herrn Aufrichtigkeit, Gerechtigkeit, wohlwollende Gesinnung,
Treue und Friedensliebe im gegenseitigen Verkehr (Zach 8, 16—19). Ist aber das
vorhanden, dann wird Gott auch die freiwillig iibernommenen Bufiwerke gnidig
aufnehmen (vgl. Jon 8, 5—9). Ja, durch den Propheten Joel ergeht von Jahwe selbst
die Aufforderung: ,Bekehrt euch zu mir aus eurem ganzen Herzen und mit Fasten,
Weinen und Trauerklage. Zerreifit aber eure Herzen und nicht eure Kleider und
bekehrt euch zu Jahwe, eurem Gott, denn gnidig und barmherzig ist er, langmiitig
und reich an Bundesliebe, und er 148t sich des Unheils gereuen ... (2, 12—17). Und
der Prophet beschreibt anschlieBend, wie der Herr diese Bufifeier gnidig aufgenom-
men hat (2, 18—27).

Das Alte Testament beschreibt uns auch, wie der erldste Mensch in Reue und
Trauer des Leidens des Messias gedenkt. Im vierten Gottesknechtlied (Is 52, 13—
53,12) sind es offenbar ,die vielen Vélker* und ,die Kénige® (Is 52, 15), die in den
folgenden Strophen (58, 1 ff.) sprechen. Zuerst konnen sie nur schweigen, wie die
Freunde Jobs (Job 2,13), ob des befremdenden, seltsamen Schauspiels, aber dann
miissen sie es aussprechen, was sie erlebt haben und was sie dabei empfanden: ,Wer
hat geglaubt der uns gewordenen Kunde, und Jahwes Arm, wem ward er offenbar?*
Nur dem von Gott erleuchteten Auge des Glaubens, das sie jetzt besitzen, ist es
moglich, die Geschichtslenkung des Allmichtigen in diesem so fremdartigen Gesche-
hen zu erkennen. Sie fangen nun an, von ihrem ersten Eindruck zu erzihlen (vgl.
52, 14), in dem sie diesen ,Mann der Schmerzen“ mit ihren noch unerleuchteten
Augen nicht ansehen mochten (53, 2 f.). Dann aber sprechen sie es tief erschiittert
aus, was sie in ihrer jetzigen Glaubensschau erkennen: Den sie als von Gott geschla-
gen verachtet haben, der ist durchbohrt und zermalmt ob ihrer Schulden, die er auf
sich genommen hat (53,4 f.). Sie waren wie verirrte Schafe und gingen ihre eigenen,
nicht Gottes Wege, und er lieB sich wie ein Lamm, das seinen Mund nicht auftut, zur
Schlachtbank fithren (53, 6 f.). In der folgenden Strophe (53, 8 f.) wird das furcht-
bare Ereignis klar als Justizmord beschrieben: ,Aus Bedringnis und Gericht ward
er weggerafft . .. ob des Abfalls meines Volkes getroffen zu Tode!“ In diesem Auf-



178 Johannes Schildenberger

schrei gibt sich der Prophet selbst kund. Es ist, wie wenn er in seiner inneren Er-
regung die Kunstform seines dramatischen Rahmens sprengt; denn am besten 14fit
man die Rede der ,, Vielen“ sich noch in dieser und der folgenden Strophe (53, 10.11a)
fortsetzen, in der der Heilsplan Gottes vollends offenbar wird: der Stihnetod fihrt
den Gottesknecht zu seligem Lohn: neuem Leben und Nachkommenschaft. Das
Schlufwort spricht Jahwe selbst (53, 11b.12): Der Gottesknecht rechtfertigt ,die
Vielen“ und bekommt sie als seinen Anteil3.

Im Buch des Propheten Zacharias (12, 10—13, 1) wird eine grofie 6ffentliche Toten-
klage um einen ,Durchbohrten” beschrieben, der an den Gottesknecht erinnert und
der in Jo 19, 87 und Offb 1, 7 mit Christus gleichgesetzt wird. Diese Klage ist ein
Gnadengeschenk Gottes: ,Ich werde iiber das Haus David und iiber die Bewohner
Jerusalems einen Geist der Gnade und des Flehens ausgiefien, und sie werden auf
den blicken, den sie durchbohrt haben, und sie werden trauern iiber ihn, wie man
iiber den einzigen (Sohn) trauert, und sie werden bitter weinen iiber ihn, wie man
bitter weint Giber den Erstgeborenen. An jenem Tag wird grof} sein die Trauerklage
in Jerusalem ... Klagen wird das Land, jedes Geschlecht fiir sich...“ Aber diese
von Gottes Gnade bewirkte Trauer wird eine Segensquelle 6ffnen: ,An jenem Tag
wird eine Quelle sein, geoffnet fir das Haus David und fiir die Bewohner von
Jerusalem gegen Siinde und Unflat® (13, 1). ‘

Ist nicht in all diesen alttestamentlichen Texten das Wesen unserer Herz- Jesu-
Verehrung vorausgezeichnet? Nach biblischem Sprachgebrauch bezeichnet das Wort
»Herz“, wie schon zu Anfang gesagt wurde, wohl das leibliche Herz, aber als Sitz
des Denkens, Wollens und Fihlens, und es ist immer die ganze Person mitgemeint. So
ist es auch in der Herz- Jesu-Verehrung, wie schon der Introitus der Festmesse zeigen
kann, der dem 33. (Vulg. 32.) Psalm entnommen ist (Vers 11 und 19): ,Die Gedanken
seines Herzens wihren von Geschlecht zu Geschlecht, dafl er ihre Seelen dem Tod
entreifie und sie im Hunger nahre“. Papst Pius XII. hat in seiner Herz- Jesu-Enzyk-
lika ,Haurietis aquas“ aufs neue bestitigt, dafl der Herz-Jesu-Kult der Person des
gottmenschlichen Erlésers gilt. Und wenn er diesen Kult darin zusammenfafit, dafl
er der Liebe Gottes gelte, die uns in Christus erschienen sei, und dafl unsere Antwort
auf diese trotz des Undanks der Menschen unversiegliche Liebe liebende Hingabe
und sithnende Genugtuung sein miisse, dann wird auch deutlich, warum er sagen
konnte, der Herz-Jesu-Kult, der den Inbegriff der ganzen christlichen Religion dar-
stelle, Erfiillung und zeichenhafte Verdeutlichung der ganzen Heilsveranstaltung sei,
konne schon aus den Heiligen Schriften des Alten Testamentes wirkungsvoll auf-
gezeigt und begriindet werden.

13 Vgl. meinen Aufsatz: ,Die Gottesknecht-Lieder des Isaiasbuches®, Erbe und Auftrag
(Ben. Monatschr.) 35 (1959), 92-—108.





