
•Drum schlägt ihm mein Herz - 
Ich muß mich seiner erbarmen" (Jer 31, 20) 

Vom Innenleben Gottes im Licht des Alten Testamentes * 

Von Johannes Schildenberger OSB, Beuron 

Der innerste Nerv der alttestamentlichen Heilsgeschichte, in dem alle Wege, die 
Höhen und Tiefen der zum Glauben berufenen Menschheit auf geheimnisvolle Weise 
verknotet sind, ist die Liebe Gottes zum Menschen, insbesondere zu seinem aus- 
erwählten Volk. Es liegt freilich ein Schatten über dieser Liebe; sie hat einen melan- 
cholischen Zug. Man ist fast versucht, von der Tragik der göttlichen Liebe zu sprechen, 
die ihr aus dem undankbaren Versagen der Menschheit entsteht. Aber im letzten ist 
es doch keine Tragödie, die sich unserem Auge darbietet, sondern ein erhabenes 
Schauspiel; denn diese Liebe läßt sich durch den menschlichen Undank nicht beirren 
und nicht verbittern, sondern überwindet ihn in unbegreiflichem Erbarmen, und so 
steht am Ende dieses Dramas der Sieg der göttlichen Liebe und das Heil der Men- 
schen. Eigentlich bietet uns das Alte Testament nur das eindrucksvolle Vorspiel der 
göttlichen Liebe, die leibhaftig in Christus erschienen ist. Dieses Vorspiel enthält 
aber schon alle Motive, die im Neuen Testament voll zur Entfaltung kommen1. 

I 
Von der verschmähten und doch unv er sie glichen Liebe Gottes 

Die •jahwistische" Erzählung, die sich in der Urgeschichte (Gn 1•11) deutlich 
von den •priesterlichen" Stücken unterscheidet2, gibt mit ihren Anthropomorphismen 
ein ungemein lebendiges Bild von Gottes Verhalten gegenüber dem Menschen. Es sei 
zum voraus bemerkt, daß in der alttestamentlichen Religion von Anfang an das 
Bewußtsein des unendlichen Abstandes zwischen Gott und Mensch vorhanden war. 
Dieses verhinderte, daß Gott auf die Stufe des Menschen herabgezogen wurde. Die 
Anthropomorphismen wollen, so gut es möglich ist, Gottes wunderbares und unbe- 
greifliches Wesen und Wirken uns Menschen eindrucksvoll nahebringen. Der Mensch 
ist in seiner Geistigkeit und Persönlichkeit für den Menschen das entsprechendste 
Vergleichsmittel, um sich eine Vorstellung von Gott zu machen, die vor allem das 
richtige Verhalten Gott gegenüber bestimmt. Wie wenig man in den Anthropomor- 

* Der Aufsatz ist ein erweiterter Vortrag, den der Vf. auf dem 1. internationalen Kon- 
greß über den Herz-Jesu-Kult in Barcelona im Oktober 1961 gehalten hatte. 

1 In dem großen Werk •Cor Jesu, Commentationes in Litter as Encyclicas Pii XII. ,Hau- 
rietis aquas'" (Herausg. von A. Bea • H. Rahner • H. Rondet • F. Schwendi- 
mann, Freiburg i. Br. 1959), Bd. I. 347•410, behandelt P. Johannes Kahmann CSSR 
in gründlicher und umfassender Weise •Die Offenbarung der Liebe Gottes im Alten Testa- 
ment", und ebenso eingehend stellt P. Rafael C r i a d o SJ •Die Sinnbilder der göttlichen 
Liebe im Alten Testament" (Arzt, Hirt, Gastgeber, Weingärtner, Vater und Bräutigam) 
dar (ebda. 411•460). 

2 Nach der heutigen Bibelkritik sind die ersten Bücher des Alten Testamentes aus ver- 
schiedenen Quellen geschöpft. Man unterscheidet hauptsächlich den Jahwisten, den Elohisten, 
das Deuteronomium und den Priesterkodex (Priesterschrift). 



164 Johannes Schildenberger 

phismen eine Gefahr für eine rechte Auffassung von Gott sah, zeigt sich darin, daß 
sie in buntem Wechsel überall im Alten Testament, auch bei Autoren mit einem 
ausgesprochen erhabenen Gottesbegriff, vorkommen3. Wir wollen zunächst diese 
anthropomorphen Beschreibungen einfach schlicht auf uns wirken lassen. 

Wir beginnen mit Gn 6, 5•8: •Und Jahwe sah, daß die Bosheit des Menschen 
auf Erden groß war und jedes Gebilde der Gedanken seines Herzens nur böse den 
ganzen Tag. Da reute es Jahwe, daß er den Menschen auf der Erde gemacht hatte, 
und er betrübte sich in sein Herz hinein. Und Jahwe sprach: Vertilgen will ich den 
Menschen, den ich geschaffen habe, weg vom Angesicht des Ackerbodens, vom Men- 
schen bis zum Vieh, bis zum Gewürm und bis zu den Vögeln des Himmels; denn es 
reut mich, daß ich sie gemacht habe. Aber Noe fand Gnade in den Augen Jahwes." 

Meisterhaft stellt der Erzähler einander gegenüber, was im Herzen der Menschen 
und im Herzen Gottes vorgeht. Wir können übrigens schon allein aus dieser Stelle 
sehen, daß das hebräische Wort leb (Herz) für den Hebräer vor allem den Sitz des 
Denkens, Wollens und Fühlens, des ganzen inneren Lebens des Menschen und analog 
auch Gottes bezeichnet. Das Herz Gottes reagiert auf die Bosheit des menschlichen 
Herzens mit Reue, den Menschen geschaffen zu haben, mit Schmerz und mit dem 
zornigen Entschluß, den Menschen mit allen Lebewesen vom Erdboden zu vertilgen. 
Und doch ist Gottes Zorn nicht blind; einer findet Wohlgefallen in seinen Augen. 
Noe und seine Familie werden von Jahwe in liebevoller Sorge aus der Flut gerettet, 
und im gnädigen Blick auf das Dankopfer, das dieser nach der Flut darbringt, spricht 
Jahwe •zu seinem Herzen" (es ist der gleiche Ausdruck äl leb wie in dem vorher 
zitierten Text): •Ich will hinfort den Ackerboden nicht mehr verfluchen wegen des 
Menschen, weil das Gebilde des Herzens des Menschen böse ist von seiner Jugend 
an, und ich will hinfort nicht mehr alles Lebende schlagen, wie ich getan habe" (Gn 
8, 21). Im Herzen Gottes obsiegt die erbarmende Liebe über die Enttäuschung und 
den gerechten Zorn, und er will die Menschen nicht vernichten, obwohl er weiß, daß 
das Gebilde ihres Herzens böse ist von Jugend an. Wiederum stehen einander gegen- 
über das kleine, boshafte Herz des Menschen und das große Herz Gottes, das durch 
diese Bosheit betrübt wird, aber doch von seiner erbarmenden, mitleidigen Liebe 
nicht lassen kann. 

Wie der Jahwist die göttliche Liebe in dem rührenden Anthropomorphismus ver- 
anschaulicht, daß er Jahwe die Türe der Arche eigenhändig verschließen läßt (Gn 
7, 16), so tut er es auch in den Anthropomorphismen der Erzählung vom Paradies 
und Sündenfall (Gn 2 f.). Jahwe formt wie ein Töpfer den Leib des Menschen in 
liebender Hingebung; der Mensch ist •das Werk seiner Hände" (Job 10, 3.8; 14, 15; 
Ps 119, 73). Er tut freilich noch mehr, was kein Künstler vermag: er belebt sein 
Gebilde mit dem Hauch seines Mundes (Gn 2, 7); der Mensch erhält ein ganz kost- 
bares Leben, da er lebt durch •den Odem (oder Atem) Gottes" (Job 27, 3). Für die- 
sen Menschen pflanzt Jahwe wie ein Gärtner einen Garten mit köstlichen Bäumen. 
Auch hier vollbringt Gott mehr als ein Gärtner vermag: er läßt die Bäume aus dem 
Ackerboden sprossen (Gn2,8 f.). Aber gerade der Anthropomorphismus des Gärtners 

3 Vgl. L. Köhler, Theologie des Alten Testaments (Tübingen 19533), 5 f. Siehe auch 
Anmerkung 5. 



•Darum schlägt ihm mein Herz •" 165 

drückt die liebevolle Sorge Gottes für den Menschen aus. Auch die Beschreibung der 
vier Paradiesesflüsse (2, 10•14) kann in uns den Eindruck der Güte Gottes gegen 
den Menschen nur verstärken; denn diese Beschreibung verfolgt im Rahmen der 
Heilsgeschichte keine geographischen Zwecke, sondern zeichnet das Paradies als 
idealen Mittelpunkt der Erde, der in sich alle Erdengüter vereinigt. Selbst hinter 
dem Prüfungsgebot, das Jahwe unter Androhung des Todes dem Menschen gibt 
(2, 16 f.), steht seine Liebe; denn Gott verlangt keinen schweren äußeren Verzicht, 
wohl aber einen inneren, den Verzicht auf Selbstherrlichkeit und die dankbare, gläu- 
bige und gehorsame Hingabe an Gott, was alles dem wahren Verhältnis des Men- 
schen zu Gott entspricht und daher den Menschen adelt und ihm zum Heile dient. 
Jahwe kommt in seiner Sorge um den Menschen noch nicht zur Ruhe. Er sinnt nun 
gleichsam darauf, wie er seine Einsamkeit beheben kann: er gibt ihm die Tiere, und 
da der Mensch erkennt, daß sie ihm nicht ebenbürtig sind, die Frau (2, 18•23). Die 
Tiere sind nicht etwa ein mißlungener Versuch Jahwes, dem Menschen eine eben- 
bürtige Hilfe zu geben. Vielmehr geht Jahwe stufenweise vor: Der Mensch soll 
erkennen, daß die Tiere ihm zwar irgend eine Hilfe sein können, und daß er ihnen 
als Gebilde aus Erdenstoff ähnlich ist, daß er sie aber durch sein gottverwandtes 
Leben weit überragt, er also nicht auf die Stufe des Tieres herabsinken darf. Auch 
erscheint so die Frau als ein um so mehr zu schätzendes Geschenk Jahwes. Und jetzt, 
nachdem Gott in aller erdenklichen und unermüdlichen Liebe für die Menschen 
gesorgt hat, sündigen sie (3, 6). Man kann die Enttäuschung Gottes aus der Erzäh- 
lung herausfühlen, wenn man liest, wie Jahwe in den Garten kommt, um in trautem 
Umgang mit den Menschen sich zu ergehen und zu reden, und diese ihm nicht ent- 
gegenkommen, sondern sich vor ihm verstecken, so daß er Adam fragen muß: •Wo 
bist du?" (3, 9). Die enttäuschte und beleidigte göttliche Liebe muß jetzt zürnen und 
strafen; aber der Fluch geht nicht auf den Menschen, sondern auf die Schlange 
(3, 14), den Verführer, durch den der Mensch zum selbstsüchtigen Tier herabgesun- 
ken ist, und auf den Ackerboden (3, 17), von dessen Frucht sich der Mensch Gott- 
ähnlichkeit und von Gott unabhängiges Glück erhofft hat. Die beiden Sünder wer- 
den zwar hart bestraft, aber der Tod trifft doch nicht sofort ein, wie man nach der 
Androhung (2, 17) hätte erwarten können, sondern ist hinausgeschoben. Gott läßt 
offenbar die mildernden Umstände gelten: die Menschen sind verführt worden und 
haben ein, wenn auch unvollkommenes Bekenntnis ihrer Schuld abgelegt. So kann 
das Menschengeschlecht weiterbestehen und, wie das Urteil über die Schlange ver- 
heißt (3, 15), wird aus ihm einmal der Sieger über den Verführer hervorgehen. 
Wenn Adam nach dem Urteilsspruch sein Weib •Eva", d. h. Leben, nennt • der 
inspirierte Erzähler deutet diesen Namen voll: •Mutter aller Lebendigen" (3,20) •, 
so will das doch wohl sagen, daß er die Nachsicht, die Gott in seinem Urteil walten 
läßt, erkennt und anerkennt. Gott läßt auch nachher die Menschen nicht im Stich, er 
sorgt weiter in Liebe für sie, indem er ihnen dauerhaftere Kleider macht (3, 21), 
allerdings entsprechend dem jetzigen äußeren und inneren Zustand, in den sie sich 
durch ihre Sünde begeben haben. Es ist der Weg der Buße, den die Menschen jetzt 
gehen müssen, aber er wird zugleich ein Weg zum Heil4. 

4 Ausführlich in meiner Erklärung von Gn 2 f.: Die Erzählung vom Paradies und Sün- 
denfall, Bibel und Kirche 6 (1951), 2•46. 



166 Johannes Schildenberger 

Die gleiche Haltung gegenüber dem Menschen zeigt sich mehr oder weniger deut- 
lich auch im weiteren Verlauf der Geschichte des Alten Testamentes. 

Ein recht lehrreiches Beispiel ist der geheimnisvolle Kampf des Patriarchen Jakob 
mit dem Elohim am Jabok (Gn 32, 23•32)5. Was diese Begegnung mit Gott im 
Leben des Patriarchen bedeutet, sagt der Zusammenhang, auch wenn wir nicht wis- 
sen, inwieweit bildhafte Elemente in der Erzählung vorhanden sind. Diese Gottes- 
begegnung erscheint als Antwort auf das Gebet des Jakob, der weiß, daß er und 
seine ganze Familie von seinem Bruder Esau vernichtet werden, wenn Gott sie nicht 
rettet (Gn 32, 10•13). Gott tritt dem Jakob offenbar feindlich entgegen; er kann 
ihn aber nicht überwinden, wenn er ihm auch das Hüftgelenk ausrenkt, und Jakob 
läßt ihn nicht los, bis er ihn gesegnet hat. Den Weg zum Verständnis dieses selt- 
samen Vorgangs zeigt der Umstand, daß der Patriarch nicht als Jakob, sondern als 
Israel gesegnet wird. Als Jakob, d. h. als Betrüger (vgl. Gn 27, 36), hätte ihn Gottes 
Gerechtigkeit dem Esau preisgeben müssen; aber gegenüber dem hilfeflehenden 
(32, 10•13) und in einem verzweifelten Lebenswillen um den Segen ringenden 
Menschen vermag Gott nicht auf seiner Gerechtigkeit zu beharren; sein erbarmendes 
Mitleid bekommt die Oberhand, und er segnet den Armen, der diesen Segen für den 
mit der Morgenröte schon anbrechenden Tag unbedingt nötig hat. Und wirklich, der 
mit vierhundert Mann feindlich heranziehende Bruder ist bei der Begegnung mit 
Jakob völlig umgewandelt, eilt ihm entgegen und fällt ihm weinend um den Hals 
(33, 4). Die natürlich gesehen unerklärliche Verwandlung Esaus ist offenbar ein 
Wunder dieses Segens Jahwes, der die Herzen der Menschen lenkt. Dieser Ring- 
kampf zeigt also keinen niedrigen Gottesbegriff, wie es zunächst scheinen könnte, 
sondern im Gegenteil einen sehr hochstehenden: Jahwe erweist zwar seine Schrek- 
ken erregende, unheimliche Macht, der gegenüber der Mensch immer in tiefer Ehr- 
furcht verharren muß; aber dem demütigen Flehen eines verzweifelten und doch in 
letztem Vertrauen bei ihm Schutz und Hilfe suchenden Menschen kann der gewaltige 
Gott nicht widerstehen, ihm gibt er sich besiegt. 

Der Prophet Oseas, der uns die eben gegebene Deutung dieses Ringkampfes nahe- 
legt (Os 12, 4•7), beschreibt den Kampf der Barmherzigkeit mit der Gerechtigkeit 
im Herzen Gottes in ergreifender Weise. Gott hat diesen Propheten mit seinem tief- 
empfindsamen Gemüt auserwählt und ihn durch die Erfahrungen seiner unglück- 
lichen Ehe noch besonders geeignet gemacht, die verschmähte und doch unversieg- 
liche Liebe Jahwes zu seinem ungetreuen Volk in einer bisher unerhörten Weise zu 
verkünden. Erschütternd sind die Klagen über den Unverstand und die Frevel des 
Volkes; dann schlägt die zurückgewiesene Liebe in Haß und Zorn um. •Ephraim 
ward einer Taube gleich, die töricht, ohne Verstand. Ägypten riefen sie, gingen nach 
Assur. Wie sie gehen, ich werfe mein Netz über sie. Wie Vögel des Himmels hole ich 
sie herunter ... Wehe über sie, sind sie mir doch entflohen! Verderben über sie, sind 
sie mir doch untreu geworden! Und ich wollte sie erlösen; sie aber haben gegen mich 
Lügen geredet. Und nicht schrien sie von Herzen zu mir... Und doch habe ich 
gestärkt ihre Arme, und gegen mich sinnen sie Böses!" (7, 11•15). Dem zum Baals- 

5 Vgl. meinen Beitrag in Miscellanea Biblica B. Ubadi (Montserrat 1953), 69•96: Jakobs 
nächtlicher Kampf mit dem Elohim am Jabok. 



•Darum schlägt ihm mein Herz •" 167 

und Kälberdienst abgefallenen Volk hält er vor: •Ich aber bin Jahwe, dein Gott, 
vom Lande Ägypten her, und einen Gott außer mir sollst du nicht kennen, einen 
Retter gibt es nicht außer mir. Ich habe dich in der Wüste geweidet, im Lande der 
Gluten. Da sie Weide hatten, wurden sie satt. Sie waren satt, da erhob sich ihr 
Herz; darum vergaßen sie mich. So werde ich für sie wie ein Löwe; ich lauere am 
Weg wie ein Panther. Ich falle sie an wie eine Bärin, die ihrer Jungen beraubt ist, 
und ich zerreiße ihnen das Herz in der Brust" (13, 4•8). 

Doch dieser furchtbare • verständliche und gerechte Zorn ist nicht das Letzte im 
Herzen Gottes: •Wie könnte ich dich hingeben, Ephraim, dich preisgeben, Israel? 
Wie könnte ich dich hingeben gleich Adama, dich machen gleich Seboim (mit Sodoma 
und Gomorrha zerstörte Städte)? Mein Herz kehrt sich in mir um (oder: kehrt sich 
gegen mich); zugleich ist mein Mitleid entbrannt. Ich kann nicht handeln nach der 
Glut meines Zornes, ich kann Ephraim nicht wieder vernichten; denn ich bin Gott 
und kein Mensch, heilig in deiner Mitte, und ich will nicht kommen, um zu vertilgen" 
(11, 8 f.). In einem wundervollen Anthropomorphismus, in dem der Prophet die 
widerstreitenden Gefühle des Zornes und des Mitleids in Gott miteinander ringen 
und das liebende Mitleid obsiegen läßt, ist hier die alles menschliche Maß über- 
steigende Liebe Gottes gezeigt. Die Heiligkeit Gottes ist nach biblischem Sprach- 
gebrauch, besonders bei Isaias (vgl. Is 5, 16; 6, 1•3; 8, 13; 37, 23), die Erhabenheit 
Gottes über alles Geschöpfliche, nach Oseas die Erhabenheit über die Enge des 
menschlichen Herzens in erbarmungsvoller Liebe. 

Das Zorngericht Gottes selbst ist kein blindes Wüten, wie es mitunter scheinen 
könnte. Jahwe will vielmehr dadurch sein abtrünniges Volk zur Besinnung und Um- 
kehr bringen: •Ich zerreiße und gehe fort, schleppe weg, und niemand kann retten. 
Ich ziehe mich an meinen Ort zurück, bis daß sie Buße tun und mein Antlitz suchen, 
in ihrer Not nach mir fragen" (Os 5, 15). Er will die ungetreue Gattin wieder in die 
Wüste führen, in das Land der Entbehrung (2, 5). Und gerade dort, wo sie wieder 
zur Einsicht kommt, kann er ihr wieder •zu Herzen sprechen", d. h. ihr liebevoll 
zusprechen und sie trösten (2, 16). Dann kann er mit ihr den ewigen Liebesbund 
schließen: •Ich verlobe mich dir auf ewig; ich verlobe mich dir um Gerechtigkeit und 
Recht, um Bundesliebe (häsäd) und Erbarmen; ich verlobe mich dir um Treue, auf 
daß du Jahwe erkennst" (2, 21 f.). Die hier genannten fünf göttlichen Eigenschaften 
und ihre Auswirkungen sind die Brautgaben, die Jahwe dem messianischen, durch 
das Gericht geläuterten Israel schenkt und womit er ihm die Tiefe seines Wesens, 
sein Herz, enthüllt. 

In ähnlicher Weise offenbart Gott seine Innenwelt durch den Propheten Jeremias, 
der ebenso wie Oseas von zarter Empfindsamkeit ist und sich wie dieser in elemen- 
taren Zornausbrüchen ergehen kann. Jahwe gedenkt der schönen Zeit der ersten 
Liebe seiner Braut, da sie ihm aus Ägypten in die Wüste folgte (2, 2), um dann 
erregt zu fragen: •Was fanden eure Väter an mir Unrechtes, daß sie sich von mir 
entfernten und dem Dunst (den Götzen) nachgingen und selber zu Dunst wurden?" 
(2, 5). Er klagt über den Undank und Unverstand seines Volkes: •Hat je ein Volk 
seine Götter vertauscht? • und es sind gar keine Götter! •; aber mein Volk hat 
seine Herrlichkeit vertauscht gegen einen Nichtsnutz! Entsetzt euch darüber, ihr 
Himmel, und erschaudert über die Maßen • Ausspruch Jahwes •; denn zweifaches 



168 Johannes Sdiildenberger 

Böse hat mein Volk getan: Mich haben sie verlassen, die Quelle lebendigen Wassers, 
um sich Zisternen zu graben, brüchige Zisternen, die das Wasser nicht bewahren" 
(2, 11 ff.). Der Zorn Jahwes entlädt sich bei Jeremias in der Folge derart, daß sogar 
das Gebet des Propheten zugunsten des Volkes zurückgewiesen wird: •Bitte nicht 
für dieses Volk zum Guten! Wenn sie fasten, ich höre nicht auf ihr Flehen; und 
bringen sie Brand- und Speiseopfer dar, ich habe kein Gefallen daran; nein, durch 
Schwert, Hunger und Pest vertilge ich sie" (14, 11 f.). Das Volk ist eben ganz ver- 
derbt (5, 1•5; 6,27•30); ihr Fasten und ihre Opfer sind nicht von aufrichtiger 
Bußgesinnung begleitet (7, 21•28); darum muß das Exil kommen (25, 9•11). 

Aber auch bei Jeremias ist dieser nationale Untergang nicht das Letzte im Rat- 
schluß Gottes. In einem Brief des Jeremias an die Verbannten in Babel verheißt 
Jahwe das Ende der Gefangenschaft nach siebzig Jahren (Jer 29, 10) und tut das 
Wesen und Ziel seiner Pläne kund: •Denn ich weiß, welche Gedanken ich über euch 
hege • Ausspruch Jahwes •, Gedanken des Friedens (d. i. des Heiles) und nicht 
zum Unheil, um euch Zukunft und Hoffnung zu geben" (29,11). Sehr passend beginnt 
die Kirche mit diesen Worten die Messe der letzten Sonntage des Kirchenjahres. Be- 
sonders schön zeigt sich der Sieg des Erbarmens Gottes über seinen gerechten Zorn 
in den Weissagungen der Kapitel 30•33. Dort steht das Wort von der ewigen Liebe 
Jahwes zu seinem Volk, die auch das Heil der Zukunft verbürgt (31, 3). Ganz ähn- 
lich dem Oseas-Text (11,8 f.), nach dem Jahwe es einfach nicht über sich bringt, sein 
Volk völlig zu vernichten, ist der herrliche Anthropomorphismus, in dem Jahwe sich 
selber über seine Zuneigung zu Ephraim, dem Hauptstamm des Nordreichs, wundert: 
•Ist Ephraim mir ein so teurer Sohn oder ein Schoßkind? Denn sooft ich gegen ihn 
rede, muß ich weiter seiner gedenken. Drum schlägt ihm mein Herz; ich muß mich 
seiner erbarmen" (31,20). Im gleichen Kapitel steht das Wort vom Neuen Bund, 
dessen Gesetz ins Herz geschrieben wird, so daß zwischen Gott und Mensch ein 
inniges Verhältnis von Herz zu Herz entsteht (31, 31•34). 

Das Trostbuch des exilischen Isaias gibt uns ebenfalls wundervolle Einblicke in 
das Herz Gottes. Seine Liebe ist größer als die einer Mutter zu ihrem Kind; sollte 
diese es vergessen, Jahwe vergißt Sion nicht (Is 49, 15). Es seien nur noch die Worte 
erwähnt, mit denen Jahwe seine gestrafte Gattin tröstet: •Fürchte dich nicht, denn 
du wirst nicht zuschanden... denn dein Gemahl ist dein Schöpfer, Herr der Heer- 
scharen ist sein Name; dein Erlöser ist der Heilige Israels, Gott der ganzen Erde 
wird er genannt. Ja, wie ein Weib, das verlassen und betrübt ist, hat dich Jahwe 
gerufen. Kann man wirklich das Weib der Jugendjahre verschmähen, spricht dein 
Gott. Nur einen kleinen Augenblick verließ ich dich, aber mit großem Erbarmen 
hole ich dich heim. Im Überwallen meines Zorns verbarg ich mein Antlitz einen 
Augenblick vor dir, aber in ewiger Bundesliebe habe ich mich deiner erbarmt, spricht 
dein Erlöser Jahwe" (54, 4•8). 

Staunend über diese einzigartige verzeihende Liebe, spricht ein Prophet zu Jahwe: 
•Wer ist ein Gott wie du, der die Schuld vergibt und hinweggeht über den Frevel 
des Restes seines Erbteils? Er hält nicht für immer fest an seinem Zorn; denn er hat 
Gefallen an Bundesliebe. Er wird sich wieder unser erbarmen, zertreten unsere 
Schulden. Und du wirst in die Tiefe des Meeres werfen alle ihre Sünden, du wirst 
Jakob Treue schenken, Bundesliebe Abraham, wie du unseren Vätern geschworen 



•Darum schlägt ihm mein Herz •" 169 

hast seit den Tagen der Vorzeit" (Mich 7, 18•20). Dieses prophetische Staunen hat 
einen Widerhall im Magnifikat der Gottesmutter gefunden (Lk 1, 54 f.). 

Mit diesen Texten, die in besonders eindrucksvoller Weise die Initiativen und 
Reaktionen der Liebe Gottes, wir können auch sagen, des Herzens Gottes, zeigen, 
stimmen im großen und ganzen auch die übrigen Schriften des Alten Testamentes 
überein, soweit sie nicht ein zu beschränktes Thema haben. Es seien nur einige An- 
deutungen gemacht. Die Königsbücher lassen bei aller Schilderung des strafenden 
Eingreifens Gottes doch die Aussicht auf das endliche Heil, wie die zum Schluß 
erzählte Begnadigung des gefangenen Königs Jechonias (4 Kg 25, 27•30) und die 
wiederholte Bemerkung, daß Jahwe, eingedenk seiner Verheißung (2 Sam 7, 16; 
23, 5), dem David eine Leuchte lassen werde (3 Kg 11, 36; 15, 4; 4 Kg 8, 19), zu 
erkennen geben. Besonders schön zeigt auch die 3 Kg 19, 11•14 berichtete Vision 
des Elias auf dem Horeb, wonach Jahwe nicht im Sturm, Erdbeben und Feuer, son- 
dern in dem nachher kommenden sanften Windessäusein gegenwärtig war, daß die 
schrecklichen Gerichte Gottes nur die Vorboten seines heilwirkenden Kommens sind, 
das dem ihm treu bleibenden Rest zuteil wird (vgl. 19, 17 f.). Die priesterlichen Teile 
des Pentateuchs sprechen feierlich von den Bundesschlüssen mit Noe und seinen 
Söhnen, d. h. mit der gesamten Menschheit (Gn 9, 8•17), mit Abraham (Gn 17) und 
dem Volke Israel (vgl. Ex 31, 16 f.). Der Bund mit Israel ist ein ganz persönliches 
Verhältnis Jahwes zu seinem Volk, das im Wohnen Gottes in seiner Mitte zum Aus- 
druck kommt: •Ich gebe meine Wohnung in eure Mitte, und meine Seele verabscheut 
es nicht, mit euch zu sein. Ich will wandeln in eurer Mitte, und ich werde euch Gott 
sein, und ihr sollt mir Volk sein" (Lv 26, 11 f.). Auch im Exil, das Jahwe zur Strafe 
des Bundesbruchs über sein Volk verhängen muß, womit er aber, wie wir schon bei 
Oseas gesehen haben, und wie es auch in dem eben angeführten Epilog des priester- 
lichen Heiligkeitsgesetzes zum Ausdruck kommt (Lv 26, 40 f.), auf ihre Umkehr ab- 
zielt, vergißt er sie nicht, wie der schöne Schluß dieses Epilogs sagt: •Aber sogar 
dann, wenn sie im Lande ihrer Feinde sind, habe ich sie nicht verworfen und sie 
nicht verabscheut, um sie zu vernichten, um meinen Bund mit ihnen zu brechen; denn 
ich bin Jahwe, ihr Gott. Und ich gedenke für sie des Bundes mit den Vorfahren, die 
ich aus dem Land Ägypten herausgeführt habe vor den Augen der Völker, um ihnen 
Gott zu sein, ich, Jahwe" (26, 44 f.). Der priesterliche Prophet Ezechiel gebraucht 
zwar nicht das Wort •Bundesliebe" (häsäd) und betont als Motiv des Handelns Got- 
tes seine Ehre (36, 22 f.); aber diese zeigt sich gerade in der Begnadigung und Be- 
schenkung des Volkes mit dem Geiste Gottes, der ins Innere des Menschen von Gott 
gegeben wird (36, 25 ff.). Hier erscheint das göttliche Geschenk noch erhabener als in 
der Weissagung des Jeremias vom Neuen Bund (31,31•34). Ezechiel kennt aber 
auch das göttliche Mitleid (16, 5•14), das sich bei der Erwählung des armseligen 
Volkes und beim Bundesschluß offenbarte, und die liebevolle Sorge des göttlichen 
Guten Hirten, der seine unter die Völker versprengten, verwundeten und kranken 
Schafe wieder sammeln wird (34,11•16). 

Im Vertrauen auf die erbarmende, mitleidige und verzeihende Liebe schütten die 
Psalmisten vor Gott ihr Herz aus und klagen ihre Not: denn bei Jahwe ist Ver- 
zeihung (Ps 86, 5; 130, 4; vgl. noch Neh 9,17; Dan 9, 9), Bundesliebe (häsäd, das 
Wort kommt überaus oft vor und wird sachlich gut in der Vulgata mit misericordia 



170 Johannes Schildenberger 

wiedergegeben) und überreiche Erlösung (Ps 130, 7). Sehr warm ist die väterliche 
Mahnung des Weisheitslehrers Jesus Sirach (Kap. 2), auch in der Prüfung der Trüb- 
sal auf das Erbarmen des Herrn zu vertrauen. Ein Wort, in dem sich das Verhalten 
Gottes gegenüber seinem Volk und den Menschen überhaupt umfassend ausdrückt, 
wird im Alten Testament mehrmals wiederholt: •Jahwe, Gott, gnädig und barm- 
herzig, langmütig und reich an Bundesliebe und Treue, der seine Bundesliebe be- 
wahrt den Tausenden, der Schuld, Frevel und Sünde verzeiht, aber nicht ungestraft 
läßt, der die Sünde der Väter heimsucht an den Kindern und Kindeskindern bis ins 
dritte und vierte Geschlecht" (Ex 34, 6 f.; vgl. Neh 9, 17; Ps 86, 5.15; 103, 8; 145, 8), 
oder in etwas anderer Fassung: Jahwe ist •gnädig und barmherzig, langmütig und 
reich an Bundesliebe und läßt sich des Unheils gereuen" (Joel 2, 13; Jon 4, 2). Gott 
muß allerdings die Sünde bestrafen, und er läßt die Züchtigung sich auswirken bis 
in die dritte und vierte Generation, damit die Menschen die Sünde nicht für eine 
geringfügige Kleinigkeit ansehen; aber die Bundesliebe Jahwes reicht im Belohnen 
des Guten unermeßlich weiter, bis in das tausendste Geschlecht. 

Am Ende des Alten Testamentes preist der Verfasser des Buches der Weisheit 
dieses gnädige Walten Gottes: •Du erbarmst dich aller, weil du alles vermagst, und 
du siehst über die Sünden der Menschen hinweg, damit sie Buße tun. Denn du liebst 
alles, was ist, und du verabscheust nichts von dem, was du gemacht hast; denn hät- 
test du etwas gehaßt, dann hättest du es nicht geschaffen. Und wie könnte etwas 
bestehen, wenn du es nicht wolltest, oder wie könnte etwas, was von dir nicht (ins 
Dasein) gerufen wäre, erhalten bleiben? Nein, du schonest alles, weil es dein ist, 
Herr, der das Lebende liebt; denn dein unvergänglicher Geist ist in allem. Darum 
züchtigst du die Fehlenden nur nach und nach und warnst sie, indem du sie an ihre 
Sünden erinnerst, damit sie von der Bosheit lassen und an dich glauben, o Herr" 
(11,23•12,2). 

Eine schwere Frage bleibt allerdings noch offen. Welche göttliche Wirklichkeit 
steht hinter solchen Äußerungen der enttäuschten, leidenden, klagenden, in Zorn 
umschlagenden und doch nicht im Zorn verbleibenden Liebe Gottes? Wie verträgt 
sich all das mit seiner Unwandelbarkeit? Auch diese ist im Alten Testament bezeugt. 
•Gott ist kein Mensch, daß er lüge, kein Menschenkind, daß er bereut. Er hat ge- 
sprochen, und sollte es nicht tun? Er hat geredet, und sollte es nicht verwirklichen?", 
heißt es im zweiten Segensspruch des Balaam (Nm 23,19), und ähnlich spricht Samuel 
zu Saul (1 Sam 15, 29). Bei Malachias (3, 6) versichert Jahwe, daß er sich nicht ge- 
ändert habe, während die Israeliten immer noch nicht aufhören zu sündigen. Es geht 
an diesen Stellen um die sich beständig gleichbleibende Geradheit des göttlichen 
Wesens und Handelns. Die rein seinsmäßige, ontologische oder metaphysische Un- 
veränderlichkeit Gottes liegt nicht im Blickfeld des Israeliten. Dies entspricht seiner 
unphilosophischen Art, und Gott lenkt darum auch seinen Blick nicht darauf hin. Es 
wird aber in der Bibel der ganz richtige Eindruck vermittelt, daß Gott intensivstes 
Leben und höchste Aktivität ist. Der Mensch kann sich dies freilich nur nach Art des 
menschlichen Geistesleben vorstellen als Übergehen vom einen zum andern Ge- 
danken oder Willensentschluß, als kraftvollste Bewegung. Daß in Gott auch eine 
erhabene Ruhe ist, sagen die Bilder von Gottes Thron, der von Ewigkeit feststeht, 
auf dem er unerschütterlich über dem Weltgetriebe thront (Ps 29, 10; 93, 2•4; Is 



•Darum schlägt ihm mein Herz •" 171 

6, 1; 18, 4; 57, 15). Diese Ruhe ist aber alles weniger als leblose Starrheit und kalte 
Gleichgültigkeit. Die biblischen Anthropomorphismen zeigen Gott als eine lebendige 
Persönlichkeit6, die ein liebevolles Interesse, eine teilnehmende Sorge für den Men- 
schen hat, den Gott in seinem Heilsplan glücklich machen will, freilich bei aller 
Wahrung seiner göttlichen Ehre und seiner Herrscherrechte. Und gerade weil Gott 
sich treu bleibt, muß er den Undank und die Untreue des Menschen zurückweisen; 
denn sie sind seinem Wesen entgegengesetzt. Er bleibt sich aber auch insofern treu, 
als er nun seinen Heilsplan über den Umweg der Strafe verwirklicht. Wir Menschen 
können uns ein solches lebendiges Interesse in einer mächtigen Persönlichkeit nicht 
vorstellen, ohne daß sie dabei in Mitleidenschaft gezogen würde und Schmerz, Zorn, 
Haß oder auch Freude empfände, also ohne daß Veränderungen in ihr vor sich 
gingen. 

Bei Gott gibt es, wie der hl. Thomas7 sagt, deswegen keine Veränderung, weil er 
reine Aktualität (actus purus) ist, ohne jeden Übergang von der Möglichkeit (Potenz) 
zum Akt. Gott besitzt, ja er ist die Fülle des Seins in höchster Aktualität in einem 
ewig bleibenden Jetzt. Wir können zwar sagen, daß es so ist, aber vorstellen können 
wir es uns nicht. Wir betrachten diese Aktualität in einer zeitlichen Folge, wie es 
auch in der Heiligen Schrift geschieht. Dies ist auch insofern berechtigt, weil wir 
Menschen in der Zeitfolge mit unsern sich wandelnden Taten und Zuständen die in 
einem ewigen Jetzt sich besitzende Gottesfülle berühren, und diese, die in sich ewig 
gleich bleibt, nach außen in der Folge der Zeiten entsprechend unserem verschieden- 
artigen Verhalten gegen Gott sich verschiedenartig äußert. Wie gesagt, finden sich 
bei den inspirierten Schriftstellern keine solchen Spekulationen, und doch sind sie 
schon in dem Namen Jahwe begründet, mit dem sich Gott als der •Ich bin, ja ich 
bin" (Ex 3, 14 f.) • so dürfen wir den wortspielartigen Satz wiedergeben: •Ich bin, 
der ich bin" •, d. h. als der Urwirkliche, dem Moses offenbart. 

Für den konkret und praktisch denkenden Hebräer sollte dieser Name allerdings 
zunächst sagen, daß Jahwe diese Urwirklichkeit seinem Volk und auch dessen Fein- 
den gegenüber durch sein Wirken beweist, indem er sein Volk aus Ägypten befreit 
und in das Land Kanaan führt (Ex 6, 2•8). Es ist immer zu beachten, daß Gott 
seine Offenbarung über sich selbst durch Hebräer, in ihrer Denk- und Ausdrucks- 
weise mitteilt. Der Hebräer will aber einen Sachverhalt nicht so sehr umschreiben 
oder gar definieren, wie er in sich selbst ist• in unserm Fall ist dies zudem unmög- 
lich •, sondern er will ihn uns nahebringen in seiner praktischen Beziehung zu uns8. 

6 Vgl. W. Eichrodt, Theologie des Alten Testaments I (Stuttgart-Göttingen 19575), 
138: • ... es geht ganz offenbar nicht an, ein persönliches bewußtes Leben in volkstümlicher 
Sprache zu schildern, ohne zu den Bildern menschlichen Seelenlebens seine Zuflucht zu neh- 
men. Es verschwindet die lebendige Bewegtheit göttlichen Handelns mit der Menschheit, wo 
die philosophische Abstraktion das Wort führt. Den Propheten aber kommt es darauf an, 
den persönlichen Gott zu schildern, dessen Liebe um die Seinigen wirbt und nicht gleich- 
gültig und kalt ihrer Ablehnung gegenüberstehen kann; so reden sie oft und nachdrücklich 
von Gottes Zorn und Eifer, Liebe und Trauer, und es ist leicht zu sehen, welche unaufgeb- 
baren Werte sich in dieser Sprache verbergen." Vgl. auch P. van Imschoot, Theologie 
de VAnden Testament I (Desclee, Paris-Tournai 1954), 29 f. 

7 Summa theol. I, qu. 9, art. 1. 
8 Vgl. Th. B o m a n , Das hebräische Denken im Vergleich mit dem griechischen (Göttin- 

gen 19542), 163 f. 



172 Johannes Schildenberger 

Und da sind gerade die anthropomorphen Ausdrudssweisen besonders geeignet, uns 
zu erschüttern und uns in die richtige praktische Haltung gegenüber der göttlichen 
Wirklichkeit zu bringen. 

II 

Die Verleiblichung der Liebe Gottes im Herzen und Wirken des Messias 

Welche Wirklichkeit hinter den Anthropomorphismen des Alten Testamentes 
steht, hat erst das Neue Testament ganz kundgetan. Im menschgewordenen Gottes- 
sohn zeigt sich in bestürzender und beglückender Weise, was es heißt, daß Gott die 
Menschen liebt und in dieser Liebe trotz der Sünden und des Undanks der Menschen 
nicht nachläßt. In seinem Erdenleben und Sterben hat der an sich leidensunfähige 
Gott den Abfall des Menschen in der furchtbarsten Weise, wie kein Mensch es emp- 
finden kann, erlebt und erlitten. Es sind aber auch alle Gott in so warmer mensch- 
licher Weise zugeschriebenen Affekte der Liebe und des Erbarmens im Erlöser- 
herzen Jesu Christi menschliche Wirklichkeit geworden. Das Alte Testament zeigt 
uns nun in seinen messianischen Weissagungen diese zukünftige Wirklichkeit. Wir 
schauen die mitleidige Liebe Christi im Bild des Guten Hirten bei Ezechiel (34, 23 f; 
37, 24). Nach Is 11, 4 und Ps 72, 12 ff. nimmt sich der Messias in besonderer Sorge 
der Armen und Bedrückten an. In Zach 9, 9 f. erscheint er nicht nur als gerecht, 
sondern auch als demütig; er reitet nicht auf einem Streitroß, sondern einem Esels- 
füllen: ein Bild des Friedens, den er bringen wird. Besonders die Gottesknecht- 
Lieder lassen uns einen Blick in sein Herz tun. Jeden Morgen hört er, wie ein geleh- 
riger Schüler, voll freudiger Aufmerksamkeit Gottes Wort (Is 50, 4 f.). Ihm ganz 
gehorsam, müht er sich ab in seinem Heilandsberuf, indem er das geknickte Rohr 
nicht vollends zerbricht und den noch glimmenden Docht nicht vollends auslöscht 
(42,3 f.), sondern allen Völkern das Heil Jahwes bringt (49, 6). Er weicht nicht 
zurück vor all der Unbill, die er von den Menschen erleidet (50, 5 f.), schweigend 
geht er in Kerker und Tod (53, 7 ff.) zur Sühne für die sündigen Menschen (53, 10), 
für die er betend bei Gott eintritt (53, 12). Er vertraut in seiner Sache fest auf Gott, 
ist aber nicht unempfindlich gegenüber der Erfolglosigkeit seiner Arbeit an Israel 
(49, 4; 50, 7 ff.). 

Seine Klagen vernehmen wir auch in den Psalmen, die ja Christus zum Ausdruck 
seines Gebetes gemacht hat, so daß Kardinal Schuster sagen konnte, das Innenleben 
Christi sei im Psalter geschrieben. Es seien nur einige genannt, die Christus aus- 
drücklich auf sich bezieht. In Ps 22, 15 klagt er in Verfolgung und Gottverlassenheit 
(Mt 27, 46), sein Herz zerschmelze in seiner Brust. In Ps 35, 12 ff. (vgl. Jo 15, 25) 
schmerzt es ihn, daß ihn gerade jene verfolgen und verspotten, denen er Gutes 
getan, um die er in ihrer Krankheit wie eine Mutter gelitten hat. Erschauernd sieht 
er Ps 41, 10 im Verrat des Judas erfüllt (Jo 13, 18.21). Ps 69, 22, wo der Psalmist 
klagt, daß seine Feinde ihn in seinem Durst mit Essig tränkten, verwirklicht er noch 
fast im letzten Augenblick seines Lebens (Jo 19, 28). Im Vers 21 dieses Psalmes, der 
als Offertorium am Palmsonntag und am Herz-Jesu-Fest erscheint, steht die Klage 
über die Schmach und die Unbilden, die sein Herz verwunden und in denen niemand 
ihn tröstet. 



•Darum schlägt ihm mein Herz •" 173 

Macht sich Christus auch die Verwünschungen gegen die Feinde zu eigen, die mit 
elementarer Gewalt aus dem verwundeten Herzen des verfolgten Psalmisten (vgl. 
Ps 69, 24•29) brechen? Nein und ja! Nein; denn Christus betet für seine Feinde: 
•Vater, verzeih ihnen; denn sie wissen nicht, was sie tun" (Lk 23, 34). Aber diese 
Bitte wird doch nur erfüllt, wenn sie sich bekehren (vgl. Apg 3,17.19). Insofern diese 
Verwünschungen Anrufe der göttlichen Gerechtigkeit sind, gilt von Christus, was 
Petrus sagt (1 Petr 2,23): •Er vertraute seine Sache dem an, der gerecht richtet". 
Der gleiche Petrus sieht zwei Verwünschungen der Psalmen (Ps 69, 26; 109, 8) im 
Verräter Judas erfüllt (Apg 1, 20). 

Jesus spricht aber auch seine ganze Hingabe an den Vater in Psalmworten aus. 
Sein letztes Wort (Lk 23, 46) entnimmt er Ps 31, 6, nur daß er durch die Anrede 
•Vater" seine Innigkeit noch steigert: •Vater, in deine Hände empfehle ich meinen 
Geist". Mit dem zweiten Halbvers konnte er nach seinem Heimgang weiterfahren: 
•Du hast mich erlöst, Herr, getreuer Gott". Die Freude seines Herzens in Gott bringt 
besonders schön Ps 16, 9 ff. zum Ausdruck: •Es freut sich mein Herz und es jubelt 
mein Gemüt, ja auch mein Fleisch wird ruhen in Zuversicht; denn du wirst meine 
Seele nicht der Unterwelt überlassen, du wirst deinem Heiligen nicht zu sehen geben 
die Verwesung. Du wirst mir kundtun den Pfad des Lebens, Fülle der Freuden mit 
deinem Angesicht, Wonnen in deiner Rechten auf ewig." Wenn Petrus in seiner 
Pfingstpredigt (Apg 2,25•31) diese Worte in der Auferstehung Christi erfüllt 
sieht, dann kann dies recht wohl auf die Unterweisung zurückgehen, in der der auf- 
erstandene Herr den Aposteln den Sinn des Alten Testamentes erschlossen und 
ihnen gezeigt hat, wie alles erfüllt werden müsse, was im Gesetz des Moses, in den 
Propheten und in den Psalmen über ihn geschrieben stehe (Lk 24, 44 ff.). In beson- 
derer Weise dürfen wir das Innenleben Jesu in den Psalmen, in denen die anawim, 
die Armen Jahwes, sprechen9, geschrieben finden, da er sich zu ihnen rechnet, wenn 
er sagt: •Ich bin sanftmütig und demütig von Herzen" (Mt 11, 21); anaw bezeichnet 
nämlich den demütigen und sanftmütigen Dulder, der sein Recht vertrauensvoll Gott 
anheimgibt. 

III 

Die Antwort des gläubigen Israeliten auf die Liebe Gottes10 

Für die Erfüllung der Bundessatzungen verheißt Jahwe den Israeliten den dauern- 
den Besitz des Landes Kanaan und den friedlichen Genuß seiner Güter (vgl. Lv 
26, 3•10; Dt 28, 1•14). Der Bund selbst ist aber ein unvergleichlich höheres Ge- 
schenk: in ihm kommt, wie wir gesehen haben, ein ganz inniges persönliches Ver- 
hältnis von Gott und Mensch zustande, das sich in der Bundesformel ausdrückt: •Ich 
will euch zum Gott sein, und ihr sollt mir zum Volk sein (vgl. Ex 6, 7; Lv 26, 12; Dt 
26, 17 f.; Jer 7, 23; 11, 4; Ez 14, 11). Diese Formel ist so weit und tief, daß in ihr 
auch die Gottesgemeinschaft des in Christus gestifteten Neuen Bundes (vgl. Jer 

9 Vgl. A. G e 1 i n , Les Pauvres de YahvS (Temoins de Dieu 14, Paris 1953, 19562), 41•52 
(deutsch: Die Armen, sein Volk, Mainz 1957, 35•45). 

10 Im folgenden zeichnen sich schon jene Grundlinien der Frömmigkeit ab, die in der 
Herz-Jesu-Frömmigkeit zu ihrer neutestamentlichen Entfaltung kommen. 



174 Johannes Schildenberger 

31, 31•34; Ez 37, 23•28; Os 2, 21•25; 2 Kor 6, 16; Hebr 8, 8•12), ja sogar die 
Vollendung des Neuen Bundes am Jüngsten Tag (Offb 21, 3.7) ausgesprochen wer- 
den kann. Im Bund schenkt also Gott vor allem sich selbst, seine Liebe, und auch in 
den irdischen Bundesgaben offenbart er seine Liebe, sie sind Ausfluß und Ausdruck 
seiner Liebe: •Und es soll geschehen: Dafür, daß ihr diese Rechtssatzungen hört, sie 
wahret und tut, wird Jahwe, dein Gott, dir den Bund und die Bundesliebe (häsäd) 
wahren, die er deinen Vätern zugeschworen hat, und er wird dich lieben, segnen 
und mehren; er wird segnen die Frucht deines Leibes und deines Ackerbodens..." 
(Dt 7, 12 ff.). 

Darum muß auch der menschliche Bundespartner sich Gott persönlich schenken; 
die Erfüllung der Bundessatzungen muß Ausdruck der inneren Ganzhingabe des 
Menschen an Gott sein, wie es das deuteronomische Gebot der Gottesliebe in einer 
großartigen Synthese sagt: •Höre, Israel, Jahwe ist unser Gott, Jahwe als einziger. 
So liebe denn Jahwe, deinen Gott, aus deinen ganzen Herzen, deiner ganzen Seele 
und deiner ganzen Kraft" (Dt 6, 4 f.). Diese Gottesliebe ist sachlich mit der •Gottes- 
furcht", d. h. Ehrfurcht vor Gott, identisch. •Gottesfurcht" ist im alttestamentlichen 
Sprachgebrauch soviel wie •Religion" im subjektiven Sinn, während •Religion" im 
objektiven Sinn mit •Bund" gleichgesetzt werden kann. Wie Gottesfurcht, religiöser 
Lebenswandel, Gottesliebe, Gottesdienst und Erfüllung der göttlichen Gebote eine 
Einheit bilden, zeigt ebenfalls das Deuteronomium (10, 12 f.): •Und nun, Israel, 
was verlangt Jahwe, dein Gott, von dir anderes als daß du Jahwe, deinen Gott, 
fürchtest, indem du auf allen seinen Wegen wandelst, ihn liebst und Jahwe, deinem 
Gott, dienst aus deinem ganzen Herzen und deiner ganzen Seele, indem du die Ge- 
bote Jahwes und seine Satzungen wahrst." Hierin soll, wie die folgenden Verse 
sagen, die dankbare Antwort des Volkes bestehen für die unverdiente Auserwäh- 
lung, die der Herr der ganzen Welt in seiner Liebe den Stammvätern und ihren 
Nachkommen zuteil werden ließ (Dt 10, 14 f.). Diese Hingabe soll sich zwar nach 
außen in der Erfüllung der Gebote Gottes kundtun, aber in ihrem Wesen ist sie doch 
etwas tief Innerliches, eine •Beschneidung des Herzens", d. h. sie soll aus einem 
gottgeweihten und reinen Herzen kommen (Dt 10, 16). Besonders in der tatkräftigen 
Liebe zu jenen, die sich nicht selber gegen Gewaltmenschen verteidigen können, die 
Waisen, Witwen und Fremdlinge, sollen die Israeliten dankbar Gott nachahmen, 
der sie als Fremdlinge aus Ägypten machtvoll herausgeführt hat (Dt 10, 17•22). 
Hier klingt schon ein Motiv der Bergpredigt auf: •Seid barmherzig, wie euer Vater 
barmherzig ist" (Lk 6, 36; vgl. Mt 5, 45.48). Und noch einmal spricht der Gesetz- 
geber anschließend vom Gebot der Gottesliebe, die sich in der Erfüllung der Bundes- 
satzungen Gottes als echt zu erweisen hat (Dt 11, 1), wie auch Christus sagt: •Wer 
meine Gebote hat und sie hält, der ist es, der mich liebt" (Jo 14, 21; vgl. 1 Jo 2, 3 ff.). 
Vor allem in der Erfüllung des Gebotes der Nächstenliebe muß sich die Gottesliebe 
bewähren. Dies deutet schon klar Dt 10, 19 an, wo von der Liebe zu den Waisen, 
Witwen und Fremdlingen die Rede ist. Die Formulierung des Gebotes: •Du sollst 
deinen Nächsten lieben wie dich selbst", in der Christus es mit dem Gebot der Gottes- 
liebe verbindet (Mt 22, 39; Mk 12, 31; vgl. Lk 10, 27), findet sich in Lv 19, 18, wo 
der Zusammenhang auch die Feindesliebe einschließt, allerdings zunächst nur unter 
den eigenen Volksgenossen. Christus gibt dem Wortlaut einen viel umfassenderen 



•Darum schlägt ihm mein Herz •" 175 

Sinn, wie das Gleichnis vom Barmherzigen Samariter zeigt (Lk 10, 29•37). Dabei 
hat aber doch die Bruderliebe in der christlichen Religion einen besonderen Vor- 
rang und ein besonderes Motiv. Paulus mahnt, wir sollen allen Gutes erweisen, 
besonders aber den Glaubensgenossen (Gal 6, 10). Und Christus bezeichnet die Bru- 
derliebe als das Kennzeichen seiner Jünger, da wir darin ihn nachahmen (Jo 13,34 f.). 
Sie ist die Bürgschaft dafür, daß wir vom Tod zum Leben übergegangen, Kinder 
Gottes sind und in inniger Lebensgemeinschaft mit Gott stehen (1 Jo 3,14; 4, 7.12.16). 
Die gegenseitige Beziehung der Gottes- und Bruderliebe stellt der hl. Johannes her- 
aus, indem er einerseits das Merkmal der echten Gottesliebe in der tatkräftigen 
Liebe zum Bruder sieht, anderseits als das Merkmal der wahren, übernatürlichen 
Bruderliebe die Liebe zu Gott und die Erfüllung seiner Gebote bezeichnet (1 Jo 
3, 17; 4, 20 f.; 5, 2). Wie nun der Christ seine Liebe zum himmlischen Vater durch 
die Liebe zu den Gotteskindern bekundet (vgl. 1 Jo 5, 1), so sollte auch der Israelit 
durch die Erfüllung der Tugenden der Gerechtigkeit und Liebe, besonders gegen- 
über den armen, gesellschaftlich benachteiligten und hilflosen Volksgenossen zeigen, 
daß er ihre Würde als Glieder des Gottesvolkes und damit seine eigene Würde 
dankbar schätzte. Wo diese sozialen Pflichten vernachlässigt, ja gröblich verletzt 
wurden, da war der prunkvolle Opferkult nur äußerer Schein und Lüge; es fehlte 
die innere Hingabe an Gott, weshalb ihn die Propheten auch verwarfen (vgl. Is 
1, 11•20; Jer 6, 19 f.; Am 5, 21 ff.). Wenn Jeremias (7, 21 ff.) sagt, Jahwe habe den 
Israeliten beim Auszug aus Ägypten keine Anordnungen über Brand- und Schlacht- 
opfer gegeben, sondern ihnen geboten, auf seine Stimme zu hören und auf dem Weg, 
den er sie weise, zu wandeln, dann will er in orientalischer Redeweise hervorheben, 
daß in der Gesetzgebung des Sinai-Bundes die religiösen und sittlichen Grundfor- 
derungen (vgl. Dekalog) das Wesentliche und Entscheidende sind, während die 
Opfergebräuche Israels vielfach mit denen seiner Umgebung übereinstimmen. 

Das Bundesverhältnis und die Heilstaten, die Gott für sein Volk gewirkt hat, 
verlangen, daß auch der Israelit voll Glauben und Vertrauen sein Geschick in die 
Hände Gottes legt. Schon an Abraham leuchtet diese Glaubenshaltung auf, gerade 
im Zusammenhang mit dem Bundesschluß: •Und er glaubte Jahwe, und dieser rech- 
nete es ihm als Gerechtigkeit an" (Gn 15, 6), d. h. als das Gott gegenüber richtige 
Verhalten. Gerade in dunklen Stunden bewährt sich bei den großen Männern Israels 
dieser Glaube und dieses Vertrauen. So harrt Isaias auf Jahwe, der sein Angesicht 
vor dem Haus Jakobs verborgen hat, und hofft auf ihn (Is 8, 17). Dem König Achaz 
und seinem Volk stellt er in großer politischer Gefahr den Glauben, der mit dem 
Gottvertrauen eine Einheit bildet, als Bedingung ihrer Rettung vor Augen: •Wenn 
ihr nicht glaubt, fürwahr ihr nicht bleibt" (Is 7, 9). Der Psalmist hat diese Glaubens- 
haltung gegenüber seinem göttlichen Guten Hirten: •Auch wenn ich wandern muß 
in finsterem Tal, ich fürchte kein Unheil, denn du bist bei mir" (Ps 23, 4). Der leider 
so früh verstorbene P. Closen schrieb einmal in dieser Zeitschrift11: •Das ganze Alte 
Testament war seinem innersten Wesen nach eine Religion des Wartens, des Hof- 
fens und des Vertrauens... Mit dieser wahrhaft beherrschenden Stellung des Ver- 
trauensmotivs im Alten Testament ist es gegeben, daß kein anderer religiöser Ge- 

11 Zeitschr. f. Asz. u. Myst. 15 (1940), 187 {Gottvertrauen und Selbstbescheidung in der 
Lehre der Schrift des Alten Bundes, S. 187•197). 



176 Johannes Schildenberger 

danke in den Schriften des Alten Bundes so oft betont und so reich entfaltet wird wie 
das Vertrauen auf Gott. Ja, diese zentrale Ausrichtung der ganzen alttestament- 
lichen Religiosität auf die Idee des .Gottvertrauens' geht so weit, daß die verschie- 
densten anderen religiösen Haltungen als Teilprinzipien, Voraussetzungen oder Ent- 
faltungen des Gottvertrauens aufgefaßt sind. Viele Gedanken, die in einer weniger 
vom Vertrauen her bestimmten Religion eine eigenständigere Bedeutung gewinnen 
würden, sind im Alten Testament gesehen als Vorbedingungen oder Äußerungen des 
,Hoffens auf den Herrn'. Glaubensgeist, Gehorsam, Ergebung in den Willen Gottes, 
Opferbereitschaft usw., all das sind religiöse Tugenden, die das Alte Testament als 
.Vertrauen auf den Herrn' ansieht und beschreibt." Umgekehrt bezeichnet der Psal- 
mist das fortgesetzte aufrührerische Verhalten der Israeliten auf dem Wüstenzug im 
Grund als Unglaube und Mangel an Vertrauen auf Gott, der ihnen doch immer 
durch seine Wundertaten geholfen und sich ihnen gnädig und barmherzig gezeigt 
hat (Ps 78, 22.32). 

Wichtig ist von hierher gesehen, wie Gott auf die Untreue seines Volkes reagiert 
und was er von denen, die sich des Bundes- und d. h. zugleich des Vertrauens- 
Bruches schuldig gemacht haben, verlangt. Das sagt besonders schön der Prophet 
Michäas (6, 1•8). Das Volk ist erschüttert und beschämt durch die Klage, in der 
Jahwe ihm seinen Undank vorhält: •Mein Volk, was habe ich dir getan, und womit 
habe ich dich belästigt? Antworte mir! Ich habe dich doch heraufgeführt aus dem 
Land Ägypten und aus dem Sklavenhause dich erlöst..." Der Text ist uns vertraut 
aus den Improperien des Karfreitags. Das Volk erkennt seine große Schuld und sinnt 
nach, womit es Sühne leisten könne: •Womit soll ich vor Jahwe treten, mich beugen 
vor dem Gott in der Höhe? Soll ich mit Brandopfern vor ihn treten, mit Kälbern von 
einem Jahr? Wird Jahwe Gefallen haben an Tausenden von Widdern, an Zehn- 
tausenden von Bächen Öls? Soll ich meinen Erstgeborenen für meinen Frevel geben, 
die Frucht meines Leibes für meine Sünde?" Das Volk denkt an äußere Opfergaben, 
reichste, wertvollste. Sie werden kaum genügen. Darum kommt ihm zum Schluß der 
Gedanke an das Liebste, Teuerste, den erstgeborenen Sohn. Jahwe wird dieses 
Opfer von sich selber fordern, vom Volke will er es nicht. Durch Jeremias (7, 31; 
19, 5; 32, 35) sagt er sogar, es sei ihm nie in den Sinn gekommen, so etwas zu ver- 
langen; Menschenopfer sind ihm ein Greuel. Sie sind nicht geeignet, die innere Hin- 
gabe an Gott zum Ausdruck zu bringen (was ja der Sinn der blutigen und unblutigen 
Opfer ist), weil der Mensch nicht eine Sache ist, über die man verfügen kann, sondern 
eine Person, ein Abbild Gottes (Gn 9, 6). Auch von Abraham hat Gott letzten Endes 
nicht die materielle Opferung des Sohnes gefordert, sondern den geistigen Verzicht 
(Gn 22, 12.16)12. Michäas gibt auf die Fragen des ratlosen Volkes eine wahrhaft 
göttliche Antwort: •Es ist dir verkündet, o Mensch, was gut ist und was Jahwe von 

dir fordert: Nichts als das Recht tun und die Bundespflicht (häsäd) lieben und 
demütig wandeln mit deinem Gott." Ganz ähnlich sagt Oseas (12, 7) zu dem ab- 
trünnigen Israel: •Du aber kehre zu deinem Gott zurück, bewahre Bundespflicht und 
Recht und harre beständig auf deinen Gott." 

12 Vgl. Geist u. Leben 35 (1962), 344; ausführlich H. Junker, Die Opferung haaks 
(Pastor Bonus 52, 1941, 29•35). 



•Darum schlägt ihm mein Herz •" 177 

Was Gott vor allem verlangt, zeigt auch das gottinspirierte Gebet des großen 
Bußpsalms Miserere: •Opfer vor Gott ist ein zerknirschter Geist, ein zerknirschtes 
und gedemütigtes Herz, o Gott, verschmähst du nicht" (Ps 51,19). Bußgebete aus dem 
gleichen Geist sind jene des Azarias (Dan 3, 25•45), des Daniel (Dan 9, 4•19), des 
Esdras (Neh 9, 6•37), und andere mehr, in denen die Sünde demütig bekannt und 
voll Vertrauen vom barmherzigen Gott Verzeihung und Rettung erwartet wird. 
Haben nicht David und Isaias die Erfahrung gemacht, daß sie, sobald sie ihre Sünde 
bekannt hatten, die Verzeihung zugesichert erhielten (2 Sam 12, 13; Is 6, 5 ff.)? Das 
will nicht heißen, wie der Fall Davids lehrt, daß Gott die Sünde ungestraft läßt 
(2 Sam 12, 14 ff.; vgl. auch Ex 34, 7). Es gehört also zu der reuigen Umkehr zu Gott 
auch die demütige Annahme der Strafe, wofür David ein Vorbild sein kann (2 Sam 
12, 16•23; 15, 25 f. 30. f.; 16, 10 ff.; 24, 14). 

Das Alte Testament kennt auch freiwillig übernommene Bußwerke, die Gott ver- 
söhnen sollen; sie müssen aber der wahre Ausdruck der inneren Bußgesinnung sein; 
sonst sind sie wertlos vor Gott. Das Fasten von Leuten, die zugleich die Gerechtig- 
keit und Liebe gegenüber ihren Volksgenossen verletzen, beachtet Gott nicht (Is 58). 
Viel wichtiger ist dem Herrn Aufrichtigkeit, Gerechtigkeit, wohlwollende Gesinnung, 
Treue und Friedensliebe im gegenseitigen Verkehr (Zach 8, 16•19). Ist aber das 
vorhanden, dann wird Gott auch die freiwillig übernommenen Bußwerke gnädig 
aufnehmen (vgl. Jon 3, 5•9). ja, durch den Propheten Joel ergeht von Jahwe selbst 
die Aufforderung: •Bekehrt euch zu mir aus eurem ganzen Herzen und mit Fasten, 
Weinen und Trauerklage. Zerreißt aber eure Herzen und nicht eure Kleider und 
bekehrt euch zu Jahwe, eurem Gott, denn gnädig und barmherzig ist er, langmütig 
und reich an Bundesliebe, und er läßt sich des Unheils gereuen ..." (2, 12•17). Und 
der Prophet beschreibt anschließend, wie der Herr diese Bußfeier gnädig aufgenom- 
men hat (2, 18•27). 

Das Alte Testament beschreibt uns auch, wie der erlöste Mensch in Reue und 
Trauer des Leidens des Messias gedenkt. Im vierten Gottesknechtlied (Is 52, 13• 
53,12) sind es offenbar •die vielen Völker" und •die Könige" (Is 52, 15), die in den 
folgenden Strophen (53, 1 ff.) sprechen. Zuerst können sie nur schweigen, wie die 
Freunde Jobs (Job 2, 13), ob des befremdenden, seltsamen Schauspiels, aber dann 
müssen sie es aussprechen, was sie erlebt haben und was sie dabei empfanden: •Wer 
hat geglaubt der uns gewordenen Kunde, und Jahwes Arm, wem ward er offenbar?" 
Nur dem von Gott erleuchteten Auge des Glaubens, das sie jetzt besitzen, ist es 
möglich, die Geschichtslenkung des Allmächtigen in diesem so fremdartigen Gesche- 
hen zu erkennen. Sie fangen nun an, von ihrem ersten Eindruck zu erzählen (vgl. 
52, 14), in dem sie diesen •Mann der Schmerzen" mit ihren noch unerleuchteten 
Augen nicht ansehen mochten (53, 2 f.). Dann aber sprechen sie es tief erschüttert 
aus, was sie in ihrer jetzigen Glaubensschau erkennen: Den sie als von Gott geschla- 
gen verachtet haben, der ist durchbohrt und zermalmt ob ihrer Schulden, die er auf 
sich genommen hat (53,4 f.). Sie waren wie verirrte Schafe und gingen ihre eigenen, 
nicht Gottes Wege, und er ließ sich wie ein Lamm, das seinen Mund nicht auftut, zur 
Schlachtbank führen (53, 6 f.). In der folgenden Strophe (53, 8 f.) wird das furcht- 
bare Ereignis klar als Justizmord beschrieben: •Aus Bedrängnis und Gericht ward 
er weggerafft... ob des Abfalls meines Volkes getroffen zu Tode!" In diesem Auf- 



178 Johannes Schildenberger 

schrei gibt sich der Prophet selbst kund. Es ist, wie wenn er in seiner inneren Er- 
regung die Kunstform seines dramatischen Rahmens sprengt; denn am besten läßt 
man die Rede der •Vielen" sich noch in dieser und der folgenden Strophe (53,10.11a) 
fortsetzen, in der der Heilsplan Gottes vollends offenbar wird: der Sühnetod führt 
den Gottesknecht zu seligem Lohn: neuem Leben und Nachkommenschaft. Das 
Schlußwort spricht Jahwe selbst (53, llb.12): Der Gottesknecht rechtfertigt •die 
Vielen" und bekommt sie als seinen Anteil13. 

Im Buch des Propheten Zacharias (12,10•13,1) wird eine große öffentliche Toten- 
klage um einen •Durchbohrten" beschrieben, der an den Gottesknecht erinnert und 
der in Jo 19, 37 und Offb 1, 7 mit Christus gleichgesetzt wird. Diese Klage ist ein 
Gnadengeschenk Gottes: •Ich werde über das Haus David und über die Bewohner 
Jerusalems einen Geist der Gnade und des Flehens ausgießen, und sie werden auf 
den blicken, den sie durchbohrt haben, und sie werden trauern über ihn, wie man 
über den einzigen (Sohn) trauert, und sie werden bitter weinen über ihn, wie man 
bitter weint über den Erstgeborenen. An jenem Tag wird groß sein die Trauerklage 
in Jerusalem... Klagen wird das Land, jedes Geschlecht für sich..." Aber diese 
von Gottes Gnade bewirkte Trauer wird eine Segensquelle öffnen: •An jenem Tag 
wird eine Quelle sein, geöffnet für das Haus David und für die Bewohner von 
Jerusalem gegen Sünde und Unflat" (13, 1). 

Ist nicht in all diesen alttestamentlichen Texten das Wesen unserer Herz-Jesu- 
Verehrung vorausgezeichnet? Nach biblischem Sprachgebrauch bezeichnet das Wort 
•Herz", wie schon zu Anfang gesagt wurde, wohl das leibliche Herz, aber als Sitz 
des Denkens, Wollens und Fühlens, und es ist immer die ganze Person mitgemeint. So 
ist es auch in der Herz-Jesu-Verehrung, wie schon der Introitus der Festmesse zeigen 
kann, der dem 33. (Vulg. 32.) Psalm entnommen ist (Vers 11 und 19): •Die Gedanken 
seines Herzens währen von Geschlecht zu Geschlecht, daß er ihre Seelen dem Tod 
entreiße und sie im Hunger nähre". Papst Pius XII. hat in seiner Herz-Jesu-Enzyk- 
lika •Haurietis aquas" aufs neue bestätigt, daß der Herz-Jesu-Kult der Person des 
gottmenschlichen Erlösers gilt. Und wenn er diesen Kult darin zusammenfaßt, daß 
er der Liebe Gottes gelte, die uns in Christus erschienen sei, und daß unsere Antwort 
auf diese trotz des Undanks der Menschen unversiegliche Liebe liebende Hingabe 
und sühnende Genugtuung sein müsse, dann wird auch deutlich, warum er sagen 
konnte, der Herz-Jesu-Kult, der den Inbegriff der ganzen christlichen Religion dar- 
stelle, Erfüllung und zeichenhafte Verdeutlichung der ganzen Heilsveranstaltung sei, 
könne schon aus den Heiligen Schriften des Alten Testamentes wirkungsvoll auf- 
gezeigt und begründet werden. 

13 Vgl. meinen Aufsatz: •Die Gottesknedkt-Lieder des Isaiasbudies", Erbe und Auftrag 
(Ben. Monatschr.) 35 (1959), 92•108. 




