Yon der Gnade des Glaubens

Von Otto Semmelroth SJ, Frankfurt/Main

Man weiff, dal manchen Christen unseres naturwissenschaftlichen Zeitalters das
Glauben sehr schwer fallt. Nun — dafl man an den Glauben seine Fragen hat, st
nicht weiter bedenklich. Dafl man ihn um ungeléster Fragen willen aufgibt, ist da-
gegen sehr bedenklich. Bedenklich zuerst, weil an den Glauben das Heil des Men-
schen gebunden ist, aber auch, weil es schon rein menschlich gesehen ein Feblverhal-
ten ist, etwas, worauf man bisher sein Leben gebaut hat, nur deshalb aufzugeben,
weil es nicht frei von Problematik ist.

Dem Verstand mag sich die Schwierigkeit des Glaubens etwa in dieser Form stel-
len: Entweder geht es im Glauben um Erfassung einer Wirklichkeit und unsere Stel-
lungnahme zu ibr. Dann scheint das Glauben eine unvollkommene Form des Erken-
nens zu sein. , Wirklich® ist fiir den heutigen Menschen ja nur das, was die eigene
Erkenntnis oder Erfabrung als dieser Note wiirdig festgestellt hat. Oder es geht im
Glauben um Inhalte, die der eigenen Erfahrung und Erkenntnis unzuginglich sind.
Dann wird Glauben zur Vermutung und Meinung mit dem resignierten Verzicht auf
Sicherbeit, im Sinn der skeptischen Frage: ,Was ist schon Wahrheit?* (Jo 18, 38),
mit der sich nicht nur der romische Landpfleger dem drangenden Anspruch Christi,
der von Gott bestellte Kiinder der Wahrbeit zu sein (Jo 18, 87 £.), hat entziehen wol-
len. Versuchen wir auf dieses Dilemma eine Antwort zu geben.

1, Das Problem des Glaubens

Bevor wir ins Einzelne gehen, ist es gut, sich zunéchst einmal klar zu'machen, daf§
es durchaus legitime Schwierigkeiten des Glaubens gibt, mit denen sich jeder Christ
irgendwann einmal auseinandersetzen sollte. Nur in dem Mafe, das einer tut, wird
er zur Miindigkeit des Glaubens heranreifen. Andernfalls kann es sein, daff sein
Glaube sich eines Tages als zu schwach erweist, um der Last des Lebens noch gewach-
sen zu sein; er macht den Eindruck des Unwirklichen und nur Erdachten und wird
abgesdhiittelt. Die Pflicht zu solcher Auseinandersetzung ist heute besonders dringlich.

1. Gegenstindlicher oder personaler Glaube?

Fin erster Grund fiir die Schwierigkeit des Glaubens liegt in dem, was man seine
Sachlichkeit nennen konnte.

‘Wo ein Mensch verehrend und bewundernd zu einem anderen aufschaut, weil er
von diesem und seiner Leistung einen-aufrichtenden, mitreiflenden Einflufl auf sich
selbst erbofft, da sagt er wohl: Ich glaube an dich. Auch einen in der Erfahrung sei-
nes Miferfolges Niedergedriickten richtet man bisweilen auf durch die Zusicherung:
Ich glaube trotzdem an dich. In beiden Féllen hat Glauben die Farbung des Ver-
trauens. '

Diesen vertrauenden Glauben finden wir auch im Neuen Testament, besonders in
den synoptischen Evangelien, in denen die Begegnung und Gefolgschaft der Jinger



180 Otto Semmelroth

mit ihrem Herrn und Meister oder der Geplagten mit ihrem helfenden Heiland so
stark unter diesem Zeichen steht. Die Mahnung des Herrn: ,Was seid ihr so furcht-
sam, ihr Kleingldubigen“ (Mt 8, 26), in ihren Ohren habend, leben sie unter dem
Eindruck des Vertrauens, das ihnen der Meister eingeflofit hat, und das ihrem Glau-
ben Kraft gibt. In dieser Gestalt des Glaubens treten formulierte sachliche Inhalte
zuriick. Im Vordergrund steht die personliche Begegnung und Hingabe, die als Nach-
folge des Herrn und als Umgang mit der lebendigen Person des Herrn Kern aller
christlichen Religiositit bleiben mufl.

Es mag darum Erstaunen wecken, dafl im spateren christlichen Glaubensverstind-
nis, vor allem in seiner katholischen Ausprigung, ein immer stirkerer Wert auf den
mitgeteilten Inhalt, auf das formulierte Glaubensbekenntnis, gelegt worden ist, das
man zu glauben, das heifit als Wahrheit anzunehmen hat. Damit scheint ndmlich der
Akzent von der personlichen Begegnung des Menschen mit Gott auf die sachliche
Aussage verlagert zu sein, so als solle man im Glauben nicht so sehr die dargereichte
Hand des offenbarenden Herrn ergreifen, als vielmehr einen mitgeteilten Inhalt aus
dieser Hand entgegennehmen. Glaube in diesem Sinn lafit viele kalt. Sie wenden
ein, dafl religidser Glaube im eigentlichsten doch Hingabe und nicht Sorge um intel-
lektuelle Wahrheit, Liebe und nicht Dogma, lebendige Begegnung und nicht theolo-
gische Gedankenarbeit sei. Wie oft hat man der kirchlichen Theologie vorgeworfen,
daf sie die Sicherung und gedankliche Entfaltung ihrer Uberlieferung zu sehr in den
Vordergrund geriickt habe, und damit der Glaube kaum noch als personliche Hin-
gabe, sondern als Ableistung eines Lernpensums im Dienst des gottlichen Lehrers
erscheine. ,

Schon hier sei aber darauf hingewiesen, wie frith die Kirche — schon im Neuen
Testament selbst — die Inhalte des Glaubens in Bekenntnisformeln fixiert und da-
durch deutlich dokumentiert hat, dafl notwendig zum Vollzug des Glaubens die An-
nahme der von Gott geoffenbarten Inhalte in ihrer kirchlichen Auslegung gehort.
Die Kirche konnte nie der Meinugn sein, dafl man die ,Fides qua creditur®, das
heifit die Tat des Glaubens selbst, vollziehen konne ohne eine geprigte, in Sitzen
ausdriickbare ,Fides quae creditur®, das heifit ohne den Inhalt, der im Glauben
bejaht wird, weil er von Gott offenbarend mitgeteilt wurde.

Hier liegt nun einer der Griinde fir die Schwierigkeit des Glaubens, der sich in
zweifacher Richtung auswirken kann. Die einen fiirchten durch die Sachlichkeit des
Glaubensverstindnisses das Moment der Personbegegnung, das ja auch unter
Menschen den Glauben aneinander kennzeichnet, vernachlissigt zu sehen. Den ande-
ren scheint der Glaube als sachliche Kenntnisvermittlung eben doch nicht dem zu
entsprechen, was sie von echtem Wissen verlangen zu miissen meinen. Mit anderen
Worten: Das katholische Glaubensverstandnis mit seiner gegenstidndlichen Bestimmt-
heit steht zugleich in Auseinandersetzung mit dem weithin ungegenstindlich ver-
standenen Glaubensverstindnis des Protestantismus — ganz zu schweigen von dem
Ideal einer sogenannten dogmenlosen Religion mancher freikirchlicher Gemeinschaf-
ten — und in Auseinandersetzung mit dem Wissens- und Wissenschaftsideal des
Menschen der heutigen Welt.

Im Gesprach mit der reformatorischen Christenheit iber diese Frage geht ja die
Auseinandersetzung vor allem dariber, dafl man uns vorwirft, die lebendig hin-



Uon der Gnade des Glaubens 181

gebende Personbegegnung mit dem sich hingebenden Herrn werde abgelést durch
sachliche Zur-Kenntnis-Nahme satzhaft geoffenbarter Inhalte. Die evangelische
Theologie ist bisweilen sehr geneigt, eine inhaltliche Bestimmtheit des Glaubens, also
etwas, das man glaubt, ganz zuriicktreten zu lassen hinter dem reinen Vollzug der
Personbegegnung mit Gott. Zur Verdeutlichung sei ein Text aus einem Diskussions-
beitrag von Prof. Hanns Riickert (Tiibingen) bei einem interkonfessionellen Gesprich
in Bad Boll im Jahre 1956 zitiert: ,Fiir den evangelischen Christen, der einiger-
mafien im Leben seiner Kirche steht, ist kaum ein Begriff der katholischen Dogmatik
" so schwer vollziehbar wie der Begriff der ,credenda’, der Offenbarungswahrheiten,
die der Glaubenspflicht unterliegen . .. Fiir den Glauben, ans dem der evangelische |
Christ lebt, weil er allein rechtfertigt, gibt es keine ,credenda‘; denn dieser evange-
lische Christ glaubt in dem einen, was er glaubt, alles, ... was er zum Leben und
Sterben braucht. Es ist eigentlich schon eine leichte Verschiebung, die die Verfiih-
rung zum Miflverstidndnis in sich tragt, wenn man diesen Glauben, den Luther meint,
dadurch umschreibt, daff man ihn mit einem Akkusativobjekt verbindet; primar
gehort zu diesem reformatorischen Credere ein Dativobjekt: Dieser Glaube glaubt
Gott, Deo, und zwar dem in Christus sich offenbarenden Gott.1“

Es ist nun allerdings keine Frage, dafl man — darin liegt eine Art Tragik — unter
Umstidnden gerade durch die Sorge um die sachlich korrekte Bewahrung der geoffen-
barten Inhalte zu einer sachlichen Niichternheit kommen kann, die dem Glauben als
lebendiger Begegnung mit dem offenbarenden Gott hinderlich im Wege steht. Der
personale Akt der Offenbarung Gottes kann wirklich dahin verzerrt werden, daf§
man ihn als Ausgangspunkt fiir wissenschaftliche Beweisfithrungen und fiir neue
Erkenntnisse ansieht. Und diese neuen Erkenntnisse konnen dann das geistige, theolo-
gische Bemiihen so aufzehren, dafl iiber dem Inhalt die Begegnung mit dem verges-
sen wird, der in diesen Inhalten sich selbst mitteilen will. Trotz dieser Gefahr kann
aber auf den Inhalt nicht verzichtet werden, wenn Glaube noch bleiben soll, was er
als christlicher Glaube ist und sein muf. Es mag sich gewifl gewinnend anhdren,
wenn Hans Grafl (Marburg) im protestantischen Lexikon ,Religion in Geschichte
und Gegenwart “2 schreibt: ,,Gegenstand des Glaubens sind nach evangelischem Ver-
stindnis nicht irgendwelche Lehren, Lehrsitze oder Dogmen, auch nicht irgendwelche
Berichte, die man fiir wahr halten muf“. Bei niherem Zusehen wird man nun einmal
nicht leugnen konnen, dafl der christliche Glaube zwar nicht um der Dogmen und
Lehrsitze willen geschieht, aber doch auch nicht ohne solche Inhalte vollzogen wer-
den kann; mit dem Aufgeben der gegenstindlichen Aussage wiirde — und die Ge-
schichte ist hier ein harter Lehrmeister gewesen — auch der personale Glaube auf-
gegeben.

Auf der anderen Seite sieht sich unser Glaubensverstindnis durch die Betonung
seiner Gegenstindlichkeit und Inhaltlichkeit vor den kritischen Blick des wissens-
durstigen und wissenschaftsgliaubigen Menschen unserer Welt gestellt. Dieser ist ge-
neigt, den Glauben der Christen nach jenem Vorgang zn deuten, den er aus seinem
eigenen Lebensbereich kennt. Wenn Studierende die Inhalte ihrer Wissenschaft von

! Schrift und Tradition. Tagungsbericht eines interkonfessionellen Gespriiches. Heraus-
gegeben von Theod. Ellwein. Bad Boll 1956. 62.
2 3. Aufl. II. 1601.



182 Otto Semmelroth

Lehrenden entgegennchmen, ist das zwar etwas wesentlich anderes als Glauben:
aber es sieht sehr dhnlich aus. Bei diesem Vorgang der Wissensvermittlung durch
Belehrung kommt es aber ganz auf den Inhalt an, und die Person des Lehrenden tritt
hinter der gelehrten Sache vollstindig zuriick. So wird man von diesem Vergleichs-
bild her leicht versucht sein, den christlichen Glauben iiber Gebiihr zu versachlichen,
dadurch aber gerade erhebliche Schwierigkeiten gegen ihn wach werden lassen. Man
wird ndmlich dann beim Glauben Exaktheit, Durdhsichtigkeit, Einsicht und Beweis-
barkeit als oberstes Ziel betrachten. Da nun aber im christlichen Glauben der Bereich
des absolut eindeutig Festliegenden eingeschrinkt ist und selbst das, was festliegt.
anch nach der Offenbarung Gottes und der Verkiindigung der Kirche immer nur in
analoger, vieles dem Ahnen offen lassender Sprechweise ausgedriickt wird und im
Geheimnis geborgen bleibt, sieht sich der dhristliche Glaube leicht der Skepsis und
Reserviertheit, wenn nicht gar der Ablehnung durch die Naturwissenschaft und der
von ihr gepragten Menschen ansgesetat.

Das um so mehr, als die kirchlichen Hiiter des Glaubens sich im Lauf der Geschichte
allzu oft wissenschaftsfeindlich gezeigt haben. Der Mensch der Neuzeit, der in
der empirischen Forschung das Gefiihl der Herrschaft iiber die Welt erfihrt, mehr
noch der Mensch der neuesten Zeit, der die Wissenschaft fiir die technische Umgestal-
tung der Welt auswerten gelernt hat, kultiviert, ja zelebriert seine Wissenschaft wie
eine Religion. Wenn sich daher christlicher Glaube gegeniiber der Wissenschaft feind-
selig gibt, kommt es zn einer Gegnerschaft, die, wenn auch in anderer Gestalt, doch
kaum weniger leidenschaftlich ausgefochten wird als die Religionskriege friiherer
Zeiten.

Aber auch wenn nur der Glaube ohne unsachliche Ausflige auf weltliches Gebiet
verkiindet wird, haben von der Naturwissenschaft und von einem technischen Denken
herkommende Menschen nicht selten den Eindruck, daff ihnen eine Reserve gegen
etwas zugemutet wird, das ihnen heilig ist und hingebenden Dienst verlangt. Das
christliche Glauben steht vor einem Dilemma, auf jeden Fall eine feindselige Re-
aktion des wissenschaftsglaubigen Menschen zu wecken: Entweder betont er den per-
sonalen Charakter des Glaubens an den sich mitteilenden Gott; dann vermutet der
Gefolgsmann der Wissenschaft eine Flucht ins Unsachliche; denn er kann nicht iiber-
sehen, dafl der Glaube Aussagen enthilt und nicht inhaltlose Ubergabe an das gott-
liche Du ist. Oder aber er bekennt, daff Gottes Offenbarung uns Sachverhalte und
Glaubensaussagen vorlegt; dann erinnert sich der Vorkdmpfer der Wissenschaft an
so viele Bannfliiche, die im Zeichen des Glaubens gegen die Wissenschaft und ihre
Anwilte geschleudert worden sind. Und er meint fiirchten zu miissen, es werde ihm
eine Schizophrenie des So-Erkennens und Anders-Glaubens, ein Auseinanderfallen
von wissenschaftlichem Fortschritt und christlichem Glauben, zugemutet, das der
Mensch nicht ertrigt.

So ganz ohne Grund ist das nicht. Friedrich Dessaver hat am Beispiel der Ver-
urteilung Galileis darauf hingewiesen, dafl diese Furcht nicht véllig zu Unrecht be-
steht: ,Uor dem Urteil: Die Namen der Mathematiker, Astronomen, Naturforscher
im Raum des Glaubens, Laien, Weltpriester, Ménche, gerade auch in Italien, finden
sich in grofler Zahl“ — Dessauer zihlt eine seitenlange Liste solcher Gestalten auf.
»S0 1aBt sich erkennen, wie Mathematik, Astronomie und Physik im Raum der Kirche



Uon der Gnade des Glaubens 183

gepflegt waren . .. Nach dem Urteil wird das anders. Die Naturwissenschaft entfaltet
sich wie im Sturm, als wolle sie versiumte Jahrhunderte nachholen ... Aber andere
Menschen vollbringen dieses Werk: Engliander, Franzosen, Flamen und Niederlin-
der, Skandinavier, Deutsche — und fast alles Nichtkatholiken. In den Orden ver-
stummt die Physik, aus der Kirche ist sie vertriecben... Die neue Geisteswelt ent-
steht wesentlich auflerhalb der Kirche und der katholischen Liander. Man hatte mit
Galilei die Naturforscher verscheucht“s. Wer vermutet, das sei ein wenig tibertrie-
ben, der lese zum gleichen Thema, was Karl Rahner schreibt: ,Die Kirche ist oft die,
die in den Fragen der Wissenschaft nicht nur langsam und bedichtig auf die Reinheit
des Glaubens und dessen Unversehrtheit bedacht voranschreitet, sondern oft auch zu
lange wartet, im 19. und 20. Jahrhundert zu rasch schon nein gesagt hat, wo sie schon
frither ein wenn auch nuanciertes und unterscheidendes Ja hitte sprechen kéonnen . . .
Sie hat nach allem menschlichen Ermessen schon oft entscheidende Sternstunden ihrer
Aufgabe verpafit oder sie wahrnehmen wollen, als der Kairos dafiir schon voriiber
war“4, Wenn dristliches Glauben also wirklich gegenstindlich ist, eine inhaltlich
bestimmte Sachlichkeit haben muf, ist es damit offensichtlich in eine echte Proble-
matik gestellt.

2. Glaube der Kirche oder Glaube des einzelnen?

Eine weitere Belastung des christlichen Glaubens wird darin empfunden, daf} das
Leben des Glaubens in der Kirche wie in einer Institution eingefangen ist. In unserer
~verwalteten Welt” ist die Institution eine Macht geworden, auf die sich alles stiitzt,
die sich aber auch der Reserve und den Verdichtigungen gerade derer anssetzt, die
um die Wiirde und Wirklichkeit der menschlichen Person besorgt sind. Und da der
Bereich des Religiosen als der vielleicht einzige Raum iibrig geblieben zu sein scheint,
in dem der einzelne sein persdnliches Leben noch einigermafien bewahren kann, wird
die Institutionalisierung in diesem Bereich zu einer Belastung fiir den Glauben. Man
empfindet sie als Zwang im Bereich der Intimsphire.

Erschien die Personalitit des Glaubens zunachst dadurch bedroht, daf an die Stelle
der Person des offenbarenden Gottes eine von ihm geoffenbarte Sache zu treten ver-
suchte, so liegt hier die Gefdhrdung des personalen Charakters des Glaubens in
cinem Aufgehen des glaubenden Einzelnen in einer organisierten Glaubensgemein-
schaft. Daf} eine Institution dem einzelnen seine Glaubensentscheidung abnehmen
konne, mufl aber als wesenswidrig erscheinen. Wenn irgend etwas, dann ist der
Glaube freie Entscheidungstat des einzelnen vor Gott. Und hier ist man heute sehr
empfindlich. Es sind vor allem folgende drei Eigenschaften, in denen der religiGse
Glaube dem Institutionellen zu widerstreiten scheint.

Zunichst wird der religiése Glaube und das von ihm bestimmte Leben wesentlich
als Akt des einzelnen Menschen in seinem Er-selbst angesehen. In seinem Glauben
maochte der von allzu viel Uffentlichkeit geplagte Mensch sich zuriickziehen und mit
seinem Gott allein sein. Gottes Unendlichkeit macht es ja gerade maglich, daf er fir

3 F.Dessauer, Der Fall Galilei und wir. Frankfurt 1947, 50ff.
*+ K.Rahner, S], Uber die Méglichkeit des Glaubens heute. In: Schriften zur Theologie
V. Einsiedein 1962. 25ff.



184 Otto Semmelroth

jeden einzelnen so da ist, als wenn es nur ihn gibe. Eine Kirche wird dann allenfalls
als erzieherische Hilfe fiir die noch nicht zu dieser Einzelbegegnung mit Gott gekom-
menen Menschen betrachtet, und ihr gréfiter Ehrgeiz sollte darin bestehen, sich bal-
digst iiberfliissig zu machen.

Weiterhin versteht sich dieser Glaube als personliche, freie Entscheidungstat. Und
das legt man oft so aus, als hitte solche Entscheidung keine vorgegebene Norm und
Prigung, sondern werde aus dem Personkern des Menschen schopferisch spontan und
fast willkiirlich gesetzt.

Und schliefilich hat der Glaube die Eigenschaft der Innerlichkeit. Das Hinaustreten
in die Offentlichkeit scheint dem Glauben etwas von seiner Tiefe, seiner notwendigen
Diskretion und Aufrichtigkeit zu nehmen. Wo die Glaubensforderung dem Menschen
darum in einer Weise entgegentritt, die diesen Zug zur Innerlichkeit, die man gern
auch noch mit der Privatsphare gleichsetzt, zuriickdrédngt, wo also als Vollgestalt des
Glaubens das Bekenntnis verlangt wird, wird er fiir viele zum Problem.

Diese Spannung ist aber dem christlichen Glauben wesentlich. Denn er wird zwar
vom einzelnen in freier Entscheidung, die aus seiner Innerlichkeit kommt, vollzogen.
Aber Entscheidung schliefit institutionelle Bindung nicht aus, sondern ein. Christ-
licher Glaube mufl immer als kirchlich gebundener Glaube gesehen werden. Im Brief
an die Romer, dessen vordringliches Anliegen die Rechtfertigung des Menschen im
Glauben an das Heilswerk Jesu Christi, also Innerlichkeit, existentielles Angespro-
chen-werden und personliche Entscheidung ist, hat Paulus die Kirchlichkeit des Glau-
bens sehr betont ausgesagt. ,Jeder, der den Namen des Herrn anruft, wird gerettet
werden®, heifit es Rém 10, 13 mit einem Wort des alttestamentlichen Propheten Joel.
Voraussetzung fiir das Anrufen des Herrn ist der Glaube: ,Doch wie sollen sie den
anrufen, an den sie nicht glauben?“ Die Grundlage aber dieses Glaubens ist nach
Paulus die an die Sendung der Kirche gebundene Verkiindigung: ,Wie aber sollen
sie an den glauben, von dem sie nicht horten? Und wie sollen sie héren, wenn nie-
mand verkiindet? Wie aber sollen sie verkiinden, wenn sie nicht ausgesandt wur-
den?. .. So kommt also“ — das ist des Apostels Folgerung aus dieser Herleitung des
Glaubens aus dem Héren und des Hérens aus der Verkiindigung und der Verkiindi-
gung aus dem Gesandtsein — ,so kommt also der Glaube aus dem Horen, das Horen
aber durch das Wort Christi“ (Rém 9, 13—17). Das Wort Christi kommt im Glauben
zum Menschen, weil es in der Kirche seine Heimstatt hat und durch die Verkindi-
gung des von der Kirche Gesandten den Menschen mitgeteilt wird.

Und gerade dies empfinden viele unsere Zeitgenossen als odids und belastend. Ein
Wort Christi, das ihnen unmittelbar zugesprochen wiirde, ein Raunen Gottes, das
sich erfahrungs- und erlebnisméflig kundtite, hitte Aussicht, akzeptiert zu werden.
Ein kirchlich institutionell behiitetes und, wie man fiirchtet, menschlich verwaltetes
Offenbarungswort Gottes dagegen scheint dem Glauben seine Spontaneitit, Indivi-
dualitit und Innerlichkeit zu nehmen. Vor allem im katholischen Glaubensverstind-
nis meint man diesen institutionellen Zug zu stark betont zu sehen. Sonderbare Bli-
ten allerdings treibt die Vorstellung, die man vom katholischen Glaubensverstidndnis
gerade in dieser Hinsicht hat. Ein nicht katholischer Kirchenhistoriker hat kiirzlich
vom stellvertretenden Glauben als der Eigenart mittelalterlicher Glaubensauffas-
sung gesprochen, die durch die Reformation iiberwunden worden sei. Im Bericht einer



Uon der Gnade des Glaubens 185

seriosen Zeitung iber eine Rede Kardinal Beas iiber die Gewissensfreiheits wurde
das dann so interpretiert, als habe der Katholizismus den stellvertretenden Glauben
beibehalten und ihm sogar ,im vorigen Jahrhundert mit der Unfehlbarkeitserkla-
rung des Papstes den Schlufistein gesetzt.“ Also der Papst als stellvertretend Glau-
bender!? Das kirchliche Lehramt als eine Instanz, der man in der ,fides implicita“
(im nur vage und ganz im allgemein bewufiten Glaubensvollzug) ,,. . . die volle Ein-
sicht in die Glaubenswahrheiten iberlifit“s!? Dann allerdings bliebe von Indivi-
dualitit, Spontaneitdt und persénlicher Innerlichkeit des Glaubens nichts mehr iibrig.
Der Glaube ware im héchsten Grad institutionalisiert und damit nicht mehr Glaube,
auch nach katholischem Verstdndnis nicht mehr. Denn was in den zitierten und man-
cherlei anderen Darstellungen gesagt wird, ist ein Popanz, aber nicht katholisch
christliches Glaubensverstandnis.

11. Die Gnade des Glaubens

Im Glauben trifft der wahrheitssuchende Geist des Menschen auf die offenbarende
Selbstmitteilung Gottes. Und doch bleibt dieser offenbarende Gott auch in seiner
Mitteilung ins Geheimnis gehiillt. Seine Mitteilung wiére ja nicht mehr die des un-
endlichen Gottes, wenn sie seine Geheimnisse vor dem Menschengeist entbergen
kénnte. Sie wiére allerdings anderseits keine Mitteilung, wenn sich Gott nicht in einer
Eingrenzung und Greifbarkeit, also in einem Wort, in einem Satz, dem Glaubenden
" darbieten wiirde. Das ist das eigentliche Problem des christlichen Glaubens.

Diese Polaritat hat vielleicht keiner so pragnant herausgestellt wie Paulus in sei-
nem Doppelbegriff des Glaubensgehorsams, mit dem er den Rémerbrief beginnt und
schliefit. Seine apostolische Sendung deutet er Rom 1, 5 als ,Apostelamt zum Glau-
bensgehorsam®, in dem das Evangelium angenommen wurde, von dem er Rém 16,28
sagt, es sei ,nach Auftrag des ewigen Gottes allen Vilkern bekannt gemacht worden
zur Weckung des Glaubensgehorsams®.

1. Glaubensgehorsam in der Glaubensgnade

Damit ist der Vorgang des Glaubens als ganz personal gemeinte Begegnung des
horenden Menschen mit dem sich mitteilenden Gott gedeutet, was fiir Paulus dem
sachlichen Inhalt dieses Glaubens keineswegs im Wege steht. In dem oben schon
zitierten Text aus dem 10. Kapitel des Romerbriefes hatte Paulus betont, daff der
Glaube aus dem Héren auf die Predigt komme. Das Héren ist geradezu die bildhafte
Darstellung dessen geworden, was christliches Glauben heifit.

Nun hat Paulus diesem Horen eine Intensivform gegeben, die es zum Wesens-
element des Glaubens macht. Er hat aus dem Akodein (= Héren) eine Hypakoé
(= Gehorsam) gemacht. Damit wird das sachlich-objektive Zur-Kenntnis-Nehmen,
das im bloflen Héren geschehen kénate, zum hingebenden Dienst vor der Person des
Sprechenden. Seine Mitteilung wird als ein Anruf anfgenommen, den man nicht kiihl
registrieren kann, sondern in der Bereitschaft, sich von ihm bestimmen zn lassen, ent-

5 Frankfurter Allgemeine Zeitung, 23. Jan. 1963. S. 2.
¢ H. Grafl, RGG I], 1601.



186 Otto Semmelroth

gegennehmen mufl. Glaube als sachliche Annahme von Aussagen und Glaube als
Hingabe verschmelzen.

Gehorsam ist dieser Glaube zunichst deshalb, weil Gott sich nicht in erster Linie
offenbart, um die Erkenntnis des Menschen zu bereichern, sondern um sich selbst als
neues Leben dem Menschen mitzuteilen, damit aber zugleich seine Herrschaft iber
den Menschen geltend zu machen. Denn die gnadenhafte Vergottlichung der mensch-
lichen Person muf} sich in den Entscheidungen dieses Menschen kundtun und aus-
wirken. Diese Entscheidungen miissen im Gehorsam gegeniiber dem Wort des offen-
barenden Gottes gefallt werden. Im Fehlen dieses Gehorsams ist in vielen Fallen
die mangelnde Glaubensbereitschaft begriindet, die den Boten des Herrn aufstéhnen
1aBt wie den Apostel, wenn er mit dem Propheten seufzt: ,Herr, wer glaubt denn
schon unserer Botschaft?“ (Rom 10, 16; Is 53, 1), oder wie den Herrn selbst: ,IThr
ungliubiges und verkehrtes Geschlecht . .. wie lange soll ich euch noch ertragen?®
(Mt 17, 16). Die Abwehr, die den praktischen Forderungen des Glaubens an die Ge-
staltung des Lebens gilt, tarnt sich mit intellektuellen Problemen, die das Fiir-wahr-
halten der christlichen Botschaft angeblich unmdglich machen, weil sie den Erkennt-
nissen der Wissenschaft und der menschlichen Erfahrung widerspreche. Eine auf-
richtige Gewissenserforschung aber miifite zugeben, dafl man sich gegen das Engage-
ment wehrt, das man hinter dem Glauben spiirt, ohne das es den christlichen Glau-
ben aber nicht geben kann. Diese Abwehr 14lt es gar nicht erst zum Glauben selbst
kommen, damit man den gottlichen Forderungen an die Gestaltung des Lebens nicht
konfrontiert werde, sondern versucht jeder Bindung schon im Vorfeld des Glaubens
auszuweichen.

Aber der Gehorsamscharakter des christlichen Glaubens liegt nicht nur in der Be-
reitschaft, die in thm ausgesprochenen Forderungen fir das Leben zu erfiillen. Ge-
horsam ist auch schon der Vollzug des Glaubens selbst. Im Hér-Saal beginnt man
schon im Akt des Horens selbst zu begreifen und zu verstehen, und dieses Begreifen
ist der Grund und Mafistab fiir die Bereitschaft, das vom Katheder Gelehrte auf-
zunehmen. Der Glaubensakt dagegen ist schon in der Annahme des Mitgeteilten im
wahren Sinne Gehorsam. Nicht das eigene unausweichliche Verstehen, Erkennen,
Finschen ist Motiv fiir diesen Akt. Nicht die Hochschétzung fiir den Inhalt, nicht die
Schonheit des Geoffenbarten oder das Imposante des mitgeteilten Gegenstandes ist
der Grund, warum geglaubt wird. Das Motiv fiir das Ja des Glaubens ist vielmehr
die Autoritit des offenbarenden Gottes, fiir dessen Wort sich der Mensch offen hilt;
eine Zeugenautoritat, die sich als Gnade im glaubensbereiten Menschen ungegen-
stindlich bezeugt und dadurch die gegenstindliche, allgemeine Offenbarung im ein-
zelnen Menschen hier und jetzt gewissermaflen aktualisiert.

Alle Apologetik wird das in threm Bemiihen, den Glauben zu rechtfertigen, be-
achten missen. Aber auch jene Selbstverteidigung, mit der manch einer sein Stehen
am Rande oder jenseits des Glaubens zu verantworten sucht, dafl er nimlich auf eine
Begriindung des Glaubens warte, die ihn eindeutig und unausweichlich zum Glau-
ben nétige, muf sich warnen lassen. Es gibt eine rationale Begriindung, die zeigt,
warum man glauben kann und mufl. Aber sie zwingt nicht zum Glauben. Ja, sie ist
iiberhaupt nicht das Motiv des Glaubens. Dann nimlich wire der Glaube nicht mehr
Gehorsam gegen den sich mitteilenden Gott. Wer aber wirklich die rationale Be-



Uon der Gnade des Glaubens 187

griindung des Glaubens, wie sie die theologische Apologetik durchfiihrt, realisiert, in
ihrer Giiltigkeit bejaht, ist schon tiber sein eigenes verstandesméfiiges Einsehen hin-
ausgeschritten und steht im Licht- und Wirkkreis der gottlichen Selbstmitteilung, ist
schon nicht mehr einfach drauflen, sondern durch Gnade ganzmenschlich ergriffen,
die objektive Giiltigkeit der Glaubensbegriindung auch existentiell zu realisieren.

Das eigentliche Motiv dafiir, daf geglaubt wird, ist nicht rationale und reflexe
Beweisfithrung. Sie kann allenfalls erkennen lassen, dafl man sich dem Glauben
6ffnen kann und mufl. Aber auch bis dahin fihrt solche Beweisfithrung nicht in der
reinen Kraft menschlicher Logik. Der Mensch steht vor dem Glauben und auf dem
Weg zum Glauben, ja weithin anch noch im Glauben, in allzu vielen Verflechtungen
und Bindungen, die zum existentiellen Vollzug einer, wenn auch objektiv noch so
giiltigen Begriindung des Glaubens unfrei machen. Zum Glaubensgehorsam mufl der
Mensch erst befreit werden.

2. Freiheit im Glaubenslicht

Manche meinen, man gebe die Freiheit auf und begebe sich in eine Bindung, wenn
man glanbt. Sie meinen vielleicht, das sei eben das Opfer, das jeder Religion eigen
sei. Und sie sind sogar bereit, dieses Opfer in Kanf zn nehmen, da sie eingesehen
haben, dafl Bindungslosigkeit als solche nicht das Ideal wirklich menschlichen Lebens
sein kann. In Wahrheit und recht verstanden geht aber der, der sich dem Gehorsam
des Glaubens hingibt, einen Weg in die Freiheit, eine Freiheit allerdings, die nicht
einfachhin Bindungslosigkeit bedentet. Wer zum Glauben kommt, findet dorthin,
weil er dorthin befreit worden ist. Unsere Frage mufl nun sein: Wer befreit den
Menschen aus den mannigfachen Bindungen, die Paulus im Galaterbrief ,die Ver-
sklavung der Unmiindigen an die Elemente der Welt“ nennt (Gal 4, 8}, in den Ge-
horsam des Glaubens hinein, ,in dem Christus uns fiir die Freiheit befreit* (Gal 5, I)?

Hier sind wir bei dem, was den christlichen Glauben eigentlich erst zu dem macht,
was er in seinem Wesen als christlicher Glanbe ist, nnd wohl auch bei dem, was dem
Menschen diesen christlichen Glauben iiberhaupt erst moglich macht. Es ist das, was
Thomas von Aquin das ,Glaubenslicht“? und ein nenerer franzésischer Theologe
»die Angen des Glaubens“® genannt hat. Die Glaubensgnade bewirkt nicht nur, dafl
eine an sich anch ohne Gnade mogliche menschliche Entscheidung fiir oder gegen Gott
dariiber hinaus noch zu einem iibernatiirlichen Tun erhoben wird. Sie ist vielmehr
jene gottliche Initiative, die den Freiheitsraum zur Entscheidung erst erdffnet und
nicht nur deshalb am Beginn des menschlichen Glaubens steht, weil Gott seinem
Heilsvolk im Alten Testament und seiner Kirche in Christus offenbarende Mittei-
lung iiber sich selbst und sein Heilswerk gemacht hat. Das mufl allerdings zuerst
einmal geschehen sein, ehe man diese Offenbarung glanbend annehmen kann. Und
an diesem von Gott geschichilich mitgeteilten Wort der fundamentalen, in Jesus
Christus menschgewordenen Gnade soll sich immer wieder neu die Glaubensent-
scheidung des Menschen fiir den sich mitteilenden Gott ereignen. Aber auch dabei

7 S.th. II/IT, q. 1, 2. 5,ad 1.
8 P. Rousselot SJ, Les yeux de la foi. In: Recherches de Science Religieuse 1910.
241259, 444—475. Deutsch: Die Augen des Glaubens. Einsiedeln 1963.



188 Otto Semmelroth

ergreift Gott immer wieder die Initiative. Er teilt sich je von neuem, zwar ohne neune
gegenstindliche Aussageinhalte, aber in der wirksamen Selbstmitteilung des Glau-
benslichtes, das wir Gnade nennen, dem einzelnen, glaubenden Menschen mit. Die
rationale Reflexion iiber die sogenannten Glaubwiirdigkeitsgriinde in allen Ehren.
Fiir den existentiellen Vollzug des Glaubens werden sie erst wirksam, wenn sie im
Licht und unter dem Wirken dieser gnadenhaften Selbstmitteilung Gottes ins Innere
des Menschen gelangen.

Solche Glaubwiirdigkeitsgriinde mag einer aufzihlen, der um die Griinde gefragt
wird, die ihn zum Glauben bewegen. Er hat seine Griinde und kann sie wohl auch
darlegen. Er erfahrt sie personlich auch als durchaus hinreichend und giltig. Sie sind
es auch in der objektiven Ebene. Im Glauben lebend, wird er es aber nur einiger-
maflen selten fiir nétig halten, iiber diese Griinde sich Rechenschaft zu geben. Die
objektive Giiltigkeit dieser Griinde wirkt in ihm existentiell, ohne dafl dariiber aus-
driicklich reflektiert wird. Ist aber eine Auseinandersetzung mit einem andern not-
wendig, der noch oder wieder auflerhalb der gnadenhaften Selbstmitteilung, wir
konnen geradezu sagen Selbstbezeugung Gottes steht, dann werden die Glaubwiir-
digkeitsgriinde ihre objektive Wahrheit und Giltigkeit nicht ins Innere der Existenz
dieses Menschen gelangen lassen kénnen; das Licht, das Gott in der personalen Mitte
des Menschen aufleuchten 1aft, ist tritbe, und ohne es bleibt der Wahrheitsgehalt der
Griinde dunkel.

In den Gehorsam des Glaubens hinein mufl man durch den Zugriff Gottes selbst
befreit werden. Befreit von den Bindungen einer verabsolutierten Welt, von den
Unfreiheiten eines nur sich selbst verpflichteten Eigenwillens, von den Gewohnheiten
ciner bindenden Umgebung, von den nivellierenden Tendenzen einer 6ffentlichen
Meinung und was dieser Unfreiheiten noch mehr sind. Es ergibt sich aber auch, daf}
die eigentliche Vollzugsgestalt des Glaubens das Gebet ist, nicht nur das Bitt-
gebet um die Gnade des Glaubens, sondern auch das Sprechen mit Gott als Gestalt
des Glaubensvollzugs. Denn im Glauben registriert man keine Sache, sondern hort
auf den sich mitteilenden Gott. Dieser personalen Mitteilung Gottes aber muf} die
ebenso personliche Mitteilung des Menschen entsprechen. Mitteilung geschieht aber
im Wort. Das Wort zu Gott aber ist das Gebet.

111. Der Dienst des Glaubens

Wenden wir unseren Blick zum Schlufl noch einmal vom Dargelegten her zuriick
zu den eingangs besprochenen Belastungen des Glaubens, die sich aus seiner gegen-
standlichen Sachlichkeit und aus seiner kirchlichen Institutionalisierung ergeben. Dafl
es hier belastende Erfahrungen gibt, ist nicht erstaunlich. Denn so wahr es ist, daf}
der Glaube eines Inhaltes bedarf und in einer zur Institution geformten Gemein-
schaft vollzogen werden muf}, so ist damit doch noch keineswegs erschopfend aus-
gesagt, was der Glaube als gnadenhafte Wirklichkeit darstellt. Um so wichtiger ist
es, den Inhalten und der institutionellen Bindung des Glaubens eine Erkldrung zu ‘
geben, die ihre Grenzen nicht iibersieht, aber auch ihre Bedeutung im Dienst des
Glaubensvollzugs erkennen 14ft.



Uon der Gnade des Glaubens 189

1. Sachmitteilung im Dienst der Personbegegnung

Wo Menschen einander oder auch Gott begegnen, wird Mitteilung gemacht, ent-
gegengenommen und beantwortet. Es sind also stets zwei Momente zu beachten: die
sachliche Mitteilung, in der der eine dem anderen sagt, was er erkennend und wer-
tend aufnehmen soll, und die personale Begegnung. Das eine dieser beiden Momente
steht im Dienst des anderen: Die Person teilt sich mit, indem sie etwas tiber sich sagt;
und die sachliche Mitteilung wird gemacht durch die AufBerung der Person. Die Frage
ist nun, welches dieser beiden Momente im Dienst des anderen steht, die Person-
begegnung im Dienst der Weitergabe sachlicher Erkenntnis oder die Sachmitteilung
im Dienst der Personbegegnung.

Wenn ein Experte um ein Gutachten ersucht wird, begegnen auch zwei Personen
einander. Aber es geht um die Kenntnis eines sachlichen Inhaltes. Die Person macht
ihre Mitteilung, um iiber eine Sache aufzuklaren. Beim christlichen Glauben ist es
anders. Was hier geschieht, gleicht viel mehr der Begegnung liebender Menschen,
die einander iber sich selbst erzdhlen. Was sie mitteilen, ist nur deshalb wichtig,
weil es den Menschen darstellt, der sich darin kundtut. So gewinnt man im Glauben
zwar auch neue Kenntnisse. Aber die offenbarende Mitteilung Gottes hat nicht in
erster Linie die Erwerbung neuer Kenntnisse zum Ziel. Vielmehr dienen die sach-
lichen Mitteilungen Gottes an sein Heilsvolk der Begegnung dieses Volkes mit
seinem Gott. Um Gott geht es, nicht um seine Satze. Aber weil es um ihn geht, der
sich mitteilt, mufl der Mensch doch auf das horen, was Gott iiber sich und sein Heils-
wirken sagt. Das Horen auf das Gesprochene ist die Art, wie man dem begegnet, der
es gesagt hat und sich darin selbst mitteilen will.

Wenn der Herr bei Johannes sagt: ,Dies ist das wahre Leben, daf} sie dich erken-
nen, den allein wahren Gott, und den du gesandt hast, Jesus Christus“ (Joh 17, 3),
so heiflt das nicht, dafl die lebendige Begegnung zwischen Gott und Mensch den
Zweck habe, der Bereicherung menschlicher Kenntnisse zu dienen. Vielmehr macht
Gott dem Menschen Mitteilung von sich und seinem menschgewordenen Sohn, damit
in der glaubenden Annahme dieser Mitteilung durch den Menschen jene lebendige
Begegnung geschehe, die das ,Leben® der Menschen bewirkt. Die sachlichen Inhalte,
die Credenda, sind also fiir den Glauben unabdingbar, aber sie sind nicht dasjenige,
worum es beim Glauben eigentlich geht. Der Wortinhalt, den Gott den Menschen
offenbart und mitgeteilt hat, ist vielmehr in zweifacher Weise ein Zeichen, das iber
sich selbst hinausweist.

Zuniachst einmal fihrt er die menschliche Erkenntnis und Stellungnahme auf den
Weg, auf dem sie in immer tieferer Ahnung in Gottes Wesen und Wirken eindringen
kann. Daran aber mufl dem Menschen sehr viel liegen, wenn er Gott persénlich
begegnen soll. Weiter aber zeigt die Offenbarungsaussage dem Menschen greifbar
an, dafl Gott selbst sich ihm, sofern er sich nur um den mitgeteilten Inhalt oder,
besser, im Inhalt um den mitteilenden Gott bemiiht, gnadenhaft schenkt. Nur Gott
kann nidmlich das, was auch menschliche Mitteilung im letzten anzielt, vollkommen
verwirklichen. Der Sprechende will ja nicht nur ein Wort, nicht nur etwas iber sich,
sondern sich selbst ins Innere der anderen Person einsenken. Menschen kénnen das
nie vollkommen verwirklichen; sie bleiben immer einander gegeniiber stehen. Aber
Gott kann es.



190 Otto Semmelroth

Die Bedeutung der Inhalte, der , Akkusativobjekte”, hat also wirklich eine Grenze.
Weil es nicht eigentlich um sie geht, ist es auch verstdndlich, daf die Kirche das von
Gott Geoffenbarte nicht von Anfang an in allen Einzelheiten ausdriicklich wahr-
genommen hat. Es ist darum ihre stindige Aufgabe, sich auf dem Weg durch die
Geschichte um das von Gott Gesagte zu bemiihen, suchend dem nachzugehen, was
Gott eigentlich gemeint hat, und darin Gott zu begegnen. Ginge es im Glauben vor
allem um die satzhaft registrierbaren Inhalte, so miifite man sich wundern, daf} das
Glaubensleben der Kirche in vielem bis heute nicht den Inhalt der géttlichen Offen-
barung eindeutig hat festlegen konnen. Da es aber um die Begegnung mit dem sich
mitteilenden Gott im Bemithen um das von ihm Gemeinte geht, ist das nicht weiter
verwunderlich. Die Kirche wird wohl bis ans Ende der Zeiten in vielen Dingen die
Suchende bleiben, Braut, die ihren Brautigam in den Worten sucht, die er ihr tber
sich selbst hinterlassen hat.

So muf} aber auch die Spannung zwischen Glaube und weltlicher Wissenschaft in
jener Geduld ertragen werden, die Briider miteinander haben miissen. Wenn die
Wissenschaft Aussagen macht, die dem Glauben zu widersprechen scheinen, wird
man priifen, ob das vermeintlich Angegriffene wirklich zum Bestand des Glaubens
gehort. Ebenso mufl man aber auch von der Wissenschaft verlangen, daf} sie zur
Uberpriifung ihrer Ergebnisse bereit ist, wo diese den Aussagen des Glaubens wider-
sprechen.

2. Die Institution als Zeichen der Gottbegegnung

Schwieriger, aber nicht weniger notwendig ist es, die Institution der Kirche und
ihres Lehr- und Hirtenamtes als notwendige Funktion des Glaubens zu verstehen.
Es gibt vieles in der konkreten Gestalt der kirchlichen Institution, ihrer Offenba-
rungsverkiindigung und Glaubensiiberwachung, was der Korrektur fihig und bediirf-
tig ist. Aber allzu leicht greift eine Kritik, die sich an solchen Mifistinden entziindet,
auch auf das iiber, was auf Christi Stiftung zuriickgeht.

Christus hat das Lehr- und Hirtenamt der Kirche nicht eingesetzt, um das person-
liche Engagement des einzelnen auf ein Minimum zu reduzieren und seinen Glauben
von einer amtlichen Stelle stellvertretend vollziechen zu lassen. Die Gestalt des Grof3-
inquisitors bei Dostojewskij, der den Glaubigen die Last der Glaubens- und Sitten-
entscheidung durch einen ,zum Heil fihrenden® Zwang abnimmt, ist unchristlich
und unkatholisch. Der Mensch muf sich sein Heil in freier Gewissensentscheidung
aneignen. Uber diese Wahrheit hat es im Lauf der Vergangenheit gewifl mancherlei
theoretische und mehr noch praktische Unklarheit gegeben. Man denke an die Deu-
tung des ,Notige sie, hereinzukommen® (Lk 14, 23) als angebliche Legitimierung des
Zwanges zum Eintritt in die Kirche. Solche Mifiverstindnisse kennzeichnen bestimmte
Situationen der Geschichte einer Kirche, die im Ringen um die Wahrheit und die ihr
entsprechende Gestaltung des Lebens nicht ein fiir allemal in allem fertig ist. Wie
ernst man in der Kirche den Freiheitsraum der Entscheidung fiir oder gegen Gott
nimmt, zeigt die Diskussion um die rechte Deutung des Satzes ,, Auferhalb der Kirche
kein Heil“, der dem anderen, im Kampf mit dem Jansenismus erhirteten Satz nicht
widersprechen kann, dafl kein Mensch ohne klaren Willensentscheid gegen Gott ver-
dammt wird.



Uon der Gnrade des Glaubens. 191

In zwei Punkten sei der Dienst der kirchlichen Institution am personalen Glauben
deutlich zu machen versucht. Zunachst mufl eine solche Deutung darauf hinweisen,
daf} der von Gottes Offenbarung angerufene und diese im Glauben annehmende
Mensch nicht nur und nicht einmal in erster Linie als der einzelne, wenn auch in der
Gemeinschaft mit vielen gesehen werden darf. Unmittelbar wird von Gottes Offen-
barung das Heilsvolk des Alten Testamentes als ganzes und die Kirche des Neuen
Testamentes als solche angesprochen. Beide erscheinen in Schrift und Uberlieferung
nicht ohne Grund als Braut oder Ehegemahl Gottes. Die einzelnen Glaubigen sind
dann, wie besonders Augustinus es dargestellt hat, die Kinder dieser gottlichen
Brautgemeinschaft. Diese Gemeinschaft der Glaubenden ist aber nicht naturhaft
gewachsener, sondern im Wort der Offenbarung und im positiven Willen Christi
gegrindeter Organismus, der von Gottes Heiligen Geist als ibernatiirliches Lebens-
prinzip durchwirkt wird. Das meinen wir, wenn wir von der Kirche als einer
Institution sprechen. Nicht alles, was sie heute an Gliederung und Struktur kenn-
zeichnet, kommt aus dem offenbarenden Gotteswort, aber auch nicht alles Institutio-
nelle in ihr ist menschlich geschichtlicher Herkunft. Ihre wesentliche Struktur verdankt
sie dem Angesprochensein von Gottes Offenbarung in Wort und Stiftung Jesu
Christi. Der Glaube mufl also auch diese Institution der Kirche bejahen, er mufl sich
als Leben im Rahmen der kirchlichen Institution verwirklichen, wenn er wirklich
Horen auf Christi Wort im Mitvollzug seines Werkes sein soll.

Zur Stiftung des Hermn gehort aber auch, dafl die Kirche mit der Struktur des
Gegeniiber von ,lehrender” und ,hérender® Kirche erbaut ist. Das gilt es als zweites
Moment zu bedenken, wenn der Dienst der Institution am Leben des Glaubens
betrachtet werden soll. Die amtlichen Glieder der lehrenden Kirche kénnen natiirlich
nie aufhoren, selbst auch Horende zu sein. Mit dem Empfang des Amtes in Weihe
und Sendung wird ja das Merkmal von Taufe und Firmung nicht ausgeldscht, durch
das man Glied der hérenden Kirche wird. Umgekehrt miissen auch die Horenden
durch ihr lebendiges Horen selbst, aber auch durch ihr Wort an der Verkiindigung
der Kirche vor der Welt teilnehmen. In seine Kirche aber, die als Ganze glaubend
Hoérende ist, hat der Herr das Amt der Verkiindigung des gottlichen Offenbarungs-
wortes eingestiftet, um dem Glaubensgehorsam gegeniiber dem offenbarenden Gott
Gestalt und Erfahrbarkeit zu geben, wie sie der menschlichen Existenz entspricht.
Die amtlichen Verkimdiger walten ihres Amtes nicht um ihrer eigenen Autoritit
willen, sondern ,an Christi Statt” (2 Kor 5, 20).

Bisweilen mag das Institutionelle der Kirche allerdings eine Gestalt annehmen,
die dem Glauben nicht besonders forderlich ist. Aber in der menschlichsten Gestalt
der Kirche liegt die Verheiflung des Herrn, dafl sie den Glauben bewahrt, so dafl
fir die Kirche jeder Zeit der Lobpreis des Apostels gilt: ,Wir danken Gott ohne
Unterlaf}, daff ihr das Wort der von uns verkiindeten Botschaft aufnehmt, nicht als
Wort von Menschen, sondern als das, was es wahrhaft ist, als Wort Gottes, das auch
wirksam ist in euch, die ihr glaubt® (1 Thess 2, 18).



