
Von der Gnade des Glaubens 

Von Otto Semmelroth SJ, Frankfurt/Main 

Man weiß, daß manchen Christen unseres naturwissenschaftlichen Zeitalters das 
Glauben sehr schwer fällt. Nun • daß man an den Glauben seine Fragen hat, ist 
nicht weiter bedenklich. Daß man ihn um ungelöster Fragen willen aufgibt, ist da- 
gegen sehr bedenklich. Bedenklich zuerst, weil an den Glauben das Heil des Men- 
schen gebunden ist, aber auch, weil es schon rein menschlich gesehen ein Fehlverhal- 
ten ist, etwas, worauf man bisher sein Leben gebaut hat, nur deshalb aufzugeben, 
weil es nicht frei von Problematik ist. 

Dem Verstand mag sich die Schwierigkeit des Glaubens etwa in dieser Form stel- 
len: Entweder geht es im Glauben um Erfassung einer Wirklichkeit und unsere Stel- 
lungnahme zu ihr. Dann scheint das Glauben eine unvollkommene Form des Erken- 
nens zu sein. •Wirklich" ist für den heutigen Menschen ja nur das, was die eigene 
Erkenntnis oder Erfahrung als dieser Note würdig festgestellt hat. Oder es geht im 
Glauben um Inhalte, die der eigenen Erfahrung und Erkenntnis unzugänglich sind. 
Dann wird Glauben zur Vermutung und Meinung mit dem resignierten Verzicht auf 
Sicherheit, im Sinn der skeptischen Frage: •Was ist schon Wahrheit?" (Jo 18, 38), 
mit der sich nicht nur der römische Landpfleger dem drängenden Anspruch Christi, 
der von Gott bestellte Künder der Wahrheit zu sein (Jo 18, 37 f.), hat entziehen wol- 
len. Versuchen wir auf dieses Dilemma eine Antwort zu geben. 

/. Das Problem des Glaubens 
Bevor wir ins Einzelne gehen, ist es gut, sich zunächst einmal klar zu machen, daß 

es durchaus legitime Schwierigkeiten des Glaubens gibt, mit denen sich jeder Christ 
irgendwann einmal auseinandersetzen sollte. Nur in dem Maße, das einer tut, wird 
er zur Mündigkeit des Glaubens heranreifen. Andernfalls kann es sein, daß sein 
Glaube sich eines Tages als zu schwach erweist, um der Last des Lebens noch gewach- 
sen zu sein; er macht den Eindruck des Unwirklichen und nur Erdachten und wird 
abgeschüttelt. Die Pflicht zu solcher Auseinandersetzung ist heute besonders dringlich. 

1. Gegenständlicher oder personaler Glaube? 

Ein erster Grund für die Schwierigkeit des Glaubens liegt in dem, was man seine 
Sachlichkeit nennen könnte. 

Wo ein Mensch verehrend und bewundernd zu einem anderen aufschaut, weil er 
von diesem und seiner Leistung einen aufrichtenden, mitreißenden Einfluß auf sich 
selbst erhofft, da sagt er wohl: Ich glaube an dich. Auch einen in der Erfahrung sei- 
nes Mißerfolges Niedergedrückten richtet man bisweilen auf durch die Zusicherung: 
Ich glaube trotzdem an dich. In beiden Fällen hat Glauben die Färbung des Ver- 
trauens. 

Diesen vertrauenden Glauben finden wir auch im Neuen Testament, besonders in 
den synoptischen Evangelien, in denen die Begegnung und Gefolgschaft der Jünger 



180 Otto Semmelroth 

mit ihrem Herrn und Meister oder der Geplagten mit ihrem helfenden Heiland so 
stark unter diesem Zeichen steht. Die Mahnung des Herrn: •Was seid ihr so furcht- 
sam, ihr Kleingläubigen" (Mt 8, 26), in ihren Ohren habend, leben sie unter dem 
Eindruck des Vertrauens, das ihnen der Meister eingeflößt hat, und das ihrem Glau- 
ben Kraft gibt. In dieser Gestalt des Glaubens treten formulierte sachliche Inhalte 
zurück. Im Vordergrund steht die persönliche Begegnung und Hingabe, die als Nach- 
folge des Herrn und als Umgang mit der lebendigen Person des Herrn Kern aller 
christlichen Religiosität bleiben muß. 

Es mag darum Erstaunen wecken, daß im späteren christlichen Glaubensverständ- 
nis, vor allem in seiner katholischen Ausprägung, ein immer stärkerer Wert auf den 
mitgeteilten Inhalt, auf das formulierte Glaubensbekenntnis, gelegt worden ist, das 
man zu glauben, das heißt als Wahrheit anzunehmen hat. Damit scheint nämlich der 
Akzent von der persönlichen Begegnung des Menschen mit Gott auf die sachliche 
Aussage verlagert zu sein, so als solle man im Glauben nicht so sehr die dargereichte 
Hand des offenbarenden Herrn ergreifen, als vielmehr einen mitgeteilten Inhalt aus 
dieser Hand entgegennehmen. Glaube in diesem Sinn läßt viele kalt. Sie wenden 
ein, daß religiöser Glaube im eigentlichsten doch Hingabe und nicht Sorge um intel- 
lektuelle Wahrheit, Liebe und nicht Dogma, lebendige Begegnung und nicht theolo- 
gische Gedankenarbeit sei. Wie oft hat man der kirchlichen Theologie vorgeworfen, 
daß sie die Sicherung und gedankliche Entfaltung ihrer Überlieferung zu sehr in den 
Vordergrund gerückt habe, und damit der Glaube kaum noch als persönliche Hin- 
gabe, sondern als Ableistung eines Lernpensums im Dienst des göttlichen Lehrers 
erscheine. 

Schon hier sei aber darauf hingewiesen, wie früh die Kirche • schon im Neuen 
Testament selbst • die Inhalte des Glaubens in Bekenntnisformeln fixiert und da- 
durch deutlich dokumentiert hat, daß notwendig zum Vollzug des Glaubens die An- 
nahme der von Gott geoffenbarten Inhalte in ihrer kirchlichen Auslegung gehört. 
Die Kirche konnte nie der Meinugn sein, daß man die •Fides qua creditur", das 
heißt die Tat des Glaubens selbst, vollziehen könne ohne eine geprägte, in Sätzen 
ausdrückbare •Fides quae creditur", das heißt ohne den Inhalt, der im Glauben 
bejaht wird, weil er von Gott offenbarend mitgeteilt wurde. 

Hier liegt nun einer der Gründe für die Schwierigkeit des Glaubens, der sich in 
zweifacher Richtung auswirken kann. Die einen fürchten durch die Sachlichkeit des 
Glaubensverständnisses das Moment der Personbegegnung, das ja auch unter 
Menschen den Glauben aneinander kennzeichnet, vernachlässigt zu sehen. Den ande- 
ren scheint der Glaube als sachliche Kenntnisvermittlung eben doch nicht dem zu 
entsprechen, was sie von echtem Wissen verlangen zu müssen meinen. Mit anderen 
Worten: Das katholische Glaubensverständnis mit seiner gegenständlichen Bestimmt- 
heit steht zugleich in Auseinandersetzung mit dem weithin ungegenständlich ver- 
standenen Glaubensverständnis des Protestantismus • ganz zu schweigen von dem 
Ideal einer sogenannten dogmenlosen Religion mancher freikirchlicher Gemeinschaf- 
ten • und in Auseinandersetzung mit dem Wissens- und Wissenschaftsideal des 
Menschen der heutigen Welt. 

Im Gespräch mit der reformatorischen Christenheit über diese Frage geht ja die 
Auseinandersetzung vor allem darüber, daß man uns vorwirft, die lebendig hin- 



Von der Gnade des Glaubens 181 

gebende Personbegegnung mit dem sich hingebenden Herrn werde abgelöst durch 
sachliche Zur-Kenntnis-Nahme satzhaft geoffenbarter Inhalte. Die evangelische 
Theologie ist bisweilen sehr geneigt, eine inhaltliche Bestimmtheit des Glaubens, also 
etwas, das man glaubt, ganz zurücktreten zu lassen hinter dem reinen Vollzug der 
Personbegegnung mit Gott. Zur Verdeutlichung sei ein Text aus einem Diskussions- 
beitrag von Prof. Hanns Rückert (Tübingen) bei einem interkonfessionellen Gespräch 
in Bad Boll im Jahre 1956 zitiert: •Für den evangelischen Christen, der einiger- 
maßen im Leben seiner Kirche steht, ist kaum ein Begriff der katholischen Dogmatik 
so schwer vollziehbar wie der Begriff der ,credenda', der Offenbarungswahrheiten, 
die der Glaubenspflicht unterliegen... Für den Glauben, aus dem der evangelische 
Christ lebt, weil er allein rechtfertigt, gibt es keine ,credenda'; denn dieser evange- 
lische Christ glaubt in dem einen, was er glaubt, alles, . .. was er zum Leben und 
Sterben braucht. Es ist eigentlich schon eine leichte Verschiebung, die die Verfüh- 
rung zum Mißverständnis in sich trägt, wenn man diesen Glauben, den Luther meint, 
dadurch umschreibt, daß man ihn mit einem Akkusativobjekt verbindet; primär 
gehört zu diesem reformatorischen Credere ein Dativobjekt: Dieser Glaube glaubt 
Gott, Deo, und zwar dem in Christus sich offenbarenden Gott.1" 

Es ist nun allerdings keine Frage, daß man • darin liegt eine Art Tragik • unter 
Umständen gerade durch die Sorge um die sachlich korrekte Bewahrung der geoffen- 
barten Inhalte zu einer sachlichen Nüchternheit kommen kann, die dem Glauben als 
lebendiger Begegnung mit dem offenbarenden Gott hinderlich im Wege steht. Der 
personale Akt der Offenbarung Gottes kann wirklich dahin verzerrt werden, daß 
man ihn als Ausgangspunkt für wissenschaftliche Beweisführungen und für neue 
Erkenntnisse ansieht. Und diese neuen Erkenntnisse können dann das geistige, theolo- 
gische Bemühen so aufzehren, daß über dem Inhalt die Begegnung mit dem verges- 
sen wird, der in diesen Inhalten sich selbst mitteilen will. Trotz dieser Gefahr kann 
aber auf den Inhalt nicht verzichtet werden, wenn Glaube noch bleiben soll, was er 
als christlicher Glaube ist und sein muß. Es mag sich gewiß gewinnend anhören, 
wenn Hans Graß (Marburg) im protestantischen Lexikon •Religion in Geschichte 
und Gegenwart"2 schreibt: •Gegenstand des Glaubens sind nach evangelischem Ver- 
ständnis nicht irgendwelche Lehren, Lehrsätze oder Dogmen, auch nicht irgendwelche 
Berichte, die man für wahr halten muß". Bei näherem Zusehen wird man nun einmal 
nicht leugnen können, daß der christliche Glaube zwar nicht um der Dogmen und 
Lehrsätze willen geschieht, aber doch auch nicht ohne solche Inhalte vollzogen wer- 
den kann; mit dem Aufgeben der gegenständlichen Aussage würde • und die Ge- 
schichte ist hier ein harter Lehrmeister gewesen • auch der personale Glaube auf- 
gegeben. 

Auf der anderen Seite sieht sich unser Glaubensverständnis durch die Betonung 
seiner Gegenständlichkeit und Inhaltlichkeit vor den kritischen Blick des wissens- 
durstigen und wissenschaftsgläubigen Menschen unserer Welt gestellt. Dieser ist ge- 
neigt, den Glauben der Christen nach jenem Vorgang zu deuten, den er aus seinem 
eigenen Lebensbereich kennt. Wenn Studierende die Inhalte ihrer Wissenschaft von 

1 Schrift und Tradition. Tagungsbericht eines interkonfessionellen Gespräches. Heraus- 
gegeben von Theod. Ellwein. Bad Boll 1956. 62. 

2 3. Aufl. II. 1601. 



182 Otto Semmelroth 

Lehrenden entgegennehmen, ist das zwar etwas wesentlich anderes als Glauben; 
aber es sieht sehr ähnlich aus. Bei diesem Vorgang der Wissensvermittlung durch 
Belehrung kommt es aber ganz auf den Inhalt an, und die Person des Lehrenden tritt 
hinter der gelehrten Sache vollständig zurück. So wird man von diesem Vergleichs- 
bild her leicht versucht sein, den christlichen Glauben über Gebühr zu versachlichen, 
dadurch aber gerade erhebliche Schwierigkeiten gegen ihn wach werden lassen. Man 
wird nämlich dann beim Glauben Exaktheit, Durchsichtigkeit, Einsicht und Beweis- 
barkeit als oberstes Ziel betrachten. Da nun aber im christlichen Glauben der Bereich 
des absolut eindeutig Festliegenden eingeschränkt ist und selbst das, was festliegt, 
auch nach der Offenbarung Gottes und der Verkündigung der Kirche immer nur in 
analoger, vieles dem Ahnen offen lassender Sprechweise ausgedrückt wird und im 
Geheimnis geborgen bleibt, sieht sich der 'christliche Glaube leicht der Skepsis und 
Reserviertheit, wenn nicht gar der Ablehnung durch die Naturwissenschaft und der 
von ihr geprägten Menschen ausgesetzt. 

Das um so mehr, als die kirchlichen Hüter des Glaubens sich im Lauf der Geschichte 
allzu oft wissenschaftsfeindlich gezeigt haben. Der Mensch der Neuzeit, der in 
der empirischen Forschung das Gefühl der Herrschaft über die Welt erfährt, mehr 
noch der Mensch der neuesten Zeit, der die Wissenschaft für die technische Umgestal- 
tung der Welt auswerten gelernt hat, kultiviert, ja zelebriert seine Wissenschaft wie 
eine Religion. Wenn sich daher christlicher Glaube gegenüber der Wissenschaft feind- 
selig gibt, kommt es zu einer Gegnerschaft, die, wenn auch in anderer Gestalt, doch 
kaum weniger leidenschaftlich ausgefochten wird als die Religionskriege früherer 
Zeiten. 

Aber auch wenn nur der Glaube ohne unsachliche Ausflüge auf weltliches Gebiet 
verkündet wird, haben von der Naturwissenschaft und von einem technischen Denken 
herkommende Menschen nicht selten den Eindruck, daß ihnen eine Reserve gegen 
etwas zugemutet wird, das ihnen heilig ist und hingebenden Dienst verlangt. Das 
christliche Glauben steht vor einem Dilemma, auf jeden Fall eine feindselige Re- 
aktion des wissenschaftsgläubigen Menschen zu wecken: Entweder betont er den per- 
sonalen Charakter des Glaubens an den sich mitteilenden Gott; dann vermutet der 
Gefolgsmann der Wissenschaft eine Flucht ins Unsachliche; denn er kann nicht über- 
sehen, daß der Glaube Aussagen enthält und nicht inhaltlose Übergabe an das gött- 
liche Du ist. Oder aber er bekennt, daß Gottes Offenbarung uns Sachverhalte und 
Glaubensaussagen vorlegt; dann erinnert sich der Vorkämpfer der Wissenschaft an 
so viele Bannflüche, die im Zeichen des Glaubens gegen die Wissenschaft und ihre 
Anwälte geschleudert worden sind. Und er meint fürchten zu müssen, es werde ihm 
eine Schizophrenie des So-Erkennens und Anders-Glaubens, ein Auseinanderfallen 
von wissenschaftlichem Fortschritt und christlichem Glauben, zugemutet, das der 
Mensch nicht erträgt. 

So ganz ohne Grund ist das nicht. Friedrich Dessauer hat am Beispiel der Ver- 
urteilung Galileis darauf hingewiesen, daß diese Furcht nicht völlig zu Unrecht be- 
steht: •Vor dem Urteil: Die Namen der Mathematiker, Astronomen, Naturforscher 
im Raum des Glaubens, Laien, Weltpriester, Mönche, gerade auch in Italien, finden 
sich in großer Zahl" • Dessauer zählt eine seitenlange Liste solcher Gestalten auf. 
•So läßt sich erkennen, wie Mathematik, Astronomie und Physik im Raum der Kirche 



Von der Gnade des Glaubens 183 

gepflegt waren ... Nach dem Urteil wird das anders. Die Naturwissenschaft entfaltet 
sich wie im Sturm, als wolle sie versäumte Jahrhunderte nachholen ... Aber andere 
Menschen vollbringen dieses Werk: Engländer, Franzosen, Flamen und Niederlän- 
der, Skandinavier, Deutsche • und fast alles Nichtkatholiken. In den Orden ver- 
stummt die Physik, aus der Kirche ist sie vertrieben... Die neue Geisteswelt ent- 
steht wesentlich außerhalb der Kirche und der katholischen Länder. Man hatte mit 
Galilei die Naturforscher verscheucht"3. Wer vermutet, das sei ein wenig übertrie- 
ben, der lese zum gleichen Thema, was Karl Rahner schreibt: •Die Kirche ist oft die, 
die in den Fragen der Wissenschaft nicht nur langsam und bedächtig auf die Reinheit 
des Glaubens und dessen Unversehrtheit bedacht voranschreitet, sondern oft auch zu 
lange wartet, im 19. und 20. Jahrhundert zu rasch schon nein gesagt hat, wo sie schon 
früher ein wenn auch nuanciertes und unterscheidendes Ja hätte sprechen können ... 
Sie hat nach allem menschlichen Ermessen schon oft entscheidende Sternstunden ihrer 
Aufgabe verpaßt oder sie wahrnehmen wollen, als der Kairos dafür schon vorüber 
war"4. Wenn christliches Glauben also wirklich gegenständlich ist, eine inhaltlich 
bestimmte Sachlichkeit haben muß, ist es damit offensichtlich in eine echte Proble- 
matik gestellt. 

2. Glaube der Kirche oder Glaube des einzelnen? 

Eine weitere Belastung des christlichen Glaubens wird darin empfunden, daß das 
Leben des Glaubens in der Kirche wie in einer Institution eingefangen ist. In unserer 
•verwalteten Welt" ist die Institution eine Macht geworden, auf die sich alles stützt, 
die sich aber auch der Reserve und den Verdächtigungen gerade derer aussetzt, die 
um die Würde und Wirklichkeit der menschlichen Person besorgt sind. Und da der 
Bereich des Religiösen als der vielleicht einzige Raum übrig geblieben zu sein scheint, 
in dem der einzelne sein persönliches Leben noch einigermaßen bewahren kann, wird 
die Institutionalisierung in diesem Bereich zu einer Belastung für den Glauben. Man 
empfindet sie als Zwang im Bereich der Intimsphäre. 

Erschien die Personalität des Glaubens zunächst dadurch bedroht, daß an die Stelle 
der Person des offenbarenden Gottes eine von ihm geoffenbarte Sache zu treten ver- 
suchte, so liegt hier die Gefährdung des personalen Charakters des Glaubens in 
einem Aufgehen des glaubenden Einzelnen in einer organisierten Glaubensgemein- 
schaft. Daß eine Institution dem einzelnen seine Glaubensentscheidung abnehmen 
könne, muß aber als wesenswidrig erscheinen. Wenn irgend etwas, dann ist der 
Glaube freie Entscheidungstat des einzelnen vor Gott. Und hier ist man heute sehr 
empfindlich. Es sind vor allem folgende drei Eigenschaften, in denen der religiöse 
Glaube dem Institutionellen zu widerstreiten scheint. 

Zunächst wird der religiöse Glaube und das von ihm bestimmte Leben wesentlich 
als Akt des einzelnen Menschen in seinem Er-selbst angesehen. In seinem Glauben 
möchte der von allzu viel Öffentlichkeit geplagte Mensch sich zurückziehen und mit 
seinem Gott allein sein. Gottes Unendlichkeit macht es ja gerade möglich, daß er für 

3 F. Dessauer, Der Fall Galilei und wir. Frankfurt 1947, 59ff. 
4 K. R a h n e r , SJ, Über die Möglichkeit des Glaubens heute. In: Schriften zur Theologie 

V. Einsiedeln 1962. 25ff. 



184 Otto Semmelroth 

jeden einzelnen so da ist, als wenn es nur ihn gäbe. Eine Kirche wird dann allenfalls 
als erzieherische Hilfe für die noch nicht zu dieser Einzelbegegnung mit Gott gekom- 
menen Menschen betrachtet, und ihr größter Ehrgeiz sollte darin bestehen, sich bal- 
digst überflüssig zu machen. 

Weiterhin versteht sich dieser Glaube als persönliche, freie Entscheidungstat. Und 
das legt man oft so aus, als hätte solche Entscheidung keine vorgegebene Norm und 
Prägung, sondern werde aus dem Personkern des Menschen schöpferisch spontan und 
fast willkürlich gesetzt. 

Und schließlich hat der Glaube die Eigenschaft der Innerlichkeit. Das Hinaustreten 
in die Öffentlichkeit scheint dem Glauben etwas von seiner Tiefe, seiner notwendigen 
Diskretion und Aufrichtigkeit zu nehmen. Wo die Glaubensforderung dem Menschen 
darum in einer Weise entgegentritt, die diesen Zug zur Innerlichkeit, die man gern 
auch noch mit der Privatsphäre gleichsetzt, zurückdrängt, wo also als Vollgestalt des 
Glaubens das Bekenntnis verlangt wird, wird er für viele zum Problem. 

Diese Spannung ist aber dem christlichen Glauben wesentlich. Denn er wird zwar 
vom einzelnen in freier Entscheidung, die aus seiner Innerlichkeit kommt, vollzogen. 
Aber Entscheidung schließt institutionelle Bindung nicht aus, sondern ein. Christ- 
licher Glaube muß immer als kirchlich gebundener Glaube gesehen werden. Im Brief 
an die Römer, dessen vordringliches Anliegen die Rechtfertigung des Menschen im 
Glauben an das Heilswerk Jesu Christi, also Innerlichkeit, existentielles Angespro- 
chen-werden und persönliche Entscheidung ist, hat Paulus die Kirchlichkeit des Glau- 
bens sehr betont ausgesagt. •Jeder, der den Namen des Herrn anruft, wird gerettet 
werden", heißt es Rom 10,13 mit einem Wort des alttestamentlichen Propheten Joel. 
Voraussetzung für das Anrufen des Herrn ist der Glaube: •Doch wie sollen sie den 
anrufen, an den sie nicht glauben?" Die Grundlage aber dieses Glaubens ist nach 
Paulus die an die Sendung der Kirche gebundene Verkündigung: •Wie aber sollen 
sie an den glauben, von dem sie nicht hörten? Und wie sollen sie hören, wenn nie- 
mand verkündet? Wie aber sollen sie verkünden, wenn sie nicht ausgesandt wur- 
den? ... So kommt also" • das ist des Apostels Folgerung aus dieser Herleitung des 
Glaubens aus dem Hören und des Hörens aus der Verkündigung und der Verkündi- 
gung aus dem Gesandtsein • •so kommt also der Glaube aus dem Hören, das Hören 
aber durch das Wort Christi" (Rom 9,13•17). Das Wort Christi kommt im Glauben 
zum Menschen, weil es in der Kirche seine Heimstatt hat und durch die Verkündi- 
gung des von der Kirche Gesandten den Menschen mitgeteilt wird. 

Und gerade dies empfinden viele unsere Zeitgenossen als odiös und belastend. Ein 
Wort Christi, das ihnen unmittelbar zugesprochen würde, ein Raunen Gottes, das 
sich erfahrungs- und erlebnismäßig kundtäte, hätte Aussicht, akzeptiert zu werden. 
Ein kirchlich institutionell behütetes und, wie man fürchtet, menschlich verwaltetes 
Offenbarungswort Gottes dagegen scheint dem Glauben seine Spontaneität, Indivi- 
dualität und Innerlichkeit zu nehmen. Vor allem im katholischen Glaubensverständ- 
nis meint man diesen institutionellen Zug zu stark betont zu sehen. Sonderbare Blü- 
ten allerdings treibt die Vorstellung, die man vom katholischen Glaubensverständnis 
gerade in dieser Hinsicht hat. Ein nicht katholischer Kirchenhistoriker hat kürzlich 
vom stellvertretenden Glauben als der Eigenart mittelalterlicher Glaubensauffas- 
sung gesprochen, die durch die Reformation überwunden worden sei. Im Bericht einer 



Von der Gnade des Glaubens 185 

seriösen Zeitung über eine Rede Kardinal Beas über die Gewissensfreiheit5 wurde 
das dann so interpretiert, als habe der Katholizismus den stellvertretenden Glauben 
beibehalten und ihm sogar •im vorigen Jahrhundert mit der Unfehlbarkeitserklä- 
rung des Papstes den Schlußstein gesetzt." Also der Papst als stellvertretend Glau- 
bender!? Das kirchliche Lehramt als eine Instanz, der man in der •fides implicita" 
(im nur vage und ganz im allgemein bewußten Glaubensvollzug) •... die volle Ein- 
sicht in die Glaubenswahrheiten überläßt"6!? Dann allerdings bliebe von Indivi- 
dualität, Spontaneität und persönlicher Innerlichkeit des Glaubens nichts mehr übrig. 
Der Glaube wäre im höchsten Grad institutionalisiert und damit nicht mehr Glaube, 
auch nach katholischem Verständnis nicht mehr. Denn was in den zitierten und man- 
cherlei anderen Darstellungen gesagt wird, ist ein Popanz, aber nicht katholisch 
christliches Glaubensverständnis. 

//. Die Gnade des Glaubens 

Im Glauben trifft der wahrheitssuchende Geist des Menschen auf die offenbarende 
Selbstmitteilung Gottes. Und doch bleibt dieser offenbarende Gott auch in seiner 
Mitteilung ins Geheimnis gehüllt. Seine Mitteilung wäre ja nicht mehr die des un- 
endlichen Gottes, wenn sie seine Geheimnisse vor dem Menschengeist entbergen 
könnte. Sie wäre allerdings anderseits keine Mitteilung, wenn sich Gott nicht in einer 
Eingrenzung und Greifbarkeit, also in einem Wort, in einem Satz, dem Glaubenden 
darbieten würde. Das ist das eigentliche Problem des christlichen Glaubens. 

Diese Polarität hat vielleicht keiner so prägnant herausgestellt wie Paulus in sei- 
nem Doppelbegriff des Glaubensgehorsams, mit dem er den Römerbrief beginnt und 
schließt. Seine apostolische Sendung deutet er Rom 1,5 als •Apostelamt zum Glau- 
bensgehorsam", in dem das Evangelium angenommen wurde, von dem er Rom 16,28 
sagt, es sei •nach Auftrag des ewigen Gottes allen Völkern bekannt gemacht worden 
zur Weckung des Glaubensgehorsams". 

1. Glaubensgehorsam in der Glaubens gnade 

Damit ist der Vorgang des Glaubens als ganz personal gemeinte Begegnung des 
hörenden Menschen mit dem sich mitteilenden Gott gedeutet, was für Paulus dem 
sachlichen Inhalt dieses Glaubens keineswegs im Wege steht. In dem oben schon 
zitierten Text aus dem 10. Kapitel des Römerbriefes hatte Paulus betont, daß der 
Glaube aus dem Hören auf die Predigt komme. Das Hören ist geradezu die bildhafte 
Darstellung dessen geworden, was christliches Glauben heißt. 

Nun hat Paulus diesem Hören eine Intensivform gegeben, die es zum Wesens- 
element des Glaubens macht. Er hat aus dem Akoüein (= Hören) eine Hypakoe 
(= Gehorsam) gemacht. Damit wird das sachlich-objektive Zur-Kenntnis-Nehmen, 
das im bloßen Hören geschehen könnte, zum hingebenden Dienst vor der Person des 
Sprechenden. Seine Mitteilung wird als ein Anruf aufgenommen, den man nicht kühl 
registrieren kann, sondern in der Bereitschaft, sich von ihm bestimmen zu lassen, ent- 

5 Frankfurter Allgemeine Zeitung, 23. Jan. 1963. S. 2. 
6 H. Graß, RGG II, 1601. 



186 Otto Semmelroth 

gegennehmen muß. Glaube als sachliche Annahme von Aussagen und Glaube als 
Hingabe verschmelzen. 

Gehorsam ist dieser Glaube zunächst deshalb, weil Gott sich nicht in erster Linie 
offenbart, um die Erkenntnis des Menschen zu bereichern, sondern um sich selbst als 
neues Leben dem Menschen mitzuteilen, damit aber zugleich seine Herrschaft über 
den Menschen geltend zu machen. Denn die gnadenhafte Vergöttlichung der mensch- 
lichen Person muß sich in den Entscheidungen dieses Menschen kundtun und aus- 
wirken. Diese Entscheidungen müssen im Gehorsam gegenüber dem Wort des offen- 
barenden Gottes gefällt werden. Im Fehlen dieses Gehorsams ist in vielen Fällen 
die mangelnde Glaubensbereitschaft begründet, die den Boten des Herrn aufstöhnen 
läßt wie den Apostel, wenn er mit dem Propheten seufzt: •Herr, wer glaubt denn 
schon unserer Botschaft?" (Rom 10, 16; Is 53,1), oder wie den Herrn selbst: •Ihr 
ungläubiges und verkehrtes Geschlecht... wie lange soll ich euch noch ertragen?" 
(Mt 17, 16). Die Abwehr, die den praktischen Forderungen des Glaubens an die Ge- 
staltung des Lebens gilt, tarnt sich mit intellektuellen Problemen, die das Für-wahr- 
halten der christlichen Botschaft angeblich unmöglich machen, weil sie den Erkennt- 
nissen der Wissenschaft und der menschlichen Erfahrung widerspreche. Eine auf- 
richtige Gewissenserforschung aber müßte zugeben, daß man sich gegen das Engage- 
ment wehrt, das man hinter dem Glauben spürt, ohne das es den christlichen Glau- 
ben aber nicht geben kann. Diese Abwehr läßt es gar nicht erst zum Glauben selbst 
kommen, damit man den göttlichen Forderungen an die Gestaltung des Lebens nicht 
konfrontiert werde, sondern versucht jeder Bindung schon im Vorfeld des Glaubens 
auszuweichen. 

Aber der Gehorsamscharakter des christlichen Glaubens liegt nicht nur in der Be- 
reitschaft, die in ihm ausgesprochenen Forderungen für das Leben zu erfüllen. Ge- 
horsam ist auch schon der Vollzug des Glaubens selbst. Im Hör-Saal beginnt man 
schon im Akt des Hörens selbst zu begreifen und zu verstehen, und dieses Begreifen 
ist der Grund und Maßstab für die Bereitschaft, das vom Katheder Gelehrte auf- 
zunehmen. Der Glaubensakt dagegen ist schon in der Annahme des Mitgeteilten im 
wahren Sinne Gehorsam. Nicht das eigene unausweichliche Verstehen, Erkennen, 
Einsehen ist Motiv für diesen Akt. Nicht die Hochschätzung für den Inhalt, nicht die 
Schönheit des Geoffenbarten oder das Imposante des mitgeteilten Gegenstandes ist 
der Grund, warum geglaubt wird. Das Motiv für das Ja des Glaubens ist vielmehr 
die Autorität des offenbarenden Gottes, für dessen Wort sich der Mensch offen hält; 
eine Zeugenautorität, die sich als Gnade im glaubensbereiten Menschen ungegen- 
ständlich bezeugt und dadurch die gegenständliche, allgemeine Offenbarung im ein- 
zelnen Menschen hier und jetzt gewissermaßen aktualisiert. 

Alle Apologetik wird das in ihrem Bemühen, den Glauben zu rechtfertigen, be- 
achten müssen. Aber auch jene Selbstverteidigung, mit der manch einer sein Stehen 
am Rande oder jenseits des Glaubens zu verantworten sucht, daß er nämlich auf eine 
Begründung des Glaubens warte, die ihn eindeutig und unausweichlich zum Glau- 
ben nötige, muß sich warnen lassen. Es gibt eine rationale Begründung, die zeigt, 
warum man glauben kann und muß. Aber sie zwingt nicht zum Glauben. Ja, sie ist 
überhaupt nicht das Motiv des Glaubens. Dann nämlich wäre der Glaube nicht mehr 
Gehorsam gegen den sich mitteilenden Gott. Wer aber wirklich die rationale Be- 



Von der Gnade des Glaubens 187 

gründung des Glaubens, wie sie die theologische Apologetik durchführt, realisiert, in 
ihrer Gültigkeit bejaht, ist schon über sein eigenes verstandesmäßiges Einsehen hin- 
ausgeschritten und steht im Licht- und Wirkkreis der göttlichen Selbstmitteilung, ist 
schon nicht mehr einfach draußen, sondern durch Gnade ganzmenschlich ergriffen, 
die objektive Gültigkeit der Glaubensbegründung auch existentiell zu realisieren. 

Das eigentliche Motiv dafür, daß geglaubt wird, ist nicht rationale und reflexe 
Beweisführung. Sie kann allenfalls erkennen lassen, daß man sich dem Glauben 
öffnen kann und muß. Aber auch bis dahin führt solche Beweisführung nicht in der 
reinen Kraft menschlicher Logik. Der Mensch steht vor dem Glauben und auf dem 
Weg zum Glauben, ja weithin auch noch im Glauben, in allzu vielen Verflechtungen 
und Bindungen, die zum existentiellen Vollzug einer, wenn auch objektiv noch so 
gültigen Begründung des Glaubens unfrei machen. Zum Glaubensgehorsam muß der 
Mensch erst befreit werden. 

2. Freiheit im Glaubenslicht 

Manche meinen, man gebe die Freiheit auf und begebe sich in eine Bindung, wenn 
man glaubt. Sie meinen vielleicht, das sei eben das Opfer, das jeder Religion eigen 
sei. Und sie sind sogar bereit, dieses Opfer in Kauf zu nehmen, da sie eingesehen 
haben, daß Bindungslosigkeit als solche nicht das Ideal wirklich menschlichen Lebens 
sein kann. In Wahrheit und recht verstanden geht aber der, der sich dem Gehorsam 
des Glaubens hingibt, einen Weg in die Freiheit, eine Freiheit allerdings, die nicht 
einfachhin Bindungslosigkeit bedeutet. Wer zum Glauben kommt, findet dorthin, 
weil er dorthin befreit worden ist. Unsere Frage muß nun sein: Wer befreit den 
Menschen aus den mannigfachen Bindungen, die Paulus im Galaterbrief •die Ver- 
sklavung der Unmündigen an die Elemente der Welt" nennt (Gal 4, 3), in den Ge- 
horsam des Glaubens hinein, •in dem Christus uns für die Freiheit befreit" (Gal5,1)? 

Hier sind wir bei dem, was den christlichen Glauben eigentlich erst zu dem macht, 
was er in seinem Wesen als christlicher Glaube ist, und wohl auch bei dem, was dem 
Menschen diesen christlichen Glauben überhaupt erst möglich macht. Es ist das, was 
Thomas von Aquin das •Glaubenslicht"7 und ein neuerer französischer Theologe 
•die Augen des Glaubens"8 genannt hat. Die Glaubensgnade bewirkt nicht nur, daß 
eine an sich auch ohne Gnade mögliche menschliche Entscheidung für oder gegen Gott 
darüber hinaus noch zu einem übernatürlichen Tun erhoben wird. Sie ist vielmehr 
jene göttliche Initiative, die den Freiheitsraum zur Entscheidung erst eröffnet und 
nicht nur deshalb am Beginn des menschlichen Glaubens steht, weil Gott seinem 
Heilsvolk im Alten Testament und seiner Kirche in Christus offenbarende Mittei- 
lung über sich selbst und sein Heilswerk gemacht hat. Das muß allerdings zuerst 
einmal geschehen sein, ehe man diese Offenbarung glaubend annehmen kann. Und 
an diesem von Gott geschichtlich mitgeteilten Wort der fundamentalen, in Jesus 
Christus menschgewordenen Gnade soll sich immer wieder neu die Glaubensent- 
scheidung des Menschen für den sich mitteilenden Gott ereignen. Aber auch dabei 

7 S. th. II/II, q. 1, a. 5, ad 1. 
8 P. Rousselot  SJ, Les yeux de la foi. In: Redherches de Science Religieuse 1910. 

241•259, 444•475. Deutsch: Die Augen des Glaubens. Einsiedeln 1963. 



188 Otto Semmelroth 

ergreift Gott immer wieder die Initiative. Er teilt sich je von neuem, zwar ohne neue 
gegenständliche Aussageinhalte, aber in der wirksamen Selbstmitteilung des Glau- 
benslichtes, das wir Gnade nennen, dem einzelnen, glaubenden Menschen mit. Die 
rationale Reflexion über die sogenannten Glaubwürdigkeitsgründe in allen Ehren. 
Für den existentiellen Vollzug des Glaubens werden sie erst wirksam, wenn sie im 
Licht und unter dem Wirken dieser gnadenhaften Selbstmitteilung Gottes ins Innere 
des Menschen gelangen. 

Solche Glaubwürdigkeitsgründe mag einer aufzählen, der um die Gründe gefragt 
wird, die ihn zum Glauben bewegen. Er hat seine Gründe und kann sie wohl auch 
darlegen. Er erfährt sie persönlich auch als durchaus hinreichend und gültig. Sie sind 
es auch in der objektiven Ebene. Im Glauben lebend, wird er es aber nur einiger- 
maßen selten für nötig halten, über diese Gründe sich Rechenschaft zu geben. Die 
objektive Gültigkeit dieser Gründe wirkt in ihm existentiell, ohne daß darüber aus- 
drücklich reflektiert wird. Ist aber eine Auseinandersetzung mit einem andern not- 
wendig, der noch oder wieder außerhalb der gnadenhaften Selbstmitteilung, wir 
können geradezu sagen Selbstbezeugung Gottes steht, dann werden die Glaubwür- 
digkeitsgründe ihre objektive Wahrheit und Gültigkeit nicht ins Innere der Existenz 
dieses Menschen gelangen lassen können; das Licht, das Gott in der personalen Mitte 
des Menschen aufleuchten läßt, ist trübe, und ohne es bleibt der Wahrheitsgehalt der 
Gründe dunkel. 

In den Gehorsam des Glaubens hinein muß man durch den Zugriff Gottes selbst 
befreit werden. Befreit von den Bindungen einer verabsolutierten Welt, von den 
Unfreiheiten eines nur sich selbst verpflichteten Eigenwillens, von den Gewohnheiten 
einer bindenden Umgebung, von den nivellierenden Tendenzen einer öffentlichen 
Meinung und was dieser Unfreiheiten noch mehr sind. Es ergibt sich aber auch, daß 
die eigentliche Vollzugsgestalt des Glaubens das Gebet ist, nicht nur das Bitt- 
gebet um die Gnade des Glaubens, sondern auch das Sprechen mit Gott als Gestalt 
des Glaubensvollzugs. Denn im Glauben registriert man keine Sache, sondern hört 
auf den sich mitteilenden Gott. Dieser personalen Mitteilung Gottes aber muß die 
ebenso persönliche Mitteilung des Menschen entsprechen. Mitteilung geschieht aber 
im Wort. Das Wort zu Gott aber ist das Gebet. 

///. Der Dienst des Glaubens 

Wenden wir unseren Blick zum Schluß noch einmal vom Dargelegten her zurück 
zu den eingangs besprochenen Belastungen des Glaubens, die sich aus seiner gegen- 
ständlichen Sachlichkeit und aus seiner kirchlichen Institutionalisierung ergeben. Daß 
es hier belastende Erfahrungen gibt, ist nicht erstaunlich. Denn so wahr es ist, daß 
der Glaube eines Inhaltes bedarf und in einer zur Institution geformten Gemein- 
schaft vollzogen werden muß, so ist damit doch noch keineswegs erschöpfend aus- 
gesagt, was der Glaube als gnadenhafte Wirklichkeit darstellt. Um so wichtiger ist 
es, den Inhalten und der institutionellen Bindung des Glaubens eine Erklärung zu 
geben, die ihre Grenzen nicht übersieht, aber auch ihre Bedeutung im Dienst des 
Glaubensvollzugs erkennen läßt. 



Von der Gnade des Glaubens 189 

1. Sachmitteilung im Dienst der Personbegegnung 

Wo Menschen einander oder auch Gott begegnen, wird Mitteilung gemacht, ent- 
gegengenommen und beantwortet. Es sind also stets zwei Momente zu beachten: die 
sachliche Mitteilung, in der der eine dem anderen sagt, was er erkennend und wer- 
tend aufnehmen soll, und die personale Begegnung. Das eine dieser beiden Momente 
steht im Dienst des anderen: Die Person teilt sich mit, indem sie etwas über sich sagt; 
und die sachliche Mitteilung wird gemacht durch die Äußerung der Person. Die Frage 
ist nun, welches dieser beiden Momente im Dienst des anderen steht, die Person- 
begegnung im Dienst der Weitergabe sachlicher Erkenntnis oder die Sachmitteilung 
im Dienst der Personbegegnung. 

Wenn ein Experte um ein Gutachten ersucht wird, begegnen auch zwei Personen 
einander. Aber es geht um die Kenntnis eines sachlichen Inhaltes. Die Person macht 
ihre Mitteilung, um über eine Sache aufzuklären. Beim christlichen Glauben ist es 
anders. Was hier geschieht, gleicht viel mehr der Begegnung liebender Menschen, 
die einander über sich selbst erzählen. Was sie mitteilen, ist nur deshalb wichtig, 
weil es den Menschen darstellt, der sich darin kundtut. So gewinnt man im Glauben 
zwar auch neue Kenntnisse. Aber die offenbarende Mitteilung Gottes hat nicht in 
erster Linie die Erwerbung neuer Kenntnisse zum Ziel. Vielmehr dienen die sach- 
lichen Mitteilungen Gottes an sein Heilsvolk der Begegnung dieses Volkes mit 
seinem Gott. Um Gott geht es, nicht um seine Sätze. Aber weil es um ihn geht, der 
sich mitteilt, muß der Mensch doch auf das hören, was Gott über sich und sein Heils- 
wirken sagt. Das Hören auf das Gesprochene ist die Art, wie man dem begegnet, der 
es gesagt hat und sich darin selbst mitteilen will. 

Wenn der Herr bei Johannes sagt: •Dies ist das wahre Leben, daß sie dich erken- 
nen, den allein wahren Gott, und den du gesandt hast, Jesus Christus" (Joh 17,3), 
so heißt das nicht, daß die lebendige Begegnung zwischen Gott und Mensch den 
Zweck habe, der Bereicherung menschlicher Kenntnisse zu dienen. Vielmehr macht 
Gott dem Menschen Mitteilung von sich und seinem menschgewordenen Sohn, damit 
in der glaubenden Annahme dieser Mitteilung durch den Menschen jene lebendige 
Begegnung geschehe, die das •Leben" der Menschen bewirkt. Die sachlichen Inhalte, 
die Gredenda, sind also für den Glauben unabdingbar, aber sie sind nicht dasjenige, 
worum es beim Glauben eigentlich geht. Der Wortinhalt, den Gott den Menschen 
offenbart und mitgeteilt hat, ist vielmehr in zweifacher Weise ein Zeichen, das über 
sich selbst hinausweist. 

Zunächst einmal führt er die menschliche Erkenntnis und Stellungnahme auf den 
Weg, auf dem sie in immer tief erer Ahnung in Gottes Wesen und Wirken eindringen 
kann. Daran aber muß dem Menschen sehr viel liegen, wenn er Gott persönlich 
begegnen soll. Weiter aber zeigt die Offenbarungsaussage dem Menschen greifbar 
an, daß Gott selbst sich ihm, sofern er sich nur um den mitgeteilten Inhalt oder, 
besser, im Inhalt um den mitteilenden Gott bemüht, gnadenhaft schenkt. Nur Gott 
kann nämlich das, was auch menschliche Mitteilung im letzten anzielt, vollkommen 
verwirklichen. Der Sprechende will ja nicht nur ein Wort, nicht nur etwas über sich, 
sondern sich selbst ins Innere der anderen Person einsenken. Menschen können das 
nie vollkommen verwirklichen; sie bleiben immer einander gegenüber stehen. Aber 
Gott kann es. 



190 Otto Semmelroth 

Die Bedeutung der Inhalte, der •Akkusativobjekte", hat also wirklich eine Grenze. 
Weil es nicht eigentlich um sie geht, ist es auch verständlich, daß die Kirche das von 
Gott Geoffenbarte nicht von Anfang an in allen Einzelheiten ausdrücklich wahr- 
genommen hat. Es ist darum ihre ständige Aufgabe, sich auf dem Weg durch die 
Geschichte um das von Gott Gesagte zu bemühen, suchend dem nachzugehen, was 
Gott eigentlich gemeint hat, und darin Gott zu begegnen. Ginge es im Glauben vor 
allem um die satzhaft registrierbaren Inhalte, so müßte man sich wundern, daß das 
Glaubensleben der Kirche in vielem bis heute nicht den Inhalt der göttlichen Offen- 
barung eindeutig hat festlegen können. Da es aber um die Begegnung mit dem sich 
mitteilenden Gott im Bemühen um das von ihm Gemeinte geht, ist das nicht weiter 
verwunderlich. Die Kirche wird wohl bis ans Ende der Zeiten in vielen Dingen die 
Suchende bleiben, Braut, die ihren Bräutigam in den Worten sucht, die er ihr über 
sich selbst hinterlassen hat. 

So muß aber auch die Spannung zwischen Glaube und weltlicher Wissenschaft in 
jener Geduld ertragen werden, die Brüder miteinander haben müssen. Wenn die 
Wissenschaft Aussagen macht, die dem Glauben zu widersprechen scheinen, wird 
man prüfen, ob das vermeintlich Angegriffene wirklich zum Bestand des Glaubens 
gehört. Ebenso muß man aber auch von der Wissenschaft verlangen, daß sie zur 
Überprüfung ihrer Ergebnisse bereit ist, wo diese den Aussagen des Glaubens wider- 
sprechen. 

2. Die Institution als Zeichen der Gottbegegnung 

Schwieriger, aber nicht weniger notwendig ist es, die Institution der Kirche und 
ihres Lehr- und Hirtenamtes als notwendige Funktion des Glaubens zu verstehen. 
Es gibt vieles in der konkreten Gestalt der kirchlichen Institution, ihrer Offenba- 
rungsverkündigung und Glaubensüberwachung, was der Korrektur fähig und bedürf- 
tig ist. Aber allzu leicht greift eine Kritik, die sich an solchen Mißständen entzündet, 
auch auf das über, was auf Christi Stiftung zurückgeht. 

Christus hat das Lehr- und Hirtenamt der Kirche nicht eingesetzt, um das persön- 
liche Engagement des einzelnen auf ein Minimum zu reduzieren und seinen Glauben 
von einer amtlichen Stelle stellvertretend vollziehen zu lassen. Die Gestalt des Groß- 
inquisitors bei Dostojewskij, der den Gläubigen die Last der Glaubens- und Sitten- 
entscheidung durch einen •zum Heil führenden" Zwang abnimmt, ist unchristlich 
und unkatholisch. Der Mensch muß sich sein Heil in freier Gewissensentscheidung 
aneignen. Über diese Wahrheit hat es im Lauf der Vergangenheit gewiß mancherlei 
theoretische und mehr noch praktische Unklarheit gegeben. Man denke an die Deu- 
tung des •Nötige sie, hereinzukommen" (Lk 14, 23) als angebliche Legitimierung des 
Zwanges zum Eintritt in die Kirche. Solche Mißverständnisse kennzeichnen bestimmte 
Situationen der Geschichte einer Kirche, die im Ringen um die Wahrheit und die ihr 
entsprechende Gestaltung des Lebens nicht ein für allemal in allem fertig ist. Wie 
ernst man in der Kirche den Freiheitsraum der Entscheidung für oder gegen Gott 
nimmt, zeigt die Diskussion um die rechte Deutung des Satzes •Außerhalb der Kirche 
kein Heil", der dem anderen, im Kampf mit dem Jansenismus erhärteten Satz nicht 
widersprechen kann, daß kein Mensch ohne klaren Willensentscheid gegen Gott ver- 
dammt wird. 



Von der Gnade des Glaubens 191 

In zwei Punkten sei der Dienst der kirchlichen Institution am personalen Glauben 
deutlich zu machen versucht. Zunächst muß eine solche Deutung darauf hinweisen, 
daß der von Gottes Offenbarung angerufene und diese im Glauben annehmende 
Mensch nicht nur und nicht einmal in erster Linie als der einzelne, wenn auch in der 
Gemeinschaft mit vielen gesehen werden darf. Unmittelbar wird von Gottes Offen- 
barung das Heilsvolk des Alten Testamentes als ganzes und die Kirche des Neuen 
Testamentes als solche angesprochen. Beide erscheinen in Schrift und Überlieferung 
nicht ohne Grund als Braut oder Ehegemahl Gottes. Die einzelnen Gläubigen sind 
dann, wie besonders Augustinus es dargestellt hat, die Kinder dieser göttlichen 
Brautgemeinschaft. Diese Gemeinschaft der Glaubenden ist aber nicht naturhaft 
gewachsener, sondern im Wort der Offenbarung und im positiven Willen Christi 
gegründeter Organismus, der von Gottes Heiligen Geist als übernatürliches Lebens- 
prinzip durchwirkt wird. Das meinen wir, wenn wir von der Kirche als einer 
Institution sprechen. Nicht alles, was sie heute an Gliederung und Struktur kenn- 
zeichnet, kommt aus dem offenbarenden Gotteswort, aber auch nicht alles Institutio- 
nelle in ihr ist menschlich geschichtlicher Herkunft. Ihre wesentliche Struktur verdankt 
sie dem Angesprochensein von Gottes Offenbarung in Wort und Stiftung Jesu 
Christi. Der Glaube muß also auch diese Institution der Kirche bejahen, er muß sich 
als Leben im Rahmen der kirchlichen Institution verwirklichen, wenn er wirklich 
Hören auf Christi Wort im Mitvollzug seines Werkes sein soll. 

Zur Stiftung des Herrn gehört aber auch, daß die Kirche mit der Struktur des 
Gegenüber von •lehrender" und •hörender" Kirche erbaut ist. Das gilt es als zweites 
Moment zu bedenken, wenn der Dienst der Institution am Leben des Glaubens 
betrachtet werden soll. Die amtlichen Glieder der lehrenden Kirche können natürlich 
nie aufhören, selbst auch Hörende zu sein. Mit dem Empfang des Amtes in Weihe 
und Sendung wird ja das Merkmal von Taufe und Firmung nicht ausgelöscht, durch 
das man Glied der hörenden Kirche wird. Umgekehrt müssen auch die Hörenden 
durch ihr lebendiges Hören selbst, aber auch durch ihr Wort an der Verkündigung 
der Kirche vor der Welt teilnehmen. In seine Kirche aber, die als Ganze glaubend 
Hörende ist, hat der Herr das Amt der Verkündigung des göttlichen Offenbarungs- 
wortes eingestiftet, um dem Glaubensgehorsam gegenüber dem offenbarenden Gott 
Gestalt und Erfahrbarkeit zu geben, wie sie der menschlichen Existenz entspricht. 
Die amtlichen Verkündiger walten ihres Amtes nicht um ihrer eigenen Autorität 
willen, sondern •an Christi Statt" (2 Kor 5, 20). 

Bisweilen mag das Institutionelle der Kirche allerdings eine Gestalt annehmen, 
die dem Glauben nicht besonders förderlich ist. Aber in der menschlichsten Gestalt 
der Kirche liegt die Verheißung des Herrn, daß sie den Glauben bewahrt, so daß 
für die Kirche jeder Zeit der Lobpreis des Apostels gilt: •Wir danken Gott ohne 
Unterlaß, daß ihr das Wort der von uns verkündeten Botschaft aufnehmt, nicht als 
Wort von Menschen, sondern als das, was es wahrhaft ist, als Wort Gottes, das auch 
wirksam ist in euch, die ihr glaubt" (1 Thess 2, 13). 


