
Wesen und Wesensfunktion des kirchlichen Priestertums 

Von Franz Xaver Arnold, Tübingen * 

I. 

Wesen und Wesensfunktion des kirchlichen Priestertums erschließen sich nur dem, 
der ernst macht mit der für alles Folgende grundlegenden Tatsache, die Paulus im 
Auge hatte, als er schrieb: •Einer ist Mittler zwischen Gott und den Menschen: der 
Mensch Christus Jesus" (1 Tim 2,5). Er ist, sagt im gleichen Sinn der Hebräerbrief, 
der •große Hohepriester, der die Himmel durchschritten hat, Jesus, der Sohn Got- 
tes" und, obwohl Sohn Gottes, doch •kein Hoherpriester, der nicht mitfühlen könnte 
mit unserer Schwachheit; ist er doch in allem versucht worden ganz wie wir, nur ohne 
Sünde" (Hebr 4, 14 f.). Ihn nennt derselbe Hebräerbrief (8, 2) •den Liturgen" des 
Neuen Bundes schlechthin. Weil er als der wesensgleiche Sohn des Vaters auf der 
Seite Gottes und durch seine Menschwerdung als unser Bruder auch auf der Seite 
des Menschen steht, ist letztlich nur Er •der Eine Mittler", durch den, wie die Liturgie 
unablässig betont, ein neues Verhältnis zwischen Gott und der Menschheit möglich 
geworden ist, so daß wir es •wagen" können zu sprechen: •Vater unser". Er allein 
ist somit im wahren, eigentlichen und ursprünglichen Sinn •der Eine Mittler", •der 
Eine Priester des Neuen Bundes", durch den jedes bloß menschliche Priestertum 
fortan seine Existenzberechtigung für immer verloren hat. 

Und doch darf sein durch den Hebräerbrief bezeugtes einzigartiges, ewiges, 
unvergängliches Hohepriestertum nicht im Sinn des bloß Vergangenen und Sta- 
tischen gedeutet werden. Vielmehr ist sein Priestertum eine Tatsache und ein Ereig- 
nis von fortdauernder Tragweite und Wirksamkeit: fürs erste dadurch, daß er, der 
erhöhte Kyrios zur Rechten des Vaters •lebt und herrscht" und unablässig für uns 
eintritt; sodann aber auch dadurch, daß sein absolutes Priestertum seit seinem Weg- 
gang von dieser Erde im Medium des sakramentalen Priestertums seiner Kirche 
durch diese Weltzeit schreitet. Wenn hier vom Priestertum der Kirche die Rede ist, 
so ist dabei Kirche im Vollsinn ihres dogmatischen Verstandes und personalen Be- 
standes zu verstehen: als das priesterliche Gottesvolk des Neuen Bundes, das Er, 
das Haupt, mit sich verbindet zu Einem Leib; Kirche als die Vollversammlung aller 
Getauften, die nach der ursprünglichen und besten katholischen Tradition allesamt 
durch Glaube und Liebe, durch Fürbitte und Buße mitwirken bei der Sündenver- 
gebung und Heilsvermittlung. Diese ganzheitlich universale Schau des kirchlichen 
Priestertums muß im Auge behalten werden, wenn vom besonderen Priestertum der 
geweihten kirchlichen Amtsträger die Rede ist. Umgekehrt darf über dem priester- 
lichen Charakter aller Getauften die Sonderstellung der schon im Neuen Testament 
so genannten •Vorsteher" (Rom 12,8; 1 Thess 5,12), •Presbyter" (Apg 11,30; 
14, 23; Tit 1, 5; 1 Petr 5, 1), •Episkopen" (Phil 1, 1; Apg 20, 28; 1 Tim 3, 2) nicht 

* Vortrag vor der Katholischen Akademie in Bayern bei der Tagung •Klerikalismus 
heute?" in Würzburg am 25726. Mai 1963. Der Gesamtbericht der Tagung erscheint als 
Broschüre in der von der Akademie im Echter-Verlag herausgegebenen Schriftenreihe. 



Wesen und Wesensfunktion des kirchlichen Priestertums 193 

übersehen werden, die ja wie die vom Herrn selbst unmittelbar berufenen Apostel 
mit dem besonderen Dienst am Wort des Heils und der Versöhnung, mit dem Dienst 
am Glauben der Auserwählten Gottes, sowie durch den Kultbefehl •Tu dies zu 
meinem Gedächtnis" mit dem besonderen Dienst am Altar beauftragt sind. 

Wenn wir in diesem speziellen und in jenem universalen Sinn vom Mittlertum 
und Priestertum der Kirche Christi sprechen, so muß und will damit dessen aus- 
gesprochen relativer und sekundärer, memorialer und sakramentaler Charakter 
unterstrichen sein. Das will sagen: Weder der Kirche im Ganzen noch einem ihrer 
Amtsträger, gleich welchen Ranges, eignet ein irgendwie in sich selbst stehendes 
autonomes Priestertum und Mittlertum, das seine Wirkkraft und Vollmacht in und 
aus sich selbst hätte. Das kirchliche Priestertum hat und empfängt all seine Kraft und 
Autorität aus dem einmaligen, einzigartigen Mittlertum Christi, das es darstellt und 
in sakramental zeichenhafter Weise gegenwärtig macht. Das Priestertum der Kirche 
ist somit nicht mehr, aber auch nicht weniger als Teilnahme unzulänglicher Menschen 
an dem absoluten Priestertum dessen, von dem Paulus sagt: •Einer ist der Mittler 
zwischen Gott und den Menschen: der Mensch Christus Jesus". Sein Priestertum 
umgreift somit nicht nur die Vergangenheit, sondern auch die Gegenwart und die 
Zukunft. Es ist nicht, wie reformatorische Denker von einst und jetzt wollen, das 
Ende, sondern die Vollendung des Priestertums. Er war nicht nur einmal in geschicht- 
licher Stunde der Hohepriester; er ist und bleibt dies auch und erst recht als der 
erhöhte Kyrios zur Rechten des Vaters. Und er ist und bleibt das durch seine nun 
verklärte Menschheit. Ist er doch •um uns und um unseres Heiles willen" in der 
Fülle der Zeit Mensch geworden. Mit Bedacht sagt daher Paulus, •der Mensdi 
Christus Jesus" sei •der Eine Mittler"; und eben als der Mensdi, der er ward, wußte 
er, warum er vor seinem Weggang den Menschen Priester gegeben hat, die aus den 
Mensdien genommen sind (Hebr 5,1). Die Seele des von ihm geschaffenen sakramen- 
talen Priestertums aber ist er selbst: •der Mensch Christus Jesus". Er, der Eine Mitt- 
ler zwischen Gott und den Menschen, ist und bleibt damit für immer der Prototyp 
und das Kriterium des kirchlichen Priestertums. Und dieses ist nur dann auf dem 
rechten Weg, wenn es sich an Ihm orientiert und soweit es Ihm sich unterordnet. 

II. 

Die Erkenntnis und, was mehr ist, Anerkenntnis dieses Zusammenhangs und 
Abhängigkeitsverhältnisses, dieses Memorial-Charakters ist grundlegend für das 
Verständnis von Wesen und Wesensfunktion des kirchlichen Priestertums. So ver- 
fehlt und dem inkarnatorischen Charakter der Religion Jesu zuwider es ist, das 
Priestertum des Neuen Bundes radikal zu transzendieren und zu beschränken auf 
das ganz und gar jenseitige, unsichtbare Priestertum des verklärten Herrn, so unver- 
einbar mit dem neutestamentlichen Priestertum wäre und ist jeder Versuch, das 
Priestertum der Kirche • bewußt oder unbewußt • als ein irgendwie selbständiges, 
autonomes und damit zweites Priestertum neben dem Hohenpriestertum Christi zu 
werten und es gleichzeitig einzuengen auf die geweihten Träger des besonderen 
Amtspriestertums. 

Daß und wie sehr gerade diese Verzeichnung des wahren Verhältnisses zwischen 
dem absoluten und dem sakramentalen Priestertum am Werke war und im Raum 



194 Franz Xaver Arnold 

der alten Kirdie immer wieder droht, hat die neuere pastoralgeschichtliche Forschung 
eindeutig erwiesen: Bereits im frühen Mittelalter hat die anti-arianisch geprägte 
Frömmigkeit die wahre Menschheit Christi verkürzt und • bei aller grundsätzlichen 
Treue zum chalkedonischen Dogma von den zwei Naturen in Christus • die Gött- 
lichkeit der Christus-Gestalt überbetont. Dadurch aber wurde zwangsläufig auch das 
in der heiligen Menschheit Jesu gründende Mittlertum des Herrn auf lange Zeit 
hinaus über Gebühr an den Rand des gläubigen Bewußtseins abgedrängt. Die Folge 
davon war nicht nur eine bedenkliche Verselbständigung des doch stets nur sekun- 
dären Mittlertums der Heiligen und Mariens, sondern auch die Gefahr einer gewissen 
Verselbständigung des sakramentalen Priestertums und der Hierarchie der Kirche. 
Vor allem aber wurde die ganzheitliche Schau der das Heil vermittelnden Kirche, 
also das Wissen um den priesterlichen Charakter und die mittlerische Funktion aller 
Getauften in dem Maße getrübt, in dem die verklärte Menschheit des Herrn aus dem 
gläubigen Bewußtsein geschwunden ist. Auf diesem Weg wurde die patristische Sicht 
der Kirche als der ganzheitlich verstandenen •Mater Ecclesia", als der Gebärerin 

und Nährerin des Lebens, verdunkelt. 
Diese altchristliche Schau der Kirche ist der mittelalterlichen Frömmigkeit wenig 

vertraut. Obwohl die Meister der Schule wie Thomas von Aquin an der Spitze noch 
die ganze •Gemeinschaft der Heiligen" mit der Menschheit Christi bei der Heils- 
vermittlung mitwirken ließen, hat die Kirche im Mittelalter • aufs Ganze und vor 
allem pastoraltheologisch gesehen • weit mehr die Gestalt einer mit hoher Macht 
und Autorität ausgestatteten Rechtskirche. Der Zentralbegriff damaliger Ekklesio- 
logie war, wie Congar nachgewiesen hat, nicht mehr • wie bei den Vätern der 
alten Zeit • der Begriff •Mysterium", sondern der gewiß auch berechtigte Begriff 
•potestas ecclesiastica". Je mehr die Verbindung aller Getauften mit dem hohen- 
priesterlichen Haupt der Kirche aus dem Blick des gläubigen Denkens schwand, um so 
leichter konnte die durch die Übertragung der Vorrechte der antiken Staatsbeamten 
auf die kirchlichen Amtsträger bedingte Entwicklung des Klerus zu einem eignen 
Stand nicht nur • wie in alter Zeit • im religiös-kirchlichen, sondern nun auch im 
staatsrechtlich-soziologischen Sinn von der altchristlichen C/raterscheidung der beiden 
Stände Klerus und Volk jetzt zu deren Scheidung führen. Man braucht sich nur den 
Gestaltwandel vergegenwärtigen, den die Stellung des •Laien" in der angedeuteten 
Frist durchlaufen hat. Galt der Laie im ersten Clemensbrief um das Jahr Einhun- 
dert, wo im christlichen Schrifttum erstmals vom •laikalen Menschen" die Rede ist, 
als der Träger einer liturgisch-sakralen Potenz und Funktion in Verbindung mit 
dem Klerus, so ist er um 1300 in der bekannten Bulle Bonifaz' VIII. •Clericis laicos 
infestos esse" geradezu zum •Feind" des Klerus geworden. Die sich darin ausspre- 
chende Entwicklung hat einen antiklerikalen Affekt ausgelöst, der • wie man weiß 
• wesentlich mit zum Durchbruch und raschen Fortgang der kirchlichen Revolution 
im 16. Jahrhundert beigetragen hat, aber auch zur Folge hatte, daß die Reforma- 
toren das besondere Priestertum und vor allem seine hierarchische Ausprägung 
grundsätzlich verwarfen und nur noch das allgemeine Priestertum anerkennen zu 
dürfen glaubten. Die Tatsache, daß nun umgekehrt die katholische Kontrovers- 
theologie erst recht die hierarchisch-empirische Seite der Kirche und das Amts- 
priestertum hervorhob, die Eingliederung aller Christen in das Priestertum des 



Wesen und Wesensfunktion des kirchlichen Priestertums 195 

Neuen Bundes aber vielfach nur stillschweigend voraussetzte, wenn nicht gar aus- 
drücklich bestritt, hatte nun abermals zur Folge, daß die Kirche katholischerseits nun 
erst recht wieder gleichgesetzt wurde mit Papst, Bischof, Priester. Ekklesiologie 
wurde, meint Congar, teilweise identisch mit Hierarchiologie. Dieses aus der gegen- 
reformatorischen Polemik geborene Kirchenbild aber ist, wie die pastoralgeschicht- 
liche Forschung beweist, für das katechetische Lehrstück von der Kirche seit Bellar- 
mins Katechismus von 1598 und damit auf Jahrhunderte hinaus für das durch- 
schnittliche katholische Bewußtsein bestimmend geworden. Kein Wunder, daß im 
außerkatholischen Raum der Eindruck entstand, dem Ulrich Stutz 1918 Ausdruck 
gab mit den Worten: •Die katholische Kirche ist die Kirche des Klerus; Papst, Bischof 
und Priester machen diese Kirche aus; die Laien erscheinen lediglich als Schutzgenos- 
sen, allein die Kleriker als Vollgenossen; die Laien bilden lediglich das zu leitende 
und zu belehrende Volk." • Unversehens ward der Begriff •Laie" zunächst im kirch- 
lichen, dann aber auch im weltlichen Bereich zur Bezeichnung für den nicht zustän- 
digen und nicht sachverständigen Eindringling und schließlich in den Ausdrücken 
•Laizismus" und •laizistisch" zum direkten Feind von Kirche und Glaube. 

Der geweihte Amtsträger aber war inzwischen in einer an weltliche Herrschafts- 
formen vergangener Zeiten erinnernden Art und Sprechweise und Repräsentanz 
emporgehoben, welche die verpflichtende innere Zuordnung des geistlichen Amtes zu 
dem in der Kirche gegenwärtigen und fortwirkenden Herrn der Kirche einerseits 
und zum Volke Gottes andererseits nicht gebührend hervorhob. Vor allem die im 
kirchlichen Raum übliche Rede vom Priester als dem •Stellvertreter" Christi bzw. 
Gottes ließ und läßt leicht vergessen, daß jede repraesentatio Christi im Amt der 
Kirche immer in werkzeuglicher Nachordnung bleibt und nie den Herrn selbst 
ersetzen kann. Gewiß kann die • den Gehalt des lateinischen •vicem alicuius 
gerere" bzw. •vicarius" bedenklich überschreitende • Redeweise vom •Stellvertre- 
ter" theologisch richtig verstanden werden. Aber konnte und kann diese in sich schon 
mißverständliche Redeweise, vor allem unter dem Einfluß eines deistisch unter- 
strömten Pastoraldenkens, nicht leicht zu der verhängnisvollen Vorstellung verleiten, 
die uns in neuerer Zeit immer wieder entgegentritt in der Behauptung: Kenn- 
zeichnend für das Christentum römischer Prägung sei der Versuch, die Persön- 
lichkeit seines Stifters auszuschalten, um den kirchlichen Aufbau einer Priesterherr- 
schaft an ihre Stelle zu setzen. Zwar werde Jesus Christus auch hier als der Erste und 
Letzte, als der Höchste und Heiligste, als die Quelle alles Segens hingestellt, aber 
eigentlich nur zu dem Zweck, um die ihn vertretende Kirche und deren Hierarchie 
mit dem Glorienschein des Ewigen und Unantastbaren zu umgeben. Die Ausnutzung 
des forcierten Glaubens an Jesus Christus als Gottessohn für die Machtpolitik eines 
sich selbst vergottenden Priestertums mache ebenso das Wesen Roms aus, wie es das 
Wesen der Priesterpolitiker anderer Kulturen gewesen sei. 

Diese Verselbständigung des geistlichen Amtes entspricht dem Selbstverständnis 
und der authentischen Lehre der Kirche ebensowenig wie jene inzwischen durch die 
Wiedererweckung des ganzheitlich, pneumatischen Kirchenbildes seit Sailer und 
Möhler und nun durch die liturgische und kerygmatische Erneuerung überwundene 
Einengung des priesterlichen Charakters und Wirkens auf den Amtspriester. Und 
doch kann sich die skizzierte Verselbständigung des kirchlichen Amtes und seines 



196 Franz Xaver Arnold 

Wirkens auf zwar gutgemeinte, aber um so bedenklichere Äußerungen nicht nur 
einer gewissen vulgären Verkündigung in Katechese und Predigt, sondern auch auf 
Verlautbarungen hoher kirchlicher Autoritäten berufen. In merkwürdigem Gegen- 
satz zu den altchristlichen Vätern, zu den Lehrern der Hochscholastik und zum 
Römischen Katechismus, die mit Augustin bekennen: •Christus ist es, der tauft" • 
oder mit Ambrosius im Blick auf die Eucharistie feststellen: •Christus selbst ruft 
(durch den Priester): Dies ist mein Leib", gefallen sich gewisse Hymnensänger auf 
das Priestertum gelegentlich in katechetischen und homiletischen Ergüssen darin, die 
Priester der Kirche nicht wie die Liturgie als •deine Diener" (•famuli tui", •servi 
tui") zu charakterisieren, sondern ihnen eine Art Verfügungsgewalt über die Gnade, 
ja sogar eine gewisse Befehlsgewalt über den Herrn der Sakramente zuzusprechen, 
so daß Christus im liturgischen Geschehen eher als Objekt denn als das Subjekt 
erscheinen könnte. Ein Beispiel solch mißverständlicher Deutung der priesterlichen 
Absolutions- und Konsekrationsgewalt ist mit einem Hirtenbrief des Salzburger 
Erzbischofs Katschthaler aus dem Jahre 1905 in Karl Mirbts •Quellen zur Geschichte 
des Papsttums und des römischen Katholizismus" (Tübingen 3 1911, 400 ff) einge- 
gangen; in ein Buch also, das für die Hand des jungen deutschen Historikers bestimmt 
war und ist und damit von erheblichem Einfluß auf den Geschichtsunterricht wurde. 
Durch das an sich lobenswerte Bemühen, die Würde des katholischen Priesters 
herauszustellen und sein Ansehen zu fördern, läßt sich der Verfasser dazu verleiten, 
dem Priester in der sakramentalen Sündenvergebung nicht nur ein •Mitwirken bei 
dem großen Akt Gottes" zuzusprechen. Vielmehr heißt es in dem Hirtenbrief: •Das 
Wort des Priesters selbst bewirkt die Vergebung." Und er interpretiert dies folgen- 
dermaßen: •Gott hat gleichsam seine Allmacht für diesen Augenblick an seinen Stell- 
vertreter auf Erden, den bevollmächtigten Priester, abgetreten." • Analog wird 
•die Gewalt zu konsekrieren" mit den Worten beschrieben: Christus hat den Prie- 
stern •das Recht über Seine heilige Menschheit übertragen, ihnen gleichsam die 
Gewalt über Seinen Leib gegeben. Der katholische Priester kann Ihn nicht bloß auf 
dem Altar gegenwärtig machen, Ihn im Tabernakel verschließen, Ihn wieder nehmen 
und den Gläubigen zum Genuß reichen; er kann sogar Ihn, den menschgewordenen 
Gottessohn, für Lebende und Tote als unblutiges Opfer darbringen. Christus, der 
eingeborene Sohn Gottes des Vaters, durch den Himmel und Erde geschaffen sind, 
der das ganze Weltall trägt, ist dem katholischen Priester hierin zu Willen." • 
Gewiß heißt es weiter: •nicht an sich hat der Priester diese ganz und gar wunder- 
bare Gewalt, sondern kraft der Weihe und der Ermächtigung hiezu durch die heilige 
Kirche." Allein, eben diese Kirche und ihre Gewalt werden nun derart verselbstän- 
digt, daß sich der bischöfliche Verfasser zu der Frage versteigt: •Wo ist selbst im 
Himmel eine solche Gewalt, Sünden zu vergeben?", • um schließlich mit dem hl. 
Dionysius zu fragen, •ob man denjenigen noch einen Menschen nennen soll, den Gott 
aus den Menschen ausgewählt, über die Schar der übrigen so hoch emporgehoben, 
den Gott so innig mit Sich verbunden, ihm sogar über Sich Gewalt gegeben hat". 

Unter Berufung auf solche Rhetorik spricht der bekannte Tübinger evangelische 
Theologe Karl Heim in seinem weitverbreiteten Buch •Das Wesen des evangelischen 
Christentums" (Leipzig B, 1929, 97 f) vom katholischen Priestertum als •dem großen 
Abreaktionsinstitut", das mit •geheimnisvollen Medien einer Sakramentskirche" 



Wesen und Wesensfunktion des kirchlichen Priestertums 197 

versucht und sich anmaßt, •durch eine Absolutionsformel die Gewissen der Menschen 
zu entlasten und ihnen dadurch die Verantwortung für ihr Leben abzunehmen", was 
doch fraglos allein Gott zustehe. Analog deutet Heim unter Berufung auf Katsch- 
thaler die katholische Konsekration als einen Akt, •durch den der Priester die Gottes- 
macht auf den Meßaltar herabholt" und •die Gottheit auf den Altar bannen kann". 

Keine Frage, in beiden Fällen • bei Heim wie bei Katschthaler • ist das Ent- 
scheidende • wenigstens vorübergehend • außer acht gelassen, die Tatsache näm- 
lich, daß nach katholischer Auffassung und speziell nach katholischen Sakraments- 
verständnis es, wie der Catechismus Romanus (II 1, 24 f) sagt, •allein der Macht 
Gottes gegeben ist, in Herz und Gemüt der Menchen zu dringen", daß Gott selbst 
•auch die Sakramente im Innern der Seele spende", daß also der Kirche und ihrem 
Priester dabei nicht mehr zustehe als ein werkzeuglicher Dienst, ein schlichtes mini- 
sterium. Jeder Versuch, das Tun und die •Gewalt" des Priesters • und sei es auch 
nur •gleichsam" (wie bei Katschthaler) • zu verselbständigen, verfälscht das Wesen 
des katholischen Priestertums von Grund aus. Nicht eigentlich der Geist des Christen- 
tums noch der der Liturgie ist hier am Werk, sondern jene deistisch inspirierte 
Pastoral, die den Anteil Gottes und das Hohepriestertum Christi im Wirken der 
Kirche zwar nicht leugnet, aber auf den Anfang, auf die Einsetzung beschränkt und 
für die Folge die Tatsache ignoriert, daß das primäre und eigentliche Subjekt der 
Liturgie der ewige Hohepriester Christus ist, der nicht nur entfernt (remote), son- 
dern hier und jetzt (proxime et actu) in der Kirche und ihren Wirkformen am Werk 
ist. • Im Licht dieser Erkenntnis glaubte ein so ernster und frommer Pastoral- 
theologe wie Johann Baptist Hirscher in seiner Streit- und Programmschrift •Über 
das Verhältnis des Evangeliums zur theologischen Scholastik" (Tübingen. 1823, S. 
122 f) die deistisch unterströmte Meßopferlehre seiner Zeit, wonach der Priester eine 
•Gewalt" hätte über den Herrn der Sakramente, als •verdemütige sich Gott" in der 
Eucharistie gewissermaßen vor dem Priester, mit den scharfen Worten zurückweisen 
zu müssen: •Man kann offenbar nur dann erst auf solche Gedanken verfallen, nach- 
dem man die Sache von der man eigentlich reden will, ganz aus den Augen verloren 
hat. Möchten sie • so urteilt Hirscher über diese Auffassungen • übrigens nur 
schnöde Einfälle sein und aus ihnen nicht zugleich teilweise ein schwachsinniger 
Übermut des Pfaffthums hervortreten, das den Gedanken einer Verdemütigung 
Gottes vor sich wagt." 

Wer das populär-kirchliche Denken und Reden etwa mancher Primizprediger und 
gewisse erbauliche Schriften überprüft, wird zugeben, daß derartige Übertreibungen 
nicht nur der Vergangenheit angehören. Waren und sind nicht ähnliche Vorstellun- 
gen selbst dort am Werk, wo man Pastoraltheologie kurzweg als die theologische 
Lehre vom •Heil-Schaffen" der Kirche definieren wollte? • Der Blick auf die skiz- 
zierten Tendenzen zwingt uns zur grundsätzlichen Besinnung auf die Grenzen, die 
dem kirchlichen und priesterlichen Wirken und seinen Wirkformen sowohl von Gott 
wie vom Menschen her gesetzt sind. Die Frucht solcher Selbstbescheidun? ist die 
Einsicht in den rein mittlerisch dienenden und werkzeuglichen Charakter priester- 
lichen Wirkens. Solche Selbstbescheidung aber ist meines Erachtens unentbehrlich für 
das Verständnis des kirchlichen Priestertums und für die Glaubwürdigkeit seines 
Wirkens besonders in unserer Zeit. 



198 Franz Xaver Arnold 

III. 

Christentum ist wesenhaft die Religion des •Mittlers". Jesus Christus, der Gott- 
mensch, wußte sich selbst nicht als das Ziel, sondern als den •Weg" zum Ziel, das der 
Vater ist. Als den •Einen Mittler" preist ihn daher Paulus. •Opfer des Mittlers" 
(sacrificium mediatoris) heißt demgemäß die höchste kirchliche Feier, die Gedächtnis- 
feier des Herrentodes in der Liturgie; und diese sendet an ihren entscheidendsten 
Stellen, im eucharistischen Hochgebet der Präfation und des Kanon wie im Orations- 
schluß Gebet und Dank unablässig •durch Christus unseren Herrn" zum Vater. 
Bescheidet sich so Jesus Christus selbst auf die Rolle des •Mittlers" zwischen Gott 
und den Menschen, um wieviel mehr steht das dann seiner Kirche und ihrem Priester- 
tum an, durch deren Wirkformen hindurch der Herr sein Werk in dieser Welt fort- 
gesetzt wissen will! 

In der Natur des •Mittlers", des absoluten und erst recht des sekundären Mittlers 
aber liegt es, daß er sich der Grenzen bewußt bleiben muß, die seinem Wirken 
gesetzt sind von Seiten derer, zwischen denen er zu vermitteln hat, also in unserem 
Fall von Seiten Gottes und von Seiten des personalen Menschen. Um diese Grenzen 
möglichst sichtbar zu machen, gilt es die Frage zu prüfen: Kommt denn dem kirch- 
lichen Mittlertum unmittelbar schöpferische Bedeutung zu, so daß die kerygmatischen 
und sakramental-liturgischen Tätigkeiten der Kirche effektiv das Heil schaffen? 
Oder aber handelt es sich dabei nur um eine mittelbare Hilfeleistung und einen 
werkzeuglichen Dienst an dem, was letztlich unmittelbar zwischen Gott und der Seele 
zum Austrag kommt? Fraglos gehört die kirchliche Mittlertätigkeit durch Wort und 
Sakrament in den inneren Heilsprozeß hinein: •Es ist notwendig, daß die heilwir- 
kende Kraft von der Gottheit Christi her durch Seine Menschheit hindurch in die 
Sakramente hineingeleitet wird" (Thomas, S. th. III, q. 62 a. 5 c). Der Heilsprozeß 
bleibt normalerweise (•normalerweise" weil Nichtchristen, die das Heil erlangen, 
dies nicht durch das Sakrament der Kirche tun) gebunden an die kirchlich-sakramentale 
Mittlertätigkeit. Und alle, die • obwohl vielleicht äußerlich und rechtlich schuldlos 
von der Kirche getrennt • in der Gnade leben, vermögen dies nicht anders denn 
aus der •Einheit des Heiligen Geistes" und des Leibes Christi heraus. In diesem 
positiven Sinn gilt der alte patristische Satz •außer der Kirche kein Heil" (extra 
ecclesiam nulla salus) auch im ökumenischen Zeitalter. Und doch kann und darf die 
personale Ich-Du-Beziehung zwischen Gott und der Seele nicht in dem Sinn im Wir- 
ken der Kirche aufgehen, der einen nicht geringen Teil der Corpus-Christi-mysti- 
cum-Literatur in kaum vergangener Zeit von einem •übernatürlichen Blutkreislauf" 
im Leib der Kirche hat sprechen lassen; derart, daß die personale Liebesbewegung 
zwischen Gott und dem Menschen mehr oder weniger auf- und unterginge in der 
zuweilen allzu organologisch-naturhaft verstandenen Gliedschaft am Leibe Christi 
und dem Mittlerwirken der Kirche. Es geht hier offenbar um ein zentrales Prole- 
gomenon für das theologische Verständnis von Priestertum und Priesterwirken. 
Ergibt sich doch je nach der Antwort auf die gestellte Frage eine recht unterschied- 
liche seelsorgliche Haltung: entweder die paulinische Haltung des schlichten •Knech- 
tes" oder aber die betont hierokratische Haltung einer Art Verfügungsmacht über 
die Gnade und einer Art Herrschaft über die Seelen. 



Wesen und Wesensfunktion des kirchlidien Priestertums 199 

Das Anliegen wird deutlicher, wenn wir uns den Unterschied bewußt machen, der 
doch offenbar zwischen dem persönlichen inneren Heilsprozeß einerseits und der 
kirchlichen Heilsvermittlung anderseits besteht. Es geht offenbar nicht an, diese 
beiden Ordnungen derart zu konfundieren, daß der entscheidende Vorgang, das Per- 
sönlichste und Wesentlichste im Heilsgeschehen, die jedem Zugriff letztlich unzu- 
gängliche Liebesbewegung zwischen dem gnädigen Gott und dem in Freiheit sich 
entscheidenden Menschen aufgesogen würde von dem doch stets sekundären Vorgang 
kirchlicher Heilsvermittlung. Würde dadurch nicht das Gesamtgeschehen verfälscht? 
Ginge dadurch nicht die Ehrfurcht vor dem Mysterium der Gnade, vor dem souve- 
ränen Gnadenwalten des Gottesgeistes, der doch •weht, wo Er will", und dessen 
Gnade • nach einem Wort des hl. Thomas v. A. • nicht gebunden ist an Kirche 
und kirchliches Wirken, verloren? Würde dadurch nicht auch der Respekt vor der 
Freiheit und personalen Würde wie vor dem je einmaligen religiösen Schicksal und 
Heilsweg eines jeden Menschen gefährdet? • Demgegenüber ist festzuhalten: Kirch- 
liche Heilsvermittlung kann wesensgemäß nur begriffen werden, wenn der Unter- 
schied zwischen dem mittlerischen Tun der Kirche einerseits und dem inneren Heils- 
vorgang anderseits durch und durch ernstgenommen wird. Es bedarf der demüti- 
gen Einsicht, daß die in der Kirche tatsächlich vor sich gehende Heilsvermittlung 
durch Wort und Sakrament das Heil nicht unmittelbar schafft, daß sie nicht mehr ist 
als werkzeuglicher Dienst, der sich stützt auf die Offenbarungs- und Heils-tat Gottes 
einerseits und auf des Menschen freie Geistnatur anderseits. Kirchliche Heilsvermitt- 
lung steht notwendig in der Mitte zwischen Gott und Mensch, nicht an ihrer Stelle, 
auch nicht an der Stelle eines dieser beiden Faktoren, zwischen denen zu vermitteln 
ist. Der Priester ist nicht •Stellvertreter" Gottes. Wollte er die Stelle Gottes im 
Heilsgeschehen vertreten, würde er sich des Thronraubs schuldig machen und das 
ministerium verfälschen. •Mittler" ist er und damit eben Mittel, Instrument, Werk- 
zeug im Dienst der Begegnung zwischen Gott und den Menschen. Genau das sind 
die Ausdrücke der Hochscholastik für das Mittlerwirken der Kirche. 

Damit sind bereits die besonderen Beziehungen genannt, welche als die Haupt- 
beziehungen im Heilsgeschehen anerkannt werden müssen, so daß in die Augen 
leuchtet, zwischen wem denn Vermittlung geschieht: Diese Hauptbeziehung aber 
besteht nach katholischer Auffassung fraglos darin, daß im Prozeß der Rechtferti- 
gung und Heiligung der in Gnaden handelnde Gott und der in Freiheit sich entschei- 
dende Mensch zusammenwirken. Durch alle Arten der Heilsvermittlung zieht sich, so 
meint Franz Anton Staudenmaier, diese Grundbeziehung als der rote Faden hin- 
durch. Heilsvermittlung ist nur möglich, weil und sofern neben der Gnade, die im 
objektiven Werk der Erlösung auf den Menschen wirkt, auch die menschliche Frei- 
heit besteht. Zwischen diesen beiden Wirklichkeiten aber, welche die Hauptbezie- 
hungen darstellen, steht und bewegt sich das Mittlerwirken der Kirche. 

Dieses Tun der Kirche aber ist menschlicher und kirchlicher Willkür entzogen. Es 
wird bestimmt durch den Weg, auf dem Gott zum Menschen kommt und auf dem 
der Mensch nach Gottes Heilsplan durch Christus mit Gott in Verbindung tritt. Nun 
ist aber der erste Schritt der Selbsterschließung Gottes dem Menschen gegenüber 
nach dem Hebräerbrief (1, 1) die Offenbarung durch das gesprochene und durch den 
Bund mit Israel bestätigte Wort, der zweite und höchste Schritt aber die Inkarnation 



200 Franz Xaver Arnold 

und geschichtliche Heilstat des menschgew<ordenen Logos in der Fülle der Zeit. Dem- 
gemäß ist der erste und elementarste Schritt des in der Kraft der Gnade zu Gott 
aufbrechenden Menschen: der Glaube, als die Antwort des Menschen auf Gottes 
Wort. Im Sakrament aber tritt der Mensch auf der Basis des Glaubens in besonderer 
Weise ein in das geschichtliche Erlöserwirken des gekreuzigten und auferstandenen 
Herrn. • So gewiß nun der Glaube nicht sein kann ohne das Sakrament und das 
Sakrament nicht ohne den Glauben, so gewiß steht unter den Diensten des kirchlichen 
Mittlertums an erster Stelle der Dienst am Wort als Dienst am Glauben: Die 
Diakonia am Logos, das Kerygma, die Martyria, das Künden und Hören der Froh- 
botschaft, und zwar dies nicht nur im Sinn der Wissensvermittlung, sondern wirklich 
als Dienst am Glauben im neutestamentlichen Sinn des matevEiv. Diese Martyria 
erschöpft sich nicht in dem, was wir Katholiken kurzweg das Lehramt der Kirche 
nennen. Vielmehr kommt dieses prophetisch-kerygmatische Amt der Kirche nur zur 
Erfüllung, wenn mit dem Lehrwort der Hierarchie auch das Zeugnis der Christen 
in der Welt und in die Welt hinein tatkräftig zusammenwirkt, wenn also die Kluft 
zwischen der •lehrenden" und der •hörenden" Kirche verringert wird im Geiste 
Augustins, der die Väter seiner Gemeinde als •coepicopi mei\ meine Mit-Bischöfe, 
und die Bischöfe als •condiscipuli vestri", eure Mit-Jünger im Evangelium bezeich- 
net. • Aber bei diesem Dienst am Wort hat es nicht sein Bewenden. Kirche ist nicht 
nur Mittlerin des Wortes. Wie nämlich die Heilstat Gottes sich nicht erschöpft in der 
Offenbarung durch das Wort, sondern weiterschreitet zur Menschwerdung und zum 
Opfertod des Logos und weil die daraus strömende Gnadenkraft durch heilige Zei- 
chen in unsere Gegenwart gestellt und den Menschen zugewendet wird, so ist das 
Wirken der Kirche zugleich ein sakramentales und liturgisches: die Leiturgia der 
zum Gottesdienst versammelten Gesamt-Gemeinde, deren Kult keine Ersatzleistung ist 
für den Gehorsam des Glaubens und für die Verherrlichung Gottes durch unser gan- 
zes Sein und Wirken in Kirche und Welt im Blick auf das Kommen des Herrn. 

Martyria, Dienst am Wort und am Glauben, und Leiturgia als der Dienst des 
Gottesvolkes am Altar • das sind die zentralen Wesensfunktionen des kirchlichen 
Priestertums. Alles andere, was sonst noch wesentlich zur Kirche gehört: Jurisdiktion, 
Disziplin, Recht, also all das, was wir als das Kirdienregiment, als das Hirtenamt im 
engeren Sinn bezeichnen, dient zutiefst der möglichsten Ordnung und Sicherung der 
genannten Wesensfunktionen: Martyria und Leiturgia. Alledem also, selbst dem 
kirchlichen Strafrecht, eignet daher im tiefsten nicht eigentlich eine herrscherliche, 
sondern eine dienende Funktion. Als Dienst am geistlichen Lebensprozeß und an 
der Auferbauung, an der aedificatio des Leibes Christi sollte und will die Juris- 
diktionsvollmacht in der Kirche verstanden und geübt werden. Diese mehr theolo- 
gische als juristische Sicht wird • besonders für außerhalb der Kirche stehende • 
offenbar über Gebühr verdunkelt durch die Bezeichnung •Kirchenregiment" bzw. 
•Jurisdiktionsgewafc". Daher empfiehlt es sich, ganz im Sinne des II. Vatikanischen 
Konzils (vgl. auch die Empfehlung der Evangelischen Michaelsbruderschaft 1963) 
jene führende und ordnende Funktion der Hierarchie theologisch glücklicher •Diako- 
nia" statt Kirchenregimeraf zu nennen, wobei Diakonia also nicht nur die Caritas- 
funktion, sondern die gesamte Lebensordnung der Kirche meint, die ja letztlich 
immer und in allem der Martyria und der Leiturgia zu dienen hat. 



Wesen und Wesensfunktion des kirMidien Priestertums 201 

Alle diese Wesensfunktionen des kirchlichen Priestertums bedingen, fordern und 
durchdringen sich gegenseitig, so daß sie im tiefsten eine Einheit bilden. Dieser Tat- 
bestand könnte kaum eindrucksvoller zur Darstellung kommen als durch die unab- 
lösbare Einheit, die Wort und Sakrament nach geltender kirchlicher Ordnung von 
jeher in der höchsten Feier, der hl. Eucharistie, finden. Das Wort allein tut es nicht; 
verbleibt es doch zu leicht in der Sphäre des bloß Gedanklichen. Aber auch das 
Sakrament allein tut es nicht; steht es doch ohne die Geisteskraft des Wortes immer 
in der Gefahr, ins Ungeistige abzusinken. Die enge Verbindung beider, Wort und 
Sakrament, in der Eucharistiefeier macht deutlich, daß das Christentum nicht nur als 
Religion des Wortes, sondern auch als Religion des Sakramentes Anbetung •im 
Geist und in der Wahrheit" ist. Die durch nichts zu ersetzende Grundlage christlicher 
Existenz ist der personale Akt des Glaubens. Dieser aber ist Ereignis zwischen Gott 
und dem personalen Menschen. • Für die kirchliche Heilsvermittlung aber bedeutet 
das, daß sie wesensgemäß nur begriffen und getan werden kann, soweit dabei der 
Erhabenheit und dem freien Gnadenwalten des persönlichen Gottes wie der Geistig- 
keit, Freiheit und personalen Würde des Menschen Rechnung getragen und der mitt- 
lerische Dienst der Kirche durch Wort und Sakrament in seiner werkzeuglichen Natur 
begriffen und ernst genommen wird. Mehr als eine instrumentale Ursächlichkeit 
kommt diesem Wirken im Heilsgeschehen nicht zu. Gewiß, der Glaube kommt vom 
Hören und das Hören von der Verkündigung (Rom 10). Und doch ist der letzte 
Grund der gläubigen Gewißheit nicht die kirchliche Verkündigung für sich selbst, 
überhaupt nichts Geschöpfliches, sondern primär die gnadenhafte Erleuchtung des 
Heiligen Geistes, ohne die nach dem Vaticanum I niemand dem Evangelium so zu- 
stimmen kann, wie es zum Heile notwendig ist; sekundär aber ist es die in der Kraft 
der Gnade erfolgende freie Glaubensentscheidung des Menschen. Zutiefst ist der 
Glaube somit Ereignis zwischen Gott und dem Menschen. Die kirchliche Verkündi- 
gung kann dazu nicht mehr beitragen als den Dienst am Gotteswort und den Dienst 
am Menschen als Dienst am Glauben. Sie bringt das Wort Gottes zum Schallen und 
ruft den Menschen in die Entscheidung. Sie schafft nicht den Glauben, steht und ver- 
mittelt vielmehr zwischen Gott und dem Menschen, deren gegenseitige Tat zusam- 
menströmt in der höchsten Blüte und Frucht des Geistes: im Glauben. • Wie die 
Verkündigung so ist auch das sakramentale Wirken nicht mehr als mittlerischer 
Dienst an dem, was sich zwischen Gott und der Seele letztlich ereignet. Gewiß, dem 
Sakrament eignet objektive Wirksamkeit ex opere operato; aber, so sagt dasTriden- 
tinum weiter, •soweit dies von Gott abhängig ist". In actu secundo aber, im konkre- 
ten Vollzug ist das Wirken der Sakramente doch auch abhängig vom Glauben, von der 
fides passionis des Menschen, der im Gehorsam des Glaubens und durch Beseitigung 
der Hindernisse das Seine tut und in seinem ganzen personalen Sein zum geistigen 
Mitvollzug und zum sittlichen Nachvollzug aufgerufen ist. Mit andern Worten: Auch 
im sakramental-liturgischen Geschehen ist die Hauptbeziehung das dialogische 
Gegenüber zwischen Gott und dem Menschen. Damit wird die Grenze auch des 
sakramentalen Wirkens der Kirche sichtbar: Es handelt sich hier nicht um ein •Ver- 
walten und Austeilen von Gnade", sondern um einen werkzeuglich-mittlerischen 
Dienst an dem, was sich letztlich zwischen Gott und der Seele ereignet. Wird diese 
gott-menschliche Hauptbeziehung im liturgisch-sakramentalen Geschehen außer acht 



202 Franz Xaver Arnold 

gelassen, dann können Sakrament und Liturgie ihr soterisches wie ihr kultisches und 
die Gemeinschaft auferbauendes Ziel leicht verfehlen. Eine quantitativ noch so gün- 
stige Statistik über Sakramentsempfang und Gottesdienstbesuch darf nicht darüber 
hinwegtäuschen, daß gehäufte, aber ungeistige oder gar geistlose •Verwaltung" und 
Anwendung der •Gnadenmittel" die Sakramente zur Unfruchtbarkeit verurteilen. 

Das priesterliche Wirken der Kirche durch Wort und Sakrament hat mittlerischen 
Charakter; es bewegt sich als dienende Funktion der Kirche wesensgemäß zwischen 
Gott und den Menschen. Wo immer es sich neben oder über diese beiden oder über 
einen dieser beiden Faktoren stellen wollte, wo immer es gelöst vom göttlichen Quell- 
grund seiner Kraft oder blind für die Freiheit und Geistigkeit des Menschen einher- 
schreiten wollte, wo immer es mehr sein wollte als mittlerischer Dienst an dem, was 
in Wahrheit zwischen Gott und der Seele zum Austrag kommt, wäre es ein Angriff 
auf das souveräne Gnadenwalten Gottes, aber auch ein Attentat auf die geistige 
Würde des Menschen. 

Fassen wir das Ergebnis unserer Besinnung auf das Wesen und die Wesensfunk- 
tion des kirchlichen Priestertums zusammen, so ergibt sich die Einsicht, daß das kirch- 
liche Priestertum seinem ganzen Wesen nach nicht in und auf sich selbst steht, daß es 
nicht mehr, aber auch nicht weniger ist als die Teilnahme unzulänglicher Menschen 
an dem Hohenpriestertum des •Einen Mittlers zwischen Gott und den Menschen", 
Jesus Christus. Es ist ein ausgesprochen sekundäres, sakramentales, gedächtliches 
(memoriales), erinnerndes (rekordatives), relatives Priestertum, relativ zum Hohen- 
priestertum dessen, von dem es all seine Kraft und Autorität hat. An Ihm hat es sich 
daher in all seinem Tun zu orientieren. Folgerichtig besteht die Wesensfunktion des 
kirchlichen Priestertums darin, Christi Wort und Werk durch die Jahrhunderte zu 
tragen. Christi Wort und Werk darf ja nicht zu einem Gebilde verklungener Zeiten 
werden, im antiquarischen Sinn pietätvoll gehütet wie ein Museum. Christi Bot- 
schaft darf nicht erstarren zu einer gefrorenen Doktrin, die man einreiht in den 
Katalog erloschener Weisheitsschulen. Wort und Werk des Herrn muß eine bestän- 
dige, lebendige Gegenwärtigung erfahren. Das Orakel aber, durch das diese Bot- 
schaft durch die Jahrhunderte schallt, ist die Kirche und ihre immerwährende Mar- 
tyria. Und das Ursakrament, durch das die vom Kreuz des Herrn strömenden Hei- 
landskräfte ihre Gegenwärtigung erfahren und den Menschen zugewendet werden, 
ist die Kirche und ihre Liturgia. An diese zentralen Wirkformen ist das kirchliche 
Priestertum gewiesen. Nicht an theologischen Sondermeinungen, an persönlichen 
Wertungen und religiösen Liebhabereien, auch nicht an den Ratschlägen des Tages 
oder an den Rezepten einer zeitbedingten Ideologie oder Polemik hat sich das prie- 
sterliche Wirken zu orientieren, sondern an den von Christus selbst gegebenen und 
aufgegebenen Ordnungen, an der gesamten Offenbarungswirklichkeit, vor allem 
aber an deren Mitte, dem Gott-Menschen Jesus Christus selbst und an seinem abso- 
luten Mittlertum. 

Von Ihm aber haben wir zu lernen • und das ist das zweite Ergebnis unserer 
Besinnung •, daß es in der Natur des •Mittlers", des absoluten und erst recht des 
relativen Mittlers liegt, die Gottunmittelbarkeit des im Heilsgeschehen stehenden 
Menschen nicht anzutasten oder gar einzuebnen, sie vielmehr zu respektieren und ins 
Werk setzen zu helfen. Damit aber ist ein Dreifaches gegeben: 



Wesen und Wesensfunktion des kirchlichen Priestertums 203 

1. Die Hauptbeziehung im Heilsgeschehen, das Primäre und letztlich Entschei- 
dende im Vorgang der Verkündigung wie im Bereich von Sakrament und Liturgie 
kann nichts anderes sein als die dialogische Begegnung zwischen dem Dreifaltigen 
Gott, der uns in Jesus Christus seine Hand reicht, und dem in der Kraft der Gnade 
aus Freiheit sich entscheidenden Menschen anderseits. 

2. Alles kirchliche Mittlerwirken durch Wort und Sakrament ist, obwohl nach der 
gegebenen Heilsordnung unerläßlich, doch immer nur werkzeugliche Hilfeleistung 
im Heilsgeschehen. •Keine Kreatur, wer sie auch sei, vermag die Gnade effektiv zu 
schaffen". Dieses Wort des heiligen Thomas zwingt uns zu der demütigen Selbst- 
bescheidung, daß uns nicht mehr zusteht als eine Dienstleistung mittlerischer Art. 

3. Jene gott-menschliche Hauptbeziehung und diese werkzeugliche Mittlertätigkeit 
fordern und ergänzen sich gegenseitig. Sie strömen im Heilsvorgang des konkreten 
Menschen in Eins zusammen, aber so, daß sie einander nicht aufheben noch beein- 
trächtigen. Mit anderen Worten: Die durch das kirchliche Wirken gegebene Mittel- 
barkeit hebt die Gottunmittelbarkeit des im Heilsgeschehen stehenden Menschen 
nicht auf, hilft sie vielmehr realisieren und aktuieren. Es ist nicht der Sinn des prie- 
sterlichen Wirkens, in das einzugreifen, was letztlich nur zwischen Gott und der 
Seele zum Austrag gebracht werden kann; vielmehr will die Kirche durch das Medium 
ihrer mittlerischen Funktion dem Menschen zu eben jener Einsamkeit verhelfen, in 
der er seinem Gott unmittelbar gegenübersteht. 

Auf der andern Seite aber wird durch die gott-menschliche Hauptbeziehung das 
kirchliche Mittlerwirken nicht überflüssig, weder abgewürdigt noch ausgeschaltet; ist 
doch der Mensch auf Grund der gegebenen Heilsordnung angewiesen auf den Weg 
•per Christum, Dominum nostrum in unitate Spiritus Sancti". Diese unitas aber ist 
die Kirche, von der die Väter sagten: •Man kann Gott nicht zum Vater haben, ohne 
die Kirche zur Mutter zu haben". Ihr Mittlerwirken aber steht nicht am Anfang und 
nicht am Ende, sondern in der Mitte des Heilsgeschehens. Nur so ist sie Mittlerin. 

Diese Stellung in der Mitte zwischen Gott und den Menschen aber bedingt eine 
Zuordnung und Verpflichtung auf die Träger dieser Hauptbeziehung: auf Gott und 
seine Off enbarung ebenso wie auf den Menschen in seiner je konkreten und geschicht- 
lichen Situation. Beidem ist Rechnung zu tragen: dem überzeitlich Ewigen und dem 
zeitbedingt Einmaligen; jedem in seiner Art, dem Anteil Gottes wie dem Anteil des 
Menschen. All das ist zutiefst begründet im Wesen des Christentums als der Religion 
des gott-menschlichen Mittlers. Er, der Gott-Mensch, der •Eine Mittler" zwischen 
Gott und den Menschen, ist nicht nur der Quellgrund christlicher Erkenntnis und 
Existenz; er ist auch vor allem der Prototyp und das Kriterium des kirchlichen Prie- 
stertums. 

Wir kommen zum Schluß. Auf das Wesentliche und Zentrale des kirchlichen Prie- 
stertums war unser Blick gerichtet. Nicht um das Wirken der Kirche zu beschränken 
auf den unmittelbar religiösen Bereich, sondern aus der Überzeugung heraus, daß 
alles Wirken in die Welt hinein fruchtbar und glaubwürdig nur sein kann, wenn 
und soweit es aus den eigentlichen Quellgründen christlicher und priesterlicher Exi- 
stenz gespeist und auf das eine Ziel gerichtet ist, das Werk Christi unverfälscht wei- 
terzuführen. Sind wir nicht alle, zumal die vielen überbeanspruchten Seelsorger 
unserer Zeit, von der Gefahr bedroht, über dem Vielen, das uns abverlangt wird, 



204 Franz Xaver Arnold 

das Eine Notwendige, über dem Peripheren das Zentrale, über dem Soziologischen 
das eigentlich Theologische und Personale zu verkürzen? • Fraglos müssen wir 
heute in der industriellen Massengesellschaft nicht bloß den einzelnen Menschen, 
sondern auch die überindividuellen Institutionen und Milieus (Beruf, Betrieb, Büro, 
Massenmedien usw.) in den Heilsdienst der Kirche einbeziehen. Aber ist nicht auch 
zu bedenken, daß Wort und Gottesdienst der Kirche heute vielfach nicht mehr • wie 
in früheren Zeiten • •christliches Volk", sondern Einzelne, viele Einzelne erreichen, 
die auch als solche angesprochen werden wollen? Im gleichen Maß, in dem der Ver- 
massungsprozeß das zivilisatorische und staatliche Leben bestimmt, muß sich daher 
gerade das priesterliche Wirken in die personale Seinsschicht verlagern, freilich ohne 
den heute fraglos überaus bedeutsamen soziologischen Aspekt zu schmälern. Immer 
aber ist es der Dienst am Heil und nichts anderes, dem die Führung im priesterlichen 
Wirken in Kirche und Welt gehört. Nichts anderes ist daher dem oft hoffnungslos 
überforderten Priester unserer Tage zu empfehlen als dieses Eine: Zurück zum 
Wesentlichen und Zentralen, Konzentration des Gesamtwirkens um die Mitte. Diese 
Mitte aber ist der Dienst am Wort als Dienst am Glauben sowie der Dienst am 
Altar. Wenn dabei bewußt der grundlegende Unterschied zwischen dem mittle- 
rischen Dienst des Priesters und dem inneren Heilsprozeß ins Licht gerückt wurde, so 
war dabei nicht zuletzt auch der Gedanke bestimmend, daß der seelsorgliche Dienst 
bis zur Unerträglidikeit belastet würde, wollte der Priester den Erfolg primär von 
seinem eigenen Tun erwarten. Gewiß, wir sollen arbeiten, als hinge alles von unserem 
Tun ab; aber müssen wir nicht auch beten und vertrauen, als hinge alles von Gottes 
Gnade ab: Die demütige Einsicht des Priesters, daß er nicht mehr ist als dienender 
Gehilfe des ewigen Hohenpriesters, läßt ihn über alle Mißerfolge und Verkennung 
hinweg doch immer wieder in froher Zuversicht aufschauen zum Herrn der Kirche, 
dessen Weg ja über Karfreitag zum Ostersieg und schließlich zur Verherrlichung 
geführt hat und der am Ende dieser von Katastrophe zu Katastrophe schreitenden 
Weltzeit, am •Tage Christi", das Werk, in dessen Dienst wir alle stehen, vollenden 
wird in einem •neuen Himmel und einer neuen Erde". 

Schrifttum: F. X Arnold, Glaubensverkündigung und Glaubensgemeinschaft. Düssel- 
dorf 1955. Ders., Wort des Heils als Wort in die Zeit. Trier 1961. Ders., Der Laie in der 
Liturgie. Donauwörth 1960. 




