Wesen und Wesensfunktion des kirchlichen Priestertums

Von Franz Xaver Arnold, Tibingen*

I

Wesen und Wesensfunktion des kirchlichen Priestertums erschliefen sich nur dem,
der ernst macht mit der fiir alles Folgende grundlegenden Tatsache, die Paulus im
Auge hatte, als er schrieb: ,Einer ist Mittler zwischen Gott und den Menschen: der
Mensch Christus Jesus® (1 Tim 2, 5). Er ist, sagt im gleichen Sinn der Hebrierbrief,
der ,grofle Hohepriester, der die Himmel durchschritten hat, Jesus, der Sohn Got-
tes“ und, obwohl Sohn Gottes, doch ,kein Hoherpriester, der nicht mitfithlen konnte
mit unserer Schwachheit; ist er doch in allem versucht worden ganz wie wir, nur ohne
Siinde“ (Hebr 4, 14 £.). Ihn nennt derselbe Hebraerbrief (8,2) ,den Liturgen® des
Neuen Bundes schlechthin. Weil er als der wesensgleiche Sohn des Vaters auf der
Seite Gottes und durch seine Menschwerdung als unser Bruder auch auf der Seite
des Menschen steht, ist letztlich nur Er ,der Eine Mittler®, durch den, wie die Liturgie
unabldssig betont, ein neues Verhéltnis zwischen Gott und der Menschheit méglich
geworden ist, so dafl wir es ,wagen“ konnen zu sprechen: ,Vater unser“. Er allein
ist somit im wahren, eigentlichen und urspriinglichen Sinn ,der Eine Mittler®, ,der
Eine Priester des Neuen Bundes®, durch den jedes bloff menschliche Priestertum
fortan seine Existenzberechtigung fiir immer verloren hat.

Und doch darf sein durch den Hebrierbrief bezeugtes einzigartiges, ewiges,
unvergingliches Hohepriestertum nicht im Sinn des bloff Vergangenen und Sta-
tischen gedeutet werden. Vielmehr ist sein Priestertum eine Tatsache und ein Ereig-
nis von fortdauernder Tragweite und Wirksamkeit: fiirs erste dadurch, daf} er, der
erhéhte Kyrios zur Rechten des Vaters ,lebt und herrscht® und unablissig fiir uns
eintritt; sodann aber auch dadurch, dafl sein absolutes Priestertum seit seinem Weg-
gang von dieser Erde im Medium des sakramentalen Priestertums seiner Kirche
durch diese Weltzeit schreitet. Wenn hier vom Priestertum der Kirche die Rede ist,
so ist dabei Kirche im Vollsinn ihres dogmatischen Verstandes und personalen Be-
standes zu verstehen: als das priesterliche Gottesvolk des Neuen Bundes, das Er,
das Haupt, mit sich verbindet zu Einem Leib; Kirche als die Vollversammlung aller
Getauften, die nach der urspriinglichen und besten katholischen Tradition allesamt
durch Glaube und Liebe, durch Fiirbitte und Bufie mitwirken bei der Siindenver-
gebung und Heilsvermittlung. Diese ganzheitlich universale Schau des kirchlichen
Priestertums mufl im Auge behalten werden, wenn vom besonderen Priestertum der
geweihten kirchlichen Amtstriager die Rede ist. Umgekehrt darf iiber dem priester-
lichen Charakter aller Getauften die Sonderstellung der schon im Neuen Testament
so genannten ,Vorsteher” (R6m 12, 8; 1 Thess 5, 12), ,Presbyter (Apg 11, 30;
14, 23; Tit 1, 5; 1 Petr 5, 1), ,Episkopen (Phil I, 1; Apg 20, 28; 1 Tim 3, 2) nicht

* Vortrag vor der Katholischen Akademie in Bayern bei der Tagung ,Klerikalismus
heute?* in Wiirzburg am 25./26. Mai 1963. Der Gesamtbericht der Tagung erscheint als
Broschiire in der von der Akademie im Echter-Verlag herausgegebenen Schriftenreihe.



Wesen und Wesensfunktion des kirchlichen Priestertums 198

tiberschen werden, die ja wie die vom Herrn selbst unmittelbar berufenen Apostel
mit dem besonderen Dienst am Wort des Heils und der Vers6hnung, mit dem Dienst
am Glauben der Auserwihlten Gottes, sowie durch den Kultbefehl ,Tu dies zu
meinem Gedéchtnis“ mit dem besonderen Dienst am Altar beauftragt sind.

Wenn wir in diesem speziellen und in jenem universalen Sinn vom Mittlertum
und Priestertum der Kirche Christi sprechen, so mufl und will damit dessen aus-
gesprochen relativer und sekundarer, memorialer und sakramentaler Charakter
unterstrichen sein. Das will sagen: Weder der Kirche im Ganzen noch einem ihrer
Amtstriger, gleich welchen Ranges, eignet ein irgendwie in sich selbst stehendes
autonomes Priestertum und Mittlertum, das seine Wirkkraft und Vollmacht in und
aus sich selbst hatte. Das kirchliche Priestertum hat und empfingt all seine Kraft und
Autoritit aus dem einmaligen, einzigartigen Mittlertum Christi, das es darstellt und
in sakramental zeichenhafter Weise gegenwirtig macht. Das Priestertum der Kirche
ist somit nicht mehr, aber auch nicht weniger als Teilnahme unzulinglicher Menschen
an dem absoluten Priestertum dessen, von dem Paulus sagt: ,Einer ist der Mittler
zwischen Gott und den Menschen: der Mensch Christus Jesus“. Sein Priestertum
umgreift somit nicht nur die Vergangenheit, sondern auch die Gegenwart und die
Zukunft. Es ist nicht, wie reformatorische Denker von einst und jetzt wollen, das
Ende, sondern die Vollendung des Priestertums. Er war nicht nur einmal in geschicht-
licher Stunde der Hobepriester; er ist und bleibt dies auch und erst recht als der
erhéhte Kyrios zur Rechten des Vaters. Und er ist und bleibt das durch seine nun
verklarte Menschheit. Ist er doch ,um uns und um unseres Heiles willen® in der
Fille der Zeit Mensch geworden. Mit Bedacht sagt daher Paulus, ,der Mensd:
Christus Jesus“ sei ,der Eine Mittler®; und eben als der Mensch, der er ward, wuflte
er, warum er vor seinem Weggang den Menschen Priester gegeben hat, die aus den
Menschen genommen sind (Hebr 5, 1). Die Seele des von ihm geschaffenen sakramen-
talen Priestertums aber ist er selbst: ,der Mensch Christus Jesus“. Er, der Eine Mitt-
ler zwischen Gott und den Menschen, ist und bleibt damit fiir immer der Prototyp
und das Kriterium des kirchlichen Priestertums. Und dieses ist nur dann auf dem
rechten Weg, wenn es sich an Thm orientiert und soweit es Ihm sich unterordnet.

IL.

Die Erkenntnis und, was mehr ist, Anerkenntnis dieses Zusammenhangs und
Abhingigkeitsverhaltnisses, dieses Memorial-Charakters ist grundlegend fiir das
Verstindnis von Wesen und Wesensfunktion des kirchlichen Priestertums. So ver-
feblt und dem inkarnatorischen Charakter der Religion Jesu zuwider es ist, das
Priestertum des Neuen Bundes radikal zu transzendieren und zu beschrinken auf
das ganz und gar jenseitige, unsichtbare Priestertum des verklirten Herrn, so unver-
einbar mit dem neutestamentlichen Priestertum wire und ist jeder Versuch, das
Priestertum der Kirche — bewufit oder unbewufit — als ein irgendwie selbstandiges,
autonomes und damit zweites Priestertum neben dem Hohenpriestertum Christi zu
werten und es gleichzeitig einzuengen auf die geweihten Triger des besonderen
Amtspriestertums.

Daf und wie sehr gerade diese Verzeichnung des wahren Verhiltnisses zwischen
dem absoluten und dem sakramentalen Priestertum am Werke war und im Raum



194 Franz Xaver Arnold

der alten Kirche immer wieder droht, hat die neuere pastoralgeschichtliche Forschung
eindeutig erwiesen: Bereits im frithen Mittelalter hat die anti-arianisch gepragte
Frommigkeit die wahre Menschheit Christi verkiirzt und — bei aller grundsatzlichen
Treue zum chalkedonischen Dogma von den zwei Naturen in Christus — die Gott-
lichkeit der Christus-Gestalt iiberbetont. Dadurch aber wurde zwangsléiufig auch das
in der heiligen Menschheit Jesu griindende Mittlertum des Herrn auf lange Zeit
hinaus iiber Gebiihr an den Rand des glaubigen Bewufitseins abgedrangt. Die Folge
davon war nicht nur eine bedenkliche Verselbstindigung des doch stets nur sekun-
diren Mittlertums der Heiligen und Mariens, sondern auch die Gefahr einer gewissen
Verselbstindigung des sakramentalen Priestertums und der Hierarchie der Kirche.
Vor allem aber wurde die ganzheitliche Schan der das Heil vermittelnden Kirche,
also das Wissen um den priesterlichen Charakter und die mittlerische Funktion aller
Getauften in dem Mafle getriibt, in dem die verklarte Menschheit des Herrn aus dem
glaubigen BewuBtsein geschwunden ist. Auf diesem Weg wurde die patristische Sicht
der Kirche als der ganzheitlich verstandenen ,Mater Ecclesia®, als der Gebarerin
und Nihrerin des Lebens, verdunkelt.

Diese altchristliche Schau der Kirche ist der mittelalterlichen Frommigkeit wenig
vertrant. Obwohl die Meister der Schule wie Thomas von Aquin an der Spitze noch
die ganze ,Gemeinschaft der Heiligen* mit der Menschheit Christi bei der Heils-
vermittlung mitwirken lieflen, hat die Kirche im Mittelalter — aufs Ganze und vor
allem pastoraltheologisch gesehen — weit mehr die Gestalt einer mit hoher Macht
und Autoritit ausgestatteten Rechtskirche. Der Zentralbegriff damaliger Ekklesio-
logie war, wie Congar nachgewiesen hat, nicht mehr — wie bei den Vitern der
alten Zeit — der Begriff ,Mysterium®, sondern der gewifl auch berechtigte Begriff
Lpotestas ecclesiastica“. Je mehr die Verbindung aller Getauften mit dem hohen-
priesterlichen Haupt der Kirche aus dem Blick des glaubigen Denkens schwand, um so
leichter konnte die durch die Ubertragung der Vorrechte der antiken Staatsbeamten
auf die kirchlichen Amtstriger bedingte Entwicklung des Klerus zu einem eignen
Stand nicht nur — wie in alter Zeit — im religids-kirchlichen, sondern nun auch im
staatsrechtlich-soziologischen Sinn von der altchristlichen Unterscheidung der beiden
Stande Klerus und Volk jetzt zu deren Scheidung fiihren. Man braucht sich nur den
Gestaltwandel vergegenwirtigen, den die Stellung des ,Laien® in der angedeuteten
Frist durchlaufen hat. Galt der Laie im ersten Clemensbrief um das Jahr Einhun-
dert, wo im christlichen Schrifttum erstmals vom ,laikalen Menschen“ die Rede ist,
als der Trager einer liturgisch-sakralen Potenz und Funktion in Verbindung mit
dem Klerus, so ist er um 1300 in der bekannten Bulle Bonifaz VIII. ,Clericis laicos
infestos esse“ geradezu zum ,Feind“ des Klerus geworden. Die sich darin ausspre-
chende Entwicklung hat einen antiklerikalen Affekt ausgeldst, der — wie man weif}
— wesentlich mit zum Durchbruch und raschen Fortgang der kirchlichen Revolution
im 16. Jahrbundert beigetragen hat, aber auch zur Folge hatte, daf die Reforma-
toren das besondere Priestertum und vor allem seine hierarchische Auspragung
grundsitzlich verwarfen und nur noch das allgemeine Priestertum anerkennen zu
diirfen glaubten. Die Tatsache, daRl nun umgekebrt die katholische Kontrovers-
theologie erst recht die hierarchisch-empirische Seite der Kirche und das Amts-
priestertum hervorhob, die Eingliederung aller Christen in das Priestertum des



Wesen und Wesensfunktion des kirchlichen Priestertums 195

Neuen Bundes aber vielfach nur stillschweigend voraussetzte, wenn nicht gar aus-
dricklich bestritt, hatte nun abermals zur Folge, daf§ die Kirche katholischerseits nun
erst recht wieder gleichgesetzt wurde mit Papst, Bischof, Priester. Ekklesiologie
wurde, meint Congar, teilweise identisch mit Hierarchiologie. Dieses aus der gegen-
reformatorischen Polemik geborene Kirchenbild aber ist, wie die pastoralgeschicht-
liche Forschung beweist, fiir das katechetische Lehrstiick von der Kirche seit Bellar-
mins Katechismus von 1598 und damit auf Jahrhunderte hinaus fiir das durch-
schnittliche katholische Bewufitsein bestimmend geworden. Kein Wunder, daff im
auflerkatholischen Raum der Eindruck entstand, dem Ulrich Stutz 1918 Ausdruck
gab mit den Worten: ,Die katholische Kirche ist die Kirche des Klerus; Papst, Bischof
und Priester machen diese Kirche aus; die Laien erscheinen lediglich als Schutzgenos-
sen, allein die Kleriker als Vollgenossen; die Laien bilden lediglich das zu leitende
und zu belehrende Volk.“ — Unversehens ward der Begriff ,Laie* zunichst im kirch-
lichen, dann aber auch im weltlichen Bereich zur Bezeichnung fiir den nicht zustin-
digen und nicht sachverstindigen Eindringling und schlieRlich in den Ausdriicken
»Laizismus® und ,laizistisch“ zum direkten Feind von Kirche und Glaube.

Der geweihte Amtstriger aber war inzwischen in einer an weltliche Herrschafts-
formen vergangener Zeiten erinnernden Art und Sprechweise und Reprisentanz
emporgehoben, welche die verpflichtende innere Zuordnung des geistlichen Amtes zu
dem in der Kirche gegenwirtigen und fortwirkenden Herrn der Kirche einerseits
und zum Volke Gottes andererseits nicht gebithrend hervorhob. Vor allem die im
kirchlichen Raum ibliche Rede vom Priester als dem ,Stellvertreter Christi bzw.
Gottes lieB und 1dfit leicht vergessen, dafl jede repraesentatio Christi im Amt der
Kirche immer in werkzeuglicher Nachordnung bleibt und nie den Herrn selbst
ersetzen kann. Gewifl kann die — den Gehalt des lateinischen ,vicem alicuius
gerere“ bzw. ,vicarius“ bedenklich iiberschreitende — Redeweise vom ~Stellvertre-
ter® theologisch richtig verstanden werden. Aber konnte und kann diese in sich schon
mifiverstindliche Redeweise, vor allem unter dem Einfluf eines deistisch unter-
stromten Pastoraldenkens, nicht leicht zu der verhidngnisvollen Vorstellung verleiten,
die uns in neuerer Zeit immer wieder entgegentritt in der Behauptung: Kenn-
zeichnend fiir das Christentum romischer Prigung sei der Versuch, die Person-
lichkeit seines Stifters auszuschalten, um den kirchlichen Aufbau einer Priesterherr-
schaft an ihre Stelle zu setzen. Zwar werde Jesus Christus auch hier als der Erste und
Letate, als der Hochste und Heiligste, als die Quelle alles Segens hingestellt, aber
eigentlich nur zu dem Zweck, um die ibn vertretende Kirche und deren Hierarchie
mit dem Glorienschein des Ewigen und Unantastbaren zu umgeben. Die Ausnutzung
des forcierten Glaubens an Jesus Christus als Gottessohn fiir die Machtpolitik eines
sich selbst vergottenden Priestertums mache ebenso das Wesen Roms aus, wie es das
Wesen der Priesterpolitiker anderer Kulturen gewesen sei.

Diese Verselbstindigung des geistlichen Amtes entspricht dem Selbstverstindnis
und der authentischen Lehre der Kirche ebensowenig wie jene inzwischen durch die
Wiedererweckung des ganzheitlich, pneumatischen Kirchenbildes seit Sailer und
Mohler und nun durch die liturgische und kerygmatische Erneuerung iiberwundene
Einengung des priesterlichen Charakters und Wirkens auf den Amtspriester. Und
doch kann sich die skizzierte Verselbstindigung des kirchlichen Amtes und seines



196 Franz X aver Arnold

Wirkens auf zwar gutgemeinte, aber um so bedenklichere Auflerungen nicht nur
einer gewissen vulgiren Verkiindigung in Katechese und Predigt, sondern auch auf
Verlautbarungen hoher kirchlicher Autorititen berufen. In merkwiirdigem Gegen-
satz zu den altchristlichen Vitern, zu den Lehrern der Hochscholastik und zum
Roémischen Katechismus, die mit Augustin bekennen: ,Christus ist es, der tauft* —
oder mit Ambrosius im Blick auf die Eucharistie feststellen: ,Christus selbst ruft
(durch den Priester): Dies ist mein Leib“, gefallen sich gewisse Hymnensénger auf
das Priestertum gelegentlich in katechetischen und homiletischen Ergiissen darin, die
Priester der Kirche nicht wie die Liturgie als ,deine Diener* (,famuli tui®, ,servi
tui“) zu charakterisieren, sondern ihnen eine Art Verfiigungsgewalt iiber die Gnade,
ja sogar eine gewisse Befehlsgewalt iiber den Herrn der Sakramente zuzusprechen,
so daf Christus im liturgischen Geschehen eher als Objekt denn als das Subjekt
erscheinen konnte. Ein Beispiel solch mifiverstindlicher Deutung der priesterlichen
Absolutions- und Konsekrationsgewalt ist mit einem Hirtenbrief des Salzburger
Erzbischofs Katschthaler aus dem Jahre 1905 in Karl Mirbts ,Quellen zur Geschichte
des Papsttums und des romischen Katholizismus“ (Tiibingen # 1911, 400 ff) einge-
gangen; in ein Buch also, das fiir die Hand des jungen deutschen Historikers bestimmt
war und ist und damit von erheblichem Einfluf} auf den Geschichtsunterricht wurde.
Durch das an sich lobenswerte Bemiihen, die Wiirde des katholischen Priesters
herauszustellen und sein Ansehen zu férdern, 148t sich der Verfasser dazu verleiten,
dem Priester in der sakramentalen Siindenvergebung nicht nur ein ,Mitwirken bei
dem grofen Akt Gottes* zuzusprechen. Vielmehr heifit es in dem Hirtenbrief: ,Das
Wort des Priesters selbst bewirkt die Vergebung.“ Und er interpretiert dies folgen-
dermaflen: ,,Gott hat gleichsam seine Allmacht fiir diesen Augenblick an seinen Stell-
vertreter auf Erden, den bevollmichtigten Priester, abgetreten.“ — Analog wird
,die Gewalt zu konsekrieren“ mit den Worten beschrieben: Christus hat den Prie-
stern ,das Recht iiber Seine heilige Menschheit iibertragen, ihnen gleichsam die
Gewalt iiber Seinen Leib gegeben. Der katholische Priester kann Ihn nicht blof auf
dem Altar gegenwirtig machen, Ihn im Tabernakel verschliefen, Thn wieder nehmen
und den Gliubigen zum Genuf reichen; er kann sogar Ihn, den menschgewordenen
Gottessohn, fiir Lebende und Tote als unblutiges Opfer darbringen. Christus, der
eingeborene Sohn Gottes des Vaters, durch den Himmel und Erde geschaffen sind,
der das ganze Weltall tragt, ist dem katholischen Priester hierin zu VWillen.“ —
Gewif heifit es weiter: ,nicht an sich hat der Priester diese ganz und gar wunder-
bare Gewalt, sondern kraft der Weihe und der Ermachtigung hiezu durch die heilige
Kirche.“ Allein, eben diese Kirche und ihre Gewalt werden nun derart verselbstin-
digt, daB sich der bischéfliche Verfasser zu der Frage versteigt: ,Wo ist selbst im
_Himmel eine solche Gewalt, Siinden zu vergeben?“, — um schliefilich mit dem hl.
Dionysius zu fragen, ,ob man denjenigen noch einen Menschen nennen soll, den Gott
aus den Menschen ausgewihlt, iiber die Schar der iibrigen so hoch emporgehoben,
den Gott so innig mit Sich verbunden, ihm sogar iiber Sich Gewalt gegeben hat®.
Unter Berufung auf solche Rhetorik spricht der bekannte Tiibinger evangelische
Theologe Karl Heim in seinem weitverbreiteten Buch ,Das Wesen des evangelischen
Christentums* (Leipzig 5, 1929, 97 f) vom katholischen Priestertum als ,dem grofien
Abreaktionsinstitut“, das mit ,geheimnisvolien Medien einer Sakramentskirche®



Wesen und Wesensfunktion des kirchlichen Priestertums 197

versucht und sich anmafit, ,durch eine Absolutionsformel die Gewissen der Menschen
zu entlasten und ihnen dadurch die Verantwortung fir ihr Leben abzunehmen®, was
doch fraglos allein Gott zustehe. Analog deutet Heim unter Berufung auf Katsch-
thaler die katholische Konsekration als einen Akt, ,,durch den der Priester die Gottes-
macht auf den Meflaltar herabholt” und ,die Gottheit auf den Altar bannen kann®.

Keine Frage, in beiden Fillen — bei Heim wie bei Katschthaler — ist das Ent-
scheidende — wenigstens voriibergehend — aufler acht gelassen, die Tatsache nim-
lich, daf nach katholischer Auffassung und speziell nach katholischen Sakraments-
verstindnis es, wie der Catechismus Romanus (IT 1, 24 f) sagt, ,allein der Macht
Gottes gegeben ist, in Herz und Gemiit der Menchen zu dringen®, dafl Gott selbst
sauch die Sakramente im Innern der Seele spende®, daf also der Kirche und ihrem
Priester dabei nicht mehr zustehe als ein werkzeuglicher Dienst, ein schlichtes mini-
sterium. Jeder Versuch, das Tun und die ,Gewalt® des Priesters — und sei es auch
nur ,gleichsam® (wie bei Katschthaler) — zu verselbstindigen, verfilscht das Wesen
des katholischen Priestertums von Grund aus. Nicht eigentlich der Geist des Christen-
tums noch der der Liturgie ist hier am Werk, sondern jene deistisch inspirierte
Pastoral, die den Anteil Gottes und das Hohepriestertum Christi im Wirken der
Kirche zwar nicht leugnet, aber auf den Anfang, auf die Einsetzung beschrinkt und
fiir die Folge die Tatsache ignoriert, dafl das primire und eigentliche Subjekt der
Liturgie der ewige Hohepriester Christus ist, der nicht nur entfernt (remote), son-
dern hier und jetzt (proxime et actu) in der Kirche und ihren Wirkformen am Werk
ist. — Im Licht dieser Erkenntnis glaubte ein so ernster und frommer Pastoral-
theologe wie Johann Baptist Hirscher in seiner Streit- und Programmschrift ,Uber
das Verhidltnis des Evangeliums zur theologischen Scholastik® (Tiibingen.1823, S.
122 f) die deistisch unterstrémte Meflopferlehre seiner Zeit, wonach der Priester eine
»Gewalt” hitte iber den Herrn der Sakramente, als ,verdemiitige sich Gott“ in der
Fucharistie gewissermaflen vor dem Priester, mit den scharfen Worten zuriickweisen
zu miissen: ,Man kann offenbar nur dann erst auf solche Gedanken verfallen, nach-
dem man die Sache von der man eigentlich reden will, ganz aus den Augen verloren
hat. Mochten sie — so urteilt Hirscher iiber diese Auffassungen — iibrigens nur
schnode Einfille sein und aus ihnen nicht zugleich teilweise ein schwachsinniger
Ubermut des Pfaffthums hervortreten, das den Gedanken einer Verdemiitigung
Gottes vor sich wagt.“

Wer das populér-kirchliche Denken und Reden etwa mancher Primizprediger und
gewisse erbauliche Schriften Giberpriift, wird zugeben, dafl derartige Ubertreibungen
nicht nur der Vergangenheit angehéren. Waren und sind nicht dhnliche Vorstellun-
gen selbst dort am Werk, wo man Pastoraltheologie kurzweg als die theologische
Lehre vom ,,Heil-Schaffen® der Kirche definieren wollte? — Der Blick auf die skiz-
zierten Tendenzen zwingt uns zur grundsitzlichen Besinnung auf die Grenzen, die
dem kirchlichen und priesterlichen Wirken und seinen Wirkformen sowohl von Gott
wie vom Menschen her gesetzt sind. Die Frucht solcher Selbstbescheidung ist die
Einsicht in den rein mittlerisch dienenden und werkzeuglichen Charakter priester-
lichen Wirkens. Solche Selbstbescheidung aber ist meines Erachtens unentbehrlich fiir
das Verstindnis des kirchlichen Priestertums und fiir die Glanbwiirdigkeit seinés
Wirkens besonders in unserer Zeit. o



198 Franz Xaver Arnold
I11.

Christentum ist wesenhaft die Religion des ,Mittlers“. Jesus Christus, der Gott-
mensch, wuflte sich selbst nicht als das Ziel, sondern als den ,Weg*“ zum Ziel, das der
Vater ist. Als den ,Einen Mittler“ preist ihn daher Paulus. ,Opfer des Mittlers*
(sacrificium mediatoris) heiffit demgemafl die hdchste kirchliche Feier, die Gedachtnis-
feier des Herrentodes in der Liturgie; und diese sendet an ihren entscheidendsten
Stellen, im eucharistischen Hochgebet der Prifation und des Kanon wie im Orations-
schlufl Gebet und Dank unablassig ,durch Christus unseren Herrn“ zum Vater.
Bescheidet sich so Jesus Christus selbst auf die Rolle des ,Mittlers zwischen Gott
und den Menschen, um wieviel mehr steht das dann seiner Kirche und ihrem Priester-
tum an, durch deren Wirkformen hindurch der Herr sein Werk in dieser Welt fort-
gesetzt wissen will!

In der Natur des ,Mittlers“, des absoluten und erst recht des sekundiren Mittlers
aber liegt es, daf er sich der Grenzen bewufit bleiben mufl, die seinem Wirken
gesetzt sind von Seiten derer, zwischen denen er zu vermitteln hat, also in unserem
Fall von Seiten Gottes und von Seiten des personalen Menschen. Um diese Grenzen
méglichst sichtbar zu machen, gilt es die Frage zu priifen: Kommt denn dem kirch-
lichen Mittlertum unmittelbar schipferische Bedeutung zu, so dafl die kerygmatischen
und sakramental-liturgischen Tétigkeiten der Kirche effektiv das Heil schaffen?
Oder aber handelt es sich dabei nur um eine mittelbare Hilfeleistung und einen
werkzeuglichen Dienst an dem, was letztlich unmittelbar zwischen Gott und der Seele
zum Austrag kommt? Fraglos gehort die kirchliche Mittlertitigkeit durch Wort und
Sakrament in den inneren Heilsproze hinein: ,Es ist notwendig, daf die heilwir-
kende Kraft von der Gottheit Christi her durch Seine Menschheit hindurch in die
Sakramente hineingeleitet wird“ (Thomas, S. th. 111, q. 62 a. 5 c). Der Heilsprozef
bleibt normalerweise (,normalerweise“ weil Nichtchristen, die das Heil erlangen,
dies nicht durch das Sakrament der Kirche tun) gebunden an die kirchlich-sakramentale
Mittlertétigkeit. Und alle, die — obwohl vielleicht duBlerlich und rechtlich schuldlos
von der Kirche getrennt — in der Gnade leben, vermdgen dies nicht anders denn
aus der ,Einheit des Heiligen Geistes und des Leibes Christi heraus. In diesem
positiven Sinn gilt der alte patristische Satz ,aufler der Kirche kein Heil“ (extra
ecclesiam nulla salus) auch im 6kumenischen Zeitalter. Und doch kann und darf die
personale Ich-Du-Beziechung zwischen Gott und der Seele nicht in dem Sinn im Wir-
ken der Kirche aufgehen, der einen nicht geringen Teil der Corpus-Christi-mysti-
cum-Literatur in kaum vergangener Zeit von einem , iibernatiirlichen Blutkreislauf*
im Leib der Kirche hat sprechen lassen; derart, daf die personale Liebesbewegung
zwischen Gott und dem Menschen mehr oder weniger auf- und unterginge in der
zuweilen allzu organologisch-naturhaft verstandenen Gliedschaft am Leibe Christi
und dem Mittlerwirken der Kirche. Es geht hier offenbar um ein zentrales Prole-
gomenon fir das theologische Verstindnis von Priestertum und Priesterwirken.
Ergibt sich doch je nach der Antwort auf die gestellte Frage eine recht unterschied-
liche seelsorgliche Haltung: entweder die paulinische Haltung des schlichten ,Knech-
tes“ oder aber die betont hierokratische Haltung einer Art Verfiigungsmacht iiber
die Gnade und einer Art Herrschaft iber die Seelen.



Wesen und Wesensfunktion des kirchlichen Priestertums 199

Das Anliegen wird deutlicher, wenn wir uns den Unterschied bewufit machen, der
doch offenbar zwischen dem personlichen inneren Heilsprozefl einerseits und der
kirchlichen Heilsvermittlung anderseits besteht. Es geht offenbar nicht an, diese
beiden Ordnungen derart zu konfundieren, dafl der entscheidende Vorgang, das Per-
sonlichste und Wesentlichste im Heilsgeschehen, die jedem Zugriff letztlich unzu-
gingliche Liebesbewegung zwischen dem gnidigen Gott und dem in Freiheit sich
entscheidenden Menschen aufgesogen wiirde von dem doch stets sekunddren Vorgang
kirchlicher Heilsvermittlung. Wiirde dadurch nicht das Gesamtgeschehen verfalscht?
Ginge dadurch nicht die Ehrfurcht vor dem Mysterium der Gnade, vor dem souve-
rinen Gnadenwalten des Gottesgeistes, der doch ,weht, wo Er will*, und dessen
Gnade — nach einem Wort des hl. Thomas v. A. — nicht gebunden ist an Kirche
und kirchliches Wirken, verloren? Wiirde dadurch nicht auch der Respekt vor der
Freiheit und personalen Wiirde wie vor dem je einmaligen religiésen Schicksal und
Heilsweg eines jeden Menschen gefihrdet? — Demgegeniiber ist festzuhalten: Kirch-
liche Heilsvermittlung kann wesensgemif nur begriffen werden, wenn der Unter-
schied zwischen dem mittlerischen Tun der Kirche einerseits und dem inneren Heils-
vorgang anderseits durch und durch ernstgenommen wird. Es bedarf der demiiti-
gen Einsicht, daf die in der Kirche tatsichlich vor sich gehende Heilsvermittlung
durch Wort und Sakrament das Heil nicht unmittelbar schafft, dafl sie nicht mehr ist
als werkzeuglicher Dienst, der sich stiitzt auf die Offenbarungs- und Heils-tat Gottes
einerseits und auf des Menschen freie Geistnatur anderseits. Kirchliche Heilsvermitt-
lung steht notwendig in der Mitte zwischen Gott und Mensch, nicht an ihrer Stelle,
auch nicht an der Stelle eines dieser beiden Faktoren, zwischen denen zu vermitteln
ist. Der Priester ist nicht ,Stellvertreter® Gottes. Wollte er die Stelle Gottes im
Heilsgeschehen vertreten, wiirde er sich des Thronraubs schuldig machen und das
ministerium verfilschen. ,Mittler® ist er und damit eben Mittel, Instrument, Werk-
zeug im Dienst der Begegnung zwischen Gott und den Menschen. Genau das sind
die Ausdriicke der Hochscholastik fiir das Mittlerwirken der Kirche.

Damit sind bereits die besonderen Beziehungen genannt, welche als die Haupt-
bezichungen im Heilsgeschehen anerkannt werden miissen, so dafl in die Augen
leuchtet, zwischen wem denn Vermittlung geschieht: Diese Hauptbeziehung aber
besteht nach katholischer Auffassung fraglos darin, dafl im Prozef der Rechtferti-
gung und Heiligung der in Gnaden handelnde Gott und der in Freiheit sich entschei-
dende Mensch zusammenwirken. Durch alle Arten der Heilsvermittlung zieht sich, so
meint Franz Anton Staudenmaier, diese Grundbeziehung als der rote Faden hin-
durch. Heilsvermittlung ist nur mdglich, weil und sofern neben der Gnade, die im
objektiven Werk der Erlosung auf den Menschen wirkt, auch die menschliche Frei-
heit besteht. Zwischen diesen beiden Wirklichkeiten aber, welche die Hauptbezie-
hungen darstellen, steht und bewegt sich das Mittlerwirken der Kirche.

Dieses Tun der Kirche aber ist menschlicher und kirchlicher Willkiir entzogen. Es
wird bestimmt durch den Weg, auf dem Gott zum Menschen kommt und auf dem
der Mensch nach Gottes Heilsplan durch Christus mit Gott in Verbindung tritt. Nun
ist aber der erste Schritt der SelbsterschlieBung Gottes dem Menschen gegeniiber
nach dem Hebrierbrief (1, 1) die Offenbarung durch das gesprochene und durch den
Bund mit Israel bestitigte Wort, der zweite und hdchste Schritt aber die Inkarnation



200 Franxz Xaver Arnold

und geschichtliche Heilstat des menschgewordenen Logos in der Fiille der Zeit. Dem-
gemal ist der erste und elementarste Schritt des in der Kraft der Gnade zu Gott
aufbrechenden Menschen: der Glaube, als die Antwort des Menschen auf Gottes
Wort. Im Sakrament aber tritt der Mensch auf der Basis des Glaubens in besonderer
Weise ein in das geschichtliche Erloserwirken des gekreuzigten und auferstandenen
Herrn. — So gewiff nun der Glaube nicht sein kann ohne das Sakrament und das
Sakrament nicht ohne den Glauben, so gewif steht unter den Diensten des kirchlichen
Mittlertums an erster Stelle der Dienst am Wort als Dienst am Glauben: Die
Diakonia am Logos, das Kerygma, die Martyria, das Kiinden und Héren der Froh-
botschaft, und zwar dies nicht nur im Sinn der Wissensvermittlung, sondern wirklich
als Dienst am Glauben im neutestamentlichen Sinn des mgretely. Diese Martyria
erschopft sich nicht in dem, was wir Katholiken kurzweg das Lehramt der Kirche
nennen. Vielmehr kommt dieses prophetisch-kerygmatische Amt der Kirche nur zur
Erfillung, wenn mit dem Lehrwort der Hierarchie auch das Zeugnis der Christen
in der Welt und in die Welt hinein tatkriftig zusammenwirkt, wenn also die Kluft
zwischen der ,lehrenden“ und der ,hérenden“ Kirche verringert wird im Geiste
Augustins, der die Viter seiner Gemeinde als ,coepicopi mei®, meine Mit-Bischofe,
und die Bischéfe als ,condiscipuli vestri“, eure Mit- Jiinger im Evangelium bezeich-
net. — Aber bei diesem Dienst am Wort hat es nicht sein Bewenden. Kirche ist nicht
nur Mittlerin des Wortes. Wie nimlich die Heilstat Gottes sich nicht erschépft in der
Offenbarung durch das Wort, sondern weiterschreitet zur Menschwerdung und zum
Opfertod des Logos und weil die daraus stromende Gnadenkraft durch heilige Zei-
chen in unsere Gegenwart gestellt und den Menschen zugewendet wird, so ist das
Wirken der Kirche zugleich ein sakramentales und liturgisches: die Leiturgia der
zum Gottesdienst versammelten Gesamt-Gemeinde, deren Kult keine Ersatzleistung ist
fir den Gehorsam des Glaubens und fiir die Verherrlichung Gottes durch unser gan-
zes Sein und Wirken in Kirche und Welt im Blick auf das Kommen des Herrn.

Martyria, Dienst am Wort und am Glauben, und Leiturgia als der Dienst des
Gottesvolkes am Altar — das sind die zentralen Wesensfunktionen des kirchlichen
Priestertums. Alles andere, was sonst noch wesentlich zur Kirche gehort: Jurisdiktion,
Disziplin, Recht, also all das, was wir als das Kirchenregiment, als das Hirtenamt im
engeren Sinn bezeichnen, dient zutiefst der méglichsten Ordnung und Sicherung der
genannten Wesensfunktionen: Martyria und Leiturgia. Alledem also, selbst dem
kirchlichen Strafrecht, eignet daher im tiefsten nicht eigentlich eine herrscherliche,
sondern eine dienende Funktion. Als Dienst am geistlichen Lebensproze und an
der Auferbauung, an der aedificatio des Leibes Christi sollte und will die Juris-
diktionsvollmacht in der Kirche verstanden und geiibt werden. Diese mehr theolo-
gische als juristische Sicht wird — besonders fiir auferhalb der Kirche stehende —
offenbar iiber Gebiihr verdunkelt durch die Bezeichnung ,Kirchenregiment® bzw.
»Jurisdiktionsgewalt“. Daher empfiehlt es sich, ganz im Sinne des II. Vatikanischen
Konzils (vgl. auch die Empfehlung der Evangelischen Michaelsbruderschaft 1963)
jene fithrende und ordnende Funktion der Hierarchie theologisch gliicklicher ,Diako-
nia“ statt Kirchenregiment zu nennen, wobei Diakonia also nicht nur die Caritas-
funktion, sondern die gesamte Lebensordnung der Kirche meint, die ja letztlich
immer und in allem der Martyria und der Leiturgia zu dienen hat.



Wesen und Wesensfunktion des kirchlichen Priestertums 201

Alle diese Wesensfunktionen des kirchlichen Priestertums bedingen, fordern und
durchdringen sich gegenseitig, so daf sie im tiefsten eine Einheit bilden. Dieser Tat-
bestand kénnte kaum eindrucksvoller zur Darstellung kommen als durch die unab-
losbare Einheit, die Wort und Sakrament nach geltender kirchlicher Ordnung von
jeher in der hochsten Feier, der hl. Eucharistie, finden. Das Wort allein tut es nicht;
verbleibt es doch zu leicht in der Sphire des blof Gedanklichen. Aber auch das
Sakrament allein tut es nicht; steht es doch ohne die Geisteskraft des Wortes immer
in der Gefahr, ins Ungeistige abzusinken. Die enge Verbindung beider, Wort und
Sakrament, in der Eucharistiefeier macht deutlich, dafl das Christentum nicht nur als
Religion des Wortes, sondern auch als Religion des Sakramentes Anbetung ,im
Geist und in der Wahrheit® ist. Die durch nichts zu ersetzende Grundlage christlicher
Existenz ist der personale Akt des Glaubens. Dieser aber ist Ereignis zwischen Gott
und dem personalen Menschen. — Fiir die kirchliche Heilsvermittlung aber bedeutet
das, dafl sie wesensgemif nur begriffen und getan werden kann, soweit dabei der
Erhabenheit und dem freien Gnadenwalten des personlichen Gottes wie der Geistig-
keit, Freiheit und personalen Wiirde des Menschen Rechnung getragen und der mitt-
lerische Dienst der Kirche durch Wort und Sakrament in seiner werkzeuglichen Natur
begriffen und ernst genommen wird. Mehr als eine instrumentale Ursichlichkeit
kommt diesem Wirken im Heilsgeschehen nicht zu. Gewif}, der Glaube kommt vom
Héren und das Horen von der Verkiindigung (Rém 10). Und doch ist der letzie
Grund der gliubigen Gewiflheit nicht die kirchliche Verkiindignng fiir sich selbst,
tiberhaupt nichts Geschdpfliches, sondern primir die gnadenhafte Erleuchtung des
Heiligen Geistes, ohne die nach dem Vaticanum I niemand dem Evangelium so zu-
stimmen kann, wie es zum Heile notwendig ist; sekundir aber ist es die in der Kraft
der Gnade erfolgende freie Glaubensentscheidung des Menschen. Zutiefst ist der
Glaube somit Ereignis zwischen Gott und dem Menschen. Die kirchliche Verkiindi-
gung kann dazu nicht mehr beitragen als den Dienst am Gotteswort und den Dienst
am Menschen als Dienst am Glauben. Sie bringt das Wort Gottes zum Schallen und
ruft den Menschen in die Entscheidung. Sie schafft nicht den Glauben, stebt und ver-
mittelt vielmehr zwischen Gott und dem Menschen, deren gegenseitige Tat zusam-
menstromt in der hdchsten Bliite und Frucht des Geistes: im Glauben. — Wie die
Verkiindigung so ist auch das sakramentale (irken nicht mehr als mittlerischer
Dienst an dem, was sich zwischen Gott und der Seele letztlich ereignet. Gewiff, dem
Sakrament eignet objektive Wirksamkeit ex opere operato; aber, so sagt das Triden-
tinum weiter, ,soweit dies von Gott abhingig ist“. In actu secundo aber, im konkre-
ten Vollzug ist das Wirken der Sakramente doch auch abhéingig vom Glauben, von der
fides passionis des Menschen, der im Gehorsam des Glaubens und durch Beseitigung
der Hindernisse das Seine tut und in seinem ganzen personalen Sein zum geistigen
Mitvollzug und zum sittlichen Nachvollzug aufgerufen ist. Mit andern Worten: Auch
im sakramental-liturgischen Geschehen ist die Hauptbeziehung das dialogische
Gegeniiber zwischen Gott und dem Menschen. Damit wird die Grenze auch des
sakramentalen Wirkens der Kirche sichtbar: Es handelt sich hier nicht um ein ,Ver-
walten und Austeilen von Gnade®, sondern um einen werkzeuglich-mittlerischen
Dienst an dem, was sich letztlich zwischen Gott und der Seele ereignet. Wird diese
gott-menschliche Hauptbeziehung im liturgisch-sakramentalen Geschehen aufler acht



202 Franz Xaver Arnold

gelassen, dann konnen Sakrament und Liturgie ihr soterisches wie ihr kultisches und
die Gemeinschaft auferbauendes Ziel leicht verfehlen. Eine quantitativ noch so giin-
stige Statistik iiber Sakramentsempfang und Gottesdienstbesuch darf nicht dariiber
hinwegtduschen, dafl gehdufte, aber ungeistige oder gar geistlose , Verwaltung“ und
Anwendung der ,,Gnadenmittel“ die Sakramente zur Unfruchtbarkeit verurteilen.

Das priesterliche Wirken der Kirche durch Wort und Sakrament hat mittlerischen
Charakter; es bewegt sich als dienende Funktion der Kirche wesensgemif zwischen
Gott und den Menschen. Wo immer es sich neben oder iiber diese beiden oder {iber
einen dieser beiden Faktoren stellen wollte, wo immer es gelost vom gottlichen Quell-
grund seiner Kraft oder blind fiir die Freiheit und Geistigkeit des Menschen cinher-
schreiten wollte, wo immer es mehr sein wollte als mittlerischer Dienst an dem, was
in Wahrheit zwischen Gott und der Seele zum Austrag kommt, wire es ein Angriff
auf das souverine Gnadenwalten Gottes, aber auch ein Attentat auf die geistige
Wiirde des Menschen.

Fassen wir das Ergebnis unserer Besinnung auf das Wesen und die Wesensfunk-
tion des kirchlichen Priestertums zusammen, so ergibt sich die Einsicht, dafl das kirch-
liche Priestertum seinem ganzen Wesen nach nicht in und auf sich selbst steht, dafl es
nicht mehr, aber auch nicht weniger ist als die Teilnahme unzulinglicher Menschen
an dem Hohenpriestertum des ,Einen Mittlers zwischen Gott und den Menschen®,
Jesus Christus. Es ist ein ausgesprochen sekundires, sakramentales, gedichtliches
(memoriales), erinnerndes (rekordatives), relatives Priestertum, relativ zum Hohen-
priestertum dessen, von dem es all seine Kraft und Autoritit hat. An Thm hat es sich
daher in all seinem Tun zu orientieren. Folgerichtig besteht die Wesensfunktion des
kirchlichen Priestertums darin, Christi Wort und Werk durch die Jahrhunderte zu
- tragen. Christi Wort und Werk darf ja nicht zu einem Gebilde verklungener Zeiten
werden, im antiquarischen Sinn pietatvoll gehiitet wie ein Museum. Christi Bot-
schaft darf nicht erstarren zu ciner gefrorenen Doktrin, die man einreiht in den
Katalog erloschener Weisheitsschulen. Wort und Werk des Herrn muf} eine bestin-
dige, lebendige Gegenwirtigung erfahren. Das Orakel aber, durch das diese Bot-
schaft durch die Jahrhunderte schallt, ist die Kirche und ihre immerwihrende Mar-
tyria. Und das Ursakrament, durch das die vom Kreuz des Herrn stromenden Hei-
landskrifte ihre Gegenwirtigung erfahren und den Menschen zugewendet werden,
ist die Kirche und ihre Liturgia. An diese zentralen Wirkformen ist das kirchliche
Priestertum gewiesen. Nicht an theologischen Sondermeinungen, an persénlichen
Wertungen und religidsen Liebhabereien, auch nicht an den Ratschligen des Tages
oder an den Rezepten einer zeitbedingten Ideologie oder Polemik hat sich das prie-
sterliche Wirken zu orientieren, sondern an den von Christus selbst gegebenen und
aufgegebenen Ordnungen, an der gesamten Offenbarungswirklichkeit, vor allem
aber an deren Mitte, dem Gott-Menschen Jesus Christus selbst und an seinem abso-
luten Mittlertum.

Von Ihm aber haben wir zu lernen — und das ist das zweite Ergebnis unserer
Besinnung —, daf es in der Natur des ,Mittlers“, des absoluten und erst recht des
relativen Mittlers liegt, die Gottunmittelbarkeit des im Heilsgeschehen stehenden
Menschen nicht anzutasten oder gar einzuebnen, sie vielmehr zu respektieren und ins
Werk setzen zu helfen. Damit aber ist ein Dreifaches gegeben:



Wesen und Wesensfunktion des kirchlichen Priestertums 203

1. Die Hauptbeziehung im Heilsgeschehen, das Primire und letztlich Entschei-
dende im Vorgang der Verkiindigung wie im Bereich von Sakrament und Liturgie
kann nichts anderes sein als die dialogische Begegnung zwischen dem Dreifaltigen
Gott, der uns in Jesus Christus seine Hand reicht, und dem in der Kraft der Gnade
aus Freiheit sich entscheidenden Menschen anderseits.

9. Alles kirchliche Mittlerwirken durch Wort und Sakrament ist, obwohl nach der
gegebenen Heilsordnung unerldflich, doch immer nur werkzeugliche Hilfeleistung
im Heilsgeschehen. ,Keine Kreatur, wer sie auch sei, vermag die Gnade effektiv zu
schaffen®. Dieses Wort des heiligen Thomas zwingt uns zu der demiitigen Selbst-
bescheidung, dafl uns nicht mehr zusteht als eine Dienstleistung mittlerischer Art.

3. Jene gott-menschliche Hauptbeziehung und diese werkzeugliche Mittlertatigkeit
fordern und erginzen sich gegenseitig. Sie stromen im Heilsvorgang des konkreten
Menschen in Eins zusammen, aber so, dafl sie einander nicht aufheben noch beein-
trichtigen. Mit anderen Worten: Die durch das kirchliche Wirken gegebene Mittel-
barkeit hebt die Gottunmittelbarkeit des im Heilsgeschehen stehenden Menschen
nicht auf, hilft sie vielmehr realisieren und aktuieren. Es ist nicht der Sinn des prie-
sterlichen Wirkens, in das einzugreifen, was letztlich nur zwischen Gott und der
Seele zum Austrag gebracht werden kann; vielmehr will die Kirche durch das Medium
ihrer mittlerischen Funktion dem Menschen zu eben jener Einsamkeit verhelfen, in
der er seinem Gott unmittelbar gegeniibersteht.

Auf der andern Seite aber wird durch die gott-menschliche Hauptbeziehung das
kirchliche Mittlerwirken nicht iiberfliissig, weder abgewiirdigt noch ausgeschaltet; ist
doch der Mensch auf Grund der gegebenen Heilsordnung angewiesen auf den Weg
»per Christam, Dominum nostrum in unitate Spiritus Sancti“. Diese unitas aber ist
die Kirche, von der die Viter sagten: ,Man kann Gott nicht zum Vater haben, ohne
die Kirche zur Mutter zu haben®. Thr Mittlerwirken aber steht nicht am Anfang und
nicht am Ende, sondern in der Mitte des Heilsgeschehens. Nur so ist sie Mittlerin.

Diese Stellung in der Mitte zwischen Gott und den Menschen aber bedingt eine
Zuordnung und Verpflichtung auf die Triger dieser Hauptbeziehung: auf Gott und
seine Offenbarung ebenso wie auf den Menschen in seiner je konkreten und geschicht-
lichen Situation. Beidem ist Rechnung zu tragen: dem iiberzeitlich Ewigen und dem
zeitbedingt Einmaligen; jedem in seiner Art, dem Anteil Gottes wie dem Anteil des
Menschen. All das ist zutiefst begriindet im Wesen des Christentums als der Religion
des gott-menschlichen Mittlers. Er, der Gott-Mensch, der ,Eine Mittler zwischen
Gott und den Menschen, ist nicht nur der Quellgrund christlicher Erkenntnis und
Existenz; er ist auch vor allem der Prototyp und das Kriterium des kirchlichen Prie-
stertums,

Wir kommen zum Schlufl. Auf das Wesentliche und Zentrale des kirchlichen Prie-
stertums war unser Blick gerichtet. Nicht um das Wirken der Kirche zu beschrinken
auf den unmittelbar religiésen Bereich, sondern aus der Uberzeugung heraus, dafl
alles Wirken in die Welt hinein fruchtbar und glaubwiirdig nur sein kann, wenn
und soweit es aus den eigentlichen Quellgriinden christlicher und priesterlicher Exi-
stenz gespeist und auf das eine Ziel gerichtet ist, das Werk Christi unverfalscht wei-
terzufithren. Sind wir nicht alle, zumal die vielen iiberbeanspruchten Seelsorger
unserer Zeit, von der Gefahr bedroht, iiber dem Vielen, das uns abverlangt wird,



204 Franz Xaver Arnold

das Eine Notwendige, tber dem Peripheren das Zentrale, iiber dem Soziologischen
das eigentlich Theologische und Personale zu verkiirzen? — Fraglos miissen wir
heute in der industriellen Massengesellschaft nicht blof den einzelnen Menschen,
sondern auch die iiberindividuellen Institutionen und Milieus (Beruf, Betrieb, Biiro,
Massenmedien usw.) in den Heilsdienst der Kirche einbeziehen. Aber ist nicht auch
zu bedenken, daff Wort und Gottesdienst der Kirche heute vielfach nicht mehr — wie
in fritheren Zeiten — ,, christliches Volk®, sondern Einzelne, viele Einzelne erreichen,
die auch als solche angesprochen werden wollen? Im gleichen Ma8, in dem der Ver-
massungsprozef das zivilisatorische und staatliche Leben bestimmt, muf sich daher
gerade das priesterliche Wirken in die personale Seinsschicht verlagern, freilich ohne
den heute fraglos iiberaus bedeutsamen soziologischen Aspekt zu schmilern. Immer
aber ist es der Dienst am Heil und nichts anderes, dem die Fithrung im priesterlichen
Wirken in Kirche und Welt gehért. Nichts anderes ist daher dem oft hoffnungslos
iiberforderten Priester unserer Tage zu empfehlen als dieses Eine: Zuriik zum
Wesentlichen und Zentralen, Konzentration des Gesamtwirkens um die Mitte. Diese
Mitte aber ist der Dienst am Wort als Dienst am Glauben sowie der Dienst am
Altar. Wenn dabei bewufit der grundlegende Unterschied zwischen dem mittle-
rischen Dienst des Priesters und dem inneren HeilsprozeR ins Licht geriickt wurde, so
war dabei nicht zuletzt auch der Gedanke bestimmend, daf der seelsorgliche Dienst
bis zur Unertriglichkeit belastet wiirde, wollte der Priester den Erfolg primir von
seinem eigenen Tun erwarten. Gewifl, wir sollen arbeiten, als hinge alles von unserem
Tun ab; aber miissen wir nicht auch beten und vertrauen, als hinge alles von Gottes
Gnade ab: Die demiitige Einsicht des Priesters, daff er nicht mehr ist als dienender
Gehilfe des ewigen Hohenpriesters, 148t ihn iiber alle Mierfolge und Verkennung
hinweg doch immer wieder in froher Zuversicht aufschauen zum Herrn der Kirche,
dessen Weg ja iiber Karfreitag zum Ostersieg und schlieRlich zur Verherrlichung
gefithrt hat und der am Ende dieser von Katastrophe zu Katastrophe schreitenden
Weltzeit, am ,Tage Christi“, das Werk, in dessen Dienst wir alle stehen, vollenden
wird in einem ,neuen Himmel und einer neuen Erde*.

Schrifttum: F. X Arnold, Glaubensverkindigung und Glaubensgemeinschaft. Diissel-
dorf 1955. Ders., Wort des Heils als Wort in die Zeit. Trier 1961. Ders., Der Laie in der
Liturgie. Donauwérth 1960.





