
220 Einübung und Weisung 

Himmelreiches" (vgl. Mt 10, 12), um Christi und •des Evangeliums" (Mk 10, 29) 
willen nicht auf den Sinnbereich der Brautschaft mit Christus, der Jungfräulichkeit, 
wie sie meist verstanden wird, einschränken, sondern müßte es um den Gedanken 
des Dienstes, des Da-Seins für die Brüder, bereichern. Von der Offenbarung her hat 
das keine Schwierigkeit. Hat nicht selbst Maria, die Jungfrau aller Jungfrauen, dem 
Engel der Verkündigung geantwortet, sie wolle nichts anderes als •die Magd des 
Herrn" sein, und heißt es nicht von den galiläischen Frauen unter dem Kreuz, die 
dem Herrn gefolgt waren, daß •sie ihm gedient hatten" (Mk 15, 41)? Die Verkün- 
digung der •Jungfräulichkeit", d. h. dessen, was •Jungfräulichkeit" und •Ehelosig- 
keit um des Himmelreiches willen" meinen, muß aus ihrer Enge und Schablonen- 
haftigkeit heraus und etwas von dem Sinnreichtum ansichtig machen, den dieses Ge- 
heimnis im Neuen Testament hat. Dann könnte man auch besser der Lebensproble- 
matik der unverheirateten Frau von heute begegnen. Die hier aufgezeigte Aufgabe 
liegt ganz auf der Linie des Zweiten Vatikanischen Konzils, das sich die pastorale 
Anpassung des Glaubensgutes an die heutige Zeit zum Ziel gesetzt hat. Ob diese 
Aufgabe schon überall gesehen wird? Friedrich Wulf S] 

EINÜBUNG     UND     WEISUNG 

Verhüllte Freiheit 

Meditationsgedanken zum Gleichnis vom Unkraut unter dem Weizen 

Noch ein anderes Gleichnis legte Jesus seinen Jüngern vor und sprach: Das 
Himmelreich gleicht einem Manne, der guten Samen auf seinen Acker säte. 
Doch während die Leute schliefen, kam sein Feind, säte Unkraut unter den 
Weizen und ging davon. Als nun die Saat aufging und Frucht brachte, da 
zeigte sich aucli das Unkraut. Da kamen die Knechte des Hausherrn und sagten 
zu ihm: •Herr, hast du nicht guten Samen auf deinen Acker gesät? Woher hat 
er nun das Unkraut?" Er erwiderte ihnen: •Ein Feind hat das getan!" Da sag- 
ten die Knechte zu ihm: •Willst du nun, daß wir hingehen und es zusammen- 
suchen?" Er aber erwiderte: •Nein, damit ihr nicht, wenn ihr das Unkraut 
zusammensucht, zugleich mit ihm den Weizen ausreißt. Laßt beides mitein- 
ander wachsen bis zur Ernte, und zur Zeit der Ernte will ich den Schnittern 
sagen: •Suchet zuerst das Unkraut zusammen und bindet es in Bündel, da- 
mit es verbrannt werde, den Weizen aber sammelt in meine Scheune!" (Mt 
13, 24•30). 

Wir lesen das Gleichnis von der Weizensaat, die bis zum Tag der Ernte ungeschie- 
den, ja unscheidbar vom Unkraut wachsen und reifen muß. Welche Sicht öffnet es 
uns auf die Geschichte unseres Daseins vor Gott? 

Allem Anschein nach verbirgt sich darin zunächst ein kleines Stück Theologie der 
Geschichte überhaupt. Es ist, als wollte uns der Herr sagen: Nie richtet die Geschichte 
sich selbst, nie ist die Welt-Geschichte das Welt-Gericht, nie kann sie aus und an sich 
selbst Gut und Böse end-gültig scheiden und sich selbst ins reine Gute hinein befreien; 
nie kann sie ungetrübt ihre eigenen goldenen Früchte bewundern und genießen; im- 
mer bleibt das geglückte Gute an ihr letztlich vor sich selbst verhüllt durch das •Ver- 



Einübung und Weisung 221 

hängnis" des Bösen, das sie aus eigener Kraft nie ganz auflichten und endgültig ver- 
scheuchen kann. Ja, nie tun Menschen einander so viel Böses an, als wenn sie unge- 
duldig das rein Gute verwirklichen wollen, wenn sie sich selbst zum Richter erheben 
in verfrühter Stunde. Der Gang der Geschichte beweist es uns immer wieder: wie im 
Namen von Utopien des innerweltlichen Heils, von Ideologien des reinen Guten die 
Knechte, die nicht von Gott gesandt waren, auszogen, um alles Unkraut zu jäten und 
dabei den Weizen Gottes furchtbar zerstörten. Alle Revolutionen, die mit dem 
Pathos des großen endgültigen Gerichtes über der Menschheit heraufzogen • bis 
herein in unsere jüngste Zeit •, endeten mit der radikalen Bedrohung des Guten, 
das unscheinbar wächst, das viel zu sehr • bis in seine Wurzeln hinein • verflochten 
ist mit dem Gestrüpp der Schuld und des Versagens, als daß es sich selbst aus dieser 
schmerzlichen Verstrickung und verhängnisvollen Zweideutigkeit befreien könnte. 
•Laßt beides miteinander wachsen bis zur Ernte!" Die Geschichte der Welt kann sich 
nicht selbst ins Reine bringen, sich nicht selbst erlösen. Auch die Geschichte der Kirche 
nicht; auch für sie gilt das Gesetz unseres Gleichnisses; auch in ihr muß immer wieder 
jenen Knechten widerstanden werden, die sich im Namen einer •reinen" Kirche zum 
eigenmächtigen Gericht erheben und die Geduld Gottes, dessen allein das Gericht 
und die Rache ist, versuchen. Denn zuletzt steigt aus diesem Willen der Geschichte, 
sich selbst ins reine Gute zu befreien, ein gefährlicher Protest gegen ihr eigenes •gött- 
liches Geheimnis" (vgl. Offb 10, 7): der immer neue und immer vergebliche Versuch, 
sich in einem autonom ausgerufenen Gericht zu absolvieren von ihrer schmerzlichen 
Unverfügbarkeit und dunklen Unüberschaubarkeit, aus der ihr allein das wahre 
Gericht zu-kommt als die unwägbare heilige Zu-kunft Gottes selbst. 

Indes, unser Gleichnis scheint nicht nur und nicht einmal in erster Linie von der 
großen Geschichte der Welt und der Kirche zu sprechen, sondern von der Geschichte 
unseres je eigenen Daseins vor Gott. Was aber will es uns dazu sagen? Ganz einfach 
dies: Wir sind nicht die Richter unseres in Freiheit getanen Daseins, nicht die ver- 
fügenden Herren unserer Freiheit selbst. 

Wir haben es immer mit uns selbst zu tun, es geht uns in unserem Dasein um die- 
ses selbst. Wir sind nicht fertig von Anbeginn, müssen vielmehr mit uns selber fertig 
werden; wir haben uns selbst vor uns, müssen auf uns selbst zugehen, uns selbst fin- 
den, im Gange unserer Freiheit •werden", was wir •sind". Immer schon sind wir 
unterwegs, immer schon hat das Werk unserer Freiheit eingesetzt, immer schon leben 
und erfahren wir unser Dasein aus einer ursprünglichen •Gefreitheit" und damit 
aus einer anfänglichen •Gerichtetheit" auf Gut oder Böse, auf Selbstlosigkeit oder 
Selbstverfallenheit. Doch nie können wir diese in Freiheit entworfene und eingenom- 
mene Richtung unseres Daseins ganz vor unsere Augen ziehen, nie können wir uns 
selbst zum Richter erheben über diese •Gerichtetheit". Immer bleibt der Weg unserer 
Freiheit noch einmal in ihren eigenen Taten verborgen, bleibt ihr Aufbruch vor sich 
selbst verhüllt und ausgesetzt ins Unüberschaubare. Ist es nicht auf dem Acker unse- 
res Lebens wie auf dem Acker der Welt: Weizen und Spreu, Hell und Dunkel, Gut 
und Böse, Gnade und Schuld, Aufschwung und Selbstverfallenheit • beide radikal 
verschieden und doch miteinander verschlungen und zwielichtig ineinander gespie- 
gelt, wie Tag und Nacht in den Morgen- und Abendstunden ineinander verdäm- 
mernd? Beides, der große ragende Baum unseres himmelstürmenden Ja und die 
gekrümmte Schlingpflanze des Nein: beides erwachsend aus dem einen Grund unse- 
rer Freiheit zum Mischleib, zum nie geklärten Zwiegesicht unseres gefreiten Daseins? 

Immer wieder werden wir versucht sein, wie die Knechte des Evangeliums unge- 
duldig auszuziehen, um endlich reinen Tisch zu machen, die große Scheidung fein 



222 Einübung und Weisung 

säuberlich zu vollbringen, die lastende Zweideutigkeit zu verscheuchen, Gericht zu 
halten über die Richtung unserer Freiheit. Doch der Herr fällt uns in den Arm: 
•Laßt! Ich allein teile, was in euch verschlungen ist." Abgrund bleibt unser gefreites 
Leben, auf das scheidende und teilende Wort Gottes harrend wie die Erde am ersten 
Schöpfungstag • spiegelverkehrtes, spiegelverzerrtes Gleichnis der Abgründigkeit 
Gottes, Wildnis von Gut und Böse. Wer will sagen, auf welche Seite er sich im Gang 
seiner Freiheit schließlich geschlagen hat? Ist das vorgehaltene Gute unseres Daseins 
nicht immer unabweisbar in Frage gestellt? Wissen wir etwa, ob wir in unseren 
Gebeten wirklich von Gott und nicht bloß von einem heimlichen Mitleid mit uns 
selbst ergriffen und überwältigt sind? Wissen wir, ob unsere Selbstlosigkeit wirklich 
kristallisierte Liebe ist und nicht bloß eine raffinierte Form der verschleierten Selbst- 
behauptung, die sich gegen den andern dadurch durchsetzt, daß sie ihm scheinbar 
demütig in die Arme fällt? Wissen wir, ob wir tatsächlich aus der Lauterkeit eines 
unbezwingbaren Herzens die Menschen bestehen und den Gefahren widerstehen, 
oder ob wir nicht nur deswegen so unangefochten leben, weil wir uns nie ausgelie- 
fert, unsere Seele nie •verloren" haben (vgl. Joh 12, 25) • weil wir längst die Fall- 
türen hochgezogen haben, über die alle die anderen, die •Brüder", die immer Un- 
bewältigten und Beunruhigenden, in die Burg unseres Herzens und Geistes ziehen 
könnten? Wissen wir, ob wir wirklich die Schale unseres Ich durchstoßen haben, um 
ins Offene und Freie der Liebe zu kommen, ob uns der große Aufschwung wirklich 
gelang, oder ob das, was uns groß und weit anmutet, nicht nur die nach außen ge- 
wölbte, aufgeblähte, nie zersprengte, sondern immer nur gedehnte Enge unseres 
Daseins ist? Wissen wir, ob wir • im Letzten, aus der geheimnisvollen Tiefe unseres 
gefreiten Daseins • Weizen sind oder Spreu, Ja oder Nein, Gott anheimgegeben 
oder uns selbst verfallen? Wer weiß, wie sehr man Gott überspielen kann im Namen 
der Religion, wie sehr man ihn im Gebet noch einmal von sich distanzieren kann; wie 
sehr im geschulten Getriebe die großen Aufschwünge unversehens ersterben können; 
wie schnell man die Gnade, die leise und leichtfüßige, verscheuchen kann, wie lautlos 
und von ungefähr man die Stimme des eigenen Gewissens verschütten kann; wer 
weiß, wie tief die kleinen Dinge sitzen können, die scheinbar nur so dahingesagten, 
in denen plötzlich ein Abgrund klafft: der wird die große Zweideutigkeit verstehen, 
die über uns und unser frei eingenommenes Dasein verhängt ist und die der Mensch 
im Einsatz des Glaubens nicht verliert, sondern zuallererst in seiner schmerzlichen 
Unabweisbarkeit vor sich kommen läßt. 

Nie kann sich unser Dasein ins Licht des reinen, fraglosen Guten erheben; unge- 
schieden sprossen Weizen und Spreu auf dem Acker unserer Freiheit, der unser Leben 
ist • bis zum Tag der Ernte, der nicht unser Tag ist. Und nicht die Religion, die wir 
haben, klärt das Zwielicht unseres frei getanen Daseins, sondern • Gott allein. 
•Laßt!" Wir bleiben im Zwielicht, im letzten vor uns selbst verhüllt. Es gibt keinen 
Spiegel für das verhüllte Antlitz unserer Freiheit. Wir haben keinen Schlüssel in der 
Hand für die Komposition unseres Lebens; suchen wir ihre Melodie abzulauschen, so 
tun wir das immer schon unter einem bestimmten Vorzeichen, dessen Tonart wir 
nicht noch einmal überprüfen können. Nie können wir uns außerhalb des großen 
Spiels unserer Freiheit stellen, um es unbeteiligt zu verfolgen. Nie können wir den 
Strom unseres Lebens ans Land ziehen, um uns endlich seines Laufes genau zu ver- 
gewissern. Nie können wir die Richtung unseres in Freiheit gerichteten Daseins vor 
Augen bekommen, so sehr wir uns bemühen und rechtens uns bemühen. Denn der 
Ernst der Gewissenserforschung ist uns letztlich nicht geboten, um dieser großen 
Fragwürdigkeit endgültig zu entrinnen und die gelungene Flucht beruhigt zu genie- 



Einübung und Weisung 223 

ßen, sondern um uns immer lauterer, immer entschiedener auf jene schmerzliche 
Grenzerfahrung der Unüberschaubarkeit unseres gefreiten Daseins einzulassen, und 
um uns in dieser Erfahrung selbst immer gehorsamer als die großen Armen anzu- 
nehmen, die sich selbst je entschwinden ins Unverfügbare und Unbesitzbare hinein. 
Das Ge-wissen, in dem unsere Freiheit sich an sich selber weiß, hat so letztlich auch 
etwas Abweisendes an sich: es ist kein Wissen, in dem wir uns noch einmal mächtig 
und •reich" über uns selbst erheben könnten, sondern ein unschuldiges Wissen, des- 
sen Wahrheit sich uns nicht lichtet, wenn wir auf uns selber zurückblicken, sondern 
wenn wir uns in den Aufschwung der je neuen Tat hinein vergessen. •Nur wer die 
Wahrheit tut, kommt ans Licht" (Jo 3, 21). 

So ist es mit uns, mit der Bewegung unseres Daseins. Wir können sie nicht richtend 
vor die Augen ziehen. Wir sind nicht die Götter des Gerichtes unseres in Freiheit 
•gerichteten" Lebens. Wir können nicht end-gültig den Weizen von der Spreu son- 
dern, immer begegnen wir uns im Spiegel unseres Bewußtseins als die, die gut und 
böse sind, obwohl unser Ende gut oder böse ist. Und so bleiben wir vor uns selbst 
die Zweideutigen, das Rätsel, das sich nicht selber reimen kann, das Antlitz ohne 
Spiegel, die wahrhaft Unheimlichen, die Ausgelieferten, die in dem, worin sie ganz 
sie selber sind, gerade nicht sich selbst gehören. Alles hängt daran, daß wir uns an- 
nehmen, wie das Gleichnis uns deutet: daß wir die Unheimlichkeit unseres frei 
getanen Daseins vor uns kommen lassen, daß wir uns bejahen als die Freiheit, die 
immer ungeschützt in die Hände Gottes sinkt. •Nimm hin, o Herr, meine Freiheit!" 

Denn sein ist das Gericht. Und so gibt es in einem recht verstandenen Sinn schließ- 
lich auch nur eine Sünde, die schon auf den ersten Blättern der Schrift in schlichter 
Sprache aufgezeichnet ist, und die sich vom Anbeginn der Menschheit her in unge- 
zählten Spielarten variiert: der Versuch nämlich, selbst endgültig verfügbar zu wis- 
sen, was gut und böse an uns ist, •das Gute und Böse zu erkennen" (vgl. Gen 2, 17; 
3,5); die Armut der Ausgeliefertheit unserer Freiheit niederzuhalten, sich in der 
unverfügbaren Zweideutigkeit unseres gefreiten Daseins nicht anzunehmen, das end- 
gültige Gericht vorwegzunehmen • entweder in einem pharisäischen oder skrupel- 
haften Willen zur Selbstgerechtigkeit; oder in einer gefährlichen •Sündenmystik", in 
der wir das Unheimliche unserer Zweideutigkeit zwischen Gut und Böse dadurch 
verharmlosen, daß wir diesen Zwiespalt verabsolutieren; oder aber in einer end- 
gültigen Verzweiflung über uns selbst. Denn auch diese Verzweiflung ist eine Art 
Vermessenheit, eine Vorwegnahme des Gerichtes, ein Protest gegen die Ausgeliefert- 
heit unserer Freiheit: Wer keine Engel mehr annehmen will in all seinen Zusam- 
menbrüchen, der hat Gott schon die Hände gebunden; wer sich zum Sünder, zum Ver- 
lorenen erklärt, wer seiner schuldig gewordenen Freiheit keine größere, heiligere 
Zukunft mehr gibt, hat ebenso verwegen in Gottes letztes Wort hineingeredet wie 
jener, der selbstgerecht auf die vergewisserte Reinheit seines Gewissens pocht. In 
jedem Fall sucht er sich selbst das letzte Wort zu geben und sich vor der Ausgesetzt- 
heit seines Daseins zu absolvieren. In Wahrheit aber bleibt nur eines: die Armut dieser 
unbefragbaren Ausgesetztheit, die wir selber sind, anzunehmen in der •Tugend der 
Armen", in der Hoffnung. Denn immer gilt das Wort aus dem ersten Korintherbrief, 
in dem Paulus auf seine Art unser Gleichnis wiederholt: •Ich kann mich nicht einmal 
selbst richten: Ich bin mir ja keiner Sache bewußt; aber damit bin ich noch nicht ge- 
rechtfertigt, sondern der mich richtet, bleibt der Herr. Darum sollt ihr über nichts 
vor der Zeit richten, ehe der Herr kommt: Er wird ans Licht bringen, was im Finstern 
verborgen ist, wird offenbar machen die bewegenden Absichten der Herzen, und 
dann wird einem jeden sein Lob von Gott werden" (4, 4 f.). Joh. B. Metz 




