220 Eintibung und Weisung

Himmelreiches* (vgl. Mt 10, 12), um Christi und ,des Evangeliums* (Mk 10, 29)
willen nicht auf den Sinnbereich der Brautschaft mit Christus, der Jungfraulichkeit,
wie sie meist verstanden wird, einschrinken, sondern miifite es um den Gedanken
des Dienstes, des Da-Seins fiir die Briider, bereichern. Von der Offenbarung her hat
das keine Schwierigkeit. Hat nicht selbst Maria, die Jungfrau aller Jungfrauven, dem
Engel der Verkiindigung geantwortet, sie wolle nichts anderes als ,die Magd des
Herrn® sein, und heifit es nicht von den galildischen Frauen unter dem Kreuz, die
dem Herrn gefolgt waren, dafl ,sie ihm gedient hatten® (Mk 15, 41)? Die Verkiin-
digung der , Jungfriulichkeit®, d. h. dessen, was , Jungfriulichkeit* und ,Ehelosig-
keit um des Himmelreiches willen“ meinen, mufl aus ihrer Enge und Schablonen-
haftigkeit heraus und etwas von dem Sinnreichtum ansichtig machen, den dieses Ge-
heimnis im Neuen Testament hat. Dann kénnte man auch besser der Lebensproble-
matik der unverheirateten Frau von heute begegnen. Die hier aufgezeigte Aufgabe
liegt ganz auf der Linie des Zweiten Vatikanischen Konzils, das sich die pastorale
Anpassung des Glaubensgutes an die heutige Zeit zum Ziel gesetzt hat. Ob diese
Aufgabe schon iiberall gesehen wird? Friedrich Wulf S]

EINUBUNG UND WETISUNG

Verhiillte Freiheit

Meditationsgedanken zum Gleichnis vom Unkraut unter dem Weizen

Noch ein anderes Gleichnis legte Jesus seinen Jiingern vor und sprach: Das
Himmelreich gleicht einem Manne, der guten Samen auf seinen Acker siite.
Dodh wihrend die Leute schliefen, kam sein Feind, site Unkraut unter den
Weizen und ging davon. Als nun die Saat aufging und Frudht brachte, da
zeigte sich auch das Unkraut. Da kamen die Knechte des Hausherrn und sagten
zu thm: ,Herr, hast du nicht guten Samen auf deinen Acker gesiit? Woher hat
er nun das Unkraut?“ Er erwiderte ihnen: ,Ein Feind hat das getan!” Da sag-
ten die Knechte zu ihm: ,Willst du nun, dafl wir hingehen und es zusammen-
suchen?“ Er aber erwiderte: ,Nein, damit ihr nicht, wenn ihr das Unkraut
zusammensucht, zugleich mit thm den Weizen ausreifit. Lafit beides mitein-
ander wachsen bis zur Ernte, und zur Zeit der Ernte will ich den Schnittern
sagen: ,Suchet zuerst das Unkraut zusammen und bindet es in Biindel, da-
mit es verbrannt werde, den Weizen aber sammelt in meine Scheune!* (Mt
18, 24—30).

Wir lesen das Gleichnis von der Weizensaat, die bis zum Tag der Ernte ungeschie-
den, ja unscheidbar vom Unkraut wachsen und reifen muf}. Welche Sicht 6ffnet es
uns auf die Geschichte unseres Daseins vor Gott?

Allem Anschein nach verbirgt sich darin zunéchst ein kleines Stiick Theologie der
Geschichte tiberhaupt. Es ist, als wollte uns der Herr sagen: Nie richtet die Geschichte
sich selbst, nie ist die Welt-Geschichte das Welt-Gericht, nie kann sie aus und an sich
selbst Gut und Bése end-giiltig scheiden und sich selbst ins reine Gute hinein befreien;
nie kann sie ungetriibt ihre eigenen goldenen Friichte bewundern und geniefien; im-
mer bleibt das gegliickte Gute an ihr letztlich vor sich selbst verhiillt durch das , Ver-



Einiibung und Weisung 221

hingnis“ des Bésen, das sie aus eigener Kraft nie ganz auflichten und endgiiltig ver-
scheuchen kann. Ja, nie tun Menschen einander so viel Boses an, als wenn sie unge-
duldig das rein Gute verwirklichen wollen, wenn sie sich selbst zum Richter erheben
in verfrithter Stunde. Der Gang der Geschichte beweist es uns immer wieder: wie im
Namen von Utopien des innerweltlichen Heils, von Ideologien des reinen Guten die
Knechte, die nicht von Gott gesandt waren, auszogen, um alles Unkraut zu jaten und
dabei den Weizen Gottes furchtbar zerstorten. Alle Revolutionen, die mit dem
Pathos des grofien endgiiltigen Gerichtes iiber der Menschheit heraufzogen — bis
herein in unsere jiingste Zeit —, endeten mit der radikalen Bedrohung des Guten,
das unscheinbar wichst, das viel zu sehr — bis in seine Wurzeln hinein — verflochten
ist mit dem Gestriipp der Schuld und des Versagens, als daf§ es sich selbst aus dieser
schmerzlichen Verstrickung und verhingnisvollen Zweideutigkeit befreien konnte.
»Lalt beides miteinander wachsen bis zur Ernte!“ Die Geschichte der Welt kann sich
nicht selbst ins Reine bringen, sich nicht selbst erlésen. Auch die Geschichte der Kirche
nicht; auch fiir sie gilt das Gesetz unseres Gleichnisses; auch in ihr muf§ immer wieder
jenen Knechten widerstanden werden, die sich im Namen einer ,reinen® Kirche zum
eigenmaéchtigen Gericht erheben und die Geduld Gottes, dessen allein das Gericht
und die Rache ist, versuchen. Denn zuletzt steigt aus diesem Willen der Geschichte,
sich selbst ins reine Gute zu befreien, ein gefahrlicher Protest gegen ihr eigenes ,gott-
liches Geheimnis® (vgl. Offb 10, 7): der immer neue und immer vergebliche Versuch,
sich in einem autonom ausgerufenen Gericht zu absolvieren von ihrer schmerzlichen
Unverfigbarkeit und dunklen Uniiberschaubarkeit, aus der ihr allein das wahre
Gericht zu-kommt als die unwigbare heilige Zu-kunft Gottes selbst.

Indes, unser Gleichnis scheint nicht nur und nicht einmal in erster Linie von der
grofien Geschichte der Welt und der Kirche zu sprechen, sondern von der Geschichte
unseres je eigenen Daseins vor Gott. Was aber will es uns dazu sagen? Ganz einfach
dies: Wir sind nicht die Richter unseres in Freiheit getanen Daseins, nicht die ver-
fiigenden Herren unserer Freiheit selbst.

Wir haben es immer mit uns selbst zu tun, es geht uns in unserem Dasein um die-
ses selbst. Wir sind nicht fertig von Anbeginn, miissen vielmehr mit uns selber fertig
werden; wir haben uns selbst vor uns, miissen auf uns selbst zugehen, uns selbst fin-
den, im Gange unserer Freiheit ,werden®, was wir ,sind“. Immer schon sind wir
unterwegs, immer schon hat das Werk unserer Freiheit eingesetzt, immer schon leben
und erfahren wir unser Dasein aus einer urspriinglichen ,Gefreitheit* und damit
aus einer anfinglichen ,Gerichtetheit® auf Gut oder Bose, auf Selbstlosigkeit oder
Selbstverfallenheit. Doch nie konnen wir diese in Freiheit entworfene und eingenom-
mene Richtung unseres Daseins ganz vor unsere Augen ziehen, nie kdnnen wir uns
selbst zum Richter erheben iiber diese ,,Gerichtetheit“. Immer bleibt der Weg unserer
Freiheit noch einmal in ihren eigenen Taten verborgen, bleibt ihr Aufbruch vor sich
selbst verhiillt und ausgesetzt ins Uniiberschaubare. Ist es nicht auf dem Acker unse-
res Lebens wie auf dem Acker der Welt: Weizen und Spreu, Hell und Dunkel, Gut
und Bése, Gnade und Schuld, Aufschwung und Selbstverfallenheit — beide radikal
verschieden und doch miteinander verschlungen und zwielichtig ineinander gespie-
gelt, wie Tag und Nacht in den Morgen- und Abendstunden ineinander verdim-
mernd? Beides, der grofie ragende Baum unseres himmelstiirmenden Ja und die
gekriimmte Schlingpflanze des Nein: beides erwachsend aus dem einen Grund unse-
rer Freiheit zum Mischleib, zum nie geklirten Zwiegesicht unseres gefreiten Daseins?

Immer wieder werden wir versucht sein, wie die Knechte des Evangeliums unge-
duldig auszuziehen, um endlich reinen Tisch zu machen, die grofie Scheidung fein



222 Einiibung und Weisung

sauberlich zu vollbringen, die lastende Zweideutigkeit zu verscheuchen, Gericht zu
halten iiber die Richtung unserer Freiheit. Doch der Herr fillt uns in den Arm:
»Lafit! Ich allein teile, was in euch verschlungen ist.“ Abgrund bleibt unser gefreites
Leben, auf das scheidende und teilende Wort Gottes harrend wie die Erde am ersten
Schépfungstag — spiegelverkehrtes, spiegelverzerrtes Gleichnis der Abgriindigkeit
Gottes, Wildnis von Gut und Bése. Wer will sagen, auf welche Seite er sich im Gang
seiner Freiheit schliefilich geschlagen hat? Ist das vorgehaltene Gute unseres Daseins
nicht immer unabweisbar in Frage gestellt? Wissen wir etwa, ob wir in unseren
Gebeten wirklich von Gott und nicht blof von einem heimlichen Mitleid mit uns
selbst ergriffen und iberwiltigt sind? Wissen wir, ob unsere Selbstlosigkeit wirklich
kristallisierte Liebe ist und nicht blof eine raffinierte Form der verschleierten Selbst-
bebauptung, die sich gegen den andern dadurch durchsetzt, dafl sie ihm scheinbar
demitig in die Arme fallt? Wissen wir, ob wir tatsichlich aus der Lauterkeit eines
unbezwingbaren Herzens die Menschen bestehen und den Gefahren widerstehen,
oder ob wir nicht nur deswegen so unangefochten leben, weil wir uns nie ausgelie-
fert, unsere Seele nie ,verloren® haben (vgl. Joh 12, 25) — weil wir lingst die Fall-
tiren hochgezogen haben, iber die alle die anderen, die ,Briider®, die immer Un-
bewaltigten und Beunruhigenden, in die Burg unseres Herzens und Geistes ziehen
kénnten? Wissen wir, ob wir wirklich die Schale unseres Ich durchstoflen haben, um
ins Offene und Freie der Liebe zu kommen, ob uns der grofe Aufschwung wirklich
gelang, oder ob das, was uns grofl und weit anmutet, nicht nur die nach auflen ge-
wolbte, aufgebldhte, nie zersprengte, sondern immer nur gedehnte Enge unseres
Daseins ist? Wissen wir, ob wir — im Letzten, aus der geheimnisvollen Tiefe unseres
gefreiten Daseins — Weizen sind oder Spreu, Ja oder Nein, Gott anheimgegeben
oder uns selbst verfallen? Wer weif}, wie sehr man Gott dberspielen kann im Namen
der Religion, wie sehr man ihn im Gebet noch einmal von sich distanzieren kann; wie
sehr im geschulten Getriebe die groflen Aufschwiinge unversehens ersterben kénnen;
wie schnell man die Gnade, die leise und leichtfiifige, verscheuchen kann, wie lautlos
und von ungefidhr man die Stimme des eigenen Gewissens verschiitten kann; wer
weif}, wie tief die kleinen Dinge sitzen konnen, die scheinbar nur so dahingesagten,
in denen plétzlich ein Abgrund klafft: der wird die grofie Zweideutigkeit verstehen,
die {iber uns und unser frei eingenommenes Dasein verhingt ist und die der Mensch
im Einsatz des Glaubens nicht verliert, sondern zuallererst in seiner schmerzlichen
Unabweisbarkeit vor sich kommen 1d8t.

Nie kann sich unser Dasein ins Licht des reinen, fraglosen Guten erheben; unge-
schieden sprossen Weizen und Spreu auf dem Acker unserer Freiheit, der unser Leben
ist — bis zum Tag der Ernte, der nicht unser Tag ist. Und nicht die Religion, die wir
haben, klirt das Zwielicht unseres frei getanen Daseins, sondern — Gott allein.
,Lafit!* Wir bleiben im Zwielicht, im letzten vor uns selbst verhullt. Es gibt keinen
Spiegel fiir das verhiillte Antlitz unserer Freiheit. Wir haben keinen Schliissel in der
Hand fiir die Komposition unseres Lebens; suchen wir ihre Melodie abzulauschen, so
tun wir das immer schon unter einem bestimmten Vorzeichen, dessen Tonart wir
nicht noch einmal iiberprifen kénnen. Nie kénnen wir uns auflerhalb des grofien
Spiels unserer Freiheit stellen, um es unbeteiligt zu verfolgen. Nie kdnnen wir den
Strom unseres Lebens ans Land ziehen, um uns endlich seines Laufes genau zu ver-
gewissern. Nie konnen wir die Richtung unseres in Freiheit gerichteten Daseins vor
Augen bekommen, so sehr wir uns bemiihen und rechtens uns bemiihen. Denn der
Ernst der Gewissenserforschung ist uns letztlich nicht geboten, um dieser grofien
Fragwiirdigkeit endgiiltig zu entrinnen und die gelungene Flucht beruhigt zu genie-



Einiibung und Weisung 223

fen, sondern um uns immer lauterer, immer entschiedener auf jene schmerzliche
Grenzerfahrung der Uniiberschaubarkeit unseres gefreiten Daseins einzulassen, und
um uns in dieser Erfahrung selbst immer gehorsamer als die grofien Armen anzu-
nehmen, die sich selbst je entschwinden ins Unverfiigbare und Unbesitzbare hinein.
Das Ge-wissen, in dem unsere Freiheit sich an sich selber weif}, hat so letztlich auch
etwas Abweisendes an sich: es ist kein Wissen, in dem wir uns noch einmal méchtig
und ,reich® iiber uns selbst erheben kénnten, sondern ein unschuldiges Wissen, des-
sen Wahrheit sich uns nicht lichtet, wenn wir auf uns selber zuriickblicken, sondern
wenn wir uns in den Aufschwung der je neuen Tat hinein vergessen. ,Nur wer die
Wabhrheit tut, kommt ans Licht“ (Jo 3, 21).

So ist es mit uns, mit der Bewegung unseres Daseins. Wir kénnen sie nicht richtend
vor die Augen ziehen. Wir sind nicht die Gdtter des Gerichtes unseres in Freiheit
»gerichteten Lebens. Wir kénnen nicht end-giltig den Weizen von der Spren son-
dern, immer begegnen wir uns im Spiegel unseres Bewufltseins als die, die gut und
bose sind, obwohl unser Ende gut oder bése ist. Und so bleiben wir vor uns selbst
die Zweideutigen, das Rétsel, das sich nicht selber reimen kann, das Antlitz ohne
Spiegel, die wahrhaft Unheimlichen, die Ausgelieferten, die in dem, worin sie ganz
sie selber sind, gerade nicht sich selbst gehoren. Alles hiangt daran, dafl wir uns an-
nehmen, wie das Gleichnis uns deutet: dafl wir die Unheimlichkeit unseres frei
getanen Daseins vor uns kommen lassen, dafl wir uns bejahen als die Freiheit, die
immer ungeschiitzt in die Hinde Gottes sinkt. ,Nimm hin, o Herr, meine Freiheit!“

Denn sein ist das Gericht. Und so gibt es in einem recht verstandenen Sinn schlief3-
lich auch nur eine Stunde, die schon auf den ersten Blattern der Schrift in schlichter
Sprache anfgezeichnet ist, und die sich vom Anbeginn der Menschheit her in unge-
zihlten Spielarten variiert: der Versuch nimlich, selbst endgiiltig verfiighar zu wis-
sen, was gut und bose an uns ist, ,das Gute und Bose zu erkennen® (vgl. Gen 2, 17;
3,5); die Armut der Ausgeliefertheit unserer Freiheit niederzuhalten, sich in der
unverfiigbaren Zweideutigkeit unseres gefreiten Daseins nicht anzunehmen, das end-
gliltige Gericht vorwegzunehmen — entweder in einem pharisdischen oder skrupel-
haften Willen zur Selbstgerechtigkeit; oder in einer gefihrlichen ,Stindenmystik®, in
der wir das Unheimliche unserer Zweideuntigkeit zwischen Gut und Bése dadurch
verharmlosen, daf wir diesen Zwiespalt verabsolutieren; oder aber in einer end-
gultigen Verzweiflung iiber uns selbst. Denn auch diese Verzweiflung ist eine Art
Vermessenheit, eine Vorwegnahme des Gerichtes, ein Protest gegen die Ausgeliefert-
heit unserer Freiheit: Wer keine Engel mehr annehmen will in all seinen Zusam-
menbrirchen, der hat Gott schon die Hinde gebunden; wer sich zum Siinder, zum Ver-
lorenen erklirt, wer seiner schuldig gewordenen Freiheit keine gréfiere, heiligere
Zukunft mehr gibt, hat ebenso verwegen in Gottes letztes Wort hineingeredet wie
jener, der selbstgerecht anf die vergewisserte Reinheit seines Gewissens pocht. In
jedem Fall sucht er sich selbst das letzte Wort zu geben und sich vor der Ausgesetzt-
heit seines Daseins zu absolvieren. In Wahrheit aber bleibt nur eines: die Armut dieser
unbefragbaren Ausgesetztheit, die wir selber sind, anzunehmen in der ,Tugend der
Armen*, in der Hoffnung. Denn immer gilt das Wort aus dem ersten Korintherbrief,
in dem Paulus auf seine Art unser Gleichnis wiederholt: ,Ich kann mich nicht einmal
selbst richten: Ich bin mir ja keiner Sache bewufit; aber damit bin ich noch nicht ge-
rechtfertigt, sondern der mich richtet, bleibt der Herr. Darum sollt ihr iber nichts
vor der Zeit richten, ehe der Herr kommt: Er wird ans Licht bringen, was im Finstern
verborgen ist, wird offenbar machen die bewegenden Absichten der Herzen, und
dann wird einem jeden sein Lob von Gott werden® (4, 4 £.). Joh. B. Metz





