
•Wir nehmen alles Denken gefangen für den Gehorsam 
gegen Christus" 

Von Walter Kern SJ, Pullach bei München 

•Ja, wer sollte es glauben, selbst den Griechen, diesen herrlichen Halun- 
ken, die immer die Weisheit mehr suchten als ihren Schöpfer und alles nach 
Menschenmaß zu messen pflegten, gingen die Augen auf ..." In der Beschrei- 
bung einer byzantinischen Ikone, die im großen heilsgeschichtlichen Kontext 
die Auferstehung Christi darstellt, schilderte F. van der Meer1, nicht ohne 
Tiefsinn fabulierend, den Hades-Abstieg des Auferstandenen. Und dabei 
denn auch seine erlösende Begegnung mit etlichen griechischen Philosophen. 
•Welch unermeßliche Freude brachte der Herr diesen weisen und unwissen- 
den Hellenen! Diesen in der Finsternis verdüsterten, einst so würdigen Män- 
nern des Portikus, diesen Träumern der Akademie, diesen besonnenen Le- 
benskünstlern des Hortus, all diesen tapferen und verzweifelten Wortführern 
kühner und nutzloser Theorien! Wie offensichtlich freute es Ihn, einen Augen- 
blick auch bei den Klügsten der Unerlösten zu verweilen!" Man sieht: die 
Schulen des Stoikers Zenon, des Piaton und des Epikur werden mit den Wirk- 
stätten ihres Ursprungs beschworen. Auch Epikur: und das ist großzügig. 
Aber Aristoteles fehlt. Bedauerlich, daß dem Denker sondergleichen sogar bei 
einem so feierlichen Anlaß Unrecht geschieht. (Hat der Verfasser • Verfas- 
ser auch eines sehr wertvollen Werkes über Augustinus • so schlechte Er- 
fahrung gemacht mit einer unmodernen Scholastik?) Die Parade der nament- 
lich zitierten Großen bleibt ein wenig spärlich: der Sänger Homer erscheint • 
Pythagoras • Orpheus • dann Sokrates, •der, o Wunder, schwieg" • Pia- 
ton, •aufrecht", aber •ob er schließlich den Herrn erkannte, ich glaube es 
nicht". So weit so gut. Und dennoch möchte ich meinen, mit Verlaub: die 
menschgewordene und gekreuzigt-auferstandene ewige Weisheit habe ihr 
heimholend-befreiendes Wort zu den Weisheitsfreunden der Antike mit Ge- 
danken voll tieferer Anerkennung gesprochen und mit einem Gestus des 
Dankes, meilenweit fern von jeglicher halbwegs hämischen Minderung. .. 
Die Ironie Jesu Christi ist, weil göttlich, die menschlichste. Man braucht ihr 
nicht in einzelnen Sätzen des Evangeliums, mehr oder weniger erfolgreich, 
nachzuspüren. Sie wird nicht so sehr gesagt, sie wird viel mehr getan. Im 
ganzen. Damals und auch jetzt und ewig. Sie trifft • in Güte und Menschen- 
freundlichkeit. Sie kennt nur einen Weg: den Weg in die Höhe, in die Fülle, 
in die Freiheit. 

•Er hat dieGef angenschaft gefangen weggeführt (r\x\iak(x>T£va£v almalmoiav), 
als er aufstieg zur Höhe." Paulus sagt das von dem zu seiner endgültigen 

1 Ostermorgen. Zum Altarflügelbild des Rogier van der Weyden und zur Festikone der 
Anästasis. Köln 1961. 34 f. 



242 Walter Kern 

Herrschaft verherrlichten Christus (Eph 4,8), indem er einen Hymnus auf 
Jahve, den siegreichen göttlichen Beute-Nehmer, auf den Messias überträgt: 

•Du bist zur Höhe aufgefahren, hast Gefangenschaft gefangengeführt, 
hast Gaben angenommen unter den Menschen; 
ja auch die Widerstrebenden müssen wohnen bei Gott dem Herrn" 

(Ps67,19). 
•Befreiung zu künden den Gefangenen"2: das hat Jesus selbst bei seinem 
ersten Auftreten in Nazareth zum Programmpunkt seines messianischen Auf- 
trags erklärt (Lk 4, 18). Es gilt zunächst in wörtlicher Bedeutung für die Lin- 
derung und Wandlung des Schicksals der von einem grausamen Kriegsfeind 
verschleppten Gefangenen. Aber dahinter enthüllt der übertragene Sinn die 
universale Tragweite und den radikalen Tiefgang dieser Sendung: Freiheit 
zu erwirken durch die Gefangensetzung der Gefangenschaft selber. Christus 
vollzieht an der Unfreiheit ihr eigenes dialektisches Gesetz: die Gefangen- 
nahme der Gefangenschaft gibt die Freiheit frei, Bindung der Gebundenheit 
ist gleich Lösung. Es ist ein Gesetz ähnlich dem Gesetz des Todes, der das 
Vergängliche vergehen macht in Unvergänglichkeit hinein. Seine Erfüllung 
fand all das, als Christus sich in den Tod gab. •Vom Tod getötet, tötete er 
den Tod" (Augustinus3). •Sein Tod bringt allen das Leben" (Ambrosius4). 
Der tote Menschenleib Jesu wird in den Schoß der Erde gesenkt, von des 
Totenreichs Fesseln umschlungen. Der lebendige Gottesgeist des Christus 
sprengt mit seiner belebenden Macht die Pforten des Hades, die Fesseln der 
harrenden Geister der Vorzeit. Sein ,descensus adinferos' wird zum .ascensus', 
zum himmlischen Aufstieg des .Christus totus: caput et membra' (Augusti- 
nus). Der Befreier führt die Befreiten mit sich und alles, was ihnen zugehört, 
zumal ihr kostbarstes Eigentum, ihre Geistigkeit in Erkenntnis und Liebe. 
Die apokryphen Oden Salomons (10,3f.) sagen: •Christus nimmt die Seelen 
und die Welt gefangen." Christus hat die Gefangenschaft gefangen weg- 
geführt, und was gefangen lag, also befreit, zur Freiheit mitgenommen. 

Dasselbe Stammwort, das, an sich selbst vollzogen, die Dialektik der Ephe- 
ser-Stelle bewegt, steht einfach-schlicht im Titeltext dieser Seiten, der dem 
2. Korintherbrief (10,5) des Paulus entnommen ist: •Wir nehmen alles Denken 
gefangen (al/na^coTi^ovreg) für den Gehorsam gegen Christus." Der nächste 
Wortsinn besagt • und auch das gehört schon zu den unerhörten Dingen •, 
alles Denken sei für Christus in Beschlag zu nehmen, ungefragt in Dienst zu 
stellen, unter seinen Gehorsam zu beugen. Alles Denken. Aber dennoch 
scheint das nur erst der Außenaspekt eines komplexeren, eines in der eben 
berührten Weise dialektischen inneren Vorgangs zu sein, nach dessen tieferem 
Sinn Christus die Gebundenheit und Unfreiheit des Denkens gefangennimmt 
und abtut und dadurch alles Denken in dessen reine und volle Freiheit, welche 
die Freiheit Christi ist, freigibt. Cui servire regnare est! Dem zu dienen herr- 
schen heißt! Wie könnte es auch anders sein! Was Gott angenommen hat in die 

2 Im Spruch des Isaias (61, 1), den Jesus hier aufnimmt, folgt: •und den Gebundenen 
Entfesselung". 

3 In Ioannem 12, 10. 4 De excessu Satanae 2, 46. 



•Wir nehmen alles Denken gefangen ..." 243 

personale Einung seiner Menschwerdung, das hat er erlöst. Gott hat sich das 
Denken des Menschen zugeignet. Gewiß: das Denken des konkreten einzelnen 
Menschen Jesus von Nazareth, das vordergründig begrenzt war, das von 
Grund aus aber, wie es die Natur des Geistes ist, eine uneingegrenzte, all- 
umfassende Reichweite besitzt, so daß ihm nichts, was für Menschen denkbar 
ist, fremd sein kann. Das Denken Jesu Christi, des Menschen, ist eingegründet 
in die Unendlichkeit des Gottes-Logos, so daß •in ihm alle Schätze der Weis- 
heit und Erkenntnis verborgen sind" (Kol 2,3). Deshalb ist er der einige 
Grund und die schließliche ewige Fülle aller Menschheitsgedanken. Die 
wahre Wahrheit alles Denkbar-Gedachten ist in Jesus Christus unverloren 
ewig aufgehoben zu ihrer freien Ganzheit. Sein Geist ist ihr Ort. Ihre Heimat. 
Er ist • •die Wahrheit" (Joh 14,6). •Der Herr ist der Geist, und wo der 
Geist des Herrn ist, da ist Freiheit" (2 Kor 3,17). 

So will denn Paulus alles Denken gefangennehmen in den erlösend-voll- 
endenden, freimachenden Christusgehorsam. In der kleinen Epistel an den 
Herrn Philemon (V. 6) schreibt er, dessen •Anteilhabe am Glauben möge 
wirksam werden in der Erkenntnis alles Guten in uns auf Christus hin". 
•Prüfet alles; was gut ist, behaltet!" (1 Th 5,21). Im strömenden Reichtum 
der hymnischen {und exaktesten) Theologie des ganzen 8. Kapitels des Römer- 
briefes bekundet sich der Christus-Optimismus des Apostels der Griechen 
und sonstigen ,Heiden'. •Ihr habt doch nicht den Geist von Sklaven erhalten, 
daß ihr euch wieder fürchten müßtet..." (V. 15). Allerdings: •Die Schöpfung 
ward der Vergänglichkeit unterworfen", auch und zumal das irdische Un- 
wesen des geschaffenen Geistes, •aber auf Hoffnung hin, auch sie, die Schöp- 
fung, werde einst von der verderbten Sklaverei erlöst werden in die Freiheit, 
das herrliche Gut der Kinder Gottes" (V. 20 f.). •Wir wissen, daß denen, die 
Gott lieben, alles zum Guten gereicht" (V. 28). •Wenn Gott für uns ist, wer 
könnte gegen uns sein! Der seinen eigenen Sohn nicht schonte, sondern ihn 
für uns alle dahingab • wie sollte er uns mit ihm nicht alles schenken!" 
(V. 32)... 

Gewiß gibt es auch die andere Seite im Neuen Testament und im Corpus 
Paulinum: die Abwehr allzu hautnah lockender und drohender verkehrter 
Geistigkeit. Es gibt •Klügeleien und jederart Dünkel, der sich gegen die 
Erkenntnis Gottes erhebt" (2 Kor 10,5); eine Philosophie, die •leerer Trug" 
ist, der von Christus entfremdet (Kol 2,8); eine Weisheit der Hyperweisen 
und eine Klugheit der Hyperklugen, die zunichte wird durch die ,Torheit' 
Gottes, welche die in Jesus Christus inkarnierte Gottesweisheit ist (1 Kor 1, 
17•31) . . . Der Christ kann nicht bestehen ohne Unterscheidung. Aber was 
Gott zunichte macht und wovor der Mensch sich hüten soll, das ist die Ein- 
seitigkeit, die Übertreibung, die sachwidrig und haltlos sind: ihr Abtun bringt 
die wahre Ganzheit, die ganze Wahrheit zur Geltung. 

Der Auftrag der Unterscheidung dauert mit der Dauer der Welt. Er ist 
nicht das Leichteste an der •leichten Last" Christi (Mt 11,30). Er steht in der 
Gefahr des harten, blinden Nein, jetzt wie einst: •Was hat Jerusalem mit 
Athen, was die Kirche mit der Akademie, was der Christ mit dem Häretiker 



244 Walter Kern 

gemein? ... Man verschone uns mit einem stoischen, platonischen, dialek- 
tischen Christentum! Post Christum Jesum hört alles Forschen auf, nach dem 
Evangelium alles Untersuchen .. ."5. Solches Sich-versteifen gegen alles 
Andere ist • sektiererisch. Im vermeintlichen Vollbesitz der Wahrheit, be- 
gnügt man sich tatsächlich mit einem herausgeschnittenen Wahrheitsteil, der 
verureilt ist, zu verkümmern oder auszuwuchern. Wer vom Mut zur Wahr- 
heit, der unteilbar ganzen und unvermischt reinen Wahrheit, läßt, degradiert 
sich selber zum Ideologen oder Häretiker. Bestenfalls zum Museumsbeamten. 

Der heilige Justinus trägt den zweifachen Ehrennamen •Philosoph und 
Märtyrer". Er meint, daß die Philosophen vor Christus, die Wahres dachten 
und lebten, teil hatten an dem Logos, der in seiner Ganzheit in Christus er- 
scheint. Sie besaßen Keime oder Samen des Logos, der in Christus zur reifen 
Frucht wächst: Xoyoi ajteojAcaixoi (nach einem stoischen Ausdruck), logoi vom 
LOGOS. Was immer sie sowie Dichter, Gesetzgeber, Geschichtsschreiber und 
alle Menschen sonst erkannten: das •haben sie gemäß ihrem Logos-Teil 
mühselig erarbeitet"6. Sie sind deshalb Christen vor Christus zu nennen7. Und 
deshalb •ist alles, was Richtiges gesagt worden ist, von wem es auch sei, uns 
Christen zu eigen"8. Klemens von Alexandrien hat eine um ein weniges stren- 
gere Sicht in dieses mythische Bild gefaßt: Pentheus ist von den Bacchantin- 
nen in Stücke gerissen worden, weil jede ihn ganz haben wollte. Das ist das 
Schicksal der Wahrheit vor Christus, ihr angetan von den Philosophen und 
ihren verschiedenen Schulen: nur einen Teil besitzend, rühmt jede sich der 
ganzen Wahrheit. Diese erschien im Logos Jesu Christi, und nur in ihm lassen 
sich die zerstückelten Glieder der Wahrheit wieder zur Ganzheit einen9. Aber 
auch die Wahrheit-in-Teilen ist für Klemens christliche Pädagogik: •Die Phi- 
losophie erzog die Griechen auf Christus hin, wie das Gesetz die Juden. Sie 
ist also eine Vorbereitung, eine Wegbahnung für den, welcher durch Christus 
die Vollendung erhält"10. 

Die Worte vom Logos-Keim und den Gliedern der Wahrheit sind gesagt 
von den Denkern vor Christus. Gewiß ist es um die Christlichkeit des, vor- 
dergründig gesehen, außerchristlichen Denkens im Zeitalter post Christum 
natum schwieriger bestellt • nicht ohne Schuld eines Christentums, das es 
nicht zur rechten Stunde versteht, auch dieses .vagabundierende' Suchen und 
Forschen hineinzuführen in die befreiende Gefangenschaft Christi. So wie es 
Thomas von Aquin • im 13. Jahrhundert nach Christus • tat gegenüber der 
Wahrheit des Aristoteles, der für ihn •der Philosoph" einfachhin war, als das 
Studium seiner metaphysischen Werke noch eine Zeitlang behördlichen Ver- 
boten unterlag11. Aber ist seither nicht allzuoft hingewartet worden, faul oder 

5 Tertullian, De praescriptione haereticorum 7. 6 2. Apologie 10. 
7 1. Apologie 46. s 2. Apologie 13. » Stromata 1, 13; vgl. 6, 7. 
10 Stromata 1, 5. Vgl. E. Gil son • Ph. Böhner, Die Gesdiichte der christlichen 

Philosophie, Paderborn 21952, 21•50. 
11 Sehr informativ hierzu: J. Pieper, Hinführung zu Thomas von Aquin. München 

1958. bes. 60 ff.; ders., •Scholastik". Gestalten und Probleme der mittelalterlichen Philo- 
sophie. München 1960. 173•184. 



•Wir nehmen alles Denken gefangen ..." 245 

feig, bis die Keime der Wahrheit im fremden Garten keimten und blühten 
oder bis sie verdorrt, ihre zerstückelten Glieder verwest waren? Ach, nun 
wäre erst das Wichtigste zu sagen • nein, es wäre eben zu tun. Eine katho- 
lische, auf das Ganze gehende Aufgabe. 

Wozu ist man nicht alles versucht.. . dazu etwa, nach einer Kurzformel zu 
fragen, in der sich der Sinn-Ziel-Grund des Christentums dem eigenen oder 
fremden ,heidnischen' Herzen faßlich zusprechen ließe. Könnte man nun nicht 
sagen: es wolle nichts anderes, als den Menschen zum Einverständnis mit sich 
bringen? Den Menschen, mit seiner ganzen Denkgeschichte, seinen Welt- 
bildern, Daseinsentwürfen, Existenzdeutungen. All das zurückführend in des 
Menschen eigenste Tiefe an Geist und Sein, nach ihren wirklichen Dimen- 
sionen. Und würde das für den christlich Glaubenden nicht bedeuten und in 
Wahrheit so sein: daß der Mensch in dem Maße, in dem er durchdringt in 
seine Wirklichkeit in dieser Welt, sich gefangen-befreit findet in dem Men- 
schen, der Jesus Christus heißt, Gott hochgelobt in Ewigkeit! 




