,,Oboedientia et Pax‘ - ,,Gehorsam und Friede**
Gestalt und Werk Johannes’ XXIII.

Von Wolfgang Seibel S], Miinchen

Die kurzen Jahre des Pontifikats Johannes’ XXIII. haben in der Kirche tiefe Spu-
ren hinterlassen. Die machtige Bewegung des Aufbruchs in eine neue Zeit, der
Beginn einer umfassenden Erneuerung der Kirche im Blick auf die Aufgabe unseres
Jahrhunderts, der Wille zur Verstindigung mit den getrennten Christen, die ent-
schlossene Hinwendung zur modernen Welt und {iber allem das Zweite Vatikanische
Konzil, das diese Bewegungen ausldste und in die Breite der Kirche trug: Das alles
ist die Frucht der Initiativen Johannes’ XXIII. und tragt das Geprége seiner Per-
sonlichkeit. Es zecugt von einem Mut und von einer Weitsicht, die man gerade des-
wegen immer neu bewundern mufi, weil sie zuvor kaum jemand erwartet hitte.

Das Wort vom Ubergangspapst, das nach dem Konklave von 1958 laut wurde,
bezog sich nicht nur auf die mutmafilichen konkreten Vorginge bei der Papstwahl
Es gab einer allgemein verbreiteten Meinung Ausdruck, die sich von dem neugewihi-
ten Papst angesichts seines hohen Alters und seiner, wie man glaubte, geringen Pro-
filiertheit nichts Besonderes erwartete, am allerwenigsten die Einberufung eines
Konzils. Angelo Giuseppe Roncalli war vor seiner Wahl wenig hervorgetreten und
deswegen in Kirche und Welt kaum bekannt. Die schwierigen Amter eines Aposto-
lischen Delegaten in Sofia und Istanbul hatte er nach besten Kriften verwaltet. Aber
sie boten keine Gelegenheit, groflere Fahigkeiten zu entfalten. In der ungeschrie-
benen Rangordnung der kirchlichen Diplomatie nahm die Delegatur in Istanbul eine
sehr bescheidene Stelle ein. Die Berufung auf diesen Posten konnte man deswegen
kaum eine Beférderung nennen?. Die Versetzung nach Paris ging zwar auf eine per-
sonliche Entscheidung Pius’ XII. zuriick?; aber der Papst scheint bei diesem aller
Gepflogenheit der kirchlichen Diplomatie widersprechenden Schritt Ziele ange-
‘strebt zu haben, die mit der Person Roncallis wenig zu tun hatten, jedenfalls nicht
im Sinn einer besonderen Hochschdtzungs. In Paris erwarb sich der neue Nuntius
durch seine ungezwungene Menschlichkeit viele Sympathien. Man bemerkte aber
sofort seine im Grund konservative Gesinnung. Den Bewegungen der innerkirch-

! ,Viele Leute in Europa und Asien bemitleiden mich und finden, dafl ich Pech habe.”
Aus einem Brief nach der Ankunft in Istanbul, zit. bei L. Algisi, Jokannes X XIII., Miin-
chen 1960, 128.

2 Kard. Siri, der Erzbischof von Genua, sagte in einer Rede am 22. 1. 1961, Roncalli sei
»durch einen ganz persénlichen Entschluff Pius’ XII. telegraphisch von Konstantinopel nach
Paris versetzt worden, ohne daf irgend jemand in der Kurie davon eine Ahnung hatte®. Dies
sei ein ,auflerordentlicher®, ja ,in der Praxis der rémischen Kongregationen unerhérter Vor-
gang“: La Civilta Cattolica 112 (1961) I 524.

3 Die Promotion vom bescheidensten auf einen der wichtigsten Posten war eine Reaktion
des Papstes auf die verletzende Forderung der franzésischen Regierung, den Nuntius Valerio
Valeri wegen seiner Zusammenarbeit mit der Vichy-Regierung abzuberufen. Vgl. dazu
Algisi 101—103 und R. Rouquette, Le mystére Roncalli, in: Etudes 318 (1963) 9
(jetzt deutsch in: Dokumente H. 4, 1963).



,Oboedientia et Pax“ — ,Gehorsam und Friede® 247

lichen Erneuerung, die damals die Katholiken Frankreichs erregten und in ein Fir
und Wider spalteten, stand er offensichtlich reserviert gegeniiber. Er legte sich jedoch
niemals fest und vermied iiberhaupt alles, was jhn zu einer eindeutigen Stellung-
nahme hétte zwingen konnen. Es wurde deswegen hiufig Kritik laut, und auch die
franzosischen Kardinile scheinen ihn nicht von vornherein als ihren Kandidaten fiir
die Papstwahl im Sinn gehabt zu haben.

Sein Pontifikat iiberraschte deswegen alle, die ihn vorher gekannt hatten. Weder
die Kithnheit seiner Entschliisse noch die Festigkeit im Durchsetzen seiner Pline pafi-
ten in das, was man vom Nuntius und vom Patriarchen Roncalli wufite. Es mufiten
erst Jahre vergehen, ehe sich das Rétsel seines Wesens allmahlich zu 16sen begann.
Doch auch spiter noch blieb seine Beurteilung umstritten. Eine seltsame Wider-
spriichlichkeit in seinem Handeln konnte immer wieder selbst seine Freunde verwir-
ren. Warum hat er Wiirdentriager und Mitarbeiter ernannt, von denen er wufite,
daf} sie in vielen Punkten nicht seiner Meinung waren? Warum hat er in den vor-
bereitenden Konzilskommissionen nicht von Anfang an starker seine Vorstellungen
zur Geltung gebracht? Warum hat er die von ihnen erarbeiteten Schemata, die doch,
wie er manchem Besucher sagte, seinen heftigsten Widerwillen hervorriefen?, den
Bischéfen zusenden und dem Konzil vorlegen lassen, statt sie zuriickzuziehen oder
fitr eine Umarbeitung zu sorgen? Warum hat er der Konstitution , Veterum Sapien-
tia® und den noch schirferen Ausfithrungsbestimmungen seine Unterschrift gegeben,
obwohl er doch bei jeder Gelegenheit zeigte, wie sehr er fiir eine Erweiterung des
Gebrauchs der modernen Sprachen in der Kirche eintrats? Wie war es moglich, dafl
er der so enttduschend verlaufenen Rémischen Synode ohne ein Wort des Wider-
spruchs prasidierte und ihre Beschlisse billigte? Warum hat er im Streit um das
romische Bibelinstitut und iiberhaupt in den exegetischen und theologischen Ausein-
andersetzungen nicht eingegriffen? Warum hat er der Mafiregelung namhafter,
durch und durch kirchlich gesinnter Theologen nicht Einhalt geboten? Das alles
erweckte den Eindruck, er lasse die Dinge treiben, statt sie in die Hand zu nehmen.
Man konnte meinen, es fehle ihm die Kraft, die Kirche nach seinen eigenen Vorstel-
lungen zu leiten, und er fige sich den Wiinschen anderer auch dann, wenn sie seinen
Absichten nicht entsprechen.

Auf der anderen Seite aber das Konzil! Niemand hatte es ihm geraten oder ihn
dazu gedringt. Es entsprang allein seiner personlichen Initiative, und hier setzte er
seinen Willen mit einer Festigkeit durch, die niemand von ihm erwartet hatte. Dazu
die grofien Intentionen, die alle mit dem Konzil verbunden waren und von denen er
niemals abwich: Der Wille, die Kirche in einem umfassenden Prozef der inneren
Erneuerung mit der modernen Welt zu konfrontieren, der Aufbruch zur Suche nach
der Einheit aller Christen, die Hervorhebung der pastoralen, dienenden Aufgabe
der Kirche. Endlich die erstaunliche Freiheit des konziliaren Dialogs, die er gegen
jeden Versuch einer Beschrankung verteidigte.

1 Rouquette berichtet (a.a. 0. 17), wie er mit einem Lineal in der Hand einem Be-
sucher sagte: Sehen Sie, dreiflig Zentimeter Verurteilungen allein in diesem Schema!

5 Die Homilie am Kronungstag 1962 (4.11.), die er nach einer kurzen lateinischen Ein-
leitung italienisch fortsetzte, sollte diese seine Mcinung auch vor den Konzilsvitern doku-

mentieren. Ahnliches berichtet von einer anderen Gelegenheit B. Schneider, Johannes
XXIII. in: Stimmen der Zeit 172 (1963) 245.



248 Wolfgang Seibel

Dieses Miteinander von Aktivitit und scheinbarer Passivitit erschien vielen ritsel-
haft. Wie konnte sich dieser Papst als alter Mann von 77 Jahren ein Werk zutrauen,
das er nie wiirde zu Ende fithren kénnen? Wie war es méglich, daf er nach so vielen
Jahren offensichtlicher Zuriikhaltung die Welt mit einem Erneuerungswillen iiber-
raschte, wie man ihn von kaum einem seiner Vorgiinger gewohnt war? Und warum
dann doch diese Widerspriiche in seinem Handeln?

Man wird hier zuerst beachten miissen, daff die Verantwortung eines hohen Amtes
einen Menschen zu wandeln vermag. Mit der Wahl zum Nachfolger Pius’ XII.
fand Angelo Giuseppe Roncalli eigentlich zum ersten Mal die Méglichkeit, seine
Krifte voll entfalten zu kdnnen. Sein bisheriger Lebensweg hatte ihm das versagt.
Fir die diplomatische Laufbahn fiihlte er sich weder berufen noch befihigt; immer
hatte er sich nach dem Dienst in der Seelsorge gesehnt. Auf der anderen Seite kann
man die wesentlichen Grundhaltungen des Papstes bis in die ersten Jahre seines
priesterlichen Dienstes zuriickverfolgen. Sie traten nur nicht hervor. Dadurch lifit
sich manches erkldren: Was lange vorher gewachsen war und unter dem Druck von
Aufgaben, die dem Seelsorger im Grund nicht lagen, verborgen bleiben mufite,
konnte sich jetzt vor aller Welt entfalten. Die Grofie des Amtes gab Papst Johannes
neue Krifte. Die Verantwortung des obersten Hirten der ganzen Kirche weckte
Fahigkeiten, die sich zuvor nur in ihren Umrissen gezeigt hatten. Erst die Riickschau
auf sein Leben zeigt dessen innere Kontinuitit und 148t das Neue, das mit der Papst-
wahl begann, besser verstehen. Aber es bleibt ein ungeldster Rest. Die Ereignisse
der Pontifikatsjabre sind zu bedeutend, sie greifen zn tief in das Leben der Kirche
ein, als dafl man sie mit solchen Erkldrungen allein begreifen kénnte. Die Wider-
spriichlichkeiten dieses Papstes bleiben nach wie vor unverstindlich.

‘Wir miissen also nach anderen, tieferen Wurzeln suchen. Wir miissen die geistigen
Haltungen zu verstehen suchen, aus denen Johannes XXIII. in der Kraft seines tiefen
und selbstverstindlichen Glaubens lebte. Denn solche geistliche Grundhaltungen
prigten sein Leben von Anfang an. Sie gaben auch seinem Pontifikat die Richtung.
In ihrem Licht ging er den Weg, den er als richtig erkannte, um seine groflen Inten-
tionen zum Ziel zu fithren. Wir miissen also zuerst fragen: Aus welchen Haltungen
lebte Papst Johannes? Dann erst konnen wir uns dem Bild der Kirche zuwenden, das
ihm als die grofe Aufgabe seines pipstlichen Dienstes vorschwebte.

Die Quellen flieflen reichlich. Wie kaum einer seiner Vorginger hat Johannes
XXIIL in einer schlichten Unmittelbarkeit immer die Gedanken ausgesprochen, die
ihn gerade bewegten. Die hieratische Amtlichkeit des diplomatischen Stils lag ihm
nicht, weil sie nach seinem Empfinden die Stimme des Herzens erstickte. Es lag ihm
auch nicht, zn allen Problemen des modernen Lebens ein richtungweisendes Wort
zu sagen. Er wollte als Seelsorger sprechen, als guter Hirt, der von den gleichen
Anliegen bewegt war wie seine Zuhérer, und er hatte nichts anderes im Sinn, als
ihnen aus dem Schatz des Evangeliums Trost und Kraft zu spenden. So sind seine
Ansprachen ein reiner Spiegel seines Herzens, so rein, dafl wir aus den personlichen
Aufzeichnungen, die nach seinem Tod teilweise veréffentlicht wurden, kaum etwas
erfahren, was er nicht auch schon vor aller Uffentlichkeit gesagt hattes.

6 Zitate aus den zahlreichen Ansprachen, iiber die jeweils der Osservatore Romano in
ciner der folgenden Nummern berichtete, werden mit dem Datum der Ansprache angefihrt.



~Oboedientia et Pax“ — ,Gehorsam und Friede® 249

Gelassenheit im Gehorsam gegen den Willen Gottes

Das Leben Johannes’ XXIII. war ganz beherrscht von einem kindlichen Glauben
an Gottes Fithrung im Alltag und vom Willen zur génzlichen Hingabe an diese
Fithrung?. Kein Gedanke taucht in seinen persénlichen Aufzeichnungen hiufiger auf
als dieser. ,Ich wollte immer den Willen Gottes tun“8: Das war das Grundmotiv
seines Lebens und auch der Inhalt seines bisch6flichen Wahlspruchs ,,Oboedientia et
pax“ — ,Gehorsam und Friede“. Er wollte nur ein demiitiges Werkzeug der Plane
Gottes sein. Niemals, so betonte er haufig, hatte er sich nach irgendeiner Stelle
gedrangt oder Verfiigungen, die iiber seine Person getroffen wurden, zu korrigieren
gesucht?. Er lief} alles an sich herankommen und erfiillte dann seine Aufgabe als die
ihm von Gott auferlegte Pflicht. Diese Gewiflheit, immer im Gehorsam gegen den
Willen Gottes zu stehen, schenkte ihm einen ,bencidenswerten inneren Frieden“1o,
»Es trostet mich der Gedanke®, schrieb er am 14. 11. 1938 aus Istanbul, ,niemals
vom Gehorsam abgelassen zu haben, der den inneren Frieden und den guten Erfolg
bringt“1?. Und in einem Brief an seinen Bruder, in dem er sein geistliches Ver-
machtnis fiir seine Verwandten sah: ,Meine innere Ausgeglichenheit, die in der
Welt so grofien Eindruck madcht, liegt nur darin: Im Gehorsam stehen, wie ich es
immer getan habe, und nicht ein lingeres Leben ersehnen oder darum bitten, anch
nicht einen Tag iiber die Zeit hinaus, da der Todesengel kommen wird, um mich zu
rufen“!2, Die Bereitschaft, stets den Willen Gottes zu tun, ,ohne etwas anderes zu
wollen®, wurde thm ,zu einer unerschopflichen Quelle des Trostes, der Heiterkeit
und der Lebensfreude“1s. Er hatte nie den Ehrgeiz, eigene Pldne zu verfolgen. Sein
einziges Ziel war, ,die guten Fingebungen aufzunehmen und sie in Demut und Ver-
trauen zu verwirklichen“t4. ,Uns geniigt es, sagte er in einer Ansprache in S. Maria
Maggiore, ,Tag fiir Tag der géttlichen Gnade zu folgen. .. Das Bewufitsein, dafl
der Herr mit uns ist und daf er mit seiner michtigen Hilfe und seiner Eingebung

Wo der Osservatore Romano (= OR) genannt ist, handelt es sich um persénliche Aufzeich-
nungen des Papstes, die in den Tagen nach seinem Tod veréffentlicht wurden. Sonst wird
die Ubersetzung der Herder-Korrespondenz (= HK) benutzi.

7 Vgl. dazu F. W ul{, Die geistliche Gestalt Johannes’ XXII1., in dieser Ztschr. 35 (1962)
454—459, bes. 455—457.

8 OR 5.6.1963.

® So iiber seine Berufung nach Venedig: ,Mein Wille trat in keiner Weise in diesen Vor-
schlag ein, in meiner Seele war gar kein Verlangen, eher auf diese Aufgabe oder auf jenes
Amt hingelenkt zu werden. Mein bischflicher Wahlspruch geniigte als Antwort: Oboedientia
et pax — Gehorsam und Friede.“ (Am 18. 10. 1963 an die Beobachter der nichtkatholischen
Kirchen: HK 17, 1962/63, 90.)

1% In einem Brief aus Sofia: ,Glaubst Du, dafl es etwa mir gefillt, gerade hier und solange
in Bulgarien zu sein? Aber ich bin gern hier, weil ich sicher weifl, daf dies der Wille Gottes
firr mich ist; und ohne Gottes Willen wiirde ich tiberall ungern sein, wihrend ich so einen
beneidenswerten Frieden geniefle, den ich nicht fiir irgendeine Befrderung oder eine gréRere
Ehre in der Welt eintauschen méchte . . . Nimm denn diesen x-beliebigen Vorschlag, den der
Herr Bischof Dir machen wird, hin. Mache keine Pline: sondern nimm einfach die hin, die
Dir die Vorsehung Tag fir Tag bestimmt.“ (A1gisi 326). — Daf er nicht sonderlich gern
in Sofia war, aber sich zufrieden gibt und nur danach trachtet, ,Tag fiir Tag meine Pflicht zu
tun®, sagen auch seine Aufzeichnungen aus jener Zeit. Vgl. OR 10./11. 6. 19683.

11 OR 6. 6. 1963. 12 OR 8.6.1968.

13 Bei der Bittprozession zum Lateran am 7. 10. 1962. 4 OR 10./11. 6. 1963.



250 Wolfgang Seibel

die tdgliche Sorge unseres seelsorglichen Dienstes stiitzt, gibt uns reichen inneren
Frieden und grofle Sicherheit!s.“ In einer solchen Gelassenheit nahm er auch die
Wiirde des papstlichen Amtes auf sich — ,in der Freude, sagen zu konnen, in keiner
Weise darauf hingearbeitet zu haben“18, Weil er sich ,vollkommen dariiber klar
war, dafl er vor Gott recht wenig darstellt”, vertraute er auf die Filhrung Gottes und
lieR sich durch nichts anderes beirren: ,Kein Umstand, kein Ereignis kann unsere
innere Ausgeglichenheit storen“17. So galt in erster Linie fiir ihn selbst, was er bei
ciner Audienz in Castel Gandolfo ber die Haltung jedes wahren Christen sagte:
»Der wahre Christ, der einem einzigen Herrn dient, ist auf dem rechten Weg und
fiirchtet sich vor nichts. Er hat keine Sorgen... Der christliche Glaube heifit Hei-
terkeit, innere Ruhe, Hingabe an Gott“1s,

Man kann die Eigenart seines Pontifikats nicht verstehen, wenn man diese Grund-
haltung nicht im Auge hat. Wer von Johannes XXIII. ein sorgfiltig durchdachtes
und geplantes Programm erwartete, mufite sich enttiuscht fithlen. Er war nicht der
Mann der straffen Fihrung. Er wollte nur der Diener der Vorsehung Gottes sein
und wartete deswegen auf ihre Anregungen und Eingebungen. Er hitte es als Ver-
messenheit erachtet, eigene Ideen in der Kirche durchsetzen zu wollen, solange er
nicht mit Sicherheit um ihren gottlichen Ursprung wufite. Er fithrte sein Amt im
Geist des Charismas. Die plotzliche Aktivitit des Papstes nach seiner Wahl ist darum
nur die Aktivitit des Gehorsams gegen den sicher erkannten Willen Gottes. Nicht
natiirliche Veranlagung und auch nicht ein spites Wachwerden neuer Krifte trichen
ihn zu den groflen Entschliissen seines Pontifikats. Wie er sich zuvor in alles gefugt
hatte, was im Dienst der Kirche an ihn herangetreten war, so figte er sich nun den
neuen Aufgaben, die keinen mehr {iberraschten als ihn und die er doch ohne Zégern
in Angriff nahm, weil er sie als eine von Gott ihm auferlegte Pflicht erkannte und
weil er dem Willen Gottes bedingungslos gehorchen wollte.

Das gilt vor allem fir den Konzilsplan. Johannes XXIII. hat diesen Gedanken
immer als eine Eingebung iibernatiirlichen Ursprungs betrachtet — nicht freilich im
Sinn einer auflerordentlichen Erleuchtung, sondern ,weil alles von Gott kommt*1®.
Er war iiberzeugt, dafl die Idee des Konzils nur von Gott stammen konnte, so
unerwartet war sie thm gekommen und so selbstverstindlich erschien sie ihm von
Anfang an. Keinen Augenblick hat er an diesem Ursprung der von nun an alles
beherrschenden Idee gezweifelt. Immer wieder kam er darauf zuriick: ,, Wir haben es
als eine Eingebung Gottes angesehen“20;  Es ist klar, daf der Herr es will; denn er
hat die Initiative dazu eingegeben“2!; ,Die Idee des Konzils ist nicht als Frucht lang

15 8.12.1960. 16 OR 6. 6. 1963.

17 Bei der Verleihung des Balzan-Preises am 10. 5. 1963. Vgl. auch aus seinen Aufzeich-
nungen: ,Ich bin aus der Armut und Einfachheit von Sotto il Monte hervorgegangen und
habe versucht, das nie zu verleugnen® (OR 5. 6. 1963).

18 Am 11.9. 1960.

1% _Was meine Person angeht, so liebe ich es nicht, mich auf besondere Eingebungen zu
berufen. Ich halte mich an die Lehre, die besagt, daf alles von Gott kommt. Auf dieser Linie
liegt es, daf ich den Gedanken an das Konzil ... als eine himmlische Eingebung betrachtet
habe.“ (Am 13. 10. 1962 zu den Beobachtern: HK 17, 1962/63, 90.)

20 Motu proprio ,Superno Dei nutu” vom 5. 6. 1960: HK 14 (1959/60) 513.

21 Am 7.1.1961.



~Oboedientia et Pax“ — ,Gehorsam und Friede® 251

dauernder Erwigung gereift, sondern wie die plotzliche Bliite eines unerwarteten
Frithlings“?2; ,Wir kiindigten es im Gehorsam gegen eine Inspiration an, deren
Unmittelbarkeit wir in der Demut unseres Herzens wie eine plotzliche, unerwartete
Beriihrung fiihlten“23; ,Als wir das Konzil beriefen, taten wir es nur im Gehorsam
gegen einen Plan, der uns wirklich eine Antwort auf den Willen des Herrn zu sein
schien“24,

Die Eingebung kam audh fiir ihn v6llig unerwartet. ,Ohne je zuvor daran gedacht
zu haben«, schreibt er in einer personlichen Aufzeichnung aus dem Jahr 1962,
shabe ich in einem ersten Gesprach mit meinem Staatssekretdr am 20. Januar 1959
das Wort: Okumenisches Konzil, Diézesansynode und Neufassung des kirchlichen
Gesetzbuches ausgesprochen, ohne je zuvor daran gedacht zu haben und entgegen
allen meinen Ahnungen und Vorstellungen iiber diesen Punkt. Der erste, der von
diesem meinem Vorschlag berrascht wurde, war ich selbst. Nie hatte mir jemand
einen Hinweis gegeben. Und ich muf sagen, dafl mir dann alles in der unmittelbaren
und kontinuierlichen Entwicklung ganz natiirlich erschien“2s, Weil er sich iber die
Herkunft des Gedankens von Anfang an so sicher war, verlor er nicht einen Augen-
blick seine innere Ruhe. Fast zwei Jahre mach jenem Gesprich sagte er: ,Auch bei
dieser Aufgabe, wohl der schwierigsten unseres Lebens als ,Diener der Diener Got-
tes‘, trostet und stirkt uns die Sicherheit, dem giitigen und méachtigen Willen des
Herrn zu gehorchen. Und aus dieser Sicherheit fliefit die ruhige Zuversicht und die
gewohnte Hingabe an die Gnade Gottes“26, Nur aus diesen Wurzeln 1afit sich die
Geradlinigkeit und die geradezu traumhafte Sicherheit erkliren, mit denen er den
Weg zum Konzil ging. Die Festigkeit, mit der er auf dem Konzilsplan beharrte, war
nur die Festigkeit des Gehorsams gegen den sicher erkannten Willen Gottes. Nie-
mals hitte er sonst den Mut und die Kraft gefunden, sich so unbeirrt gegen eine
Welt von Schwierigkeiten und Zweifeln durchzusetzen.

Nur bei ihm ndmlich verwandelte sich die erste Uberraschung in eine fast selbst-
verstindliche Zuversicht. ,In seiner Umgebung war damals wohl kaum einer, der
seine Idee teilte und seinen Plan begriifite“27. Viele hielten ihn firr zu wenig iiber-
legt oder gar fir gefahrlich. Es ist bekannt, dafl nicht wenige den Papst von seiner
Absicht abzubringen oder doch das Konzil zu verzégern und die Vorarbeiten in
ihrem Geist zu beeinflussen suchten. Auch solche, denen cine Erneverung der Kirche
im Sinn der Zielsetzungen des Papstes am Herzen lag, nahmen seine Pline nur mit
Skepsis aof; sie befirchteten, das Konzil wiirde zu sehr unter den Einflul der behar-
renden, konservativen Krifte geraten und deswegen secine Aufgabe nicht oder nur

2 An die Diézesanprisidenten der Katholischen Aktion Italiens am 8.8.1959: HK 14
(1959/60) 8.

2 An den venezianischen Klerus am 24. 4. 1959: HK 18 (1958/59) 413.

24 Am 5.10. 1962 in Loreto.

25 OR 6. 6. 1963. Uber dieses Gesprich sprach der Papst ausfiihrlich am 8. 5. 1962 zu einer
Gruppe aus Venedig (HK 16, 1961/62, 440).

26 Am 9.12.1960 in S. Maria Maggiore. Am 9. 1. 1961 sagte er zu den Mitgliedern des
romischen Vikariates, er sorge sich nicht darum, ob er eine so ,ungeheure Aufgabe“ auch zu
Ende fithren kénne. Es komme nur daranf an, den Willen Gottes zu tun. Ahnlich am
11. 9. 1960 in Castel Gandolfo.

27 Kardinal Frings in seinem Nachruf am Deutschen Fernsehen.



252 Wolfgang Seibel

schlecht erfiillen konnen. Tatsichlich schienen auch alle Uberlegungen der Klugheit
und des verniinftigen Abwéigens gegen ein Konzil zu sprechen, weil kaum ein gegen-
wiirtiges Problem der Theologie oder der Seelsorge fiir eine konziliare Entscheidung
reif erschien.

Johannes XXIII. aber bestand auf seiner Absicht. Ihn leitete die Uberzeugung,
daf er nur im Dienst der Pldne Gottes stehe und dafl diese Pline nur zum Guten
fithren konnten. Erwégungen dngstlicher Behutsamkeit beeindruckten ihn von dem
Augenblick an nicht mehr, da er wufite, dafl Gott es wollte. Seine Festigkeit war
um so bewundernswerter, weil auch ihm die Zukunft, in die er hineinschritt, verhiillt
und uniibersehbar war. Nur langsam formte sich das Programm; erst im Lauf der
Vorbereitungszeit traten einige Konturen schirfer hervor, und anch dann war das
Woagnis eines ohne prizise Fragestellung begonnenen Konzils noch grofi genug. Dafl
Johannes XXIII. allein im Vertrauen auf die gnidige Fithrung Gottes seinen Weg
ging, daf} er nichts kannte als ,Oboedientia et Pax“, das ist das Geheimnis und die
Grofle seines Pontifikats.

Giite und Geduld

Die Festigkeit im Gehorsam gegen die Plane Gottes hatte aber nichts Hartes und
Strenges an sich. Johannes XXIII. war vor allem andern ein giitiger Papst. Er
wollte seine Ziele mit Milde und Giite und nicht durch Strenge oder hartes Durch-
greifen erreichen. Die Giite war das hervorstechendste Merkmal seines Pontifikats.
»Ich kiimmere mich nicht um das, was man von mir denkt und sagt. Ich mufl meinem
guten Vorsatz treu bleiben, um jeden Preis: Ich will immer und zu allen giitig
sein“28, Diese Worte des Patriarchen von Venedig blieben auch fiir den Papst rich-
tungweisend. Schon bei der Erklarung seines pipstlichen Namens berief er sich auf
den Apostel Johannes als den Apostel der christlichen Liebe. Er wollte in seinem
Amt die ,lebendige apostolische Flamme“2® dieser Liebe bezeugen und sah keine
wichtigere Aufgabe, als die Menschen zur Liebe zu fithren30, Wie er bereits in seiner
Kronungshomilie ausfihrlich darlegte, sah er im Bild des Guten Hirten das Ideal
seines papstlichen Dienstes. Das Wort Jesu von der Sanftmut und Demut des Herzens
{Mt 11, 29) war ihm ,der Angelpunkt der gottlichen Heilsordnung und das Gebot,
das alle anderen in sich schlieft“3!, In der Giite Jesu wollte er allen wie ein Bruder
dienens?, Sein Ziel war, ,immer und iiberallhin die Giite, die Milde, das Licht des
Herrn zu bringen“3s, Wie fiir Petrus am See Tiberias, so schrieb er einmal, miisse
auch fiir seinen Nachfolger ,die Liebe im Mittelpunkt von allem stehen“; denn in
diesem so hohen Amt sei es nur die Liebe, die ,alles aufrecht erhalt, alles belebt und

2 OR 5. 6.1968.

2 HK 13 (1958/59) 113.

8 ,Das einzige Notwendige ist die briiderliche Liebe der Menschen in der Anbetung des
einzigen Vaters und in der Teilhabe am Leben und an der Gnade Christi“ (Rundfunkbot-
schaft am 25. 12. 1961).

31 Am 4. 11. 1958 in der Krénungsmesse: HK 13 (1958/59) 117.

32 Der neue Papst gleicht auf Grund seines ganzen Lebens Joseph, dem Sohne Jakobs,
der seine von schwerem Ungliick betroffenen Briider vor sich kommen 138t und sich ihnen
voll Liebe und Mitleid offenbart: ,Ich bin Joseph, euer Bruder’ (Gen 45, 4).“ (ebd. 116).

33 Am 23. 8. 1961.



»Oboedientia et Pax“ — ,Gehorsam und Friede“ 253

kront“. Deswegen sein Grundsatz: ,Mein ganzes Leben soll nichts sein als Liebe zu
Jesus und gleichzeitig ein Sich-Verzehren in Giite und Opfer fiir jeden einzelnen
und die gesamte Welt“34. Oder in der Formulierung einer seiner letzten Ansprachen:
»Frohbotschaft des Gehorsams gegeniiber dem Gott des Erbarmens und des Ver-
zeihens: Das ist das Programm, das der demiitige Diener Gottes heute allen Men-
schen guten Willens vorlegt“ss,

Aus diesem Willen zur christlichen Giite heraus schreckte er vor allen Mafinahmen
zuriick, die streng und hart erscheinen mochten. Das zuriickhaltende Gewihrenlassen,
das seine Amtsfiihrung kennzeichnete und mit dem er viele — sicher nicht immer zu
Unrecht — verwirrte, war also nicht Schwiche, sondern Grundsatz. Er fiihlte sich zu
dieser Haltung verpflichtet. Sie war ihm ein strenges Gebot des Evangeliums. Des-
wegen lief er auch die zum Zug kommen, die seine Ideen nicht teilten. Deswegen
duldete er es, als man in der Vorbereitungszeit und noch bei Konzilsbeginn seine
Zielsetzungen zu modifizieren und das Konzil auf andere Bahnen zu lenken ver-
suchte. Viele hitten ein hiufigeres Einschreiten fir richtig und notwendig erachtet.
Er aber pflegte auf solche Fragen zu antworten: Das verbietet die Giite, die das
Evangelium von uns allen verlangt; auch Jesus hitte geschwiegen.

Man darf diesen Willen zur Giite nicht als Schwiche oder Nachgiebigkeit mifi-
verstehen. Johannes XXIII. war gleichzeitig liberzeugt von der siegreichen Macht
des Guten. ,Wenn auch das Bése heute wie gestern eine traurige Wirklichkeit ist, es
wird ihm niemals gelingen — das wissen wir wohl —, das Gute zu iiberwinden“ss.
Das war seine Uberzeugung. Weil er immer nur den Willen Gottes tun wollte,
konnte er darauf vertrauen, daff Gott seine Pline auch durchsetzt, wenn nur er selbst
Tag fiir Tag die Pflicht tat, die ihm aufgegeben war. Er vertraute auf die Fithrung
des Geistes und den guten Willen der Menschen. Er gab iiberall einen Vorschuf des
Vertrauens. Er glaubte an die Wandlungsfihigkeit der Menschen, weil ,in der
Natur des Menschen nie die Fahigkeit verloren geht, sich vom Irrtum frei zu machen
und den Weg zur Wahrheit zu suchen“®”. ,Auch wenn tiiglich neue Sorgen auf uns
zukommen®, sagte er in einem Geheimen Konsistorium, ,wollen wir, gestiitzt durch
die Hilfe Christi, den Blick auf Besseres wenden. Wie sollten wir nicht Hoffnung
schopfen, wenn wir unser Vertrauen auf den allméchtigen Gott setzen, der die Her-
zen aller Menschen lenkt, auch wenn er ihnen volle Freiheit 148t? Warum sollten
wir auch nicht vertrauen auf die Kraft und den Erfolg des Wirkens rechtschaffener
Menschen, die iiberall auf Erden fiir Gerechtigkeit und Wahrheit kimpfen?*“3s, _

Aus dieser Kraft lebte sein glaubiger Optimismus. Er war auch zu sehr iiberzeugt
davon, dafl er nur den Willen Gottes tat, als daf er jemals an der Lebenskraft seiner
Ziele hitte zweifeln oder gar in Verwirrung geraten konnen. In der Weihnachtsbot-
schaft 1960 beschrieb er diese Haltung einer glaubigen Zuversicht im Blick auf den
Bericht vom Sturm auf dem See (Mt 14, 22—82), den er ,eine der schonsten Seiten
des Neuen Testamentes® nannte: ,Der demiitige Nachfolger des heiligen Petrus

34 Aufzeichnung vom 15. 8. 1961: OR 13. 6. 1968.

35 Bei der Verleihung des Balzan-Preises am 10. 5. 1963.

% Am 17.2.1961 zum stindigen Komitee fiir die internationalen Lajenkongresse.
3 Enzyklika ,Pacem in terris“ Nr. 158 (Herder-Ausgabe S. 135).

38 Am 16. 1. 1961: HK 15 (1960/61) 268.



254 Wolfgang Seibel

empfindet bis jetzt keine Versuchung, zu erschrecken. Wir fiihlen uns im Glauben
stark, und an der Secite Jesu konnen wir nicht blof den kleinen See in Galilda,
sondern alle Meere der Welt iiberqueren. Das Wort Jesu geniigt zur Rettung und
zum Sieg“39,

Dasselbe formulierte er nochmals wenige Monate vor seinem Tod, zu einer Zeit,
als sein Optimismus hiufig und in aller Offentlichkeit angegriffen wurde und als
man ihm vorwarf, er stehe nicht geniigend auf dem Boden der Tatsachen, er sichere
sich nicht geniigend ab und gehe deswegen Risiken ein, die fiir die Kirche gefdhrlich
werden konnten. Er aber wufite, dafl die Kirche, die doch auf Gottes Wort gegriindet
ist, iberhaupt keine Gefahr zu fiirchten braucht und iberhaupt kein Risiko eingehen
kann, es sei denn die Gefahr eines schwachen Glaubens und das Risiko einer ermat-
tenden Liebe. Die Worte sind beriihmt geworden. Sie stammen aus der Ansprache
an die Kardinale, die ihm am Vorabend der Vigil seines Namenstages, am 17. 3.
1963, ihre Gliickwiinsche tberbrachten: ,Wer Glauben hat, zittert nicht. Er tiber-
stiirzt nicht die Ereignisse, er ist nicht pessimistisch, er verliert nicht seine Nerven.
Diese Eigenschaften aus dem Charakter des hl. Joseph. .. floflen uns Mut ein. Aus
dieser Heiterkeit des Geistes zieht die Demut des Papstes ihre stindige Anregung.
Sie kommt nicht aus der Unkenntnis der Menschen und der Geschichte und ver-
schliefit nicht die Augen vor der Wirklichkeit. Es ist die Heiterkeit, die von Gott
kommt“40,

Aus solchen Haltungen wird die Methode verstindlich, mit der Johannes X XI11I.
seine Ziele zu erreichen suchte. Auf Grund des aus seinem tiefen Glauben hervor-
quellenden Optimismus wollte er das Bdose durch das Gute {iberwinden. Er war
zutiefst davon iberzeugt, daf man das Bése nicht 4ndert, wenn man es nur anpran-
gert, dafl man keinen Irrtum durch blofle Verurteilung aus der Welt schafft und daf§
sich auch eine Spaltung nicht beheben 148t, wenn man nur das Trennende betont.
»Aus einer natiirlichen Veranlagung“41 suchte er deswegen die Krifte des Guten, die
er iberall lebendig wufite, zu stirken und war darauf aus, Trost, Zuversicht und
Mut zu spenden. Er lehnte es grundsatzlich ab, dem Irrtum oder dem Ubel in der
Welt mit der Waffe der Verurteilung oder des Anathems entgegenzutreten. Er war
sich sicher, ,dafl nicht die Polemik das Bose eindimmen kann“, sondern nur der
Erweis der Liebe und ,,das Herausstellen der Schitze des christlichen Glaubens“42.
»Ubel beklagen macht traurig. Doch wissen wir, dafl Klagen allein Ubel nicht besei-
tigen. .. Die Giite muf verkiindet werden.“ Diese Worte der Weihnachtsbotschaft
19614 kennzeichnen am deutlichsten diese Grundiiberzeugung, ohne die man sein
Pontifikat nicht verstehen kann#,

3 HK 15 (1960/61) 225.

4 HK 17 (1962/63) 358. Vgl. auch die Ansprache beim Besuch rémischer Pfarreien am
81.8.1963: ,Man hort gelegentlich, der Papst sei zu optimistisch, er sehe nur das Positive
und hebe allein die bessere Seite der Dinge hervor. So ist es in der Tat. Er ist davon iiber-
zeugt, dafl diese Haltung im Plan der Vorsehung liegt, weil sie auch die Haltung unseres
Herrn Jesus Christus ist. Denn er hat auf wunderbare Weise nur positive und aufbauende
Lehren um sich verbreitet, Lehren, die den Menschen Freude und Frieden bringen.“

4 Am 8. 12. 1959 zu katholischen Juristen.

42 Am 21.2.1960 zu den Vertretern der , Werke der Barmherzigkeit®.

s HK 16 (1961/62) 230.
44 Beschiftigt euch nicht damit, die negativen Seiten des Lebens zu sehr heranszustellen. ..



»Oboedientia et Pax® — ,Gehorsam und Friede® 255

Audh auf die Methode der Konzilsvorbereitung 1allt von hier aus ein kldrendes
Licht. Er vertraute darauf, daf} sich seine Ziele von selbst durchsetzen wiirden, wenn
er nur die Weichen in die Zukunft stellte und den Raum schaffte, in dem sich die
gewiinschte Entwicklung vollziehen kénne. Deswegen beharrte er mit solcher Hart-
ndckigkeit auf dem Konzil. Von ihm erwartete er alles. Er hatte in seiner sehr reali-
stischen Einschidtzung der Lage wohl bald eingesehen, dafl er allein den starken
Widerstand gegen seine Ideen nicht {iberwinden kénne. Daher lief er vieles zu, was
ihm nicht behagte, und wartete auf das Konzil. Er zweifelte nie daran, dafl der
versammelte Episkopat seinen Intentionen zum Sieg verhelfen wiirde. Sein Ver-
trauen auf den Episkopat war ja im letzten ein Vertrauen auf den Beistand des Gei-
stes, den der Herr seinen Aposteln und ihren Nachfolgern versprochen hat. Alles Gate,
so erklérte er einmal einem Besucher, miisse wachsen und reifen; man wiirde einen
solchen Wachstumsprozef nur stéren, wollte man zu hiufig oder zu heftig eingreifen.
Er wollte seine Autoritit nur einsetzen, um diesen Prozef in Gang zu bringen und
ihm die Méglichkeit der Entfaltung zu geben. Alles andere iiberlief er dem Wirken
des Geistes und dem guten Willen der Menschen. Er hatte auch eine zu grofie
Achtung vor der Verantwortung und der Wiirde der Bischéfe und ein zu grofes
Vertrauen auf den Sieg der guten Sache, als dafl er die so notwendige Auseinander-
setzung mit der Autoritdt seines Amtes verhindert und die Entscheidung allein
gefallt hitte, statt sie in die Hinde der ganzen Kirche zu legen. ,Lasciare tempo al
tempo®, ,Der Zeit Zeit lassen“, war eines der Worte, die er hiufig gebrauchte. Das
Neue mufite langsam reifen, wenn seine Wurzeln in die Tiefe reichen sollten. Die
ganze Kirche sollte das Werk der Erneuerung vollbringen, dann erst konnte es von
Dauer sein. Er hatte es hiufig erleben konnen, wie papstliche Entscheidungen prak-
tisch ohne Wirkung blieben, weil ihnen jene innere Auseinandersetzung nicht vor-
ausgegangen war und weil sie deshalb nicht getroffen hatten, was die Zeiten erfor-
dern. Deshalb sollten Meinungsverschiedenheiten offen ausgetragen werden, und er
war nie im Zweifel, wie die Entscheidung fallen wiirde. In dieser bewundernswerten
Geduld glich er — ein Bild, das er gelegentlich gebrauchte —4 dem Vater, der seine
Sohne gewdhren lafit, der sich nicht aufdringt, wohl aber dariiber wacht, dafl die
Freiheit fir die notwendigen geistigen Auseinandersetzungen geschaffen und ge-
wahrt wird.

Wer alles Heil von einer straffen Fithrung, von der perfekten Organisation und
von klaren und scharfen Definitionen erwartet, konnte diesem geduldigen und
gléubigen Optimismus kein Verstindnis entgegenbringen und mufite meinen, dem
Papst sei die Fithrung entglitten. Er selbst tiuschte sich auch nicht dariiber, wie
leicht seine zielbewufite Geduld mifiverstanden werden konnte. So sagte er einmal:
»Oft ist diese Demut Schweigen; oft mag diese Milde wie Schwiche erscheinen. In

Auf den geheimnisvollen, aber sicheren Eingriff der géttlichen Gnade vertrauen, das ist die
erste Aufgabe dessen, der das Bdse bekampfen will“; denn ,Gott hat uns gerufen, die Ge-
wissen zu erleuchten, nicht zu verwirren oder zu zwingen, . .. die Briider zu heilen, und nicht,
ihnen Gewalt anzutun.“(Am 19. 2. 1960 und 10.2. 1959 an die Pfarrer und Fastenprediger
Roms.)

# Schon in Istanbul verglich er sich mit dem Patriarchen Jakob, der schweigend den
Streit seiner S6hne duldete (Algisi 161).



256 Wolfgang Seibel

Wirklichkeit ist es Charakterstirke und eine hohe Wiirde im Leben; es ist Zeichen
eines sicheren Wertes“46. Schon 1921 hatte er geschrieben: ,Unsere Altvorderen
hatten in Zeiten des Kampfes, von denen auch ich den letzten Widerhall horte, als
Motto: ,Frangar, non flectar’. Ich ziehe das umgekehrte Motto vor: ,Flectar, non
frangar‘, vor allem wenn es sich um praktische Dinge handelt. Und ich glaube, daf§
ich auf meiner Seite die ganze Tradition der Kirche habe“47.

»1ch lasse mich beugen, aber brechen werde ich nicht“: Wie sehr dieses Wort auf
Johannes XXIII. zutraf, zeigt beispielhaft die Er6ffnungsansprache des Konzils. Sie
konnte nur deswegen solche Uberraschung — Enttduschung oder Freude — aus-
losen, weil fast niemand die innere Zielstrebigkeit seiner Geduld erkannt hatte.
Wer glaubte, der Papst werde sich mit dem oft betont doktrindren Inhalt der vor-
bereiteten Schemata identifizieren, mufite jetzt erkennen, daf er seine Ziele in aller
Klarheit vor sich sah und nicht bereit war, von ihnen abzulassen. Selbst die Freunde
des pépstlichen Erneuerungswillens hatten mit einer solchen Stirke nicht gerechnet,
sonst waren sie vorher nicht so besorgt und nachher nicht so freudig iiberrascht
gewesen.

Johannes XXIII. konnte es dann erleben, daf sich das Konzil in einer epochalen
Auseinandersetzung seine Intentionen zu eigen machte — nicht, weil es die Inten-
tionen des Papstes waren, sondern weil es sie in seiner Mehrheit selbst als richtig
erkannt hatte und bejahte. Es gibt keinen glinzenderen Beweis fiir die charismatische
Sicherheit, mit der Johannes XXIII. das von der Zeit Geforderte und von Gott
Gewollte erkannte. Was er gegen eine Welt des Mifiverstindnisses und der unver-
hohlenen Skepsis durchgehalten hatte, oft ganz allein, in der Zuversicht seines Glau-
bens, erwies sich als die grofe und lebendige Macht der Zukunft der Kirche. Er hatte
nichts zu tun brauchen, als das Konzil zu berufen und ihm die Freiheit der geistigen
Auseinandersetzungen zu schaffen. Fast wie von selbst setzte sich dann die von ihm
vertretene Sache durch, nur durch ihr eigenes Gewicht, ohne dafl er jemals einen
Versuch unternommen hitte, dem Konzil seine Meinung mit der Autoritdt seines
Amtes aufzudringen.

Diesen Zielen, die Papst Johannes mit dem glaubigen Optimismus seiner Geduld
zu erreichen hoffte, miissen wir uns jetzt zuwenden. Der Zielstrebigkeit seiner Metho-
den entsprach ndmlich ein deutlich ausgeprégtes Bild von der Kirche und ibrer Sen-
dung in unserer Zeit. Die Bedeutung seines Pontifikates kann erst von hier aus
ermessen werden.

Das Bild von der Kirche und ihrer Sendung in der Geschichte:
Das Geheimnis der Einheit

Das Kirchenbild Johannes’ XXIII. war geprigt vom Geheimnis der Einheit. Der
eine Gott hat die Menschen zur Einheit geschaffen und fiihrt sie durch die Liebestat
scines Sohnes zu einer neuen und vollendeten Einheit. Darin besteht der Sinn der
gesamten Geschichte. Alle Bereiche des menschlichen Lebens — der iibernatiirlichen
und der natiirlichen Ordnungen — streben nach der Einheit und finden in ibr erst

46 Am 30. 11. 1958 an die Alumnen des Kollegs ,De Propaganda fide®.
7 Algisi 819.



»~Oboedientia et Pax“ — ,Gehorsam und Friede® 257

ihr Ziel. Diese Einheit aber ist letztlich Christus. Die Geschichte ist darum ,,ganz auf
Christus hingerichtet und dient ihm, auch wenn es die Menschen nicht erfassen*“s,
»Das Hochziel des Erdenslebens eines jeden Erldsten, das Hochziel, dem jede Ge-
meinschaft, Familie, Nation und das ganze Universum, in ganz einzigartiger Weise
aber die heilige, katholische und apostolische Kirche dienen muff und in dessen
Dienst sich das Konzil zu stellen hat, ist der Triumph Christi: Wenn Christus in uns
wachst, indem wir die Wahrheit tun in Liebe, dann sind wir auf dem Weg des wah-
ren Fortschritts“4e,

»Einheit’, ,Friede“ und ,Liebe“ bedeuten hier im Grund dasselbe. Die drei
Begriffe sind im Denken Jobannes’ XXIII. letztlich identisch. Sie sind fiir ihn
die Verkérperung aller Giiter des christlichen Glaubens schlechthin, Voraussetzung
und Krénung aller anderen Werte der gottlichen Ordnung. Sie sind auch die prigen-
den Haltungen seiner Frommigkeit. In ihnen sah er die Offenbarung der Grofie
und der Giite Gottes. ,Sie halten die ganze Welt von ihrer Erschaffung bis zur Voll-
endung ihrer Geschichte zusammen. Sie bringen das wohltuende und befruchtende
Licht der Gnade Christi, des Sohnes Gottes, des Heilands und Seligmachers des
Menschengeschlechtes zum Ausdruck.“ Alle Unordnung in der Welt kommt daher
von der ,mala voluntas® der Menschen, durch die ,das Gesetz der Liebe, das der
Schopfer den Herzen der Menschen eingepflanzt hatte, zerrissen wurde“s®,

Die Einheit ist also fiir den Papst das ,erste Merkmal® der Kirches! und ihre
hervorstechendste Aufgabe. Die Kirche soll der Welt und der Menschheit das Zeug-
nis einer Einheit geben, die Liebe und Frieden ist. Sie ist der Ort, von dem diese
Einheit ausstrahlt. Indem sie den Blick des Menschen iiber die Dinge dieser Welt
hinaus auf Gott lenkt, dient sie auch der gerechten Ordnung in Freiheit, die alle so
sehnlich suchen. Sie lehrt die Menschen verstehen, ,was sie in Wahrheit sind“, und
zeigt ihnen ,ihre erhabene Wiirde und das Ziel ihres Lebens®. Sie ,verbreitet durch
ihre Sohne iberallhin die Fillle der christlichen Liebe, denn nichts ist besser im-
stande, Zwietracht zu beseitigen, und nichts vermag wirksamer die Eintracht, den
gerechten Frieden und die briderliche Einheit aller zu fordern“s2.

Das Gebot Christi, ,daf alle eins seien®, hatte fiir Johannes XXIII. eine univer-
sale Bedeutung. Es umfafite nicht nur die Wiederherstellung der Einheit aller
Christen, sondern auch die friedliche Eintracht der gesamten Menschheit: ,Die Auf-
gabe der katholischen, apostolischen Kirche besteht darin, die Menschen zu einen, die
aus Selbstsucht oder Uberdruf} sich zerstreuen méchten“ss,

Diese Schau, die Weltgeschichte und Heilsgeschichte, Natur und Gnade, Kirche
und Welt durch das Schliisselwort der Einheit verbindet, prigte sein gesamtes Ponti-

4 Apostolischer Brief ,Oecumenicum Concilium® vom 28. 4. 1962.

“ Am 5. 6. 1960 nach der Pfingstvesper, zit. bei B. Haring, Das Konzil im Zeichen der
Einheit, Freiburg 1963, 9, Anm. 1. Am 20. 5. 1963 sagte Johannes XXIII. in einer Audienz
fir Kardinal Wyszynski und drei andere polnische Bischofe — der letzten Audienz vor sei-
nem Tod! —, das Buch Hirings gebe am besten scine Konzilsideen wieder. Die Betonung des
Geheimnisses der Einheit entspricht also genau den Gedanken des Papstes.

80 ‘Weihnadhtsbotschaft 1958: HK 18 (1958/59) 240, 241.

81 ‘Weihnachtsbotschaft 1962: HK 17 (1962/68) 238.

52 Eréffnungsansprache des Konzils am 11. 10. 1962.

58 Homilie am Pfingstsonntag 1962: HK 16 (1961/62) 504.



258 Wolfgang Seibel

fikat. Was er im ,Kernsatz“54 seiner Eréffnungsansprache im Blick auf die ganze
Kirche formulierte, galt zuallererst fiir ihn selbst: ,Die katholische Kirche erachtet
es daher als ibre Pilicht, alles zu tun, damit sich das grofle Geheimnis jener Einheit
verwirkliche, die Jesus Christus am Vorabend seines Leidens in so gliithenden Gebe-
ten vom himmlischen Vater erflehte“ss. Die ,Sehnsucht nach der Einbeit“5¢ be-
herrschte Reden und Denken des Papstes vom ersten Tag seines Pontifikates an.
Deswegen wollte er nichts sein als der Gute Hirt. Deswegen suchte er — als eine
Etappe des grofien, alles umfassenden Ziels — nach der Einheit aller Christen. Des-
wegen pries er als das ,charakteristische Ereignis“ des Konzils ,das spontane, von
nahezu allen unerwartete Sich-Uffnen des Sinnes fiir Einheit“. Deswegen erachtete
er als die grofle Pflicht seines Amtes, durch ,weise, kluge, geduldige und weitblik-
kende Zuriickhaltung ... den Regungen der Liebe Auftrieb zu geben“ und so ,zu
beten, zu arbeiten und zu leiden®, damit ,bei den zahlreichen christlichen Gemein-
schaften und iiber diese hinaus jene Einheit verwirklicht werden kann, um die sich
die aufrichtigen und grofimiitigen Herzen bemithen“s7. Deswegen mahnte er in seiner
Antrittsenzyklika: ,Moégen doch alle nicht an das denken, was die Geister trennt,
sondern vielmehr an das, was sie in gegenseitigem Verstdndnis und gegenseitiger
Hochachtung einen kann“, Deswegen kam schliefilich in seinem langen Todes-
kampf kaum ein Wort so oft iiber seine Lippen wie das ,,Ut unum sint“ (Jo 17, 22).
»In meinem néchtlichen Wachen®, so sagte er vier Tage vor seinem Tod, ,hatte ich
immer den gekreuzigten Jesus vor mir, mit den ausgebreiteten Armen, um alle zu
umfangen. Denn das ist die Aufgabe der katholischen und apostolischen, romischen
Kirche: zu arbeiten, dafl sich das Gebet des géttlichen Meisters erfiillt: Ut unum sint,
ut unum sint“59,

Aus dem Geheimnis der Einheit folgt die fir das Denken Johannes® XXIII.
charakteristische dynamische Auffassung der Kirche. In der fortschreitenden Ge-
schichte der Menschheit auf die Einheit in Christus hin wiirde die Kirche ihre Auf-
gabe verfehlen, wenn sie stehen bliebe und nicht mit der Geschichte in die Zukunft
blickte. Die Geschichte der Kirche stand fiir Johannes XXIII. unter dem Gesetz einer
vorwirtsdrangenden Entelechie auf die je gréfiere Einheit hin, die Tag firr Tag neu
verwirklicht werden muf}. Dabei hat die Kirche nicht nur auf sich, sondern auch auf
die Menschen zu héren, zu denen sie gesandt ist. Es war fiir den Papst selbstver-
sténdlich, dafl Gott iiberall ,die Funken seiner Wahrheit ausgesit hat® und des-
halb zu seiner Kirche auch in den Menschen spricht, die ihr nicht angehéren. Sie mufl
deswegen stindig auf die Gegenwart horen und im Gesprich mit ihr den rechten
Weg finden. Denn ,die Stimme der Zeit ist die Stimme Gottes“#!, Die Kirche ist ver-
pllichtet, ,aus den Stimmen der Zeit, in der wir leben, alles herauszuhdren, was

% Hiaring 33.

55 Eréffnungsansprache.

% Am 16. 5. 1963 zu den Leitern der Pépstlichen Missionswerke.

57 Weihnachtsbotschaft 1962: HK 17 (1962/63) 233.

88 Antrittsenzyklika ,Ad Petri Cathedram® vom 29. 6.1959: HK 13 (1958/59) 540.
% La Civilta cattolica 114 (1963) II 595f.

80 Am 16. 5. 1963 an die Leiter der Papstlichen Missionswerke.

81 Apost. Brief ,Magnifici eventus“ an die slawischen Bischofe vom 11. 5. 1963.



»Oboedientia et Pax“ — ,Gehorsam und Friede® 259

geeignet sein kann, die Formen und Mittel des pastoralen Wirkens den modernen
Verhiltnissen immer mehr anzupassen “s2,

Es gehorte zu den Grundiiberzeugungen des Papstes, dafl die moderne Welt voll
positiver Ansdtze fiir die Uerkiindigung des Evangeliums ist. Im Wandel der Ge-
schichte sah er eine providentielle Fiigung. Er distanzierte sich grundsétzlich von den
»Unglickspropheten®, die ,in den modernen Zeiten nur Unrecht und Niedergang
sehen®. Die Meinung, ,unsere Zeit habe sich im Vergleich zur Vergangenheit dauernd
zum Schlechteren gewandelt”, zeuge zwar ,von grofem Eifer, doch nicht von iiber-
mifigem Sinn fiir Klugheit und fiir das rechte Ma3“s3, Er iibersah natiirlich nicht,
dafl es eine Menge falscher Ideen gibt, dafl in der Welt Unfriede und Ungerechtig-
keit herrschen, und dafl die Kirche noch schweren Verfolgungen ausgesetzt ist. Aber
»Christus hat sich nicht entfernt von der Welt, die er erlost hat“s4, Das Beklagens-
werte ist kein besonderes Kennzeichen nur unserer Zeit. ,Das hat es von Anfang an
gegeben®, pflegte der Papst bei solchen Anlissen zu sagenss. ,Bei manchen ist wohl
das Empfinden verbreitet, dafl die Welt im Augenblick wieder einmal bange Stun-
den durchlebt®, heifit es in der Weihnachtsbotschaft 1960. ,Aber die Geschichte der
Vergangenheit hat schlimmere gekannt. Ungeachtet der gerduschvollen oder ver-
schlagenen Stimmen der Gewalttitigen sind wir ganz sicher, daf der geistige Sieg
Jesus Christus gehéren wird“e8: ,Wir sind nicht am Ende der Welt“67. Den »Pessi-
mismus derer, die immer nur dabei verweilen, die Vergangenheit zu preisen®, lief
er nicht gelten. , Wir haben heute Grund, auf eine bessere Zukunft zu hoffen“ss,

In dem christlichen Optimismus, der sein ganzes Wesen kennzeichnete, sah er
iiberall Zeichen der Gegenwart Gottes und des guten Willens der Menschen. »Der
Anblick der Ubel der heutigen Zeit“, heifit es in der Konstitution zur Einberufung
des Konzils, ,hat dngstliche Seelen so erschreckt, dafl sie nichts anderes zu sehen
vermogen als eine die ganze Welt umhiillende Finsternis. Wir aber mochten unser
festes Vertrauen auf den gottlichen Erléser des Menschengeschlechtes setzen, der die
von ihm erldste Menschheit niemals verlafit. Ja wir méchten uns die Forderung
Christi zu eigen machen, ,die Zeichen der Zeit* (Mt 16, 4) zu unterscheiden, und
glauben deshalb, in all der grofien Finsternis nicht wenige Anzeichen zu sehen, die
eine bessere Zukunft der Kirche und der menschlichen Gesellschaft erhoffen lassen“®®.

Solche gliickliche Anzeichen fand er in allen Bereichen der modernen Welt. Das
tiberall lebendige Suchen nach Wahrheit, Gerechtigkeit und Frieden, die vielen
Menschen guten Willens, die Bemithungen um eine gerechte Friedensordnung und
iiber allem die wachsende Uberzeugung von dem »iberragenden Wert der Wiirde
der menschlichen Person“0, das alles waren ihm Ansitze fiir eine positive Entwick-
lung. Selbst in den unheilvollen Seiten der modernen Welt sah er den guten Kern.
»Es mehren sich vor unseren Augen die Zeichen, dafl der Geist der Menschen, ermii-

® Brief an Erzbischof Traglia zur Vorbercitung der rémischen Synode vom 25. 10. 1959:
HK 14 (1959/60) 107.

8 Eréffnungsansprache.

% Am 14.11. 1960 an die Vorbereitungskommissionen: HK 15 (1960/61) 107.

% Am 7.6.1961.

8¢ HK 15 (1960/61) 224. % Am 7.6.1961. % Am 26. 8. 1961.

% HK 16 (1961/62) 225. " Eréffnungsansprache.



260 Wolfgang Seibel

det von der Hohlheit und seiner Illusionen verlustig gegangen, sich den reineren
Quellen der Wahrheit und des Lebens zuwendet“71. Das Ungeniigen am blof} tech-
nischen Fortschritt, die verheerenden Folgen des reinen Erfolg- und Machtstrebens
sowie einer nicht mehr am Menschen ausgerichteten wissenschaftlichen Forschung,
die schreckliche Erfahrung des Krieges, all das hat die Menschen zum Nachdenken
veranlaflt und die Herzen fir die héheren Werte gedifnet™.

Audh der Verlust, den die Kirche durch den Wegfall ihrer irdischen Macht erlitten
hat, brachte ihr reichen Segen. Indem er sie aus der Verstrickung in die Politik der
Michte loste, hat er erst ihre spirituelle Natur hervortreten lassen und ihr die Frei-
heit fiir ihre eigentliche Sendung gegeben. Obwohl die moderne Welt in ihrer fast
ausschlieflichen Beschaftigung mit Politik und Wirtschaft kaum mehr Zeit fir die
Werte des Religidsen findet, so haben ,die neuen Verhaltnisse des modernen Lebens
wenigstens diesen Vorteil, jene zahllosen Hindernisse beseitigt zu haben, durch die
seinerzeit die Kinder dieser Welt das freie Wirken der Kirche beeintrachtigten® und
ihr trotz zuweilen gutem Willen ,Schaden und grofle Gefahren® brachtens.

Johannes XXIII sah aber auch, dafi die Kirche noch nichi die rechte Antwort auf
diese Uorboten einer besseren Zeit gefunden hat. In einer grundlegend verdnderten
Welt lebt sie noch in Formen, die fritheren Zeiten angehéren. Sie hat sich dem Wan-
del der Zeit eigentlich noch nicht in der Tiefe gestellt, ja sie war bis jetzt vorwie-
gend mit der Abwehr der Moderne beschiftigt. Threm eigentlichen Wesen gemil}
muf sie aber ,in erster Linie, an der Spitze jedes wahren Fortschritts und jeder
wirklichen Aufwartsentwicklung stehen“74. Sie darf sich nicht ,untitigem Indifferen-
tismus tiberlassen“75, sondern mufl den Mut haben, die Schwelle zur Zukunft zu iiber-
schreiten. Sie darf sich nicht von denen beeinflussen lassen, die ,sich in ihrem Pessi-

7 Am 28. 11. 1958 bei der Besitzergreifung des Lateran: HK 138 (1958/59) 175.

72 _Die in unserer Zeit aufeinanderfolgenden mérderischen Kriege, die durch viele Ideo-
logien verursachten geistigen Schiden und die langen bitteren Erfahrungen vieler Menschen
sind nicht ganz ohne niitzliche Lehren geblieben. Der wissenschaftliche Fortschritt selbst,
der den Menschen die Méglichkeit zur Schaffung furchtbarer Waffen der Selbstzerstérung in
die Hand gegeben hat, hat nicht weniger angstvolle Fragen wachgerufen. Er hat den Men-
schen in der gegenwirtigen sorgenvollen Lage zum Nachdenken veranlafit. Er hat dadurch
die Menschen die Begrenztheit ihrer Mdéglichkeiten leichter einsehen lassen und hat so in
ihnen den Wunsch nach Frieden und nach geistigen Werten geweckt. Er hat auch den sozia-
len Entwicklungsprozefi zu einer immer engeren Zusammenarbeit und einer wachsenden
gegenseitigen, ergianzenden Hilfeleistung hin beschleunigt, ein ProzeB, der, wenn auch mit
unsicheren Schritten, bereits begonnen hat. All das erleichtert ohne Zweifel die apostolische
Arbeit der Kirche. (Konstitution zur Einberufung des Konzils vom 25.12.1961: HK 16,
1961/62, 225.)

7 Eréffnungsansprache. Vgl. ferner: ,Die Verhidltnisse der modernen Zeit haben die
charakteristischen Merkmale dieser (Friedens-) Tétigkeit der Kirche immer klarer hervor-
treten lassen. Ohne der wesentlichen und vollkommenen Souverdnitit des romischen Papstes
etwas wegzunehmen, haben sie auf der Ebene der internationalen bewaffneten oder bloff
miindlichen Auseinandersetzungen die vollkommene iibernationale Neutralitit der Kirche
und ihres sichtbaren Oberhauptes begiinstigt.“ (Am 7. 8. 1963 zum Komitee fiir den Balzan-
Preis: HK 17, 1962/68, 858.) — ,Der Einzug des neuen Papstes hat den Prunk vergangener
Zeiten verloren, aber was hat er dafiir an Verinnerlichung gewonnen! Nicht mehr werden
dem Fiirsten die Zeichen duflerer Macht verlichen: heute schaut man auf den Priester, den
Vater, den Hirten.“ (Am 23. 11. 1958 bei der Besitzergreifung des Lateran: HK 13, 1958/59,
175.) 74 Am 25.10. 1961. 7 Am 16. 5. 1962.



,Oboedientia et Pax“ — ,Gehorsam und Friede“ 261

mismus weigern, ihren Beitrag zum Fortschritt der Welt, in der wir leben, zu
leisten“. Sie muf} vielmehr furchtlos ,auf die Zukunft bauen® und den Mut haben,
»sich der verinderten Zeit anzupassen“76. In einer Zeit, ,da der Mensch beinahe
erschrocken vor seinen wissenschaftlichen Erkenntnissen steht und sich endlich bewufit
ist, dafl ihm keine Eroberung das Gliick geben kann, wo eine Reihe von gegensitz-
lichen Theorien sich ablést, die ihm falschlich ewige Jugend und leichtes Glick ver-
sprechen”, muf} die Kirche ihre Stimme auf neue Weise erheben und ,allen Men-
schen die Hilfe ihrer Lehre und ihres Lebensideals anbieten “77.

Dieser Blick iiber die Kirche hinaus auf die Note der modernen Welt, das Wissen
um die Pflicht der Kirche, allen Menschen bei ihrer Suche nach Frieden, Gerechtigkeit
und Einheit zu dienen, ist der eigentliche Ursprung und Inhalt der Konzilsidee. In
jenem Gesprich mit Kardinalstaatssekretdr Tardini, in dessen Verlauf zum ersten
Mal der Gedanke an ein Konzil auftauchte, ging es gerade um diese Stellung der
Kirche in der Welt. Mufl die Kirche, so fragte sich der Papst, ,ein Spielball der
Fluten bleiben und muf sie sich vom Strom mittreiben lassen, oder erwartet man
nicht gerade von ihr nicht nur neue Ermahnungen, sondern vor allem das Licht eines
grofien Beispiels? Was konnte dieses Licht sein?“7® Hier kam ihm die erleuchtende
Idee: Auf einem Konzil sollte die innerlich erneuerte Kirche ein leuchtendes Beispiel
der Liebe und der wahren Ordnung geben und dadurch ihre fithrende Stellung wie-
dergewinnen. In der Einberufungskonstitution heifit es dann: ,Da wir dieses dop-
pelte Schauspiel erleben, dort die grofie geistige Not der Menschheit, hier den blii-
henden Lebensreichtum der Kirche Christi, hielten wir es bereits seit Beginn unseres
Pontifikats . . . fiir eine schwere Pflicht unseres apostolischen Amtes, unser Augen-
merk darauf zu richten, mit Hilfe aller unserer Kinder die Kirche fiir die Losung der
gegenwirtigen Probleme geeigneter zu machen. Aus diesem Grund glaubten wir
einer gleichsam iibernatiirlichen Stimme folgen zu miissen. Wir hielten die Zeit fiir
reif, der katholischen Kirche und der Menschheitsfamilie die Méglichkeit eines neuen
Ukumenischen Konzils zu schenken ... Das Konzil ist auch dazu berufen, auf der
ganzen Welt, auf der die Ungewif$heit und die Angst vor standig neuaufbrechenden,
schrecklichen Konflikten lastet, allen Menschen guten Willens eine Moglichkeit zu
bieten, Ratschldge fiir den Frieden zu erarbeiten und deren Verwirklichung die
Wege zu bereiten“7e,

Die Intentionen des Papstes waren also von Anfang an ,ad extra“, iiber die
Kirche hinaus gerichtet, wie er es in der Rundfunkbotschaft vom 11. September 1962
am deutlichsten entfaltet hat®. Alle anderen Konzilsziele — die Erneuerung der

7% Am 27.9.1959. — Vgl. auch im Blik auf das Konzil: ,Das Leben des Christen ist
keine Sammlung von Antiquititen. Es geht nicht darum, ¢in Museum oder eine Galerie der
Vergangenheit zu mustern. Das kann zweifellos niitzlich sein, wie auch der Besuch antiker
Monumente Nutzen bringen kann, aber es geniigt nicht. Die Erfabhrungen der Vergangen-
heit leisten uns wertvolle Dienste; aber man lebt, um — in ihrem Licht — voranzuschreiten,
um immer weiter zu gehen auf den Wegen, die der Herr uns gedffnet hat.“ (Am 7. 11. 1962.)

77 Homilie am Pfingstsonntag 1962: HK 16 (1961/62) 508.

78 Am 11. 5. 1962 zu einer Gruppe aus Venedig.

™ HK 16 (1961/62) 226.

8 Am 16. 5. 1962 sagte er nach einem Hinweis auf die Bedrohung des Friedens und die
notwendige Einheit aller: ,Gerade im Blick auf diese Lage der Dinge und auf die géttliche



262 Wolfgang Seibel

Kirche und die Suche nach der Einheit aller Christen — sollten diesem letzten Ziel
dienen. ,Einen grofien Beitrag®, so hoffte er, werde das Konzil leisten ,zur Wieder-
befestigung jener Grundsitze der christlichen Ordnung, die auch den Fortschritten
im biirgerlichen, wirtschaftlichen, politischen und sozialen Leben Sinn und Ziel
geben“8t, Zum Nutzen der ganzen Menschheit® sollte die Kirche ,ihre iibernatiir-
liche Einheit entfalten* und ,iiberallhin die Fiille der christlichen Liebe verbrei-
ten“e2, Sie sollte sich nicht allein mit ihren eigenen Problemen beschiftigen, sondern
der ganzen Menschheit in jhrer Suche nach Gerechtigkeit, Frieden und Einheit dienen.
Deswegen die Dringlichkeit einer neuen Sprache, deswegen die Unterscheidung von
»Substanz und ,Formulierung“ des Dogmas, deswegen das Dringen zum ,Aggior-
namento®.

In diesem Blick anf die Sendung der Kirche an alle Menschen sah Johannes X XIII.
auch die Besonderheit dieses Konzils und seinen tiefgreifenden Unterschied von
allen fritheren. Er hat darauf mehrmals hingewiesen, ausfithrlich und in program-
matischer Form in der Ansprache an die Vorbereitungskommissionen zum Beginn
ihrer Arbeit®. Die fritheren Konzilien hétten sich hauptsichlich mit einzelnen Irr-
timern auf dem Gebiet des Dogmas, also mit Fragen der Lehre beschiftigen miis-
sen’4, ,Heute gibt es im Innern der Kirche keine ernsthaften Meinungsverschieden-
heiten® dhnlich schwerwiegender Arts3; deswegen bestehe die Notwendigkeit eines
solchen Konzils nicht. Aber die moderne Welt, die um die rechte Ordnung und um
die Erhaltung des Friedens ringt und sich dabei kaum von den Gefahren ,des fast
ausschliefilichen Strebens nach materiellen Giitern“ freiznhalten vermayg, stelle Fra-
gen fundamentaler Art. Hier handelt es sich aber ,um mehr als um den einen oder
anderen Gegenstand der Lehre oder der Disziplin, den man wieder an die reinen
Quellen der Offenbarung und der Uberliefernug zuriickrufen miifite; es handelt sich
um die Substanz des menschlichen und christlichen Denkens und Lebens, deren iiber-
zeitliche Treuhinderin und Lehrerin die Kirche ist und die wieder zur Geltung und
zum Leuchten gebracht werden mufl “se,

Diese Klarheit iiber die Aufgaben eines Konzils in unserer Zeit ergab sich aus dem
Kirchenbild Johannes’ XXIII., in dem sich wiederum scine tiefe Frommigkeit spie-
gelte. Wie er sich in der Nachfolge des Guten Hirten zu allen Menschen gesandt
wufite, so sollte auch das Konzil ,vor allem Zeugnis und Darlegung der charakte-

Sendung der Kirche ist, wie man weifl, die erste Idee des Konzils entstanden. Wie der neue
Papst die Unordnung, den Haf} und die Leidenschaften in der Welt sah, wie er sehen mufite,
daf der unheilvolle Lirm des Kampfes fast gleichzeitig an einem anderen Punkt der Erde
wieder beginnt, wenn er hier gerade zum Schweigen gebracht ist, Giberlegte er sich, daf man
sich nicht untitigem Indifferentismus {iberlassen diirfe, sondern an einer besseren Zukunft
mitarbeiten und fiir ¢in so hohes Ziel einen Beitrag von besonderer Wirksamkeit leisten
miisse . . . So entstand der Plan, . . . das Konzil zu halten.“

8 Am 14. 11. 1960 zu den Vorbereitungskommissionen: HK 15 (1960/61) 169.

82 Eréffnungsansprache. '

8 Am 14.11.1960: HK 15 (1960/61) 167. Ahnlich am 11. 9. und 8. 12. 1960 in Castel Gan-
dolfo und am 7. 8. 1962 in S. Sabina.

8 Es geschah dabei zuweilen, dafl die iibermifige Heftigkeit der Diskussion neue und
noch schwierigere Streitfragen aufwarf® (7. 3. 1962).

8 Am 3.12. 1960.

% 14.11.1960 (wie Anm. 83).



»Oboedientia et Pax® — ,Gehorsam und Friede” 263

ristischen Ziige des Guten Hirten sein“®#?, Es sollte die Sehnsucht nach der Einheit
in Christus, aus der er selbst in einer so iiberzeugenden Schlichtheit lebte, iiber die
ganze Menschheit ausbreiten. Wie das Konzil aus der persénlichen Initiative Johan-
nes’ XXIII. entsprungen war, so trug es auch in der Zielsetzung die Ziige seiner
geistigen Welt und seiner personlichen Frommigkeit. Dafl dann die Ziele des Pap-
stes auch vom Konzil selbst iibernommen wurden, zeugt von der bezwingenden Kraft
seines Glaubens: Er wollte nur der demiitige Diener seines Herrn sein und wurde
doch zum Gestalter der Kirche in unserer Zeitss.

Die Bedeutung Johannes’ XXIII. fiir das Leben und die Gestalt der Kirche be-
schrankt sich nun nicht auf die Tatsache, dafl er im Blik auf das Mysterium der
Einheit die universale Sendung der Kirche neu herausstellte. Er hat dariiber hinaus
Wirklichkeiten sichtbar werden lassen, die in der Vergangenheit noch nicht so deut-
lich gesehen wurden und deswegen fiir die Kirche in dieser spezifischen Form neu
sind. Darin bedeutet der Pontifikat Johannes’ XXIII. das-Ende einer Epoche der
Geschichte der Kirche und der Beginn einer neuen Zeit. Diese Wirklichkeiten sind
freilich nicht das Ergebnis einer reflex iiberdachten Planung. Sie sind die Frucht des
charismatischen, gldubigen Gehorsams, aus dem Johannes XXIII. lebte. Sie sind
nicht erdacht, sondern erfahren. Weil er aber in ihnen den Willen Gottes fiir die
Kirche unserer Zeit erkannte, setzte er alle seine Krifte ein, um sie in der Kirche zur
Geltung zu bringen. Es geht dabei vor allem um das Verhiltnis von Hirtenamt und

Lehramt, um die Begegnung der Christen und um die Stellung der Kirche in der
Welt.

Das Uerhéltnis von Hirtenamt und Lehramt

Die aufsehenerregendsten Sétze der Er6ffnungsansprache des Konzils betrafen das
Lehramt der Kirche, also den Teil ihres Auftrags, der auf den Konzilien und auch
in der normalen Tétigkeit der kirchlichen Leitungsgewalt bisher eindeutig vor-
herrschte, wenn nicht fast ausschlieflich im Blickpunkt stand. Die Sitze kamen fiir
alle, die meinten, ,das Konzil werde sich vor allem mit einer moglichst vollstin-
digen Verurteilung aller Verirrungen und mit der Zuriickweisung miflliebiger Schul-
meinungen befassen, wie ein Blitz aus heiterem Himmel “8®,

Mit der grundlegenden Feststellung, dafl das Lehramt der Kirche ,vorwiegend
pastoralen Charakters“ ist, hat hier Johannes XXIII. Ziel und Grenze des Lehr-
amtes aufgezeigt. Das Ziel sah der Papst zunichst in der Unterscheidung — sie wurde
in einem papstlichen Dokument erstmals so eindeutig gefordert! — zwischen der
»Substanz® der Glaubenslehre und der ,Formulierung ihrer sprachlichen Einklei-
dung®, eine Unterscheidung, die notwendige Voraussetzung ist- fiir das eigentliche

8 Homilie am Pfingstsonntag 1962: HK 16 (1961/62) 504.

8 ,Eine neue und kraftvolle Ausstrahlung des Evangeliums in die ganze Welt, zusam-
men mit der heiligen Kirche, die es ausbreitet, die es erkennen lehrt und seine Lehren
erklirt: Dieser erneuerte pastorale Aufschwung ist die bestdndige Sorge unseres Herzens.
Er ist auch das Ziel des Ukumenischen Konzils: Die Menschen unserer Zeit sollen immer
mchr aufmerksam werden, mit welch miitterlicher Sorge die Kirche fiir die geistige und auch
die materielle Aufwirtsentwicklung der gesamten Menschheit eintritt.“ (Am 23.12.1962 zu
den Kardinilen und Prélaten der Kurie.)

8 Hiaring 31.



264 Wolfgang Seibel

Ziel des Konzils, namlich die Neuformulierung der Lehre ,im Licht der modernen
Forschung und der Sprache des heutigen Denkens®. Die Grenze zog der Papst dort,
wo die negative Funktion des Lehramtes beginnt: Im Unterschied zur Praxis frii-
herer Konzilien — die ,mit grofiter Schirfe* Irrtiimer verurteilten — sollte die
Kirche auf dem Zweiten Vatikanum ,den Noten der gegenwirtigen Welt dadurch
entgegenkommen, dafl sie die Giiltigkeit ihrer Lehre aufweist und nicht mehr Ver-
dammungen ausspricht“. Das ,Heilmittel der Barmherzigkeit“ sollte an die Stelle der
alten Strenge treten. Als ,liebende, giitige und geduldige Mutter® sollte sich die
Kirche erweisen und die heute grassierenden Irrtiimer ruhig der Zeit iiberlassen, die
sie griindlicher vernichtet als es jede Verurteilung je vermochte. Diese Irrtiimer hitten
ohnedies, so fiigte der Papst hinzu, ,so verheerende Friichte gezeitigt, daff die Men-
schen sie bereits von sich aus verurteilen®,

Diese Sitze der Eroffnungsansprache lassen keinen Zweifel, dafi Johannes X XI11.
in jeder Verurteilung einen Widerspruch zum pastoralen Charakter des Lehramtes
sah, wie ihn unsere Zeit erfordert. Er glaubte an die gewinnende und Uberzeugende
Macht der Wahrheit, wenn sie nur ,Wahrheit in der Liebe® bleibt. Er hielt tiber-
haupt wenig von abstrakten Formeln, weil er hinter ihnen immer den Menschen sah,
den er retten und dem er helfen wollte. Er war iiberzeugt, daR die Wahrheit erst
dann ihrem innersten Wesen gemifl verkiindet wird, wenn sie nicht trennt oder
zurtickst6ft, sondern wenn sie die Menschen eint, wenn sie ihnen Trost und Kraft
schenkt. Im Wissen um die Machtlosigkeit einer rein negativen Einstellung gegen
den Irrenden forderte er eine positive und aufbauende Verkiindigung, eine Verkiin-
digung, in der sichtbar wird, daf die Wahrheit nicht streng und hart, sondern barm-
herzig und giitig ist. Er machte deswegen Besuchern gegeniiber kein Hehl aus seiner
tiefen Abneigung gegen alles, was im Dienst einer solchen negativen Haltung stand,
gegen die alte Inquisition sowohl wie auch gegen Verdammungsurteile der jiingeren
Zeit. Diskussionen und Entscheidungen itber strittige Fragen der Lehre lehnte er
damit nicht ab. Er wollte sie aber von diesem Konzil ferngehalten wissen, weil es
heute um jene fundamentalen Fragen geht, in denen er — wie bereits gezeigt
wurde — den spezifischen Unterschied des jetzigen Konzils von allen fritheren Kon-
zilien sah.

Mit dieser Haltung, in der sich charismatische Fithrung mit einem Grundzug
seines eigenen Wesens vereint, hat er in neuer Deutlichkeit herausgestellt, dafl das
Lehramt der Kirche im Dienst ihres Hirtenamtes steht und deswegen seine Funktion
an den Forderungen der Seelsorge auszurichten hat. Wihrend die Kirche in der
Epoche, die mit der Reformation begann und iiber Syllabus und Antimodernismus
noch bis zur Enzyklika ,Humani generis“ reichte, die klar definierte Lehre in den
Vordergrund stellte und sie durch scharfe Abgrenzung von allen irrigen Auffassun-
gen geltend machte, mufl sie heute auf die Note der Menschen eingehen und ihnen
eine positive, verstehende Antwort auf ihre Fragen geben. Das war die Uberzeu-
gung des Papstes. Er wollte die Kirche aus der reinen Abwehrhaltung der vergan-
genen Jahrhunderte, in der langsam eine Theologie der Negationen und der Ver-
bote gewachsen war, herausfithren — nicht weil er diese Epoche als Fehlentwicklung
verurteilt hitte, sondern weil er sie als beendet ansah. Der Wandel der Zeit erfor-
dert eine neue Haltung der Kirche. Weil die Menschen, denen ihre Hirtensorge gilt,



~Oboedientia et Pax“ — ,Gehorsam und Friede“ 265

in einer tiefgreifend verinderten Welt leben, mufl sie auch eine andere Sprache
sprechen, wenn sie nicht Gefahr laufen will, dafl ihr Wort das Ohr der Menschen
nicht mehr erreicht.

Diese Haltung entsprang einer tiefen Einsicht in das Wesen der Kirche. Weil die
Kirche als die Gegenwart der Gnade Gottes die Menschen zum Heil fithren soll, ist
ihre Sendung im tiefsten Sinn ,pastoral“. Die Lehrverkiindigung ist nur ein Teil
dieser umfassenden Aufgabe, nicht das Ziel, sondern nur ein Weg zum Ziel. Sie ist
kein Selbstzweck, sondern mufl der pastoralen Sendung der Kirche dienen. Indem
der Papst eine neue Form der Lehrverkiindigung forderte, hat er auch diesen eigent-
lichen Sinn der Lehre wieder herausgestellt. Er hat gezeigt, dal auf Grund des
Wesens der Offenbarung selbst das der Kirche anvertraute Wort Gottes jeweils so
verkiindigt werden muf}, dafl es die Menschen der Gegenwart erreicht, dafl es sie zum
Heil, und das heifit: zur Liebe fithrt. Die Giite, die das Wesen Johannes’” XXIII.
kennzeichnete, war hier die Frucht der Einsicht in eine urspriingliche theologische
Wirklichkeit. ,Pastoral“ bedeutete fiir ihn nicht eine — nur fur die praktische Seel-
sorge wichtige — Zutat zur Lehre, sondern ihr Ursprung und ihr Ziel, wie auch die
Offenbarung der Wahrheit Gottes aus seinem Liebeswillen kommt und zum Heil
in der Liebe des dreifaltigen Gottes fithren soll. Johannes XXIII. hat mit einer
ganz neuen Deutlichkeit sichtbar werden lassen, dafl die Wahrheit im Dienst der
Liebe steht und dafl deswegen die Liebe die Seele oder, wie er es einmal formulierte,
»die Konigin der Wahrheit® ist®,

Das Uerhiiltnis zu den getrennten Christen

Mit dieser Auffassung von den Beziehungen des Lehramtes zum Hirtenamt hingt
die Stellung zu den getrennten Christen eng zusammen. Wie sehr die Sorge um die
Einheit der Christen im Mittelpunkt des Denkens Johannes’ XXIII. stand, braucht
nicht niher belegt zu werden. Es gibt von der ersten Rundfunkbotschaft an kein wich-
tiges Dokument seines Pontifikats, in dem nicht von diesem Anliegen gesprochen
wiirde. Die Idee des Konzils ist wihrend der Weltgebetsoktav aufgetaucht, also in
Tagen, in denen dem Papst mit besonderer Dringlichkeit die Mahnung des: Ut unum
sint! von Augen stand?!. Die Formulierung der ersten Ankiindigung nennt die Einheit
der Christen als wesentliches Konzilsziel. Sie ist sein ,Herzenswunsch“. ,Ich brenne
darauf, sagte er bei Konzilsbeginn zu den delegierten Beobachtern der getrennten
Kirchen, ,zu arbeiten und zu leiden fiir das Herannahen der Stunde, wo sich for
alle das Gebet Jesu im Abendmahlssaal verwirklichen wird“®2, Das Geheimnis der
Einheit, das er als das grofie Ziel seines papstlichen Dienstes erstrebte, sollte zuerst
hier, in der Einheit der Christen, Gestalt gewinnen.

Er lie sich dabei von denselben Haltungen leiten, die auch seine Stellung zum
Lehramt der Kirche bestimmten. Er wollte die getrennten Christen keinen Augen-
blick lang als Gegner sehen, gegen die man sich verteidigen und gegen die man die
eigene Position dauernd abgrenzen muf, sondern als Briider in Christus, mit denen

9 Am 7.12.1962 zum Abschlufl der letzten Generalkongregation.

% Am 3.8.1959 an die Dibzesanprisidenten der Katholischen Aktion Italiens: HK 14
(1959/60) 8.

2 Am 13.11.1962: HK 17 (1962/63) 91.



266 Wolfgang Seibel

man gemeinsam auf der ,Suche nach der Einheit” ist®s, Er war der Meinung, die
Arbeit der Abgrenzung und der doktrinellen Klirung sei zur Geniige geleistet wor-
den. Jetzt gelte es, zu Taten zu schreiten. Die Erfahrung der Geschichte hatte ihn
gelehrt, dafl die Einheit nie erreicht wird, wenn man nur auf das Trennende blickt
und nur die Unterschiede ins Auge fafit. Deswegen betonte er das Verbindende und
Einende und erhoffte sich die Heilung der Spaltung vom Wachstum der Krifte des
Gauten. ,Unbeschadet der Unerschiitterlichkeit des katholischen Credo und der Moral
habe ich mich immer mehr um das Einigende als um das Trennende und Gegensitz-
liche gekiimmert“: Diese Worte des neuernannten Patriarchen von Venedig galten
auch firr den Papst?4. Daher nannte er die getrennten Christen grundsitzlich nicht
mehr Hiretiker — ein Wort, das in diesem Zusammenhang in seinem Wortschatz
nicht vorkommt —, sondern ,Briider®, die ,mit dem Namen eines Christen ausgezeich-
net sind“ und, wenn auch in wichtigen Fragen noch getrennt, doch mit den Katho-
liken gemeinsam auf der Grundlage des einen Glaubens an Gott in Jesus Christus
stehen®. Diese fundamentale Einheit sollte wachsen und die Grenzen.{iberwinden.

Es war ihm von Anfang an klar, dafl nur der Weg der Bufle und der inneren
Erneuerung der Kirche zu diesem noch so fernen Ziel fithren kann. Das war sein
Konzilsziel. Das sollte das Ergebnis dieser einmaligen Anstrengung sein. Es ging
ihm darum, ,die fundamentalen Wahrheiten des Glaubens besser zu verdeutlichen
und die Voraussetzungen gegenseitiger Liebe zu schaffen“%, Die Kirche sollte in der
Reinheit ihres evangelischen Ursprungs wieder sichtbar werden. Sie sollte ,alte
geistige Haltungen, Vorurteile und verletzende Ausdriike iberwinden, um so ein
Klima zu schaffen, das das Wirken der Gnade begiinstigt“??. Sie sollte in ihrem
eigenen Leben alles beseitigen, was durch toten Formalismus oder gesetzliche Hirte
ihr eigentliches Wesen verdunkeln kénnte, um von neuem glaubhaft und iiber-
zeugend die Liebe Christi zu reprisentieren. Auseinandersetzungen allein, vor allem
Auseinandersetzungen auf dem Gebiet der Lehre, hielt er fiir wenig fruchtbar.
~Wenn man, wie es immer noch einige fir wichtig halten, mit Diskussionen und
Debatten beginnen wollte, kime man zu nichts“9, sagte er einmal. Schon als Patriarch
von Venedig hatte er bei der Weltgebetsoktav von 1954 gesagt: ,Der Weg zur Ver-
einigung der verschiedenen Konfessionen ist die Liebe, die von der einen wie von
der anderen Seite so wenig geiibt wird“®, Und wenige Wochen vor seinem Tod:
»Bei diesem edlen und nutzbringenden Bemithen um die Wiederherstellong der
Bande der Einheit im unversehrten Glauben, aus der ohne Zweifel cine glitcklichere
Zeit fiir die christliche Welt hervorgehen wird, erweist sich, daff auf beiden Seiten
das Einende ungleich grofier ist als das Trennende. Es gilt jetzt von beiden Seiten

9 Formulierung der Konzilsankiindigung vom 25.1.1959: OR 26./27.1.1959. Dasselbe
am 12.10.1962 an die Regierungsdelegationen znr Konzilsersffnung: HK 17 (1962/63) 94.

“ Algisi 271.

9 In der Antrittsenzyklika zitiert er Aungustinus: ,Ob sie wollen oder nicht, sie sind
unsere Brider. Sie héren erst auf, unsere Briider zu sein, wenn sie anfhéren, das Vaterunser
zu sprechen.” (HK 18, 1958/59, 544.)

9 Konstitution zur Einberufung des Konzils vom 25. 12. 1961: HK 16 (1961/62) 226.

97 Am 7.5.1960 an die Leiter der Pépstlichen Missionswerke.

9 Am 14. 2. 1960 an die Mitglieder der Katholischen Aktion Italiens.

9 Algisi 277.



»Oboedientia et Pax“ — ,Gehorsam und Friede“ 267

Wege zu finden, die auf einem soliden Fundament zum angestrebten Ziel fithren
konnen, wenn auf beiden Seiten Hochachtung und briiderliche Liebe gewahrt blei-
ben“100,

Mit dieser wahrhaft 6kumenischen Gesinnung hat Johannes XXIII. die Haltung
der reinen Abwehr und des Fixierens der Unterscheidungslehren iiberwunden, die
seit der Reformation das Verhiltnis der Konfessionen beherrschte. Deswegen be-
deutet sein Pontifikat das Ende der Gegenreformation und der Beginn einer neuen,
von einer verdnderten Einstellung geprigten Epoche. Er hat den Geist der Ver-
stindigungsbereitschaft und den Willen zur Einheit, der in der Breite der Kirche
langsam gewachsen war, als seine eigene Intention aufgenommen und ihn durch das
Konzil in der Gesamtkirche zur Geltung gebracht. Er hat die Kirche zum Gesprich
gedffnet. Er hat sie aus der Haltung der bloBen Verteidigung herausgefithrt und ihr
den Weg zu den anderen Christen hin geebnet. Dafl die Einheit im Glauben nur
durch die Stirkung des Gemeinsamen und nicht durch die Betonung des Trennen-
den, nur durch die Erneuerung der eigenen Kirche und nicht durch Anklagen an die
anderen erreicht werden kann, daff der Satz von der ,Ecclesia semper reformanda®,
der immer zu erneuernden Kirche auch eine stindige Pflicht der katholischen Kirche
aussagt und nicht mit Berufung auf die Unverénderlichkeit des Evangeliums von
vornherein abgelehnt werden darf, das ist die ganz neue, die wahrhaft 6kumenische
Einstellung, der Johannes XXIII. in der Kirche Raum gegeben hat. Er hat ihr die
Angst genommen und die Sicherheit der Liebe wiedergegeben. Die Errichtung des
Sekretariats fiir die Einheit der Christen und die Anwesenheit der Beobachter der
getrennten Christen auf dem Konzil sind die deutlichsten Zeichen dieses neuen Gei-
stes, den die Kirche der aufrichtigen Giite, der Kiihnheit, der Weitsicht und dem
Glauben des Papstes Johannes’ XXIII. verdankt.

Die Kirche in der Welt

Johannes XXIII. hat schlieBlich in seiner Lehre und in seinem Wirken das Ver-
hiltnis der Kirche zur Welt neu formuliert und dadurch eine bereits von seinen Vor-
gingern eingeschlagene Linie in einem gewissen Sinn zu Ende gefithrt. Er war der
erste Papst, der ein grundsétzliches Ja zur modernen Welt als ganzer gesprochen hat,
und zwar auch zu jenen Formen und Werten, die urspriinglich in der Absage an die
Kirche und ihre Lehre entstanden sind. Er sah auch in solchen Entwicklungen die
Fithrung Gottes und zogerte daher nicht, sie als providentielle Fiigung anzuerken-
nen. Es war fiir ihn ,die gottliche Vorsehung”, die ,in der gegenwirtigen Welt-
ordnung zu einer neuen Ordnung der Beziehungen unter den Menschen fithrt“ und
dabei in so umfassender Weise ,ihre Plane vollendet®, dafl im letzten ,alles, auch
die Meinungsverschiedenheiten unter den Menschen, dem gréfieren Wohl der Kirche
dient“191. So konnte er in allen Kriften, die die Gesellschaft der Gegenwart formen,
die Ansdtze fiir das Gute entdecken. Das sieht man vor allem an der Enzyklika
»~Pacem in terris“, Die Bejahung der Prinzipien der modernen Demokratie, das Lob
fir das wachsende Bewufltsein von der Wiirde der menschlichen Person und der

190 Apost. Brief an die slawischen Bischéfe vom 11. 5.1963: HK 17 (1962/63) 493.
101 Eréffnungsansprache.



268 ' Wolfgang Seibel

Gleichheit aller Menschen, die Zustimmung zur Befreiung der Kolonien, die Forde-
rung nach dem Ausbau der internationalen Organisationen, besonders der UNO,
und vor allem die umfassende und systematische Aufzdhlung der Menschenrechte,
mit der die Enzyklika beginnt (wobei sie die Deklaration der Menschenrechte der
UNO ausdriicklich als einen ,Akt von hochster Bedeutung” hervorhebt): das alles
zeugt von der Offenheit des Papstes gegeniiber der modernen Welt. Auch diese
Haltung wurzelt in jenem gliubigen Optimismus, der iberall die Spuren der gott-
lichen Fithrung und die Zeichen des guten Willens der Menschen entdeckt. Sie kommt
aber auch aus einer tiefen Achtung vor der Wiirde der Menschen, die diese Ordnung
geschaffen haben, und vor allem aus einer bestimmten Auffassung von der Stellung
der Kirche in der Welt, die wir noch betrachten miissen.

Johannes XXIII. betonte von Anfang an die spirituelle Natur der Kirche und die
Besonderheit ihrer Sendung, die sie aus allen irdischen Ordnungen heraushebt. ,Die
Kirche — wir haben es schon hiufig gesagt — verfolgt keine rein irdischen Ziele,
sie strebt nach keinerlei irdischer Herrschaft“102, Fiir ihn war die Kirche nicht eigent-
lich ein Gegeniiber des Staates, sondern stand {iber allen politischen Machtgruppen
und allen irdischen Interessen, nur zur Verkiindigung des Wortes Gottes — der
Heilsbotschaft und des Sittengesetzes — an alle Menschen berufen. In jedem poli-
tischen Engagement sah er eine Gefahr fiir die Sendung der Kirche und eine Ver-
dunkelung ihres Wesens. Er verzichtete deswegen grundsitzlich auf institutionellen
politischen Einflu und dberhaupt auf jegliches Mittel weltlicher Macht. Er wollte
die Kirche aus jeder Verstrickung in die Politik der Parteien, der Staaten und der
Machtblcke 16sen, um ihre ,vollkommene iibernationale Neutralitat“103, die er als
notwendige Voraussetzung der Erfillung ihrer Aufgabe betrachtete, neu herauszu-
stellen. Weil die Kirche ,nicht zur Herrschaft iiber die Volker, sondern zum Dienst
an den Volkern da ist“104, muf sie sich ,streng an die Grenzen des religiésen und
sittlichen Gebietes halten und den biirgerlichen Autoritdten ihre volle Autoritit
lassen“105,

Diese Haltung lag ihm wie kaum etwas anderes am Herzen. Sein Verstindnis des
kirchlichen Amtes war wesentlich von ihr geprigt. Er hat das selbst in einer Auf-
zeichnung vom 13. August 1961 ausdriidklich formuliert: ,Die hochste, heilige und
gottliche Aufgabe eines Papstes fiir die Gesamtkirche und der Bischéfe firr ihre
eigenen Didzesen ist, die Frohbotschaft zu verkiinden und die Menschen zum ewigen
Heil zu fithren. Sie sollen sorgfiltig darauf bedacht sein, dafl keine andere irdische
Beschiftigung diese wichtigste Aufgabe hindert, beeintrichtigt oder stort. Eine solche
Behinderung kann vor allem aus den menschlichen Meinungen auf dem Gebiet der
Politik herriihren, die in verschiedene Richtungen auseinandergehen und sich wider-
sprechen. Jenseits aller Meinungsverschiedenheiten und aller Parteiungen, die die
Gesellschaft und die ganze Menschheit beunruhigen und bedringen, erhebt sich das
Evangelium. Der Papst liest es und erklirt es zusammen mit den Bischofen, nicht als
Beteiligte an weltlichen Interessen irgendeines Menschen, sondern als solche, die in

102 Am 23. 12. 1962 an das Diplomatische Corps.

108 Am 7.3.1963: s. Anm. 73.

104 Weihnachtsbotschaft 1962: HK 17 (1962/63) 2383.

105 Am 5. 6. 1960 an die Katholiken Afrikas: HK 14 (1959/60) 541.



,Oboedientia et Pax“ — ,,Gehorsam und Friede“ 269

der Ruhe und dem Gliick jener Stadt des Friedens leben, die der ,irdischen Stadt’
und der ganzen Welt die rechte Ordnung verleiht. Das ist es, was die einsichtigen
Menschen von der Kirche erwarten, und nichts anderes “106,

Die innere Freiheit der Kirche von allen irdischen Interessen war aber fiir Johan-
nes XXIII. nicht gleichbedeutend mit untétiger Passivitit. Er sah in ihr vielmehr
die Voraussetzung ihrer eigentlichen Aufgabe, die sie im Dienst der gesamten
Menschheit zu erfiillen hat. ,Da wir jenseits aller Konflikte zwischen den Volkern
stehen, alle Volker mit der gleichen Liebe umfangen und durch keine irdischen
Ziele, keine politischen Madhtanspriiche, keine Sucht nach weltlichen Giitern getrie-
ben werden, sind wir der Ansicht, dafl wir ... von den Angehorigen aller Nationen
unvoreingenommen beurteilt und gehort werden konnen“107, In dieser ,iibernatio-
nalen Neutralitit“ soll die Kirche ihren aktiven Beitrag zur Gestaltung einer besse-
ren Ordnung in Gerechtigkeit, Freiheit und Frieden leisten — nicht durch ein ein-
seitiges ,Belehren®, sondern durch das selbstlose Angebot ihres Dienstes. Sie leistet
diesen Dienst ,durch das Gebet, durch die tiefe Achtung, die sie den Armen, den
Kranken und den Alten entgegenbringt, und durch die Ausbreitung ihrer Lehre, die
eine Lehre der briiderlichen Liebe ist“108, Sie stellt der Menschheit, die vor der
Losung so vieler und schwieriger Probleme steht, ,selbstlos und den Bediirfnissen
angepalit, praktische Grundsitze fir die Entwicklung des pers6nlichen, familidren,
beruflichen, birgerlichen und internationalen Lebens zur Verfiigung®, Normen, die
»den Geist der Achtung vor der Wiirde der Person und den Erfordernissen des
Gemeinwohls atmen“19 und die alle das Ziel haben, das Johannes XXIII. als die
grofle Aufgabe seines Pontifikats betrachtete: den Frieden der Menschheit, der auf
Wabhrheit, Gerechtigkeit und Freiheit gegriindet ist und der allein aus der Kraft des
gottlichen Friedens lebt. Auch bei dieser groflen Aufgabe, der vor allem die beiden
Enzykliken ,Mater et Magistra® und ,Pacem in terris“ dienen, sollte die Kirche
nach dem Willen des Papstes ,den Naéten der gegenwirtigen Welt dadurch ent-
gegenkommen, dafl sie die Giltigkeit ihrer Lehre aufweist und nicht mehr Verdam-
mungen ausspricht”, wie er es in der Eréffnungsansprache des Konzils gesagt hatte. -
»Die Tatigkeit der Kirche®, so formulierte er es wenige Monate vor seinem Tod,
»ist nicht blof} negativ, sie besteht nicht blof darin, die Regierungen zu ermahnen,
nicht zu bewaffneten Auseinandersetzungen zu schreiten. Es ist eine Tatigkeit, die
beitragen soll, Menschen des Friedens zu formen, Menschen mit friedlichen Gedan-
ken, Herzen und Héanden®, die aber gerade in dieser ihrer friedfertigen Gesinnung
»aktive Gestalter des Friedens® sind110,

Johannes XXITII. hat mit dieser Haltung das von seinen Vorgingern Begonnene
konsequent weitergefithrt. Indem er ein grundsitzliches Ja zur modernen Welt
sprach und vor allem in seiner Enzyklika ,Pacem in terris“ die Glieder der Kirche
zur Mitarbeit an der Gestaltung der irdischen Ordnungen, die auch der Sorge der
- 108 OR 13. 3. 1968.

107 Antrittsenzyklika vom 29. 6. 1959: HK 13 (1958/59) 540.

108 Am 12.10.1962 an die Delegationen der Regierungen zur Konzilser6ffnung: HK 17
(1962/63) 94.

109 Am 5.6.1960 an die Katholiken Afrikas: HK 14 (1959/60) 541—542. Dasselbe in der

Konstitution zur Einberufung des Konzils: HK 16 (1961/62) 226.
19 A 7. 8. 1963 zum Komitee fiir den Balzan-Preis: HK 17 (1962/63) 358.



270 Wolfgang Seibel

Kirche anvertraut sind, aufrief, hat er auch die letzten Reste jener Reserviertheit
iiberwunden, die nicht vergessen konnte, dafl die Formen der modernen Welt zum
guten Teil im Protest gegen die Kirche entstanden waren und eine kirchliche Ver-
urteilung erfahren hatten. Noch wichtiger ist das Bild der dienenden Kirche, das er
mit solchem Nachdruck herausgestellt hat. In den Ansprachen und Dokumenten sei-
nes Pontifikats ist von den Rechten der Kirche kaum und von Privilegien gar nicht die
Rede. Fiir Johannes XXIII. war die Kirche nicht cine Institution, dir irdische An-
spriiche zu stellen hat, sondern die heilige Gemeinschaft, der die Pflicht aufgegeben
ist, in der Nachfolge ihres Herrn den Menschen zu dienen. In diesem Dienst geht es
nicht um Macht oder Einfluf} oder das Durchsetzen von Forderungen, sondern um
das selbstlose Zeugnis des Glaubens und der Liebe, ein Zeugnis, das von seinem
Wesen her nur mit den Mitteln des Geistes und nicht mit den Mitteln irdischer
Macht représentiert werden kann. Man kann die Tragweite eines solchen Kirchen-
bildes, das einer tiefen Einsicht in das Wesen der Kirche entsprang, nicht hoch genug
cinschitzen. Johannes XXIII. hat hier eine Tat vollbracht, die Zhnlich bedeutungs-
voll ist wie die Uberschreitung der Gegenreformation und des Antimodernismus.
Er hat die Kirche auch hier in die neue Zeit gefithrt. Er hat erkannt, daf die Ara,
die mit der Befreiung der Kirche aus der Verfolgung des Rémischen Reiches begann,
zu Ende geht, und hat aus dieser Erkenntnis entschlossen die F olgerungen gezogen.
Dies fiel ihm um so leichter, als er in der Gegenwart eine Fiille von glicklichen
»Zeichen der Zeit“ erkannte, die es der Kirche gestatten, ihr eigentliches Wesen
viel reiner als friiher, vicl mehr im Geist ihres apostolischen Ursprungs zu entfalten.
Im letzten aber entsprang dieses Kirchenbild wiederum seiner eigenen religiosen
Erfahrung. Weil er als der ,demiitige Diener der Diener Gottes“, wie er sich oft
nannte, nichts wollte als allen in Liebe zu dienen, konnte er auch die Kirche nur als
die zum Dienen berufene Dienerin ihres Herrn erkennen. Die groflen Wirklich-
keiten, die er in der Kirche sichtbar werden lief}, flieBen unmittelbar aus der Welt
seines eigenen Glaubens.

Das alles ist nun dem Konzil aufgegeben. Was Johannes XXIII. ins Werk gesetzt
hat, ist ein Anfang, der noch vollendet werden muf}. Er hat der Kirche die Tore in
die Zukunft gesffnet, aber der Weg dorthin mufl noch gefestigt werden. Diese Auf-
gabe hatte Johannes XXIII. schon immer dem Konzil zugedacht; er selbst wollte nur
den Anstofl geben und den Raum fiir die Entfaltung des Neuen schaffen. Weil er
aber in der charismatischen Sicherheit scines Glaubens genau das traf, was die Zeit
verlangte, setzten sich seine Ideen wie von selbst durch und erfafiten durch das
Konzil die ganze Kirche. So braucht das Konzil, wenn es dem Erneuerungswillen des
Papstes treu bleiben will, nur auf dem Weg weiterzugehen, fiir den es sich selbst aus
seiner eigenen inneren Dynamik entschieden hat. Es wird sich dabei von dem Geist
der Giite, der Briiderlichkeit und des demiitigen Dienstes in der Einfachheit des
Evangeliums leiten lassen, den dieser Papst so iiberzeugend vorgelebt hat. Mit die-
sem Geist hat Johannes XXIII. einen Mafistab gesetzt, dem sich die Kirche nicht
mehr entzichen kann.





