
•Oboedientia et Pax" - •Gehorsam und Friede" 
Gestalt und Werk Johannes' XXIII. 

Von Wolfgang S e i b e 1 SJ, München 

Die kurzen Jahre des Pontifikats Johannes' XXIII. haben in der Kirche tiefe Spu- 
ren hinterlassen. Die mächtige Bewegung des Aufbruchs in eine neue Zeit, der 
Beginn einer umfassenden Erneuerung der Kirche im Blick auf die Aufgabe unseres 
Jahrhunderts, der Wille zur Verständigung mit den getrennten Christen, die ent- 
schlossene Hinwendung zur modernen Welt und über allem das Zweite Vatikanische 
Konzil, das diese Bewegungen auslöste und in die Breite der Kirche trug: Das alles 
ist die Frucht der Initiativen Johannes' XXIII. und trägt das Gepräge seiner Per- 
sönlichkeit. Es zeugt von einem Mut und von einer Weitsicht, die man gerade des- 
wegen immer neu bewundern muß, weil sie zuvor kaum jemand erwartet hätte. 

Das Wort vom Übergangspapst, das nach dem Konklave von 1958 laut wurde, 
bezog sich nicht nur auf die mutmaßlichen konkreten Vorgänge bei der Papstwahl. 
Es gab einer allgemein verbreiteten Meinung Ausdruck, die sich von dem neugewähl- 
ten Papst angesichts seines hohen Alters und seiner, wie man glaubte, geringen Pro- 
filiertheit nichts Besonderes erwartete, am allerwenigsten die Einberufung eines 
Konzils. Angelo Giuseppe Roncalli war vor seiner Wahl wenig hervorgetreten und 
deswegen in Kirche und Welt kaum bekannt. Die schwierigen Ämter eines Aposto- 
lischen Delegaten in Sofia und Istanbul hatte er nach besten Kräften verwaltet. Aber 
sie boten keine Gelegenheit, größere Fähigkeiten zu entfalten. In der ungeschrie- 
benen Rangordnung der kirchlichen Diplomatie nahm die Delegatur in Istanbul eine 
sehr bescheidene Stelle ein. Die Berufung auf diesen Posten konnte man deswegen 
kaum eine Beförderung nennen1. Die Versetzung nach Paris ging zwar auf eine per- 
sönliche Entscheidung Pius' XII. zurück2; aber der Papst scheint bei diesem aller 
Gepflogenheit der kirchlichen Diplomatie widersprechenden Schritt Ziele ange- 
strebt zu haben, die mit der Person Roncallis wenig zu tun hatten, jedenfalls nicht 
im Sinn einer besonderen Hochschätzung3. In Paris erwarb sich der neue Nuntius 
durch seine ungezwungene Menschlichkeit viele Sympathien. Man bemerkte aber 
sofort seine im Grund konservative Gesinnung. Den Bewegungen der innerkirch- 

1 •Viele Leute in Europa und Asien bemitleiden midi und finden, daß ich Pech habe." 
Aus einem Brief nach der Ankunft in Istanbul, zit. bei L. A 1 g i s i, Johannes XX1I1., Mün- 
chen 1960, 128. 

2 Kard. Siri, der Erzbischof von Genua, sagte in einer Rede am 22. 1. 1961, Roncalli sei 
•durch einen ganz persönlichen Entschluß Pius' XII. telegraphisch von Konstantinopel nach 
Paris versetzt worden, ohne daß irgend jemand in der Kurie davon eine Ahnung hatte". Dies 
sei ein •außerordentlicher", ja •in der Praxis der römischen Kongregationen unerhörter Vor- 
gang": La Civiltä Cattolica 112 (1961) I 524. 

3 Die Promotion vom bescheidensten auf einen der wichtigsten Posten war eine Reaktion 
des Papstes auf die verletzende Forderung der französischen Regierung, den Nuntius Valerio 
Valeri wegen seiner Zusammenarbeit mit der Vichy-Regierung abzuberufen. Vgl. dazu 
Algisi 101•103 und R. Rouquette, Le mystere Roncalli, in: Etudes 318 (1963) 9 
(jetzt deutsch in: Dokumente H. 4, 1963). 



•Oboedientia et Pax" • •Gehorsam und Friede" 247 

liehen Erneuerung, die damals die Katholiken Frankreichs erregten und in ein Für 
und Wider spalteten, stand er offensichtlich reserviert gegenüber. Er legte sich jedoch 
niemals fest und vermied überhaupt alles, was ihn zu einer eindeutigen Stellung- 
nahme hätte zwingen können. Es wurde deswegen häufig Kritik laut, und auch die 
französischen Kardinäle scheinen ihn nicht von vornherein als ihren Kandidaten für 
die Papstwahl im Sinn gehabt zu haben. 

Sein Pontifikat überraschte deswegen alle, die ihn vorher gekannt hatten. Weder 
die Kühnheit seiner Entschlüsse noch die Festigkeit im Durchsetzen seiner Pläne paß- 
ten in das, was man vom Nuntius und vom Patriarchen Roncalli wußte. Es mußten 
erst Jahre vergehen, ehe sich das Rätsel seines Wesens allmählich zu lösen begann. 
Doch auch später noch blieb seine Beurteilung umstritten. Eine seltsame Wider- 
sprüchlichkeit in seinem Handeln konnte immer wieder selbst seine Freunde verwir- 
ren. Warum hat er Würdenträger und Mitarbeiter ernannt, von denen er wußte, 
daß sie in vielen Punkten nicht seiner Meinung waren? Warum hat er in den vor- 
bereitenden Konzilskommissionen nicht von Anfang an stärker seine Vorstellungen 
zur Geltung gebracht? Warum hat er die von ihnen erarbeiteten Schemata, die doch, 
wie er manchem Besucher sagte, seinen heftigsten Widerwillen hervorriefen4, den 
Bischöfen zusenden und dem Konzil vorlegen lassen, statt sie zurückzuziehen oder 
für eine Umarbeitung zu sorgen? Warum hat er der Konstitution •Veterum Sapien- 
tia" und den noch schärferen Ausführungsbestimmungen seine Unterschrift gegeben, 
obwohl er doch bei jeder Gelegenheit zeigte, wie sehr er für eine Erweiterung des 
Gebrauchs der modernen Sprachen in der Kirche eintrat5? Wie war es möglich, daß 
er der so enttäuschend verlaufenen Römischen Synode ohne ein Wort des Wider- 
spruchs präsidierte und ihre Beschlüsse billigte? Warum hat er im Streit um das 
römische Bibelinstitut und überhaupt in den exegetischen und theologischen Ausein- 
andersetzungen nicht eingegriffen? Warum hat er der Maßregelung namhafter, 
durch und durch kirchlich gesinnter Theologen nicht Einhalt geboten? Das alles 
erweckte den Eindruck, er lasse die Dinge treiben, statt sie in die Hand zu nehmen. 
Man konnte meinen, es fehle ihm die Kraft, die Kirche nach seinen eigenen Vorstel- 
lungen zu leiten, und er füge sich den Wünschen anderer auch dann, wenn sie seinen 
Absichten nicht entsprechen. 

Auf der anderen Seite aber das Konzil! Niemand hatte es ihm geraten oder ihn 
dazu gedrängt. Es entsprang allein seiner persönlichen Initiative, und hier setzte er 
seinen Willen mit einer Festigkeit durch, die niemand von ihm erwartet hatte. Dazu 
die großen Intentionen, die alle mit dem Konzil verbunden waren und von denen er 
niemals abwich: Der Wille, die Kirche in einem umfassenden Prozeß der inneren 
Erneuerung mit der modernen Welt zu konfrontieren, der Aufbruch zur Suche nach 
der Einheit aller Christen, die Hervorhebung der pastoralen, dienenden Aufgabe 
der Kirche. Endlich die erstaunliche Freiheit des konziliaren Dialogs, die er gegen 
jeden Versuch einer Beschränkung verteidigte. 

4 Rouquette berichtet (a. a. 0. 17), wie er mit einem Lineal in der Hand einem Be- 
sucher sagte: Sehen Sie, dreißig Zentimeter Verurteilungen allein in diesem Schema! 

5 Die Homilie am Krönungstag 1962 (4. 11.), die er nach einer kurzen lateinischen Ein- 
leitung italienisch fortsetzte, sollte diese seine Meinung auch vor den Konzilsvätern doku- 
mentieren. Ähnliches berichtet von einer anderen Gelegenheit B. Schneider, Johannes 
XXIII. in: Stimmen der Zeit 172 (1963) 245. 



248 Wolfgang Seibel 

Dieses Miteinander von Aktivität und scheinbarer Passivität erschien vielen rätsel- 
haft. Wie konnte sich dieser Papst als alter Mann von 77 Jahren ein Werk zutrauen, 
das er nie würde zu Ende führen können? Wie war es möglich, daß er nach so vielen 
Jahren offensichtlicher Zurückhaltung die Welt mit einem Erneuerungswillen über- 
raschte, wie man ihn von kaum einem seiner Vorgänger gewohnt war? Und warum 
dann doch diese Widersprüche in seinem Handeln? 

Man wird hier zuerst beachten müssen, daß die Verantwortung eines hohen Amtes 
einen Menschen zu wandeln vermag. Mit der Wahl zum Nachfolger Pius' XII. 
fand Angelo Giuseppe Roncalli eigentlich zum ersten Mal die Möglichkeit, seine 
Kräfte voll entfalten zu können. Sein bisheriger Lebensweg hatte ihm das versagt. 
Für die diplomatische Laufbahn fühlte er sich weder berufen noch befähigt; immer 
hatte er sich nach dem Dienst in der Seelsorge gesehnt. Auf der anderen Seite kann 
man die wesentlichen Grundhaltungen des Papstes bis in die ersten Jahre seines 
priesterlichen Dienstes zurückverfolgen. Sie traten nur nicht hervor. Dadurch läßt 
sich manches erklären: Was lange vorher gewachsen war und unter dem Druck von 
Aufgaben, die dem Seelsorger im Grund nicht lagen, verborgen bleiben mußte, 
konnte sich jetzt vor aller Welt entfalten. Die Größe des Amtes gab Papst Johannes 
neue Kräfte. Die Verantwortung des obersten Hirten der ganzen Kirche weckte 
Fähigkeiten, die sich zuvor nur in ihren Umrissen gezeigt hatten. Erst die Rückschau 
auf sein Leben zeigt dessen innere Kontinuität und läßt das Neue, das mit der Papst- 
wahl begann, besser verstehen. Aber es bleibt ein ungelöster Rest. Die Ereignisse 
der Pontifikatsjähre sind zu bedeutend, sie greifen zu tief in das Leben der Kirche 
ein, als daß man sie mit solchen Erklärungen allein begreifen könnte. Die Wider- 
sprüchlichkeiten dieses Papstes bleiben nach wie vor unverständlich. 

Wir müssen also nach anderen, tieferen Wurzeln suchen. Wir müssen die geistigen 
Haltungen zu verstehen suchen, aus denen Johannes XXIII. in der Kraft seines tiefen 
und selbstverständlichen Glaubens lebte. Denn solche geistliche Grundhaltungen 
prägten sein Leben von Anfang an. Sie gaben auch seinem Pontifikat die Richtung. 
In ihrem Licht ging er den Weg, den er als richtig erkannte, um seine großen Inten- 
tionen zum Ziel zu führen. Wir müssen also zuerst fragen: Aus welchen Haltungen 
lebte Papst Johannes? Dann erst können wir uns dem Bild der Kirche zuwenden, das 
ihm als die große Aufgabe seines päpstlichen Dienstes vorschwebte. 

Die Quellen fließen reichlich. Wie kaum einer seiner Vorgänger hat Johannes 
XXIII. in einer schlichten Unmittelbarkeit immer die Gedanken ausgesprochen, die 
ihn gerade bewegten. Die hieratische Amtlichkeit des diplomatischen Stils lag ihm 
nicht, weil sie nach seinem Empfinden die Stimme des Herzens erstickte. Es lag ihm 
auch nicht, zu allen Problemen des modernen Lebens ein richtungweisendes Wort 
zu sagen. Er wollte als Seelsorger sprechen, als guter Hirt, der von den gleichen 
Anliegen bewegt war wie seine Zuhörer, und er hatte nichts anderes im Sinn, als 
ihnen aus dem Schatz des Evangeliums Trost und Kraft zu spenden. So sind seine 
Ansprachen ein reiner Spiegel seines Herzens, so rein, daß wir aus den persönlichen 
Aufzeichnungen, die nach seinem Tod teilweise veröffentlicht wurden, kaum etwas 
erfahren, was er nicht auch schon vor aller Öffentlichkeit gesagt hatte6. 

6 Zitate aus den zahlreichen Ansprachen, über die jeweils der Osservatore Romano in 
einer der folgenden Nummern berichtete, werden mit dem Datum der Ansprache angeführt. 



•Oboedientia et Pax" • •Gehorsam und Friede" 249 

Gelassenheit im Gehorsam gegen den Willen Gottes 

Das Leben Johannes' XXIII. war ganz beherrscht von einem kindlichen Glauben 
an Gottes Führung im Alltag und vom Willen zur gänzlichen Hingabe an diese 
Führung7. Kein Gedanke taucht in seinen persönlichen Aufzeichnungen häufiger auf 
als dieser. •Ich wollte immer den Willen Gottes tun"8: Das war das Grundmotiv 
seines Lebens und auch der Inhalt seines bischöflichen Wahlspruchs •Oboedientia et 
pax" • •Gehorsam und Friede". Er wollte nur ein demütiges Werkzeug der Pläne 
Gottes sein. Niemals, so betonte er häufig, hatte er sich nach irgendeiner Stelle 
gedrängt oder Verfügungen, die über seine Person getroffen wurden, zu korrigieren 
gesucht9. Er ließ alles an sich herankommen und erfüllte dann seine Aufgabe als die 
ihm von Gott auferlegte Pflicht. Diese Gewißheit, immer im Gehorsam gegen den 
Willen Gottes zu stehen, schenkte ihm einen •beneidenswerten inneren Frieden"10. 
•Es tröstet mich der Gedanke", schrieb er am 14. 11. 1938 aus Istanbul, •niemals 
vom Gehorsam abgelassen zu haben, der den inneren Frieden und den guten Erfolg 
bringt"11. Und in einem Brief an seinen Bruder, in dem er sein geistliches Ver- 
mächtnis für seine Verwandten sah: •Meine innere Ausgeglichenheit, die in der 
Welt so großen Eindruck macht, liegt nur darin: Im Gehorsam stehen, wie ich es 
immer getan habe, und nicht ein längeres Leben ersehnen oder darum bitten, auch 
nicht einen Tag über die Zeit hinaus, da der Todesengel kommen wird, um mich zu 
rufen"12. Die Bereitschaft, stets den Willen Gottes zu tun, •ohne etwas anderes zu 
wollen", wurde ihm •zu einer unerschöpflichen Quelle des Trostes, der Heiterkeit 
und der Lebensfreude"13. Er hatte nie den Ehrgeiz, eigene Pläne zu verfolgen. Sein 
einziges Ziel war, •die guten Eingebungen aufzunehmen und sie in Demut und Ver- 
trauen zu verwirklichen"14. •Uns genügt es", sagte er in einer Ansprache in S. Maria 
Maggiore, •Tag für Tag der göttlichen Gnade zu folgen... Das Bewußtsein, daß 
der Herr mit uns ist und daß er mit seiner mächtigen Hilfe und seiner Eingebung 

Wo der Osservatore Romano (= OR) genannt ist, handelt es sich um persönliche Auf Zeich- 
nungen des Papstes, die in den Tagen nach seinem Tod veröffentlicht wurden. Sonst wird 
die Übersetzung der Herder-Korrespondenz (= HK) benutzt. 

7 Vgl. dazu F. W u 1 f, Die geistliche Gestalt Johannes' XXIII., in dieser Ztsdir. 35 (1962) 
454•459, bes. 455•457. 

8 OR 5. 6.1963. 
9 So über seine Berufung nach Venedig: •Mein Wille trat in keiner Weise in diesen Vor- 

schlag ein, in meiner Seele war gar kein Verlangen, eher auf diese Aufgabe oder auf jenes 
Amt hingelenkt zu werden. Mein bischöflicher Wahlspruch genügte als Antwort: Oboedientia 
et pax • Gehorsam und Friede." (Am 13. 10. 1963 an die Beobachter der nichtkatholischen 
Kirchen: HK 17,1962/63, 90.) 

10 In einem Brief aus Sofia: •Glaubst Du, daß es etwa mir gefällt, gerade hier und solange 
in Bulgarien zu sein? Aber ich bin gern hier, weil ich sicher weiß, daß dies der Wille Gottes 
für mich ist; und ohne Gottes Willen würde ich überall ungern sein, während ich so einen 
beneidenswerten Frieden genieße, den ich nicht für irgendeine Beförderung oder eine größere 
Ehre in der Welt eintauschen möchte ... Nimm denn diesen x-beliebigen Vorschlag, den der 
Herr Bischof Dir machen wird, hin. Mache keine Pläne: sondern nimm einfach die hin, die 
Dir die Vorsehung Tag für Tag bestimmt." ( A1 g i s i 326). • Daß er nicht sonderlich gern 
in Sofia war, aber sich zufrieden gibt und nur danach trachtet, •Tag für Tag meine Pflicht zu 
tun", sagen auch seine Aufzeichnungen aus jener Zeit. Vgl. OR 10./11. 6. 1963. 

11 OR 6. 6.1963. « OR 8. 6.1963. 
13 Bei der Bittprozession zum Lateran am 7.10.1962. " OR 10./11. 6.1963. 



250 Wolfgang Seibel 

die tägliche Sorge unseres seelsorglichen Dienstes stützt, gibt uns reichen inneren 
Frieden und große Sicherheit15." In einer solchen Gelassenheit nahm er auch die 
Würde des päpstlichen Amtes auf sich • •in der Freude, sagen zu können, in keiner 
Weise darauf hingearbeitet zu haben"16. Weil er sich •vollkommen darüber klar 
war, daß er vor Gott recht wenig darstellt", vertraute er auf die Führung Gottes und 
ließ sich durch nichts anderes beirren: •Kein Umstand, kein Ereignis kann unsere 
innere Ausgeglichenheit stören"17. So galt in erster Linie für ihn selbst, was er bei 
einer Audienz in Castel Gandolfo über die Haltung jedes wahren Christen sagte: 
•Der wahre Christ, der einem einzigen Herrn dient, ist auf dem rechten Weg und 
fürchtet sich vor nichts. Er hat keine Sorgen... Der christliche Glaube heißt Hei- 
terkeit, innere Ruhe, Hingabe an Gott"18. 

Man kann die Eigenart seines Pontifikats nicht verstehen, wenn man diese Grund- 
haltung nicht im Auge hat. Wer von Johannes XXIII. ein sorgfältig durchdachtes 
und geplantes Programm erwartete, mußte sich enttäuscht fühlen. Er war nicht der 
Mann der straffen Führung. Er wollte nur der Diener der Vorsehung Gottes sein 
und wartete deswegen auf ihre Anregungen und Eingebungen. Er hätte es als Ver- 
messenheit erachtet, eigene Ideen in der Kirche durchsetzen zu wollen, solange er 
nicht mit Sicherheit um ihren göttlichen Ursprung wußte. Er führte sein Amt im 
Geist des Charismas. Die plötzliche Aktivität des Papstes nach seiner Wahl ist darum 
nur die Aktivität des Gehorsams gegen den sicher erkannten Willen Gottes. Nicht 
natürliche Veranlagung und auch nicht ein spätes Wachwerden neuer Kräfte trieben 
ihn zu den großen Entschlüssen seines Pontifikats. Wie er sich zuvor in alles gefügt 
hatte, was im Dienst der Kirche an ihn herangetreten war, so fügte er sich nun den 
neuen Aufgaben, die keinen mehr überraschten als ihn und die er doch ohne Zögern 
in Angriff nahm, weil er sie als eine von Gott ihm auferlegte Pflicht erkannte und 
weil er dem Willen Gottes bedingungslos gehorchen wollte. 

Das gilt vor allem für den Konzilsplan. Johannes XXIII. hat diesen Gedanken 
immer als eine Eingebung übernatürlichen Ursprungs betrachtet • nicht freilich im 
Sinn einer außerordentlichen Erleuchtung, sondern •weil alles von Gott kommt"19. 
Er war überzeugt, daß die Idee des Konzils nur von Gott stammen konnte, so 
unerwartet war sie ihm gekommen und so selbstverständlich erschien sie ihm von 
Anfang an. Keinen Augenblick hat er an diesem Ursprung der von nun an alles 
beherrschenden Idee gezweifelt. Immer wieder kam er darauf zurück: •Wir haben es 
als eine Eingebung Gottes angesehen"20; •Es ist klar, daß der Herr es will; denn er 
hat die Initiative dazu eingegeben"21; •Die Idee des Konzils ist nicht als Frucht lang 

15 8. 12. 1960. 16 OR 6. 6. 1963. 
17 Bei der Verleihung des Balzan-Preises am 10. 5. 1963. Vgl. auch aus seinen Aufzeich- 

nungen: •Ich bin aus der Armut und Einfachheit von Sotto il Monte hervorgegangen und 
habe versucht, das nie zu verleugnen" (OR 5. 6. 1963). 

18 Am 11.9.1960. 
19 •Was meine Person angeht, so liebe ich es nicht, midi auf besondere Eingebungen zu 

berufen. Ich halte mich an die Lehre, die besagt, daß alles von Gott kommt. Auf dieser Linie 
liegt es, daß ich den Gedanken an das Konzil... als eine himmlische Eingebung betrachtet 
habe." (Am 13. 10.1962 zu den Beobachtern: HK 17, 1962/63, 90.) 

20 Motu proprio •Superno Dei nutu" vom 5. 6. 1960: HK 14 (1959/60) 513. 
21 Am 7.1.1961. 



•Oboedientia et Pax" • •Gehorsam und Friede" 251 

dauernder Erwägung gereift, sondern wie die plötzliche Blüte eines unerwarteten 
Frühlings"22; •Wir kündigten es im Gehorsam gegen eine Inspiration an, deren 
Unmittelbarkeit wir in der Demut unseres Herzens wie eine plötzliche, unerwartete 
Berührung fühlten"28; •Als wir das Konzil beriefen, taten wir es nur im Gehorsam 
gegen einen Plan, der uns wirklich eine Antwort auf den Willen des Herrn zu sein 
schien"24. 

Die Eingebung kam auch für ihn völlig unerwartet. •Ohne je zuvor daran gedacht 
zu haben«, schreibt er in einer persönlichen Aufzeichnung aus dem Jahr 1962, 
•habe ich in einem ersten Gespräch mit meinem Staatssekretär am 20. Januar 1959 
das Wort: ökumenisches Konzil, Diözesansynode und Neufassung des kirchlichen 
Gesetzbuches ausgesprochen, ohne je zuvor daran gedacht zu haben und entgegen 
allen meinen Ahnungen und Vorstellungen über diesen Punkt. Der erste, der von 
diesem meinem Vorschlag überrascht wurde, war ich selbst. Nie hatte mir jemand 
einen Hinweis gegeben. Und ich muß sagen, daß mir dann alles in der unmittelbaren 
und kontinuierlichen Entwicklung ganz natürlich erschien"25. Weil er sich über die 
Herkunft des Gedankens von Anfang an so sicher war, verlor er nicht einen Augen- 
blick seine innere Ruhe. Fast zwei Jahre nach jenem Gespräch sagte er: •Auch bei 
dieser Aufgabe, wohl der schwierigsten unseres Lebens als ,Diener der Diener Got- 
tes', tröstet und stärkt uns die Sicherheit, dem gütigen und mächtigen Willen des 
Herrn zu gehorchen. Und aus dieser Sicherheit fließt die ruhige Zuversicht und die 
gewohnte Hingabe an die Gnade Gottes"26. Nur aus diesen Wurzeln läßt sich die 
Geradlinigkeit und die geradezu traumhafte Sicherheit erklären, mit denen er den 
Weg zum Konzil ging. Die Festigkeit, mit der er auf dem Konzilsplan beharrte, war 
nur die Festigkeit des Gehorsams gegen den sicher erkannten Willen Gottes. Nie- 
mals hätte er sonst den Mut und die Kraft gefunden, sich so unbeirrt gegen eine 
Welt von Schwierigkeiten und Zweifeln durchzusetzen. 

Nur bei ihm nämlich verwandelte sich die erste Überraschung in eine fast selbst- 
verständliche Zuversicht. •In seiner Umgebung war damals wohl kaum einer, der 
seine Idee teilte und seinen Plan begrüßte"27. Viele hielten ihn für zu wenig über- 
legt oder gar für gefährlich. Es ist bekannt, daß nicht wenige den Papst von seiner 
Absicht abzubringen oder doch das Konzil zu verzögern und die Vorarbeiten in 
ihrem Geist zu beeinflussen suchten. Auch solche, denen eine Erneuerung der Kirche 
im Sinn der Zielsetzungen des Papstes am Herzen lag, nahmen seine Pläne nur mit 
Skepsis auf; sie befürchteten, das Konzil würde zu sehr unter den Einfluß der behar- 
renden, konservativen Kräfte geraten und deswegen seine Aufgabe nicht oder nur 

22 An die Diözesanpräsidenten der Katholischen Aktion Italiens am 3. 8. 1959: HK 14 
(1959/60) 8. 

23 An den venezianischen Klerus am 24. 4. 1959: HK 13 (1958/59) 413. 
24 Am 5. 10. 1962 in Loreto. 
25 OR 6. 6. 1963. Über dieses Gespräch sprach der Papst ausführlich am 8. 5. 1962 zu einer 

Gruppe aus Venedig (HK 16, 1961/62, 440). 
26 Am 9. 12. 1960 in S. Maria Maggiore. Am 9.1. 1961 sagte er zu den Mitgliedern des 

römischen Vikariates, er sorge sich nicht darum, ob er eine so •ungeheure Aufgabe" auch zu 
Ende führen könne. Es komme nur darauf an, den Willen Gottes zu tun. Ähnlich am 
11. 9. 1960 in Castel Gandolfo. 

27 Kardinal Frings in seinem Nachruf am Deutschen Fernsehen. 



252 Wolfgang Seibel 

schlecht erfüllen können. Tatsächlich schienen auch alle Überlegungen der Klugheit 
und des vernünftigen Abwägens gegen ein Konzil zu sprechen, weil kaum ein gegen- 
wärtiges Problem der Theologie oder der Seelsorge für eine konziliare Entscheidung 
reif erschien. 

Johannes XXIII. aber bestand auf seiner Absicht. Ihn leitete die Überzeugung, 
daß er nur im Dienst der Pläne Gottes stehe und daß diese Pläne nur zum Guten 
führen könnten. Erwägungen ängstlicher Behutsamkeit beeindruckten ihn von dem 
Augenblick an nicht mehr, da er wußte, daß Gott es wollte. Seine Festigkeit war 
um so bewundernswerter, weil auch ihm die Zukunft, in die er hineinschritt, verhüllt 
und unübersehbar war. Nur langsam formte sich das Programm; erst im Lauf der 
Vorbereitungszeit traten einige Konturen schärfer hervor, und auch dann war das 
Wagnis eines ohne präzise Fragestellung begonnenen Konzils noch groß genug. Daß 
Johannes XXIII. allein im Vertrauen auf die gnädige Führung Gottes seinen Weg 
ging, daß er nichts kannte als •Oboedientia et Pax", das ist das Geheimnis und die 
Größe seines Pontifikats. 

Güte und Geduld 

Die Festigkeit im Gehorsam gegen die Pläne Gottes hatte aber nichts Hartes und 
Strenges an sich. Johannes XXIII. war vor allem andern ein gütiger Papst. Er 
wollte seine Ziele mit Milde und Güte und nicht durch Strenge oder hartes Durch- 
greifen erreichen. Die Güte war das hervorstechendste Merkmal seines Pontifikats. 
•Ich kümmere mich nicht um das, was man von mir denkt und sagt. Ich muß meinem 
guten Vorsatz treu bleiben, um jeden Preis: Ich will immer und zu allen gütig 
sein"28. Diese Worte des Patriarchen von Venedig blieben auch für den Papst rich- 
tungweisend. Schon bei der Erklärung seines päpstlichen Namens berief er sich auf 
den Apostel Johannes als den Apostel der christlichen Liebe. Er wollte in seinem 
Amt die •lebendige apostolische Flamme"29 dieser Liebe bezeugen und sah keine 
wichtigere Aufgabe, als die Menschen zur Liebe zu führen30. Wie er bereits in seiner 
Krönungshomilie ausführlich darlegte, sah er im Bild des Guten Hirten das Ideal 
seines päpstlichen Dienstes. Das Wort Jesu von der Sanftmut und Demut des Herzens 
(Mt 11, 29) war ihm •der Angelpunkt der göttlichen Heilsordnung und das Gebot, 
das alle anderen in sich schließt"31. In der Güte Jesu wollte er allen wie ein Bruder 
dienen32. Sein Ziel war, •immer und überallhin die Güte, die Milde, das Licht des 
Herrn zu bringen"33. Wie für Petrus am See Tiberias, so schrieb er einmal, müsse 
auch für seinen Nachfolger •die Liebe im Mittelpunkt von allem stehen"; denn in 
diesem so hohen Amt sei es nur die Liebe, die •alles aufrecht erhält, alles belebt und 

28 OR 5. 6.1963. 
29 HK 13 (1958/59) 113. 
30 •Das einzige Notwendige ist die brüderliche Liebe der Menschen in der Anbetung des 

einzigen Vaters und in der Teilhabe am Leben und an der Gnade Christi" (Rundfunkbot- 
schaft am 25. 12. 1961). 

31 Am 4. 11. 1958 in der Krönungsmesse: HK 13 (1958/59) 117. 
32 •Der neue Papst gleicht auf Grund seines ganzen Lebens Joseph, dem Sohne Jakobs, 

der seine von schwerem Unglück betroffenen Brüder vor sich kommen läßt und sich ihnen 
voll Liebe und Mitleid offenbart: ,1dl bin Joseph, euer Bruder' (Gen 45, 4)." (ebd. 116). 

33 Am 23. 8.1961. 



•Oboedientia et Pax" • •Gehorsam und Friede" 253 

krönt". Deswegen sein Grundsatz: •Mein ganzes Leben soll nichts sein als Liebe zu 
Jesus und gleichzeitig ein Sich-Verzehren in Güte und Opfer für jeden einzelnen 
und die gesamte Welt"34. Oder in der Formulierung einer seiner letzten Ansprachen: 
•Frohbotschaft des Gehorsams gegenüber dem Gott des Erbarmens und des Ver- 
zeihens: Das ist das Programm, das der demütige Diener Gottes heute allen Men- 
schen guten Willens vorlegt"35. 

Aus diesem Willen zur christlichen Güte heraus schreckte er vor allen Maßnahmen 
zurück, die streng und hart erscheinen mochten. Das zurückhaltende Gewährenlassen, 
das seine Amtsführung kennzeichnete und mit dem er viele • sicher nicht immer zu 
Unrecht • verwirrte, war also nicht Schwäche, sondern Grundsatz. Er fühlte sich zu 
dieser Haltung verpflichtet. Sie war ihm ein strenges Gebot des Evangeliums. Des- 
wegen ließ er auch die zum Zug kommen, die seine Ideen nicht teilten. Deswegen 
duldete er es, als man in der Vorbereitungszeit und noch bei Konzilsbeginn seine 
Zielsetzungen zu modifizieren und das Konzil auf andere Bahnen zu lenken ver- 
suchte. Viele hätten ein häufigeres Einschreiten für richtig und notwendig erachtet. 
Er aber pflegte auf solche Fragen zu antworten: Das verbietet die Güte, die das 
Evangelium von uns allen verlangt; auch Jesus hätte geschwiegen. 

Man darf diesen Willen zur Güte nicht als Schwäche oder Nachgiebigkeit miß- 
verstehen. Johannes XXIII. war gleichzeitig überzeugt von der siegreichen Macht 
des Guten. •Wenn auch das Böse heute wie gestern eine traurige Wirklichkeit ist, es 
wird ihm niemals gelingen • das wissen wir wohl •, das Gute zu überwinden"36. 
Das war seine Überzeugung. Weil er immer nur den Willen Gottes tun wollte, 
konnte er darauf vertrauen, daß Gott seine Pläne auch durchsetzt, wenn nur er selbst 
Tag für Tag die Pflicht tat, die ihm aufgegeben war. Er vertraute auf die Führung 
des Geistes und den guten Willen der Menschen. Er gab überall einen Vorschuß des 
Vertrauens. Er glaubte an die Wandlungsfähigkeit der Menschen, weil •in der 
Natur des Menschen nie die Fähigkeit verloren geht, sich vom Irrtum frei zu machen 
und den Weg zur Wahrheit zu suchen"37. •Auch wenn täglich neue Sorgen auf uns 
zukommen", sagte er in einem Geheimen Konsistorium, •wollen wir, gestützt durch 
die Hilfe Christi, den Blick auf Besseres wenden. Wie sollten wir nicht Hoffnung 
schöpfen, wenn wir unser Vertrauen auf den allmächtigen Gott setzen, der die Her- 
zen aller Menschen lenkt, auch wenn er ihnen volle Freiheit läßt? Warum sollten 
wir auch nicht vertrauen auf die Kraft und den Erfolg des Wirkens rechtschaffener 
Menschen, die überall auf Erden für Gerechtigkeit und Wahrheit kämpfen?"38. 

Aus dieser Kraft lebte sein gläubiger Optimismus. Er war auch zu sehr überzeugt 
davon, daß er nur den Willen Gottes tat, als daß er jemals an der Lebenskraft seiner 
Ziele hätte zweifeln oder gar in Verwirrung geraten können. In der Weihnachtsbot- 
schaft 1960 beschrieb er diese Haltung einer gläubigen Zuversicht im Blick auf den 
Bericht vom Sturm auf dem See (Mt 14, 22•32), den er •eine der schönsten Seiten 
des Neuen Testamentes" nannte: •Der demütige Nachfolger des heiligen Petrus 

34 Aufzeichnung vom 15. 8. 1961: OR 13. 6. 1963. 
35 Bei der Verleihung des Balzan-Preises am 10. 5.1963. 
36 Am 17. 2. 1961 zum ständigen Komitee für die internationalen Laienkongresse. 
37 Enzyklika •Pacem in terris" Nr. 158 (Herder-Ausgabe S. 135). 
38 Am 16. 1. 1961: HK 15 (1960/61) 268. 



254 Wolfgang Seibel 

empfindet bis jetzt keine Versuchung, zu erschrecken. Wir fühlen uns im Glauben 
stark, und an der Seite Jesu können wir nicht bloß den kleinen See in Galiläa, 
sondern alle Meere der Welt überqueren. Das Wort Jesu genügt zur Rettung und 
zum Sieg"39. 

Dasselbe formulierte er nochmals wenige Monate vor seinem Tod, zu einer Zeit, 
als sein Optimismus häufig und in aller Öffentlichkeit angegriffen wurde und als 
man ihm vorwarf, er stehe nicht genügend auf dem Boden der Tatsachen, er sichere 
sich nicht genügend ab und gehe deswegen Risiken ein, die für die Kirche gefährlich 
werden könnten. Er aber wußte, daß die Kirche, die doch auf Gottes Wort gegründet 
ist, überhaupt keine Gefahr zu fürchten braucht und überhaupt kein Risiko eingehen 
kann, es sei denn die Gefahr eines schwachen Glaubens und das Risiko einer ermat- 
tenden Liebe. Die Worte sind berühmt geworden. Sie stammen aus der Ansprache 
an die Kardinäle, die ihm am Vorabend der Vigil seines Namenstages, am 17. 3. 
1963, ihre Glückwünsche überbrachten: •Wer Glauben hat, zittert nicht. Er über- 
stürzt nicht die Ereignisse, er ist nicht pessimistisch, er verliert nicht seine Nerven. 
Diese Eigenschaften aus dem Charakter des hl. Joseph... flößen uns Mut ein. Aus 
dieser Heiterkeit des Geistes zieht die Demut des Papstes ihre ständige Anregung. 
Sie kommt nicht aus der Unkenntnis der Menschen und der Geschichte und ver- 
schließt nicht die Augen vor der Wirklichkeit. Es ist die Heiterkeit, die von Gott 
kommt"40. 

Aus solchen Haltungen wird die Methode verständlich, mit der Johannes XXIII. 
seine Ziele zu erreichen suchte. Auf Grund des aus seinem tiefen Glauben hervor- 
quellenden Optimismus wollte er das Böse durch das Gute überwinden. Er war 
zutiefst davon überzeugt, daß man das Böse nicht ändert, wenn man es nur anpran- 
gert, daß man keinen Irrtum durch bloße Verurteilung aus der Welt schafft und daß 
sich auch eine Spaltung nicht beheben läßt, wenn man nur das Trennende betont. 
•Aus einer natürlichen Veranlagung"41 suchte er deswegen die Kräfte des Guten, die 
er überall lebendig wußte, zu stärken und war darauf aus, Trost, Zuversicht und 
Mut zu spenden. Er lehnte es grundsätzlich ab, dem Irrtum oder dem Übel in der 
Welt mit der Waffe der Verurteilung oder des Anathems entgegenzutreten. Er war 
sich sicher, •daß nicht die Polemik das Böse eindämmen kann", sondern nur der 
Erweis der Liebe und •das Herausstellen der Schätze des christlichen Glaubens"42. 
•Übel beklagen macht traurig. Doch wissen wir, daß Klagen allein Übel nicht besei- 
tigen ... Die Güte muß verkündet werden." Diese Worte der Weihnachtsbotschaft 
196143 kennzeichnen am deutlichsten diese Grundüberzeugung, ohne die man sein 
Pontifikat nicht verstehen kann44. 

39 HK 15 (1960/61) 225. 
40 HK 17 (1962/63) 358. Vgl. auch die Ansprache beim Besuch römischer Pfarreien am 

31.3. 1963: •Man hört gelegentlich, der Papst sei zu optimistisch, er sehe nur das Positive 
und hebe allein die bessere Seite der Dinge hervor. So ist es in der Tat. Er ist davon über- 
zeugt, daß diese Haltung im Plan der Vorsehung liegt, weil sie auch die Haltung unseres 
Herrn Jesus Christus ist. Denn er hat auf wunderbare Weise nur positive und aufbauende 
Lehren um sich verbreitet, Lehren, die den Menschen Freude und Frieden bringen." 

41 Am 8. 12. 1959 zu katholischen Juristen. 
42 Am 21. 2. 1960 zu den Vertretern der •Werke der Barmherzigkeit". 
43 HK 16 (1961/62) 230. 
44 •Beschäftigt euch nicht damit, die negativen Seiten des Lebens zu sehr herauszustellen... 



•Oboedientia et Pax" • •Gehorsam und Friede" 255 

Auch auf die Methode der Konzilsvorbereitung fällt von hier aus ein klärendes 
Licht. Er vertraute darauf, daß sich seine Ziele von selbst durchsetzen würden, wenn 
er nur die Weichen in die Zukunft stellte und den Raum schaffte, in dem sich die 
gewünschte Entwicklung vollziehen könne. Deswegen beharrte er mit solcher Hart- 
näckigkeit auf dem Konzil. Von ihm erwartete er alles. Er hatte in seiner sehr reali- 
stischen Einschätzung der Lage wohl bald eingesehen, daß er allein den starken 
Widerstand gegen seine Ideen nicht überwinden könne. Daher ließ er vieles zu, was 
ihm nicht behagte, und wartete auf das Konzil. Er zweifelte nie daran, daß der 
versammelte Episkopat seinen Intentionen zum Sieg verhelfen würde. Sein Ver- 
trauen auf den Episkopat war ja im letzten ein Vertrauen auf den Beistand des Gei- 
stes, den der Herr seinen Aposteln und ihren Nachfolgern versprochen hat. Alles Gute, 
so erklärte er einmal einem Besucher, müsse wachsen und reifen; man würde einen 
solchen Wachstumsprozeß nur stören, wollte man zu häufig oder zu heftig eingreifen. 
Er wollte seine Autorität nur einsetzen, um diesen Prozeß in Gang zu bringen und 
ihm die Möglichkeit der Entfaltung zu geben. Alles andere überließ er dem Wirken 
des Geistes und dem guten Willen der Menschen. Er hatte auch eine zu große 
Achtung vor der Verantwortung und der Würde der Bischöfe und ein zu großes 
Vertrauen auf den Sieg der guten Sache, als daß er die so notwendige Auseinander- 
setzung mit der Autorität seines Amtes verhindert und die Entscheidung allein 
gefällt hätte, statt sie in die Hände der ganzen Kirche zu legen. •Lasciare tempo al 
tempo", •Der Zeit Zeit lassen", war eines der Worte, die er häufig gebrauchte. Das 
Neue mußte langsam reifen, wenn seine Wurzeln in die Tiefe reichen sollten. Die 
ganze Kirche sollte das Werk der Erneuerung vollbringen, dann erst konnte es von 
Dauer sein. Er hatte es häufig erleben können, wie päpstliche Entscheidungen prak- 
tisch ohne Wirkung blieben, weil ihnen jene innere Auseinandersetzung nicht vor- 
ausgegangen war und weil sie deshalb nicht getroffen hatten, was die Zeiten erfor- 
dern. Deshalb sollten Meinungsverschiedenheiten offen ausgetragen werden, und er 
war nie im Zweifel, wie die Entscheidung fallen würde. In dieser bewundernswerten 
Geduld glich er • ein Bild, das er gelegentlich gebrauchte •45 dem Vater, der seine 
Söhne gewähren läßt, der sich nicht aufdrängt, wohl aber darüber wacht, daß die 
Freiheit für die notwendigen geistigen Auseinandersetzungen geschaffen und ge- 
wahrt wird. 

Wer alles Heil von einer straffen Führung, von der perfekten Organisation und 
von klaren und scharfen Definitionen erwartet, konnte diesem geduldigen und 
gläubigen Optimismus kein Verständnis entgegenbringen und mußte meinen, dem 
Papst sei die Führung entglitten. Er selbst täuschte sich auch nicht darüber, wie 
leicht seine zielbewußte Geduld mißverstanden werden konnte. So sagte er einmal: 
•Oft ist diese Demut Schweigen; oft mag diese Milde wie Schwäche erscheinen. In 

Auf den geheimnisvollen, aber sicheren Eingriff der göttlichen Gnade vertrauen, das ist die 
erste Aufgabe dessen, der das Böse bekämpfen will"; denn •Gott hat uns gerufen, die Ge- 
wissen zu erleuchten, nicht zu verwirren oder zu zwingen, ... die Brüder zu heilen, und nicht, 
ihnen Gewalt anzutun."(Am 19. 2.1960 und 10. 2.1959 an die Pfarrer und Fastenprediger 
Roms.) 

45 Schon in Istanbul verglich er sich mit dem Patriarchen Jakob, der schweigend den 
Streit seiner Söhne duldete ( A1 g i s i 161). 



256 Wolfgang Seibel 

Wirklichkeit ist es Charakterstärke und eine hohe Würde im Leben; es ist Zeichen 
eines sicheren Wertes"46. Schon 1921 hatte er geschrieben: •Unsere Altvorderen 
hatten in Zeiten des Kampfes, von denen auch ich den letzten Widerhall hörte, als 
Motto: ,Frangar, non flectar'. Ich ziehe das umgekehrte Motto vor: ,Flectar, non 
frangar', vor allem wenn es sich um praktische Dinge handelt. Und ich glaube, daß 
ich auf meiner Seite die ganze Tradition der Kirche habe"47. 

•Ich lasse mich beugen, aber brechen werde ich nicht": Wie sehr dieses Wort auf 
Johannes XXIII. zutraf, zeigt beispielhaft die Eröffnungsansprache des Konzils. Sie 
konnte nur deswegen solche Überraschung • Enttäuschung oder Freude • aus- 
lösen, weil fast niemand die innere Zielstrebigkeit seiner Geduld erkannt hatte. 
Wer glaubte, der Papst werde sich mit dem oft betont doktrinären Inhalt der vor- 
bereiteten Schemata identifizieren, mußte jetzt erkennen, daß er seine Ziele in aller 
Klarheit vor sich sah und nicht bereit war, von ihnen abzulassen. Selbst die Freunde 
des päpstlichen Erneuerungswillens hatten mit einer solchen Stärke nicht gerechnet, 
sonst wären sie vorher nicht so besorgt und nachher nicht so freudig überrascht 
gewesen. 

Johannes XXIII. konnte es dann erleben, daß sich das Konzil in einer epochalen 
Auseinandersetzung seine Intentionen zu eigen machte • nicht, weil es die Inten- 
tionen des Papstes waren, sondern weil es sie in seiner Mehrheit selbst als richtig 
erkannt hatte und bejahte. Es gibt keinen glänzenderen Beweis für die charismatische 
Sicherheit, mit der Johannes XXIII. das von der Zeit Geforderte und von Gott 
Gewollte erkannte. Was er gegen eine Welt des Mißverständnisses und der unver- 
hohlenen Skepsis durchgehalten hatte, oft ganz allein, in der Zuversicht seines Glau- 
bens, erwies sich als die große und lebendige Macht der Zukunft der Kirche. Er hatte 
nichts zu tun brauchen, als das Konzil zu berufen und ihm die Freiheit der geistigen 
Auseinandersetzungen zu schaffen. Fast wie von selbst setzte sich dann die von ihm 
vertretene Sache durch, nur durch ihr eigenes Gewicht, ohne daß er jemals einen 
Versuch unternommen hätte, dem Konzil seine Meinung mit der Autorität seines 
Amtes aufzudrängen. 

Diesen Zielen, die Papst Johannes mit dem gläubigen Optimismus seiner Geduld 
zu erreichen hoffte, müssen wir uns jetzt zuwenden. Der Zielstrebigkeit seiner Metho- 
den entsprach nämlich ein deutlich ausgeprägtes Bild von der Kirche und ihrer Sen- 
dung in unserer Zeit. Die Bedeutung seines Pontifikates kann erst von hier aus 
ermessen werden. 

Das Bild von der Kirche und ihrer Sendung in der Geschichte: 

Das Geheimnis der Einheit 

Das Kirchenbild Johannes' XXIII. war geprägt vom Geheimnis der Einheit. Der 
eine Gott hat die Menschen zur Einheit geschaffen und führt sie durch die Liebestat 
seines Sohnes zu einer neuen und vollendeten Einheit. Darin besteht der Sinn der 
gesamten Geschichte. Alle Bereiche des menschlichen Lebens • der übernatürlichen 
und der natürlichen Ordnungen • streben nach der Einheit und finden in ihr erst 

46 Am 30.11. 1958 an die Alumnen des Kollegs •De Propaganda fide". 
47 Algisi 319. 



•Oboedientia et Pax" • •Gehorsam und Friede" 257 

ihr Ziel. Diese Einheit aber ist letztlich Christus. Die Geschichte ist darum •ganz auf 
Christus hingerichtet und dient ihm, auch wenn es die Menschen nicht erfassen"48. 
•Das Hochziel des Erdenslebens eines jeden Erlösten, das Hochziel, dem jede Ge- 
meinschaft, Familie, Nation und das ganze Universum, in ganz einzigartiger Weise 
aber die heilige, katholische und apostolische Kirche dienen muß und in dessen 
Dienst sich das Konzil zu stellen hat, ist der Triumph Christi: Wenn Christus in uns 
wächst, indem wir die Wahrheit tun in Liebe, dann sind wir auf dem Weg des wah- 
ren Fortschritts"49. 

•Einheit", •Friede" und •Liebe" bedeuten hier im Grund dasselbe. Die drei 
Begriffe sind im Denken Johannes' XXIII. letztlich identisch. Sie sind für ihn 
die Verkörperung aller Güter des christlichen Glaubens schlechthin, Voraussetzung 
und Krönung aller anderen Werte der göttlichen Ordnung. Sie sind auch die prägen- 
den Haltungen seiner Frömmigkeit. In ihnen sah er die Offenbarung der Größe 
und der Güte Gottes. •Sie halten die ganze Welt von ihrer Erschaffung bis zur Voll- 
endung ihrer Geschichte zusammen. Sie bringen das wohltuende und befruchtende 
Licht der Gnade Christi, des Sohnes Gottes, des Heilands und Seligmachers des 
Menschengeschlechtes zum Ausdruck." Alle Unordnung in der Welt kommt daher 
von der •mala voluntas" der Menschen, durch die •das Gesetz der Liebe, das der 
Schöpfer den Herzen der Menschen eingepflanzt hatte, zerrissen wurde"50. 

Die Einheit ist also für den Papst das •erste Merkmal" der Kirche51 und ihre 
hervorstechendste Aufgabe. Die Kirche soll der Welt und der Menschheit das Zeug- 
nis einer Einheit geben, die Liebe und Frieden ist. Sie ist der Ort, von dem diese 
Einheit ausstrahlt. Indem sie den Blick des Menschen über die Dinge dieser Welt 
hinaus auf Gott lenkt, dient sie auch der gerechten Ordnung in Freiheit, die alle so 
sehnlich suchen. Sie lehrt die Menschen verstehen, •was sie in Wahrheit sind", und 
zeigt ihnen •ihre erhabene Würde und das Ziel ihres Lebens". Sie •verbreitet durch 
ihre Söhne überallhin die Fülle der christlichen Liebe, denn nichts ist besser im- 
stande, Zwietracht zu beseitigen, und nichts vermag wirksamer die Eintracht, den 
gerechten Frieden und die brüderliche Einheit aller zu fördern"52. 

Das Gebot Christi, •daß alle eins seien", hatte für Johannes XXIII. eine univer- 
sale Bedeutung. Es umfaßte nicht nur die Wiederherstellung der Einheit aller 
Christen, sondern auch die friedliche Eintracht der gesamten Menschheit: •Die Auf- 
gabe der katholischen, apostolischen Kirche besteht darin, die Menschen zu einen, die 
aus Selbstsucht oder Überdruß sich zerstreuen möchten"53. 

Diese Schau, die Weltgeschichte und Heilsgeschichte, Natur und Gnade, Kirche 
und Welt durch das Schlüsselwort der Einheit verbindet, prägte sein gesamtes Ponti- 

48 Apostolischer Brief •Oecumenicum Concilium" vom 28. 4. 1962. 
49 Am 5. 6. 1960 nach der Pfingstvesper, zit. bei B. H ä r i n g, Das Konzil im Zeichen der 

Einheit, Freiburg 1963, 9, Anm. 1. Am 20. 5. 1963 sagte Johannes XXIII. in einer Audienz 
für Kardinal Wyszynski und drei andere polnische Bischöfe • der letzten Audienz vor sei- 
nem Tod! •, das Buch Härings gebe am besten seine Konzilsideen wieder. Die Betonung des 
Geheimnisses der Einheit entspricht also genau den Gedanken des Papstes. 

50 Weihnachtsbotschaft 1958: HK 13 (1958/59) 240, 241. 
51 Weihnachtsbotschaft 1962: HK 17 (1962/63) 233. 
52 Eröffnungsansprache des Konzils am 11. 10.1962. 
53 Homilie am Pfingstsonntag 1962: HK 16 (1961/62) 504. 



258 Wolfgang Seibel 

fikat. Was er im •Kernsatz"54 seiner Eröffnungsansprache im Blick auf die ganze 
Kirche formulierte, galt zuallererst für ihn selbst: •Die katholische Kirche erachtet 
es daher als ihre Pflicht, alles zu tun, damit sich das große Geheimnis jener Einheit 
verwirkliche, die Jesus Christus am Vorabend seines Leidens in so glühenden Gebe- 
ten vom himmlischen Vater erflehte"55. Die •Sehnsucht nach der Einheit"58 be- 
herrschte Reden und Denken des Papstes vom ersten Tag seines Pontifikates an. 
Deswegen wollte er nichts sein als der Gute Hirt. Deswegen suchte er • als eine 
Etappe des großen, alles umfassenden Ziels • nach der Einheit aller Christen. Des- 
wegen pries er als das •charakteristische Ereignis" des Konzils •das spontane, von 
nahezu allen unerwartete Sich-Öffnen des Sinnes für Einheit". Deswegen erachtete 
er als die große Pflicht seines Amtes, durch •weise, kluge, geduldige und weitblik- 
kende Zurückhaltung... den Regungen der Liebe Auftrieb zu geben" und so •zu 
beten, zu arbeiten und zu leiden", damit •bei den zahlreichen christlichen Gemein- 
schaften und über diese hinaus jene Einheit verwirklicht werden kann, um die sich 
die aufrichtigen und großmütigen Herzen bemühen"57. Deswegen mahnte er in seiner 
Antrittsenzyklika: •Mögen doch alle nicht an das denken, was die Geister trennt, 
sondern vielmehr an das, was sie in gegenseitigem Verständnis und gegenseitiger 
Hochachtung einen kann"58. Deswegen kam schließlich in seinem langen Todes- 
kampf kaum ein Wort so oft über seine Lippen wie das •Ut unum sint" (Jo 17, 22). 
•In meinem nächtlichen Wachen", so sagte er vier Tage vor seinem Tod, •hatte ich 
immer den gekreuzigten Jesus vor mir, mit den ausgebreiteten Armen, um alle zu 
umfangen. Denn das ist die Aufgabe der katholischen und apostolischen, römischen 
Kirche: zu arbeiten, daß sich das Gebet des göttlichen Meisters erfüllt: Ut unum sint, 
ut unum sint"59. 

Aus dem Geheimnis der Einheit folgt die für das Denken Johannes' XXIII. 
charakteristische dynamische Auffassung der Kirche. In der fortschreitenden Ge- 
schichte der Menschheit auf die Einheit in Christus hin würde die Kirche ihre Auf- 
gabe verfehlen, wenn sie stehen bliebe und nicht mit der Geschichte in die Zukunft 
blickte. Die Geschichte der Kirche stand für Johannes XXIII. unter dem Gesetz einer 
vorwärtsdrängenden Entelechie auf die je größere Einheit hin, die Tag für Tag neu 
verwirklicht werden muß. Dabei hat die Kirche nicht nur auf sich, sondern auch auf 
die Menschen zu hören, zu denen sie gesandt ist. Es war für den Papst selbstver- 
ständlich, daß Gott überall •die Funken seiner Wahrheit ausgesät" hat60 und des- 
halb zu seiner Kirche auch in den Menschen spricht, die ihr nicht angehören. Sie muß 
deswegen ständig auf die Gegenwart hören und im Gespräch mit ihr den rechten 

Weg finden. Denn •die Stimme der Zeit ist die Stimme Gottes"61. Die Kirche ist ver- 
pflichtet, •aus den Stimmen der Zeit, in der wir leben, alles herauszuhören, was 

54 H ä r i n g 3S. 
55 Eröffnungsansprache. 
56 Am 16. 5. 1963 zu den Leitern der Päpstlichen Missionswerke. 
57 Weihnachtsbotschaft 1962: HK 17 (1962/63) 233. 
58 Antrittsenzyklika •Ad Petri Cathedram" vom 29. 6. 1959: HK 13 (1958/59) 540. 
59 La Civiltä cattolica 114 (1963) II 595 f. 
60 Am 16. 5. 1963 an die Leiter der Päpstlichen Missionswerke. 
81 Apost. Brief •Magnifici eventus" an die slawischen Bischöfe vom 11. 5. 1963. 



•Oboedientia et Pax" • •Gehorsam und Friede" 259 

geeignet sein kann, die Formen und Mittel des pastoralen Wirkens den modernen 
Verhältnissen immer mehr anzupassen"62. 

Es gehörte zu den Grundüberzeugungen des Papstes, daß die moderne Welt voll 
positiver Ansätze für die Verkündigung des Evangeliums ist. Im Wandel der Ge- 
schichte sah er eine providentielle Fügung. Er distanzierte sich grundsätzlich von den 
•Unglückspropheten", die •in den modernen Zeiten nur Unrecht und Niedergang 
sehen". Die Meinung, •unsere Zeit habe sich im Vergleich zur Vergangenheit dauernd 
zum Schlechteren gewandelt", zeuge zwar •von großem Eifer, doch nicht von über- 
mäßigem Sinn für Klugheit und für das rechte Maß "«3. Er übersah natürlich nicht, 
daß es eine Menge falscher Ideen gibt, daß in der Welt Unfriede und Ungerechtig- 
keit herrschen, und daß die Kirche noch schweren Verfolgungen ausgesetzt ist. Aber 
•Christus hat sich nicht entfernt von der Welt, die er erlöst hat"64. Das Beklagens- 
werte ist kein besonderes Kennzeichen nur unserer Zeit. •Das hat es von Anfang an 
gegeben", pflegte der Papst bei solchen Anlässen zu sagen63. •Bei manchen ist wohl 
das Empfinden verbreitet, daß die Welt im Augenblick wieder einmal bange Stun- 
den durchlebt", heißt es in der Weihnachtsbotschaft 1960. •Aber die Geschichte der 
Vergangenheit hat schlimmere gekannt. Ungeachtet der geräuschvollen oder ver- 
schlagenen Stimmen der Gewalttätigen sind wir ganz sicher, daß der geistige Sieg 
Jesus Christus gehören wird"66: •Wir sind nicht am Ende der Welt"67. Den •Pessi- 
mismus derer, die immer nur dabei verweilen, die Vergangenheit zu preisen", ließ 
er nicht gelten. •Wir haben heute Grund, auf eine bessere Zukunft zu hoffen"68. 

In dem christlichen Optimismus, der sein ganzes Wesen kennzeichnete, sah er 
überall Zeichen der Gegenwart Gottes und des guten Willens der Menschen. •Der 
Anblick der Übel der heutigen Zeit", heißt es in der Konstitution zur Einberufung 
des Konzils, •hat ängstliche Seelen so erschreckt, daß sie nichts anderes zu sehen 
vermögen als eine die ganze Welt umhüllende Finsternis. Wir aber möchten unser 
festes Vertrauen auf den göttlichen Erlöser des Menschengeschlechtes setzen, der die 
von ihm erlöste Menschheit niemals verläßt. Ja wir möchten uns die Forderung 
Christi zu eigen machen, ,die Zeichen der Zeit' (Mt 16, 4) zu unterscheiden, und 
glauben deshalb, in all der großen Finsternis nicht wenige Anzeichen zu sehen, die 
eine bessere Zukunft der Kirche und der menschlichen Gesellschaft erhoffen lassen"69. 

Solche glückliche Anzeichen fand er in allen Bereichen der modernen Welt. Das 
überall lebendige Suchen nach Wahrheit, Gerechtigkeit und Frieden, die vielen 
Menschen guten Willens, die Bemühungen um eine gerechte Friedensordnung und 
über allem die wachsende Überzeugung von dem •überragenden Wert der Würde 
der menschlichen Person"7«, das alles waren ihm Ansätze für eine positive Entwick- 
lung. Selbst in den unheilvollen Seiten der modernen Welt sah er den guten Kern. 
•Es mehren sich vor unseren Augen die Zeichen, daß der Geist der Menschen, ermü- 

62 Brief an Erzbischof Traglia zur Vorbereitung der römischen Synode vom 25 10 1959- 
HK 14 (1959/60) 107. '    ' 

63 Eröffnungsansprache. 
64 Am 14. 11.1960 an die Vorbereitungskommissionen: HK 15 (1960/61) 107 
65 Am 7. 6.1961. 
66 HK 15 (1960/61) 224. 67 Am 7. 6.1961. «s Am 26 8 1961 
69 HK 16 (1961/62) 225.            7» Eröffnungsansprache. 



260 Wolfgang Seibel 

det von der Hohlheit und seiner Illusionen verlustig gegangen, sich den reineren 
Quellen der Wahrheit und des Lebens zuwendet"71. Das Ungenügen am bloß tech- 
nischen Fortschritt, die verheerenden Folgen des reinen Erfolg- und Machtstrebens 
sowie einer nicht mehr am Menschen ausgerichteten wissenschaftlichen Forschung, 
die schreckliche Erfahrung des Krieges, all das hat die Menschen zum Nachdenken 
veranlaßt und die Herzen für die höheren Werte geöffnet72. 

Auch der Verlust, den die Kirche durch den Wegfall ihrer irdischen Macht erlitten 
hat, brachte ihr reichen Segen. Indem er sie aus der Verstrickung in die Politik der 
Mächte löste, hat er erst ihre spirituelle Natur hervortreten lassen und ihr die Frei- 
heit für ihre eigentliche Sendung gegeben. Obwohl die moderne Welt in ihrer fast 
ausschließlichen Beschäftigung mit Politik und Wirtschaft kaum mehr Zeit für die 
Werte des Religiösen findet, so haben •die neuen Verhältnisse des modernen Lebens 
wenigstens diesen Vorteil, jene zahllosen Hindernisse beseitigt zu haben, durch die 
seinerzeit die Kinder dieser Welt das freie Wirken der Kirche beeinträchtigten" und 
ihr trotz zuweilen gutem Willen •Schaden und große Gefahren" brachten73. 

Johannes XXIII. sah aber auch, daß die Kirche noch nicht die rechte Antwort auf 
diese Vorboten einer besseren Zeit gefunden hat. In einer grundlegend veränderten 
Welt lebt sie noch in Formen, die früheren Zeiten angehören. Sie hat sich dem Wan- 
del der Zeit eigentlich noch nicht in der Tiefe gestellt, ja sie war bis jetzt vorwie- 
gend mit der Abwehr der Moderne beschäftigt. Ihrem eigentlichen Wesen gemäß 
muß sie aber •in erster Linie, an der Spitze jedes wahren Fortschritts und jeder 
wirklichen Aufwärtsentwicklung stehen"74. Sie darf sich nicht •untätigem Indifferen- 
tismus überlassen"75, sondern muß den Mut haben, die Schwelle zur Zukunft zu über- 
schreiten. Sie darf sich nicht von denen beeinflussen lassen, die •sich in ihrem Pessi- 

71 Am 23. 11. 1958 bei der Besitzergreifung des Lateran: HK 13 (1958/59) 175. 
72 •Die in unserer Zeit aufeinanderfolgenden mörderischen Kriege, die durch viele Ideo- 

logien verursachten geistigen Schäden und die langen bitteren Erfahrungen vieler Menschen 
sind nicht ganz ohne nützliche Lehren geblieben. Der wissenschaftliche Fortschritt selbst, 
der den Menschen die Möglichkeit zur Schaffung furchtbarer Waffen der Selbstzerstörung in 
die Hand gegeben hat, hat nicht weniger angstvolle Fragen wachgerufen. Er hat den Men- 
schen in der gegenwärtigen sorgenvollen Lage zum Nachdenken veranlaßt. Er hat dadurch 
die Menschen die Begrenztheit ihrer Möglichkeiten leichter einsehen lassen und hat so in 
ihnen den Wunsch nach Frieden und nach geistigen Werten geweckt. Er hat auch den sozia- 
len Entwicklungsprozeß zu einer immer engeren Zusammenarbeit und einer wachsenden 
gegenseitigen, ergänzenden Hilfeleistung hin beschleunigt, ein Prozeß, der, wenn auch mit 
unsicheren Schritten, bereits begonnen hat. All das erleichtert ohne Zweifel die apostolische 
Arbeit der Kirche." (Konstitution zur Einberufung des Konzils vom 25.12.1961: HK 16, 
1961/62, 225.) 

73 Eröffnungsansprache. Vgl. ferner: •Die Verhältnisse der modernen Zeit haben die 
charakteristischen Merkmale dieser (Friedens-) Tätigkeit der Kirche immer klarer hervor- 
treten lassen. Ohne der wesentlichen und vollkommenen Souveränität des römischen Papstes 
etwas wegzunehmen, haben sie auf der Ebene der internationalen bewaffneten oder bloß 
mündlichen Auseinandersetzungen die vollkommene übernationale Neutralität der Kirche 
und ihres sichtbaren Oberhauptes begünstigt." (Am 7. 3. 1963 zum Komitee für den Balzan- 
Preis: HK 17, 1962/63, 358.) • •Der Einzug des neuen Papstes hat den Prunk vergangener 
Zeiten verloren, aber was hat er dafür an Verinnerlichung gewonnen! Nicht mehr werden 
dem Fürsten die Zeichen äußerer Macht verliehen: heute schaut man auf den Priester, den 
Vater, den Hirten." (Am 23. 11. 1958 bei der Besitzergreifung des Lateran: HK 13, 1958/59, 
175.) u Am 25.10.1961. 75 Am 16.5.1962. 



•Oboedientia et Pax" • •Gehorsam und Friede" 261 

mismus weigern, ihren Beitrag zum Fortschritt der Welt, in der wir leben, zu 
leisten". Sie muß vielmehr furchtlos •auf die Zukunft bauen" und den Mut haben, 
•sich der veränderten Zeit anzupassen"76. In einer Zeit, •da der Mensch beinahe 
erschrocken vor seinen wissenschaftlichen Erkenntnissen steht und sich endlich bewußt 
ist, daß ihm keine Eroberung das Glück geben kann, wo eine Reihe von gegensätz- 
lichen Theorien sich ablöst, die ihm fälschlich ewige Jugend und leichtes Glück ver- 
sprechen", muß die Kirche ihre Stimme auf neue Weise erheben und •allen Men- 
schen die Hilfe ihrer Lehre und ihres Lebensideals anbieten"77. 

Dieser Blick über die Kirche hinaus auf die Nöte der modernen Welt, das Wissen 
um die Pflicht der Kirche, allen Menschen bei ihrer Suche nach Frieden, Gerechtigkeit 
und Einheit zu dienen, ist der eigentliche Ursprung und Inhalt der Konzilsidee. In 
jenem Gespräch mit Kardinalstaatssekretär Tardini, in dessen Verlauf zum ersten 
Mal der Gedanke an ein Konzil auftauchte, ging es gerade um diese Stellung der 
Kirche in der Welt. Muß die Kirche, so fragte sich der Papst, •ein Spielball der 
Fluten bleiben und muß sie sich vom Strom mittreiben lassen, oder erwartet man 
nicht gerade von ihr nicht nur neue Ermahnungen, sondern vor allem das Licht eines 
großen Beispiels? Was könnte dieses Licht sein?"78 Hier kam ihm die erleuchtende 
Idee: Auf einem Konzil sollte die innerlich erneuerte Kirche ein leuchtendes Beispiel 
der Liebe und der wahren Ordnung geben und dadurch ihre führende Stellung wie- 
dergewinnen. In der Einberufungskonstitution heißt es dann: •Da wir dieses dop- 
pelte Schauspiel erleben, dort die große geistige Not der Menschheit, hier den blü- 
henden Lebensreichtum der Kirche Christi, hielten wir es bereits seit Beginn unseres 
Pontifikats... für eine schwere Pflicht unseres apostolischen Amtes, unser Augen- 
merk darauf zu richten, mit Hilfe aller unserer Kinder die Kirche für die Lösung der 
gegenwärtigen Probleme geeigneter zu machen. Aus diesem Grund glaubten wir 
einer gleichsam übernatürlichen Stimme folgen zu müssen. Wir hielten die Zeit für 
reif, der katholischen Kirche und der Menschheitsfamilie die Möglichkeit eines neuen 
ökumenischen Konzils zu schenken . .. Das Konzil ist auch dazu berufen, auf der 
ganzen Welt, auf der die Ungewißheit und die Angst vor ständig neuaufbrechenden, 
schrecklichen Konflikten lastet, allen Menschen guten Willens eine Möglichkeit zu 
bieten, Ratschläge für den Frieden zu erarbeiten und deren Verwirklichung die 
Wege zu bereiten"79. 

Die Intentionen des Papstes waren also von Anfang an •ad extra", über die 
Kirche hinaus gerichtet, wie er es in der Rundfunkbotschaft vom 11. September 1962 
am deutlichsten entfaltet hat80. Alle anderen Konzilsziele • die Erneuerung der 

76 Am 27. 9. 1959. • Vgl. auch im Blick auf das Konzil: •Das Leben des Christen ist 
keine Sammlung von Antiquitäten. Es geht nicht darum, ein Museum oder eine Galerie der 
Vergangenheit zu mustern. Das kann zweifellos nützlich sein, wie auch der Besuch antiker 
Monumente Nutzen bringen kann, aber es genügt nicht. Die Erfahrungen der Vergangen- 
heit leisten uns wertvolle Dienste; aber man lebt, um • in ihrem Licht • voranzusdireiten, 
um immer weiter zu gehen auf den Wegen, die der Herr uns geöffnet hat." (Am 7. 11. 1962.) 

77 Homilie am Pfingstsonntag 1962: HK 16 (1961/62) 503. 
78 Am 11. 5. 1962 zu einer Gruppe aus Venedig. 
79 HK 16 (1961/62) 226. 
80 Am 16. 5.1962 sagte er nach einem Hinweis auf die Bedrohung des Friedens und die 

notwendige Einheit aller: •Gerade im Blick auf diese Lage der Dinge und auf die göttliche 



262 Wolfgang Seibel 

Kirche und die Suche nach der Einheit aller Christen • sollten diesem letzten Ziel 
dienen. •Einen großen Beitrag", so hoffte er, werde das Konzil leisten •zur Wieder- 
befestigung jener Grundsätze der christlichen Ordnung, die auch den Fortschritten 
im bürgerlichen, wirtschaftlichen, politischen und sozialen Leben Sinn und Ziel 
geben"81. •Zum Nutzen der ganzen Menschheit" sollte die Kirche •ihre übernatür- 
liche Einheit entfalten" und •überallhin die Fülle der christlichen Liebe verbrei- 
ten"82. Sie sollte sich nicht allein mit ihren eigenen Problemen beschäftigen, sondern 
der ganzen Menschheit in ihrer Suche nach Gerechtigkeit, Frieden und Einheit dienen. 
Deswegen die Dringlichkeit einer neuen Sprache, deswegen die Unterscheidung von 
•Substanz" und •Formulierung" des Dogmas, deswegen das Drängen zum •Aggior- 
namento". 

In diesem Blick auf die Sendung der Kirche an alle Menschen sah Johannes XXIII. 
auch die Besonderheit dieses Konzils und seinen tiefgreifenden Unterschied von 
allen früheren. Er hat darauf mehrmals hingewiesen, ausführlich und in program- 
matischer Form in der Ansprache an die Vorbereitungskommissionen zum Beginn 
ihrer Arbeit83. Die früheren Konzilien hätten sich hauptsächlich mit einzelnen Irr- 
tümern auf dem Gebiet des Dogmas, also mit Fragen der Lehre beschäftigen müs- 
sen84. •Heute gibt es im Innern der Kirche keine ernsthaften Meinungsverschieden- 
heiten" ähnlich schwerwiegender Art85; deswegen bestehe die Notwendigkeit eines 
solchen Konzils nicht. Aber die moderne Welt, die um die rechte Ordnung und um 
die Erhaltung des Friedens ringt und sich dabei kaum von den Gefahren •des fast 
ausschließlichen Strebens nach materiellen Gütern" freizuhalten vermag, stelle Fra- 
gen fundamentaler Art. Hier handelt es sich aber •um mehr als um den einen oder 
anderen Gegenstand der Lehre oder der Disziplin, den man wieder an die reinen 
Quellen der Offenbarung und der Überliefernug zurückrufen müßte; es handelt sich 
um die Substanz des menschlichen und christlichen Denkens und Lebens, deren über- 
zeitliche Treuhänderin und Lehrerin die Kirche ist und die wieder zur Geltung und 
zum Leuchten gebracht werden muß"86. 

Diese Klarheit über die Aufgaben eines Konzils in unserer Zeit ergab sich aus dem 
Kirchenbild Johannes' XXIII., in dem sich wiederum seine tiefe Frömmigkeit spie- 
gelte. Wie er sich in der Nachfolge des Guten Hirten zu allen Menschen gesandt 
wußte, so sollte auch das Konzil •vor allem Zeugnis und Darlegung der charakte- 

Sendung der Kirche ist, wie man weiß, die erste Idee des Konzils entstanden. Wie der neue 
Papst die Unordnung, den Haß und die Leidenschaften in der Welt sah, wie er sehen mußte, 
daß der unheilvolle Lärm des Kampfes fast gleichzeitig an einem anderen Punkt der Erde 
wieder beginnt, wenn er hier gerade zum Schweigen gebracht ist, überlegte er sich, daß man 
sich nicht untätigem Indifferentismus überlassen dürfe, sondern an einer besseren Zukunft 
mitarbeiten und für ein so hohes Ziel einen Beitrag von besonderer Wirksamkeit leisten 
müsse ... So entstand der Plan,... das Konzil zu halten." 

81 Am 14.11. 1960 zu den Vorbereitungskommissionen: HK 15 (1960/61) 169. 
82 Eröffnungsansprache. 
83 Am 14.11.1960: HK 15 (1960/61) 167. Ähnlich am 11. 9. und 3.12.1960 in Castel Gan- 

dolfo und am 7. 3. 1962 in S. Sabina. 
84 •Es geschah dabei zuweilen, daß die übermäßige Heftigkeit der Diskussion neue und 

noch schwierigere Streitfragen aufwarf" (7. 3. 1962). 
85 Am 3.12.1960. 
86 14.11.1960 (wie Anm. 83). 



•Oboedientia et Pax" • •Gehorsam und Friede" 263 

ristischen Züge des Guten Hirten sein"87. Es sollte die Sehnsucht nach der Einheit 
in Christus, aus der er selbst in einer so überzeugenden Schlichtheit lebte, über die 
ganze Menschheit ausbreiten. Wie das Konzil aus der persönlichen Initiative Johan- 
nes' XXIII. entsprungen war, so trug es auch in der Zielsetzung die Züge seiner 
geistigen Welt und seiner persönlichen Frömmigkeit. Daß dann die Ziele des Pap- 
stes auch vom Konzil selbst übernommen wurden, zeugt von der bezwingenden Kraft 
seines Glaubens: Er wollte nur der demütige Diener seines Herrn sein und wurde 
doch zum Gestalter der Kirche in unserer Zeit88. 

Die Bedeutung Johannes' XXIII. für das Leben und die Gestalt der Kirche be- 
schränkt sich nun nicht auf die Tatsache, daß er im Blick auf das Mysterium der 
Einheit die universale Sendung der Kirche neu herausstellte. Er hat darüber hinaus 
Wirklichkeiten sichtbar werden lassen, die in der Vergangenheit noch nicht so deut- 
lich gesehen wurden und deswegen für die Kirche in dieser spezifischen Form neu 
sind. Darin bedeutet der Pontifikat Johannes' XXIII. das Ende einer Epoche der 
Geschichte der Kirche und der Beginn einer neuen Zeit. Diese Wirklichkeiten sind 
freilich nicht das Ergebnis einer reflex überdachten Planung. Sie sind die Frucht des 
charismatischen, gläubigen Gehorsams, aus dem Johannes XXIII. lebte. Sie sind 
nicht erdacht, sondern erfahren. Weil er aber in ihnen den Willen Gottes für die 
Kirche unserer Zeit erkannte, setzte er alle seine Kräfte ein, um sie in der Kirche zur 
Geltung zu bringen. Es geht dabei vor allem um das Verhältnis von Hirtenamt und 
Lehramt, um die Begegnung der Christen und um die Stellung der Kirche in der 
Welt. 

Das Verhältnis von Hirtenamt und Lehramt 

Die aufsehenerregendsten Sätze der Eröffnungsansprache des Konzils betrafen das 
Lehramt der Kirche, also den Teil ihres Auftrags, der auf den Konzilien und auch 
in der normalen Tätigkeit der kirchlichen Leitungsgewalt bisher eindeutig vor- 
herrschte, wenn nicht fast ausschließlich im Blickpunkt stand. Die Sätze kamen für 
alle, die meinten, •das Konzil werde sich vor allem mit einer möglichst vollstän- 
digen Verurteilung aller Verirrungen und mit der Zurückweisung mißliebiger Schul- 
meinungen befassen, wie ein Blitz aus heiterem Himmel"89. 

Mit der grundlegenden Feststellung, daß das Lehramt der Kirche •vorwiegend 
pastoralen Charakters" ist, hat hier Johannes XXIII. Ziel und Grenze des Lehr- 
amtes aufgezeigt. Das Ziel sah der Papst zunächst in der Unterscheidung • sie wurde 
in einem päpstlichen Dokument erstmals so eindeutig gefordert! • zwischen der 
•Substanz" der Glaubenslehre und der •Formulierung ihrer sprachlichen Einklei- 
dung", eine Unterscheidung, die notwendige Voraussetzung ist- für das eigentliche 

87 Homilie am Pfingstsonntag 1962: HK 16 (1961/62) 504. 
88 •Eine neue und kraftvolle Ausstrahlung des Evangeliums in die ganze Welt, zusam- 

men mit der heiligen Kirche, die es ausbreitet, die es erkennen lehrt und seine Lehren 
erklärt: Dieser erneuerte pastorale Aufschwung ist die beständige Sorge unseres Herzens. 
Er ist auch das Ziel des ökumenischen Konzils: Die Menschen unserer Zeit sollen immer 
mehr aufmerksam werden, mit welch mütterlicher Sorge die Kirche für die geistige und auch 
die materielle Aufwärtsentwicklung der gesamten Menschheit eintritt." (Am 23. 12. 1962 zu 
den Kardinälen und Prälaten der Kurie.) 

89 Häring 31. 



264 Wolfgang Seibel 

Ziel des Konzils, nämlich die Neuformulierung der Lehre •im Licht der modernen 
Forschung und der Sprache des heutigen Denkens". Die Grenze zog der Papst dort, 
wo die negative Funktion des Lehramtes beginnt: Im Unterschied zur Praxis frü- 
herer Konzilien • die •mit größter Schärfe" Irrtümer verurteilten • sollte die 
Kirche auf dem Zweiten Vatikanum •den Nöten der gegenwärtigen Welt dadurch 
entgegenkommen, daß sie die Gültigkeit ihrer Lehre aufweist und nicht mehr Ver- 
dammungen ausspricht". Das •Heilmittel der Barmherzigkeit" sollte an die Stelle der 
alten Strenge treten. Als •liebende, gütige und geduldige Mutter" sollte sich die 
Kirche erweisen und die heute grassierenden Irrtümer ruhig der Zeit überlassen, die 
sie gründlicher vernichtet als es jede Verurteilung je vermöchte. Diese Irrtümer hätten 
ohnedies, so fügte der Papst hinzu, •so verheerende Früchte gezeitigt, daß die Men- 
schen sie bereits von sich aus verurteilen". 

Diese Sätze der Eröffnungsansprache lassen keinen Zweifel, daß Johannes XXIII. 
in jeder Verurteilung einen Widerspruch zum pastoralen Charakter des Lehramtes 
sah, wie ihn unsere Zeit erfordert. Er glaubte an die gewinnende und überzeugende 
Macht der Wahrheit, wenn sie nur •Wahrheit in der Liebe" bleibt. Er hielt über- 
haupt wenig von abstrakten Formeln, weil er hinter ihnen immer den Menschen sah, 
den er retten und dem er helfen wollte. Er war überzeugt, daß die Wahrheit erst 
dann ihrem innersten Wesen gemäß verkündet wird, wenn sie nicht trennt oder 
zurückstößt, sondern wenn sie die Menschen eint, wenn sie ihnen Trost und Kraft 
schenkt. Im Wissen um die Machtlosigkeit einer rein negativen Einstellung gegen 
den Irrenden forderte er eine positive und aufbauende Verkündigung, eine Verkün- 
digung, in der sichtbar wird, daß die Wahrheit nicht streng und hart, sondern barm- 
herzig und gütig ist. Er machte deswegen Besuchern gegenüber kein Hehl aus seiner 
tiefen Abneigung gegen alles, was im Dienst einer solchen negativen Haltung stand, 
gegen die alte Inquisition sowohl wie auch gegen Verdammungsurteile der jüngeren 
Zeit. Diskussionen und Entscheidungen über strittige Fragen der Lehre lehnte er 
damit nicht ab. Er wollte sie aber von diesem Konzil ferngehalten wissen, weil es 
heute um jene fundamentalen Fragen geht, in denen er • wie bereits gezeigt 
wurde • den spezifischen Unterschied des jetzigen Konzils von allen früheren Kon- 
zilien sah. 

Mit dieser Haltung, in der sich charismatische Führung mit einem Grundzug 
seines eigenen Wesens vereint, hat er in neuer Deutlichkeit herausgestellt, daß das 
Lehramt der Kirche im Dienst ihres Hirtenamtes steht und deswegen seine Funktion 
an den Forderungen der Seelsorge auszurichten hat. Während die Kirche in der 
Epoche, die mit der Reformation begann und über Syllabus und Antimodernismus 
noch bis zur Enzyklika •Humani generis" reichte, die klar definierte Lehre in den 
Vordergrund stellte und sie durch scharfe Abgrenzung von allen irrigen Auffassun- 
gen geltend machte, muß sie heute auf die Nöte der Menschen eingehen und ihnen 
eine positive, verstehende Antwort auf ihre Fragen geben. Das war die Überzeu- 
gung des Papstes. Er wollte die Kirche aus der reinen Abwehrhaltung der vergan- 
genen Jahrhunderte, in der langsam eine Theologie der Negationen und der Ver- 
bote gewachsen war, herausführen • nicht weil er diese Epoche als Fehlentwicklung 
verurteilt hätte, sondern weil er sie als beendet ansah. Der Wandel der Zeit erfor- 
dert eine neue Haltung der Kirche. Weil die Menschen, denen ihre Hirtensorge gilt, 



•Oboedientia et Pax" • •Gehorsam und Friede" 265 

in einer tiefgreifend veränderten Welt leben, muß sie auch eine andere Sprache 
sprechen, wenn sie nicht Gefahr laufen will, daß ihr Wort das Ohr der Menschen 
nicht mehr erreicht. 

Diese Haltung entsprang einer tiefen Einsicht in das Wesen der Kirche. Weil die 
Kirche als die Gegenwart der Gnade Gottes die Menschen zum Heil führen soll, ist 
ihre Sendung im tiefsten Sinn •pastoral". Die Lehrverkündigung ist nur ein Teil 
dieser umfassenden Aufgabe, nicht das Ziel, sondern nur ein Weg zum Ziel. Sie ist 
kein Selbstzweck, sondern muß der pastoralen Sendung der Kirche dienen. Indem 
der Papst eine neue Form der Lehrverkündigung forderte, hat er auch diesen eigent- 
lichen Sinn der Lehre wieder herausgestellt. Er hat gezeigt, daß auf Grund des 
Wesens der Offenbarung selbst das der Kirche anvertraute Wort Gottes jeweils so 
verkündigt werden muß, daß es die Menschen der Gegenwart erreicht, daß es sie zum 
Heil, und das heißt: zur Liebe führt. Die Güte, die das Wesen Johannes' XXIII. 
kennzeichnete, war hier die Frucht der Einsicht in eine ursprüngliche theologische 
Wirklichkeit. •Pastoral" bedeutete für ihn nicht eine • nur für die praktische Seel- 
sorge wichtige • Zutat zur Lehre, sondern ihr Ursprung und ihr Ziel, wie auch die 
Offenbarung der Wahrheit Gottes aus seinem Liebeswillen kommt und zum Heil 
in der Liebe des dreifaltigen Gottes führen soll. Johannes XXIII. hat mit einer 
ganz neuen Deutlichkeit sichtbar werden lassen, daß die Wahrheit im Dienst der 
Liebe steht und daß deswegen die Liebe die Seele oder, wie er es einmal formulierte, 
•die Königin der Wahrheit" ist90. 

Das Verhältnis zu den getrennten Christen 

Mit dieser Auffassung von den Beziehungen des Lehramtes zum Hirtenamt hängt 
die Stellung zu den getrennten Christen eng zusammen. Wie sehr die Sorge um die 
Einheit der Christen im Mittelpunkt des Denkens Johannes' XXIII. stand, braucht 
nicht näher belegt zu werden. Es gibt von der ersten Rundfunkbotschaft an kein wich- 
tiges Dokument seines Pontifikats, in dem nicht von diesem Anliegen gesprochen 
würde. Die Idee des Konzils ist während der Weltgebetsoktav aufgetaucht, also in 
Tagen, in denen dem Papst mit besonderer Dringlichkeit die Mahnung des: Ut unum 
sint! von Augen stand91. Die Formulierung der ersten Ankündigung nennt die Einheit 
der Christen als wesentliches Konzilsziel. Sie ist sein •Herzenswunsch". •Ich brenne 
darauf", sagte er bei Konzilsbeginn zu den delegierten Beobachtern der getrennten 
Kirchen, •zu arbeiten und zu leiden für das Herannahen der Stunde, wo sich für 
alle das Gebet Jesu im Abendmahlssaal verwirklichen wird"92. Das Geheimnis der 
Einheit, das er als das große Ziel seines päpstlichen Dienstes erstrebte, sollte zuerst 
hier, in der Einheit der Christen, Gestalt gewinnen. 

Er ließ sich dabei von denselben Haltungen leiten, die auch seine Stellung zum 
Lehramt der Kirche bestimmten. Er wollte die getrennten Christen keinen Augen- 
blick lang als Gegner sehen, gegen die man sich verteidigen und gegen die man die 
eigene Position dauernd abgrenzen muß, sondern als Brüder in Christus, mit denen 

80 Am 7. 12. 1962 zum Abschluß der letzten Generalkongregation. 
01 Am 3. 8. 1959 an die Diözesanpräsidenten der Katholischen Aktion Italiens: HK 14 

(1959/60) 8. 
92 Am 13.11.1962: HK 17 (1962/63) 91. 



266 Wolfgang Seibel 

man gemeinsam auf der •Suche nach der Einheit" ist93. Er war der Meinung, die 
Arbeit der Abgrenzung und der doktrinellen Klärung sei zur Genüge geleistet wor- 
den. Jetzt gelte es, zu Taten zu schreiten. Die Erfahrung der Geschichte hatte ihn 
gelehrt, daß die Einheit nie erreicht wird, wenn man nur auf das Trennende blickt 
und nur die Unterschiede ins Auge faßt. Deswegen betonte er das Verbindende und 
Einende und erhoffte sich die Heilung der Spaltung vom Wachstum der Kräfte des 
Guten. •Unbeschadet der Unerschütterlichkeit des katholischen Credo und der Moral 
habe ich mich immer mehr um das Einigende als um das Trennende und Gegensätz- 
liche gekümmert": Diese Worte des neuernannten Patriarchen von Venedig galten 
auch für den Papst94. Daher nannte er die getrennten Christen grundsätzlich nicht 
mehr Häretiker • ein Wort, das in diesem Zusammenhang in seinem Wortschatz 
nicht vorkommt •, sondern •Brüder", die •mit dem Namen eines Christen ausgezeich- 
net sind" und, wenn auch in wichtigen Fragen noch getrennt, doch mit den Katho- 
liken gemeinsam auf der Grundlage des einen Glaubens an Gott in Jesus Christus 
stehen95. Diese fundamentale Einheit sollte wachsen und die Grenzen, überwinden. 

Es war ihm von Anfang an klar, daß nur der Weg der Buße und der inneren 
Erneuerung der Kirche zu diesem noch so fernen Ziel führen kann. Das war sein 
Konzilsziel. Das sollte das Ergebnis dieser einmaligen Anstrengung sein. Es ging 
ihm darum, •die fundamentalen Wahrheiten des Glaubens besser zu verdeutlichen 
und die Voraussetzungen gegenseitiger Liebe zu schaffen"96. Die Kirche sollte in der 
Reinheit ihres evangelischen Ursprungs wieder sichtbar werden. Sie sollte •alte 
geistige Haltungen, Vorurteile und verletzende Ausdrücke überwinden, um so ein 
Klima zu schaffen, das das Wirken der Gnade begünstigt"97. Sie sollte in ihrem 
eigenen Leben alles beseitigen, was durch toten Formalismus oder gesetzliche Härte 
ihr eigentliches Wesen verdunkeln könnte, um von neuem glaubhaft und über- 
zeugend die Liebe Christi zu repräsentieren. Auseinandersetzungen allein, vor allem 
Auseinandersetzungen auf dem Gebiet der Lehre, hielt er für wenig fruchtbar. 
•Wenn man, wie es immer noch einige für wichtig halten, mit Diskussionen und 
Debatten beginnen wollte, käme man zu nichts"98, sagte er einmal. Schon als Patriarch 
von Venedig hatte er bei der Weltgebetsoktav von 1954 gesagt: •Der Weg zur Ver- 
einigung der verschiedenen Konfessionen ist die Liebe, die von der einen wie von 
der anderen Seite so wenig geübt wird"99. Und wenige Wochen vor seinem Tod: 
•Bei diesem edlen und nutzbringenden Bemühen um die Wiederherstellung der 
Bande der Einheit im unversehrten Glauben, aus der ohne Zweifel eine glücklichere 
Zeit für die christliche Welt hervorgehen wird, erweist sich, daß auf beiden Seiten 
das Einende ungleich größer ist als das Trennende. Es gilt jetzt von beiden Seiten 

93 Formulierung der Konzilsankündigung vom 25.1.1959: OR 26727. 1. 1959. Dasselbe 
am 12.10. 1962 an die Regierungsdelegationen zur Konzilseröffnung: HK 17 (1962/63) 94. 

94 Algisi 271. 
95 In der Antrittsenzyklika zitiert er Augustinus: •Ob sie wollen oder nicht, sie sind 

unsere Brüder. Sie hören erst auf, unsere Brüder zu sein, wenn sie aufhören, das Vaterunser 
zu sprechen." (HK 13, 1958/59, 544.) 

96 Konstitution zur Einberufung des Konzils vom 25. 12. 1961: HK 16 (1961/62) 226. 
97 Am 7. 5. 1960 an die Leiter der Päpstlichen Missionswerke. 
98 Am 14. 2. 1960 an die Mitglieder der Katholischen Aktion Italiens. 
99 Algisi 277. 



•Oboedientia et Pax" • •Gehorsam und Friede" 267 

Wege zu finden, die auf einem soliden Fundament zum angestrebten Ziel führen 
können, wenn auf beiden Seiten Hochachtung und brüderliche Liebe gewahrt blei- 
ben" »<••. 

Mit dieser wahrhaft ökumenischen Gesinnung hat Johannes XXIII. die Haltung 
der reinen Abwehr und des Fixierens der Unterscheidungslehren überwunden, die 
seit der Reformation das Verhältnis der Konfessionen beherrschte. Deswegen be- 
deutet sein Pontifikat das Ende der Gegenreformation und der Beginn einer neuen, 
von einer veränderten Einstellung geprägten Epoche. Er hat den Geist der Ver- 
ständigungsbereitschaft und den Willen zur Einheit, der in der Breite der Kirche 
langsam gewachsen war, als seine eigene Intention aufgenommen und ihn durch das 
Konzil in der Gesamtkirche zur Geltung gebracht. Er hat die Kirche zum Gespräch 
geöffnet. Er hat sie aus der Haltung der bloßen Verteidigung herausgeführt und ihr 
den Weg zu den anderen Christen hin geebnet. Daß die Einheit im Glauben nur 
durch die Stärkung des Gemeinsamen und nicht durch die Betonung des Trennen- 
den, nur durch die Erneuerung der eigenen Kirche und nicht durch Anklagen an die 
anderen erreicht werden kann, daß der Satz von der •Ecclesia semper reformanda", 
der immer zu erneuernden Kirche auch eine ständige Pflicht der katholischen Kirche 
aussagt und nicht mit Berufung auf die Unveränderlichkeit des Evangeliums von 
vornherein abgelehnt werden darf, das ist die ganz neue, die wahrhaft ökumenische 
Einstellung, der Johannes XXIII. in der Kirche Raum gegeben hat. Er hat ihr die 
Angst genommen und die Sicherheit der Liebe wiedergegeben. Die Errichtung des 
Sekretariats für die Einheit der Christen und die Anwesenheit der Beobachter der 
getrennten Christen auf dem Konzil sind die deutlichsten Zeichen dieses neuen Gei- 
stes, den die Kirche der aufrichtigen Güte, der Kühnheit, der Weitsicht und dem 
Glauben des Papstes Johannes' XXIII. verdankt. 

Die Kirche in der Welt 

Johannes XXIII. hat schließlich in seiner Lehre und in seinem Wirken das Ver- 
hältnis der Kirche zur Welt neu formuliert und dadurch eine bereits von seinen Vor- 
gängern eingeschlagene Linie in einem gewissen Sinn zu Ende geführt. Er war der 
erste Papst, der ein grundsätzliches Ja zur modernen Welt als ganzer gesprochen hat, 
und zwar auch zu jenen Formen und Werten, die ursprünglich in der Absage an die 
Kirche und ihre Lehre entstanden sind. Er sah auch in solchen Entwicklungen die 
Führung Gottes und zögerte daher nicht, sie als providentielle Fügung anzuerken- 
nen. Es war für ihn •die göttliche Vorsehung", die •in der gegenwärtigen Welt- 
ordnung zu einer neuen Ordnung der Beziehungen unter den Menschen führt" und 
dabei in so umfassender Weise •ihre Pläne vollendet", daß im letzten •alles, auch 
die Meinungsverschiedenheiten unter den Menschen, dem größeren Wohl der Kirche 
dient"101. So konnte er in allen Kräften, die die Gesellschaft der Gegenwart formen, 
die Ansätze für das Gute entdecken. Das sieht man vor allem an der Enzyklika 
•Pacem in terris". Die Bejahung der Prinzipien der modernen Demokratie, das Lob 
für das wachsende Bewußtsein von der Würde der menschlichen Person und der 

100 Apost. Brief an die slawischen Bischöfe vom 11. 5.1963: HK 17 (1962/63) 493. 
101 Eröffnungsansprache. 



268 Wolfgang Seibel 

Gleichheit aller Menschen, die Zustimmung zur Befreiung der Kolonien, die Forde- 
rung nach dem Ausbau der internationalen Organisationen, besonders der UNO, 
und vor allem die umfassende und systematische Aufzählung der Menschenrechte, 
mit der die Enzyklika beginnt (wobei sie die Deklaration der Menschenrechte der 
UNO ausdrücklich als einen •Akt von höchster Bedeutung" hervorhebt): das alles 
zeugt von der Offenheit des Papstes gegenüber der modernen Welt. Auch diese 
Haltung wurzelt in jenem gläubigen Optimismus, der überall die Spuren der gött- 
lichen Führung und die Zeichen des guten Willens der Menschen entdeckt. Sie kommt 
aber auch aus einer tiefen Achtung vor der Würde der Menschen, die diese Ordnung 
geschaffen haben, und vor allem aus einer bestimmten Auffassung von der Stellung 
der Kirche in der Welt, die wir noch betrachten müssen. 

Johannes XXIII. betonte von Anfang an die spirituelle Natur der Kirche und die 
Besonderheit ihrer Sendung, die sie aus allen irdischen Ordnungen heraushebt. •Die 
Kirche • wir haben es schon häufig gesagt • verfolgt keine rein irdischen Ziele, 
sie strebt nach keinerlei irdischer Herrschaft"102. Für ihn war die Kirche nicht eigent- 
lich ein Gegenüber des Staates, sondern stand über allen politischen Machtgruppen 
und allen irdischen Interessen, nur zur Verkündigung des Wortes Gottes • der 
Heilsbotschaft und des Sittengesetzes • an alle Menschen berufen. In jedem poli- 
tischen Engagement sah er eine Gefahr für die Sendung der Kirche und eine Ver- 
dunkelung ihres Wesens. Er verzichtete deswegen grundsätzlich auf institutionellen 
politischen Einfluß und überhaupt auf jegliches Mittel weltlicher Macht. Er wollte 
die Kirche aus jeder Verstrickung in die Politik der Parteien, der Staaten und der 
Machtblöcke lösen, um ihre •vollkommene übernationale Neutralität"103, die er als 
notwendige Voraussetzung der Erfüllung ihrer Aufgabe betrachtete, neu herauszu- 
stellen. Weil die Kirche •nicht zur Herrschaft über die Völker, sondern zum Dienst 
an den Völkern da ist"104, muß sie sich •streng an die Grenzen des religiösen und 
sittlichen Gebietes halten und den bürgerlichen Autoritäten ihre volle Autorität 
lassen"105. 

Diese Haltung lag ihm wie kaum etwas anderes am Herzen. Sein Verständnis des 
kirchlichen Amtes war wesentlich von ihr geprägt. Er hat das selbst in einer Auf- 
zeichnung vom 13. August 1961 ausdrücklich formuliert: •Die höchste, heilige und 
göttliche Aufgabe eines Papstes für die Gesamtkirche und der Bischöfe für ihre 
eigenen Diözesen ist, die Frohbotschaft zu verkünden und die Menschen zum ewigen 
Heil zu führen. Sie sollen sorgfältig darauf bedacht sein, daß keine andere irdische 
Beschäftigung diese wichtigste Aufgabe hindert, beeinträchtigt oder stört. Eine solche 
Behinderung kann vor allem aus den menschlichen Meinungen auf dem Gebiet der 
Politik herrühren, die in verschiedene Richtungen auseinandergehen und sich wider- 
sprechen. Jenseits aller Meinungsverschiedenheiten und aller Parteiungen, die die 
Gesellschaft und die ganze Menschheit beunruhigen und bedrängen, erhebt sich das 
Evangelium. Der Papst liest es und erklärt es zusammen mit den Bischöfen, nicht als 
Beteiligte an weltlichen Interessen irgendeines Menschen, sondern als solche, die in 

102 Am 23. 12. 1962 an das Diplomatische Corps. 
103 Am 7. 3.1963: s. Anm. 73. 
104 Weihnachtsbotschaft 1962: HK 17 (1962/63) 233. 
105 Am 5. 6. 1960 an die Katholiken Afrikas: HK 14 (1959/60) 541. 



•Oboedientia et Pax" • •Gehorsam und Friede" 269 

der Ruhe und dem Glück jener Stadt des Friedens leben, die der ,irdischen Stadt' 
und der ganzen Welt die rechte Ordnung verleiht. Das ist es, was die einsichtigen 
Menschen von der Kirche erwarten, und nichts anderes"106. 

Die innere Freiheit der Kirche von allen irdischen Interessen war aber für Johan- 
nes XXIII. nicht gleichbedeutend mit untätiger Passivität. Er sah in ihr vielmehr 
die Voraussetzung ihrer eigentlichen Aufgabe, die sie im Dienst der gesamten 
Menschheit zu erfüllen hat. •Da wir jenseits aller Konflikte zwischen den Völkern 
stehen, alle Völker mit der gleichen Liebe umfangen und durch keine irdischen 
Ziele, keine politischen Machtansprüche, keine Sucht nach weltlichen Gütern getrie- 
ben werden, sind wir der Ansicht, daß wir ... von den Angehörigen aller Nationen 
unvoreingenommen beurteilt und gehört werden können"107. In dieser •übernatio- 
nalen Neutralität" soll die Kirche ihren aktiven Beitrag zur Gestaltung einer besse- 
ren Ordnung in Gerechtigkeit, Freiheit und Frieden leisten • nicht durch ein ein- 
seitiges •Belehren", sondern durch das selbstlose Angebot ihres Dienstes. Sie leistet 
diesen Dienst •durch das Gebet, durch die tiefe Achtung, die sie den Armen, den 
Kranken und den Alten entgegenbringt, und durch die Ausbreitung ihrer Lehre, die 
eine Lehre der brüderlichen Liebe ist"108. Sie stellt der Menschheit, die vor der 
Lösung so vieler und schwieriger Probleme steht, •selbstlos und den Bedürfnissen 
angepaßt, praktische Grundsätze für die Entwicklung des persönlichen, familiären, 
beruflichen, bürgerlichen und internationalen Lebens zur Verfügung", Normen, die 
•den Geist der Achtung vor der Würde der Person und den Erfordernissen des 
Gemeinwohls atmen"109 und die alle das Ziel haben, das Johannes XXIII. als die 
große Aufgabe seines Pontifikats betrachtete: den Frieden der Menschheit, der auf 
Wahrheit, Gerechtigkeit und Freiheit gegründet ist und der allein aus der Kraft des 
göttlichen Friedens lebt. Auch bei dieser großen Aufgabe, der vor allem die beiden 
Enzykliken •Mater et Magistra" und •Pacem in terris" dienen, sollte die Kirche 
nach dem Willen des Papstes •den Nöten der gegenwärtigen Welt dadurch ent- 
gegenkommen, daß sie die Gültigkeit ihrer Lehre aufweist und nicht mehr Verdam- 
mungen ausspricht", wie er es in der Eröffnungsansprache des Konzils gesagt hatte. 
•Die Tätigkeit der Kirche", so formulierte er es wenige Monate vor seinem Tod, 
•ist nicht bloß negativ, sie besteht nicht bloß darin, die Regierungen zu ermahnen, 
nicht zu bewaffneten Auseinandersetzungen zu schreiten. Es ist eine Tätigkeit, die 
beitragen soll, Menschen des Friedens zu formen, Menschen mit friedlichen Gedan- 
ken, Herzen und Händen", die aber gerade in dieser ihrer friedfertigen Gesinnung 
•aktive Gestalter des Friedens" sind110. 

Johannes XXIII. hat mit dieser Haltung das von seinen Vorgängern Begonnene 
konsequent weitergeführt. Indem er ein grundsätzliches Ja zur modernen Welt 
sprach und vor allem in seiner Enzyklika •Pacem in terris" die Glieder der Kirche 
zur Mitarbeit an der Gestaltung der irdischen Ordnungen, die auch der Sorge der 

106 OR 13. 3.1963. 
107 Antrittsenzyklika vom 29. 6. 1959: HK 13 (1958/59) 540. 
108 Am 12. 10. 1962 an die Delegationen der Regierungen zur Konzilseröffnung: HK 17 

(1962/63) 94. 
109 Am 5.6.1960 an die Katholiken Afrikas: HK 14 (1959/60) 541•542. Dasselbe in der 

Konstitution zur Einberufung des Konzils: HK 16 (1961/62) 226. 
110 Am 7. 3. 1963 zum Komitee für den Balzan-Preis: HK 17 (1962/63) 358. 



270 Wolfgang Seibel 

Kirche anvertraut sind, aufrief, hat er auch die letzten Reste jener Reserviertheit 
überwunden, die nicht vergessen konnte, daß die Formen der modernen Welt zum 
guten Teil im Protest gegen die Kirche entstanden waren und eine kirchliche Ver- 
urteilung erfahren hatten. Noch wichtiger ist das Bild der dienenden Kirche, das er 
mit solchem Nachdruck herausgestellt hat. In den Ansprachen und Dokumenten sei- 
nes Pontifikats ist von den Rechten der Kirche kaum und von Privilegien gar nicht die 
Rede. Für Johannes XXIII. war die Kirche nicht eine Institution, dir irdische An- 
sprüche zu stellen hat, sondern die heilige Gemeinschaft, der die Pflicht aufgegeben 
ist, in der Nachfolge ihres Herrn den Menschen zu dienen. In diesem Dienst geht es 
nicht um Macht oder Einfluß oder das Durchsetzen von Forderungen, sondern um 
das selbstlose Zeugnis des Glaubens und der Liebe, ein Zeugnis, das von seinem 
Wesen her nur mit den Mitteln des Geistes und nicht mit den Mitteln irdischer 
Macht repräsentiert werden kann. Man kann die Tragweite eines solchen Kirchen- 
bildes, das einer tiefen Einsicht in das Wesen der Kirche entsprang, nicht hoch genug 
einschätzen. Johannes XXIII. hat hier eine Tat vollbracht, die ähnlich bedeutungs- 
voll ist wie die Überschreitung der Gegenreformation und des Antimodernismus. 
Er hat die Kirche auch hier in die neue Zeit geführt. Er hat erkannt, daß die Ära, 
die mit der Befreiung der Kirche aus der Verfolgung des Römischen Reiches begann, 
zu Ende geht, und hat aus dieser Erkenntnis entschlossen die Folgerungen gezogen. 
Dies fiel ihm um so leichter, als er in der Gegenwart eine Fülle von glücklichen 
•Zeichen der Zeit" erkannte, die es der Kirche gestatten, ihr eigentliches Wesen 
viel reiner als früher, viel mehr im Geist ihres apostolischen Ursprungs zu entfalten. 
Im letzten aber entsprang dieses Kirchenbild wiederum seiner eigenen religiösen 
Erfahrung. Weil er als der •demütige Diener der Diener Gottes", wie er sich oft 
nannte, nichts wollte als allen in Liebe zu dienen, konnte er auch die Kirche nur als 
die zum Dienen berufene Dienerin ihres Herrn erkennen. Die großen Wirklich- 
keiten, die er in der Kirche sichtbar werden ließ, fließen unmittelbar aus der Welt 
seines eigenen Glaubens. 

Das alles ist nun dem Konzil aufgegeben. Was Johannes XXIII. ins Werk gesetzt 
hat, ist ein Anfang, der noch vollendet werden muß. Er hat der Kirche die Tore in 
die Zukunft geöffnet, aber der Weg dorthin muß noch gefestigt werden. Diese Auf- 
gabe hatte Johannes XXIII. schon immer dem Konzil zugedacht; er selbst wollte nur 
den Anstoß geben und den Raum für die Entfaltung des Neuen schaffen. Weil er 
aber in der charismatischen Sicherheit seines Glaubens genau das traf, was die Zeit 
verlangte, setzten sich seine Ideen wie von selbst durch und erfaßten durch das 
Konzil die ganze Kirche. So braucht das Konzil, wenn es dem Erneuerungswillen des 
Papstes treu bleiben will, nur auf dem Weg weiterzugehen, für den es sich selbst aus 
seiner eigenen inneren Dynamik entschieden hat. Es wird sich dabei von dem Geist 
der Güte, der Brüderlichkeit und des demütigen Dienstes in der Einfachheit des 
Evangeliums leiten lassen, den dieser Papst so überzeugend vorgelebt hat. Mit die- 
sem Geist hat Johannes XXIII. einen Maßstab gesetzt, dem sich die Kirche nicht 
mehr entziehen kann. 




