
Das Hauptgebot im Alten Testament 

Von Norbert L o h f i n k SJ, Frankfurt/Main 

Wir verbinden mit dem Begriff •Hauptgebot" sofort einen bestimmten Inhalt; wir 
denken an das Gebot der Gottes- und Nächstenliebe. So lesen wir es in der bekann- 
ten Perikope Mk 12,28•34; Mt 22,34•40; Lk 10,25•28.Trotz erheblicher Unter- 
schiede zwischen den Texten der drei Evangelisten dürfte es sich wohl stets um den 
gleichen Vorgang im Leben Jesu handeln. Eine Frage wird gestellt: die Frage nach 
dem Hauptgebot. Eine Antwort wird gegeben: das Doppelgebot der Liebe. An 
dieser Grundstruktur des Vorgangs wird aber gerade deutlich, daß der Begriff des 
Hauptgebots auch gedacht werden kann, ohne daß er sofort mit dem Inhalt der Got- 
tes- und Nächstenliebe gefüllt werden müßte. Er ist zunächst ein rein formaler 
Begriff. Als solcher steht er in der Frage. Jesus versteht diese Frage. Erst in seiner 
Antwort füllt er ihn inhaltlich auf • und die vorher ergangene Frage setzt geradezu 
voraus, daß man ihn unter Umständen auch anders auffüllen könnte. 

Was meint der inhaltlich noch offene Begriff des •Hauptgebots", wie er in der 
Umwelt Jesu offensichtlich vorhanden war? Bei Mk 12, 28 lautet die Frage des 
Schriftgelehrten: •Welches Gebot ist das erste von allen?" Hier wird also voraus- 
gesetzt, daß die 248 Gebote und 365 Verbote der Tora nicht atomistisch nebenein- 
anderstehen, sondern daß es unter ihnen eine Ordnung gibt. Die Vielfalt des gött- 
lichen Willens, die auf den Menschen eindringt, ihn umstellt und umhegt zugleich, 
ist rational, es gibt in ihr eine Hierarchie. Es gibt ein Gebot, das das •erste von 
allen" ist. Wieso ist es das erste? Jesus gebraucht im Schlußsatz, mit dem er seine 
Antwort beendet, eine zweite Formulierung: •Kein anderes Gebot ist größer als 
dieses" (Mk 12, 31). Der erste Platz unter den Geboten wird also von der Größe, 
und das heißt doch wohl: von der Bedeutung der Gebote her bestimmt. Bei Matthäus 
ist das sogar die führende Formulierung (Mt 22, 36. 38), zu der die erstbesprochene 
nur beiläufig hinzukommt (Mt 22, 38). Doch bringt der Schlußsatz Jesu bei Matthäus 
noch eine dritte Bestimmung, die den Begriff noch weiter klärt: •An diesen zwei 
Geboten hängt das ganze Gesetz und die Propheten" (Mt 22, 40). Weniger wichtig 
ist hier wohl, daß das •Hauptgebot" nicht nur auf die Gebote der Tora, sondern 
auf die ganze Schrift bezogen wird, denn die beiden Größen waren in solchem Zu- 
sammenhang wohl austauschbar. Dagegen ist entscheidend, daß eine Ab-Hängigkeit 
aller anderen Äußerungen des Gotteswillens von der •ersten" und •größten" ange- 
nommen wird. Ob diese Beziehung der Abhängigkeit als echte Ursprungsbeziehung 
gedacht wurde oder nur als ein inhaltliches Umgreifen und Begründen, ist nicht zu 
ersehen. Jedenfalls wird die Vielheit des Gotteswillens als ein geordneter Kosmos 
gesehen, der im •ersten" und •größten" Gebot das Prinzip seiner Einheit hat. Lukas 
bringt zwar die Perikope, vermeidet aber die ganze Terminologie (Lk 10, 25: •Mei- 
ster, was muß ich tun, um ewiges Leben zu erlangen?"). Das beweist, daß er sie bei 
seinen hellenistischen Lesern nicht als bekannt voraussetzen kann. Es handelt sich 
um eine palästinensisch-jüdische Begriffsbildung. Es gab zur Zeit Jesu eine formale 
Konzeption eines •Hauptgebots", die aber inhaltlich nicht eindeutig festgelegt war 



272 Norbert Lohfink 

und die Jesus aufnahm und auf das Doppelgebot der Gottes- und Nächstenliebe 
anwendete. 

Im folgenden soll einiges aus der entfernteren Vorgeschichte der Theologie des 
Hauptgebotes mitgeteilt werden. Es handelt sich um Sachverhalte, die der alttesta- 
mentlichen Exegese in den letzten Jahren neu zu Gesicht gekommen sind. Vorher 
wenig beachtete Texte, vor allem aus dem Buch Deuteronomium, haben sich als 
Reflexe älterer Diskussionen im alttestamentlichen Gottesvolk um das Hauptgebot 
erwiesen. Die bei Markus und Matthäus auftretenden festen Begriffe finden sich 
dort zwar noch nicht, aber die Sache ist eindeutig da. Im Zusammenhang der Haupt- 
gebotsproblematik erscheinen dabei Aussagen, die auf andere neutestamentliche 
Themen verweisen, die gewöhnlich nicht unmittelbar mit dem Doppelgebot der Liebe 
zusammengesehen werden. 

Vor-israelitischer Ursprung der Auffassung 

Die Überzeugung von der Existenz eines Hauptgebotes ist in Israel nicht • wie 
wir vielleicht erwarten würden • aus der reinen Sachproblematik neu und ursprüng- 
lich erwachsen. Es war also nicht so, daß Israel sich vor der bestürzenden Tatsache 
einer ungeordneten und unübersehbaren Vielheit von Einzelgeboten vorgefunden 
hätte und dann das Bedürfnis gespürt hätte, dieses Phänomen denkerisch zu bewäl- 
tigen. Vielmehr hat Israel die Überzeugung von einer inneren Ordnung der Gebote 
und damit von der Existenz eines Hauptgebots im Zusammenhang eines umfassen- 
deren Vorstellungs- und Aussagekomplexes von woanders her übernommen und auf 
den religiösen Sachverhalt übertragen. Es handelt sich um die Konzeption, die in der 
Institution und Theologie des Gottesbundes Israels tragend geworden ist1. 

Israel hat ja sein Verhältnis zu seinem Gott nicht als mystische Teilhabe, als zykli- 
sche Wiederholung urzeitlicher Mythen, als magisch-rituelle Bezwingung numinoser 
Kraftfelder verstanden, sondern als •Bund". Am besten setzt man statt •Bund" 
sogar ein anderes deutsches Wort ein. Israel ist der Meinung, sein Gott habe mit ihm 
am Anfang seiner Geschichte, am Berge Sinai, einen •Vertrag" geschlossen. Selbst- 
verständlich ist sich Israel der Grenzen dieses Vorstellungsmodells bewußt und 
bringt verschiedene Korrektive an, die dazu dienen, den analogen Charakter der 
Auffassung zu unterstreichen. Dennoch denkt es wirklich juristisch. Es sieht einen 
Spannungsbogen zwischen zwei Freiheiten: der Freiheit des einen Gottes Jahwe, der 
Israel aus allen Völkern als sein Eigentumsvolk erwählte, und der Freiheit dieses 
Volkes, das sich Jahwe vertraglich verpflichtet. 

Dabei handelt es sich nicht nur um ein Denkmodell, sondern um eine Institution. 
Wie internationale Verträge zwischen Königen damals stets urkundlich festgelegt 
wurden, so gab es auch für den Vertrag zwischen Jahwe und Israel eine •Bundes- 
urkunde". Wie die internationalen Verträge damals in regelmäßigen Abständen 
öffentlich verlesen werden mußten, so wurde auch in Israel die Bundesurkunde regel- 
mäßig verlesen. Die Zeremonien der Bundesverlesung dürften ein Zentrum des 
israelitischen Kultes ausgemacht haben. 

1 William L. Mo ran : Moses und der Bundesschluß am Sinai. Stimmen der Zeit 170, 
1962, S. 120•133. Einzelnes: Klaus B a 11 z e r : Das Bundesformular. Neukirchen 1960. 



Das Hauptgebot im Alten Testament . 273 

Auch der Wille Gottes wird vom Vertragsdenken her verstanden. Gottes Gebote 
und Gesetze für Israel sind •Bundesforderungen"2. Sie sind nichts anderes als die 
•Vertragsbedingungen" des Vertrages zwischen Gott und Volk. 

Die Zusammenhänge zwischen dem religiösen Bundesdenken Israels und dem 
profanen Vertragswesen der Zeit lassen sich bis in Einzelheiten hinein aufzeigen. Es 
besteht eine besonders enge Beziehung zu einem bestimmten Typ von Vertragsver- 
hältnissen aus dem Bereich des Internationalen Rechts der mittleren und späten 
Bronzezeit, den sogenannten Vasallenverträgen. Sie spielten in den großen Satelli- 
tensystemen der 2. Hälfte des zweiten Jahrtausends v. Chr. im vorderen Orient eine 
große Rolle. Durch solche Vasallenverträge banden die Großkönige der damaligen 
Großreichbildungen (unsere Dokumente kommen vor allem aus dem hethitischen 
Bereich) kleinere Königtümer an der Peripherie ihres Machtbereiches an sich. Stil 
und Form dieser Vasallenverträge sind uns aus den archäologischen Funden gut 
bekannt. Sie folgen gewöhnlich einem ganz bestimmten Formular. Der Großkönig 
spricht in erster Person. Er beginnt mit einer Selbstvorstellung (Nennung seiner 
Namen und Titel). Der Selbstvorstellung folgt ein historischer Rückblick. Er schildert 
die Geschichte der politischen Beziehungen zwischen den beiden Vertragspartnern. 
Dabei wird die Unzuverlässigkeit und Treulosigkeit des Vasallen, die Treue und 
Großzügigkeit des Großkönigs herausgearbeitet. Dieser historische Prolog endet bei 
der augenblicklichen Situation des Vertragsabschlusses. Der Großkönig bestätigt den 
Vasall in seinem Herrschaftsbereich. Dann folgt: •Und nun". Dieses stilistische 
Gelenk leitet über zu den Vertragsbedingungen. Und zwar folgt zunächst eine Art 
Generalklausel oder Grundsatzerklärung. Sie bestimmt das gegenseitige Verhältnis 
der beiden Vertragspartner in sehr generellen Begriffen. Meistens heißt es einfach: 
Du sollst mich schützen und ich will dich schützen. Dann wird in den nun folgenden 
Einzelbestimmungen diese Grundsatzerklärung im einzelnen entfaltet und präzi- 
siert. Nach den Einzelbestimmungen folgt eine Götterliste. Die Götter der beiden 
Länder werden hier als Vertragszeugen aufgerufen. Abschließend werden dem 
Vasallen Fluch und Segen zugesprochen: Fluch im Falle des Vertragsbruchs, Segen 
im Falle der Vertragstreue. Das ist in grobem Entwurf das Formular der Vasallen- 
verträge. Jeder Vertrag wurde doppelt ausgefertigt, auf zwei •Vertragstafeln", und 
in den Haupttempeln der beiden Länder deponiert. 

Die Entsprechungen in vielen Texten des Alten Testaments, die sich auf das Bun- 
desverhältnis Israels zu Jahwe beziehen, sind zum Teil frappant. Es genügt hier, auf 
den bekanntesten dieser Texte hinzuweisen, die sogenannten •Zehn Gebote". Sie 
bildeten nach der Darstellung im Buche Exodus und im Buch Deuteronomium die in 
zwei Exemplaren ausgefertigte Urkunde des Bundesschlusses am Sinai. Sie folgen 
genau der ersten Hälfte des Vertragsformulars. Zunächst die Selbstvorstellung des 
Großkönigs: •Ich bin Jahwe, dein Gott". Dann der historische Prolog, der die Wohl- 
taten des Großkönigs herausstellt: •Ich habe dich herausgeführt aus dem Lande 
Ägypten, dem Sklavenhaus". Dann die Grundsatzforderung: •Du sollst keine frem- 
den Götter neben mir haben". Schließlich die Einzelforderungen: die Serie der rest- 

2 Martin N o t h : Die Gesetze im Pentateuch. Ihre Voraussetzung und ihr Sinn. In: 
N o t h : Gesammelte Studien zum Alten Testament. München 1957, S. 155•171. 



274 Norbert Lohfink 

liehen Gebote des Dekalogs. Götterlisten gibt es im monotheistischen Israel natürlich 
nicht. Segen und Fluch fehlen beim Dekalog, finden sich aber in ähnlichen Texten 
des Alten Testaments. 

Für die Frage nach dem •Hauptgebot" ist in der Gattung des Bundesformulars die 
feste Folge von Grundsatzerklärung und Einzelforderungen bedeutsam. Hier hat 
schon die vorbildliche profane Gattung so etwas wie eine formale Konzeption eines 
Hauptgebots. Seitdem Israel überhaupt sein Gottesverhältnis als •Bund" verstand, 
mußte es notwendig dazu kommen, im Hinblick auf den göttlichen Willen den Ge- 
danken eines Hauptgebotes zu denken. Von Anfang an war Israel im Bundesformu- 
lar eine Denk- und Redestruktur gegeben, in der eine Theologie des Hauptgebotes 
angelegt war. 

Hat Israel die Bedeutung dieser Formalstruktur begriffen, oder hat es sie nur als 
leere Form weitergetragen? Wenn es sie begriffen hat: was hat es damit angefangen? 

Aus dem Staatsrecht übernommene Hauptgebotsformulierungen 

Das Buch Deuteronomium, die letzte der großen Gesetzessammlungen des Penta- 
teuchs, folgt in seinem Aufbau der liturgischen Feier der Bundeserneuerung3. Diese 
selbst lehnt sich an die Struktur des Bundesformulars an. Deutlich läßt sich im Buch 
Deuteronomium in den Kapiteln 12•26 der Bereich der Einzelgebote, dann in Kapi- 
tel 28 der Bereich von Segen und Fluch ausmachen. Die Kapitel 1•11 enthalten in 
mehrfachem Wechsel geschichtliche Rückblicke und allgemeine, noch nicht auf Einzel- 
gebote eingehende Paränesen. Vom Aufbau des Bundesformulars her ist klar, daß 
die •Paränesen" nichts anderes sind als Abhandlungen der Thematik des Haupt- 
gebots. Israel hat die formale Funktion des Hauptgebots also in seinem Kult erkannt 
und entwickelt. Es ist möglich, aus den Paränesen der Kapitel 1•11 des Deuterono- 
miums Israels Theologie des Hauptgebots zu erheben4. Dabei läßt sich zunächst fest- 
stellen, daß aus den profanen Vertragstraditionen nicht nur die formale Struktur, 
sondern auch inhaltliche Momente, Begriffe und Formulierungen übernommen und 
auf das Verhältnis Israels zu Jahwe übertragen wurden. Es gibt mehrere Fassungen 
des Hauptgebots, die nicht ursprünglich religiös, sondern politisch sind. 

Im Dekalog lautet das Hauptgebot: •Du sollst keine fremden Götter haben vor 
meinem Angesicht". Es sagt also den ausschließlichen Anspruch Jahwes auf Ver- 
ehrung durch Israel aus. Das entspricht sachlich dem Grundzug der Vasallität. Ein 
Vasallenkönig durfte keine Beziehungen zu einem fremden Herrscher aufnehmen. 
Durch den Vasallenvertrag ordnete er sich allein seinem Lehnsherrn als Großkönig 
zu. Da Israel in den älteren Zeiten durchaus mit der Existenz der •fremden Götter" 

rechnet5, besteht hier eine genaue Entsprechung. Alle anderen Forderungen Jahwes 
an Israel ruhen auf diesem Privilegrecht alleinigen Kultanspruchs auf. 

3 Gerhard von Rad: Das formgeschichtliche Problem des Hexateuch. In: R a d : Gesam- 
melte Studien zum Alten Testament. München 1958, S. 9•86. 

4 Norbert L o h f i n k : Das Hauptgebot. Eine Untersuchung literarischer Einleitungs- 
fragen zu Dtn 5•11. Rom 1963 (wird im folgenden öfter vorausgesetzt). Zitate aus Dtn 
lehnen sich im folgenden meist an die Übersetzung von Hubert Junker an (Echter-Bibel). 

5 Dtn 4, 19; 29, 25; 32, 8 (LXX und 4QDtn). 



Das Hauptgebot im Alten "Testament 275 

Eine zweite Formulierung des Ausschließlidikeitsanspruchs Jahwes findet sich in 
Dtn 6, 14: •Ihr sollt nicht hinter fremden Göttern hergehen!"6 Hinter dem Groß- 
könig herzugehen, und nur hinter ihm herzugehen • das war Vasallenpflicht. Sie 
hat Israel seinem Gott gegenüber zu erfüllen. Im Neuen Testament greift der Ruf 
Jesu, hinter ihm herzugehen (gewöhnlich übersetzt: ihm nachzufolgen) auf diese alte 
Formulierung zurück. 

Eine dritte, aus dem politischen Bereich stammende Formulierung des Haupt- 
gebots ist das Liebesgebot selbst: •Du sollst Jahwe, deinen Gott, lieben aus deinem 
ganzen Herzen, aus deiner ganzen Seele und aus deiner ganzen Kraft!" (Dtn 6, 57). 
Das internationale Recht des alten Orients dachte nicht wie unser internationales 
Recht an Beziehungen zwischen abstrakten Größen, •Staat" genannt, sondern an 
persönliche Beziehungen zwischen den Souveränen. Diese Beziehung wurde auch als 
•Liebe" bezeichnet8. Wir finden in der diplomatischen Korrespondenz und in Ver- 
tragstexten mehrfach dieses Wort, einmal sogar die Forderung an den Vasallen, den 
Großkönig •zu lieben wie dich selbst". Auch das Liebesgebot, gerade in seinem Zu- 
satz •aus ganzem Herzen, ganzer Seele und allen Kräften" (er stammt ebenfalls aus 
dem diplomatischen Sprachgebrauch), drückt den Ausschließlichkeitsanspruch Jahwes 
gegenüber Israel aus. 

Alle drei Formulierungen entstammen also dem politischen Bereich und sind auf 
die religiöse Beziehung erst übertragen worden. Es ist überflüssig zu betonen, daß 
sie dabei natürlich eine ganz andere Tiefendimension erhalten haben. Aber es ist 
nicht überflüssig, um den genuinen Zusammenhang dieser verschiedenen Formulie- 
rungen zu wissen. Sie finden nur zu ihrer ursprünglichen Einheit zurück, wenn Jesus 
später auf sie zurückgreift, indem er sie auf sich bezieht. Er fordert auf, hinter ihm 
herzugehen, und er fordert auf, ihn zu lieben. Der alte Zusammenhang der Liebes- 
forderung mit dem Recht leuchtet im Neuen Testament an einer Stelle auf, wo man 
es vielleicht am wenigsten vermutet • in der johanneischen Theologie: •Wer meine 
Gebote hat und sie hält, der ist es, der mich liebt" (Jo 14, 219). 

Kultisch orientierte israelitische Neuformulierungen des Hauptgebots 

Israel war bereit, das Hauptgebot neu zu formulieren, wenn die Stunde es for- 
derte. Dabei hatte es keine Schwierigkeiten, den Bereich der Formulierungen zu ver- 
lassen, der vom internationalen Recht her ursprünglich abgesteckt war. Das zeigt 
sich zum Beispiel am Dekalog. 

Auf die erste Formulierung des Hauptgebots folgen nämlich noch zwei weitere. 
Sie gehören nach allem, was wir erschließen können, nicht zum ältesten Dekalogtext, 
sondern wurden im Laufe der Zeit von den Autoritäten Israels hinzugefügt, offen- 
bar, um das Hauptgebot den veränderten Nöten der Zeit anzupassen. 

Da ist zunächst der Zusatz, der sich unmittelbar an die ältere Formulierung an- 
schließt; er lautet: •Du sollst dir kein geschnitzes Bild machen von irgendeiner 

6 Auch 8, 19; 11, 28; 13, 3. 5; 28, 14. 
7 Auch: 5, 10; 7, 9; 10, 12; 11, 1. 13. 22; 13, 4; 19, 9. 
8 William L. M o r a n : The Ancient Near Eastern Background of the Love of God in 

Deuteronomy. Catholic Biblical Quarterly 25, 1963, S. 77•87. 
» Vgl. Jo 14, 15. 23f; 15, 10; 1 Jo 2, 3•5. 



276 Norbert Lohfink 

Gestalt, die es gibt im Himmel droben oder auf der Erde hier unten oder im Meere 
unterhalb der Erde" (Dtn 5, 8 = Ex 20, 4). Hier wird also die Errichtung von Göt- 
terbildern verboten. Das ist eine Konkretisierung der alten Form des Hauptgebots. 
Die Situation besonders starken Einflusses heidnischer Kultur, vielleicht zu einer Zeit 
der Fremdherrschaft, spiegelt sich ab. 

Die zweite Neuformulierung des Hauptgebots, die der Dekalog enthält, lautet: 
•Du darfst dich nicht vor ihnen niederwerfen und dich nicht zu ihren Sklaven 
machen lassen" (Dtn 5, 9 = Ex 20, 5). Der Doppelausdruck •sich niederwerfen und 
zum Sklaven machen lassen" wird in den älteren Büchern der Bibel nie auf den Kult 
des wahren Gottes angewendet. Er gibt vielmehr einen heidnischen Ritus • das 
kultische Sich-Niederwerfen vor dem Götterbild • wieder, dessen Einzelheiten wir 
zwar nicht mehr kennen, der aber die große Versuchung Israels • den Abfall von 
Jahwe • in einem bestimmten Augenblick seiner Geschichte sehr deutlich macht. 

Die Verbote der Errichtung von Götterbildern und des heidnischen Ritus sind also 
nicht als Einzelgebote gemeint, die auf das Hauptgebot des Dekalogs folgen, sondern 
als neue Formulierungen des Hauptgebots selbst. Das wird schon daraus deutlich, 
daß nach ihnen erst der zum Hauptgebot gehörige Motivsatz folgt. Er greift auch 
wieder eindeutig auf den Ausschließlichkeitsanspruch Jahwes zurück. Ferner erscheint 
in ihm die weitere alte Hauptgebotsformulierung durch den Begriff der Gottesliebe: 
•Denn ich, Jahwe, dein Gott, ich bin ein eifernder Gott, der die Sünden der Väter 
heimsucht an den Kindern, sogar noch im dritten und vierten Geschlecht, bei denen, 
die mich hassen, der aber Gnade übt an Tausend bei denen, die mich lieben und 
meine Gebote beobachten" (Dtn 5, 9 f = Ex 20, 5 f). Erst nach dieser Motivierung 
des Hauptgebots folgen die Einzelgebote des Dekalogs. 

Daß die beiden Gebote hinter der alten Formulierung des Hauptgebots als wirk- 
liche Hauptgebotsformulierungen betrachtet wurden, läßt sich auch an Kapitel 4 des 
Buchs Deuteronomium nachweisen. Dtn 4, 1•40 ist eine Predigt, die die Beobach- 
tung des Hauptgebots und damit des ganzen Gesetzes einschärfen will. Nach länge- 
ren einleitenden Ermahnungen folgt zunächst eine Schilderung der Sinaitheophanie. 
Dabei wird besonders herausgestellt, daß das Volk Israel am Sinai zwar die Stimme 
Gottes gehört, aber dabei keine Gestalt gesehen habe. Das gilt als sachliche Begrün- 
dung des Verbotes der Errichtung von Götterbildern und der Durchführung heid- 
nischer Riten vor Sonne, Mond und Sternen, denn nun schließt sich unmittelbar fol- 
gender Text an: 

•Nun sollt ihr euch, bei eurem Leben, streng davor hüten • ihr habt ja keiner- 
lei Gestalt gesehen, als Jahwe zu euch am Horeb sprach, • daß ihr nicht die 
Freveltat begehet und euch ein Bild machet von irgendeiner Bildgestalt, ein Ab- 
bild von Mann oder Frau, ein Abbild von irgendeinem Tier auf Erden, ein Ab- 
bild von irgendeinem beschwingten Vogel, der in der Luft umherfliegt, ein Abbild 
vor irgend etwas, was auf dem Erdboden sich regt, ein Abbild von irgendeinem 
Fisch im Wasser unterhalb der Erde, und (hüte dich ferner), daß du nicht deine 
Augen zum Himmel erhebst und, wenn du die Sonne, den Mond und die Sterne, 
das ganze Himmelsheer siehst, dich verleiten läßt, dich vor ihnen niederzuwerfen 
und ihnen zu dienen (Dtn 4, 15•19)." 



Das Hauptgebot im Alten Testament 277 

Bei genauerem Zusehen entdeckt man den ganzen Wortlaut der beiden Zusatz- 
formulierungen zum alten Hauptgebot des Dekalogs als das tragende Gerüst dieses 
Textes, um das sich alles andere wie ein Kommentar herumrankt10. Eine Anspielung 
an die alte Formulierung des Hauptgebots (keine •fremden Götter" zu haben) fehlt 
dagegen in ganz 4, 1•40 völlig. Die Predigt von 4, 1•40 betrachtet also für ihre 
Zeit die beiden bewußt kultischen Formulierungen des Hauptgebots als die einzig 
maßgebenden. 

Die Interpretation des Hauptgebots als Gebot, Jahwe zu fürchten 

Neben die kultische Linie der Weiterentwicklung des Hauptgebots tritt eine 
andere, die den Blick mehr auf die grundlegende religiöse Haltung lenken will. Diese 
wird im alten Orient als •Furcht" der Götter gefaßt. Daher kann das Hauptgebot 
formuliert oder mindestens interpretiert werden als Gebot, Jahwe allein zu •fürch- 
ten". Das geschieht in einem Kommentar, der in seiner Anlage dem vonDtn 4,15•19 
ähnelt. In diesem Fall wird aber der Dekaloganfang in seiner ursprünglichen Gestalt, 
also ohne die kultischen Neuformulierungen des Hauptgebots, zugrundegelegt, und 
zwar von der Selbstvorstellung Jahwes an bis zum Anfang des Motivierungssatzes. 
Dieser Kommentar steht in Dtn 6, 12•15: 

•Hüte dich, Jahwe, deinen Gott, zu vergessen, der dich aus dem Lande Ägyp- 
ten, dem Sklavenhause, herausgeführt hat. Nur Jahwe, deinen Gott, sollst du 
fürchten, nur ihn verehren und nur bei seinem Namen schwören. Ihr sollt nicht 
hinter fremden Göttern hergehen, hinter solchen von den Völkern rings um 
euch, • denn ein eifernder Gott ist Jahwe, dein Gott in deiner Mitte, • daß 
nicht der Zorn Jahwes, deines Gottes, wider dich entbrenne und dich von dem 
Erdboden vernichte." 

Die entscheidenden Stichworte dieser Kommentierung sind •Fürchten", •Dienen", 
•beim Namen Gottes Schwören". Dienen und Schwören beziehen sich auf kultisches 
Verhalten. Doch das ausschlaggebende Wort ist •Fürchten". Denn Dtn 6, 12•15 
bildet einen integrierenden Bestandteil der umfassenderen Predigt, die die beiden 
Kapitel 5 und 6 bildet (am Anfang, in Kapitel 5, wird innerhalb dieser Predigt der 
ganze Dekalog zitiert). In diesem größeren Text ist aber •Fürchten" das durch- 
gehende Leitmotiv. In Dtn. 5, 5 steht schon, daß Israel sich angesichts der Sinaitheo- 
phanie gefürchtet habe. Die Erscheinung Gottes im Feuer läßt es jene schaudernde 
Erschütterung vor dem göttlichen Geheimnis erfahren, die den Kern jedes religiösen 
Erlebnisses bildet. Darin erfährt der Mensch sich an der Scheide zwischen Leben und 
Tod. Sein ganzes Dasein ist in Frage gestellt vor dem unendlichen Sein. Dies drückt 
sich in dem Antrag des Volkes Dtn 5, 24•27 aus. Darauf antwortet Jahwe dem 
Moses: •Wenn sie doch dieses Herz, mich zu fürchten und alle meine Gebote zu 
befolgen, allezeit hätten, auf daß es ihnen und ihren Kindern wohlergehe auf ewige 
Zeit!" (Dtn 5, 29). Im folgenden taucht das Wort von der Furcht vor Jahwe noch 
mehrfach auf, um das Wesen des Hauptgebotes zu bezeichnen11. Dabei wird eine 
eigentümliche Wechselbeziehung zwischen der Furcht Jahwes und der Beobachtung 

10 Walther Zimmerli: Das zweite Gebot. In: Festschrift Bertholet. Tübingen 1950, 
S. 550•563. 

11 6, 2. 13. 24. 



278 Norbert Lohfink 

aller Gebote Jahwes deutlich. Einerseits erwächst aus der Furcht Jahwes die Be- 
obachtung aller Gebote (Dtn 6, 2), anderseits soll Israel alle Gebote beobachten, um 
darin Jahwe zu fürchten (Dtn 6, 24). Furcht Jahwes und Beobachtung der Einzel- 
gebote tragen sich also gegenseitig, und gerade daran wird deutlich, daß es sich bei 
der Furcht Jahwes nicht um irgendein Einzelgebot, sondern um den Inhalt des 
Hauptgebots handelt. 

Gegenüber den kultischen Kategorien der Neuformulierungen innerhalb des 
Dekalogs ist die •Furcht Jahwes" in der Hauptgebotsinterpretation der Kapitel 5 
und 6 sicher ein Fortschritt. Es ist ein Griff ins Wesentliche. Doch ist zu beachten, daß 
auch hier nicht entscheidend ist, daß die religiöse Grundhaltung gut benannt ist, 
sondern daß sie ganz auf Jahwe, den einen und einzigen Gott Israels konzentriert 
wird. 

Das Hauptgebot in der Situation des Wohlstandes 

In einer späteren Zeit wurde Dtn 8 verfaßt. Das Kapitel gibt sich als Kommentar 
zu dem Hauptgebotskommentar in Dtn 6, der oben angeführt wurde. Dabei wird 
vor allem an den Terminus •Vergessen" angeknüpft, der sofort am Anfang des 
Kommentars in Dtn 6 steht: •Hüte dich, Jahwe, deinen Gott, zu vergessen, der dich 
aus dem Lande Ägypten, dem Sklavenhause, herausgeführt hat" (Dtn 6, 12). Dieses 
Motiv wird in Kapitel 8 in barocker, zweifellos spätzeitlicher Breite und Fülle aus- 
geführt. Der Text spricht in eine Situation des Wohlstandes hinein. Dtn 8, 7•9 
beschreiben die Schönheit, Fruchtbarkeit und den Reichtum des Landes, in dem 
Israel wohnt. Israel hat zu essen und zu trinken, es wird satt, es baut sich schöne 
Häuser und wohnt darinnen, Rinder und Schafe vermehren sich, Silber und Gold 
häufen sich an und jeglicher Besitz nimmt zu (Dtn 8, 10. 12. 13). In dieser Situation 
wird Israel ermahnt, es solle sich hüten, Jahwe zu vergessen (Dtn 8, 11). Diese 
Mahnung wird dann entfaltet: 

•daß dann nicht dein Herz sich erhebe und du Jahwe, deinen Gott vergißt... 
Daß du dann nicht denkest: meine eigene Kraft und die Stärke meines Arms hat 
mir diesen Reichtum gewonnen. Vielmehr sollst du Jahwes, deines Gottes, ein- 
gedenk bleiben, daß nämlich er es ist, der dir Kraft gab, Reichtum zu gewin- 
nen ... (Dtn 8, 14. 17. 18). 

Die Versuchung Israels, das hier angesprochen ist, besteht nicht mehr in fremden 
Göttern, im Glanz von Götterbildern und im Rausch heidnischer Kulte. Die hier 
drohende Gefahr läßt sich als Säkularisierung kennzeichnen. Selbst das kultische 
Gotteslob wird zu einer Routine, die nicht mehr innerlich ausgefüllt wird (Dtn 8, 10 f 
ist folgendermaßen zu übersetzen: •Und wenn du dich satt gegessen hast und Jahwe, 
deinen Gott, wegen des schönen Landes preisest, das er dir verliehen hat • dies 
meint den Kult Israels •: dann hüte dich, daß du nicht Jahwe, deinen Gott, ver- 
gissest ..."). In dieses im Prozeß der Säkularisierung des Daseins immer mächtiger 
sich ausbreitende Vergessen hinein formuliert sich jetzt die Forderung des Haupt- 
gebotes als: Gedenken. Es gilt als erstes, die Wirklichkeit Gottes wieder ins Bewußt- 
sein treten zu lassen. Dann wird die Beobachtung aller anderen Gebote sich daraus 
ergeben. 



Das Hauptgebot im Alten Testament 279 

Das Hauptgebot für die Frommen und Beobachter des Gesetzes 

Selbst in einem Israel, das seines Gottes gedenkt und sein Wohlergehen ganz auf 
ihn zurückführt, ist noch eine letzte Gefahr gegeben, die alles wieder verkehren 
kann. Es ist die Beobachtung aller Gebote und das daraus erwachsende Bewußtsein 
der eigenen Gerechtigkeit vor Gott. In dieser Situation wird das Hauptgebot gewis- 
sermaßen zum dialektischen Gegenspieler der Beobachtung der Gebote. Es entlarvt 
auch noch den darin drohenden Verlust Gottes und zwingt, nur auf Gott selbst und 
nicht auf das eigene gute Tun zu schauen. Dies geschieht in einem Text am Anfang 
von Dtn 9. 

Dieser Text arbeitet allerdings mit einer zur Zeit seiner Abfassung schon 
archaischen Szenerie, weil er entsprechend der Gesamtstilisierung des Deuterono- 
miums ja als Wort des Moses vor dem Einzug ins verheißene Land begriffen werden 
will. Moses verheißt, Israel werde in einem beispiellosen Eroberungsfeldzug mit 
Gottes Hilfe das ganze Land erobern. Und wenn Gottes Beistand so sichtbar und 
erfahrbar ist, dann gilt: 

•sage nicht in deinem Herzen: Wegen meiner eigenen Gerechtigkeit hat Jahwe 
mich hergeführt, dieses Land in Besitz zu nehmen, und wegen der Gottlosigkeit 
jener Völker vertreibt Jahwe sie vor mir! Nicht wegen deiner Gerechtigkeit und 
deines geraden Herzens kommst du in den Besitz ihres Landes, sondern wegen 
der Gottlosigkeit jener Völker wird Jahwe, dein Gott, sie vor dir vertreiben, und 
um das Wort zu halten, das Jahwe deinen Vätern, Abraham, Isaak und Jakob, 
eidlich gegeben hat. Du sollst dir bewußt sein, daß Jahwe, dein Gott, nicht wegen 
deiner Gerechtigkeit dir den Besitz dieses schönen Landes verleihen will, denn 
ein halsstarriges Volk bist du" (Dtn 9, 4•6). 

Dann zählt Moses zum Beweis der Halsstarrigkeit Israels alle Sünden auf, die 
Israel in den 40 Jahren der Wüstenwanderung begangen hat. Die Aufzählung 
schließt mit 9, 23 f: 

•Als Jahwe euch von Kades-Barnea aussandte mit den Worten: Ziehet hinauf 
und nehmet das Land in Besitz, das ich euch gebe, da lehntet ihr euch auf wider 
den Mund Jahwes, eures Gottes, glaubtet ihm nicht und hörtet nicht auf seine 
Stimme. Widerspenstig seid ihr gegen Jahwe gewesen, seit ich euch kenne." 

Hier fällt also das Stichwort von der •Gerechtigkeit" Israels. Sie ist gedacht als 
eine Gerechtigkeit aus der Beobachtung des Gesetzes. Sie wird leidenschaftlich ver- 
worfen. Wenn Israel glaubt, es sei durch Gesetzesbeobachtung gerecht und der Segen 
Gottes, der es trifft, sei ein Lohn für die eigene Geradheit des Herzens, so ist das 
falsch. Israel ist nicht gerecht. Israel hat einen steifen Nacken und ein widerspen- 
stiges Herz. Das ist seine Wirklichkeit. Der Segen Jahwes wird ihm trotzdem gewährt. 
Letzter Grund ist rein die Freiheit Gottes, jene Freiheit, mit der er den Patriarchen 
diesen Segen verheißen hat. Mag es Situationen geben, wo Israel ganz in der Sonne 
des Segens Jahwes lebt und wo es den Eindruck hat, die Beobachtung des Gesetzes 
habe sich wirklich gelohnt: für diese Situation ergeht das Hauptgebot in der Form 
des Verbotes des Stolzes auf die eigene Gerechtigkeit. 

Hier steht also mitten im Alten Testament, ja sogar mitten im •Gesetz" des Alten 
Testaments, eine typisch paulinische Aussage. Also ist auch die paulinische Thematik 



280 Norbert Lohfink 

von Glauben und Werken, von Gerechtigkeit Gottes und eigener Gerechtigkeit des 
Menschen aufgrund von Gesetzeserfüllung im Räume des Nachdenkens über das 
•Hauptgebot" erwachsen. Denn daß Paulus von diesem Text abhängig ist, kann 
nicht bezweifelt werden12. 

Das Hauptgebot im Neuen Testament 

Die alttestamentlichen Überlegungen sollen hier abgebrochen werden. Das •Haupt- 
gebot" als Kategorie war Israel von Anfang an in seiner Bundestheologie mitgege- 
ben. Inhaltlich hat Israel sich die Freiheit gewahrt, das Hauptgebot immer neu und 
immer wieder aktuell zu formulieren. Von den ersten, aus dem internationalen 
Rechtsdenken übernommenen Formulierungen aus läßt sich im ersten Teil des 
Buches Deuteronomium ein weiter Weg verfolgen bis hin zu einer geraden •paulini- 
schen" Aussage. Die neuen Formulierungen überholen dabei die alten nicht, wie ihr 
friedliches Zusammenstehen im Endtext des Deuteronomiums beweist. Dieses Neben- 
und Ineinander der verschiedenen Formulierungen zeigt allerdings auch, daß das 
letztlich Entscheidende gerade nicht die jeweilige Formulierung ist, sondern gerade 
das, was zu Anfang dieser Überlegungen das Formale des Hauptgebotes genannt 
wurde. Daß es eben überhaupt eine Einheit des Gotteswillens gibt, daß die Vielheit 
der Forderungen Gottes sich in einer Grundforderung gründet, daß sie auch alle 
wieder darin münden, daß das Gegenüber von Mensch und Gott letztlich etwas 
unendlich Einfaches ist. 

Was ist gegenüber dieser Botschaft des Alten Testamentes von der Einheit des 
Gotteswillens das Besondere der neutestamentlichen Botschaft? 

Nicht dies, daß jetzt eine weitere Formulierung an die schon vorhandenen ange- 
reiht worden wäre. In dieser Hinsicht greift das Neue Testament einfach auf das 
Alte Testament zurück. Nirgends wird das deutlicher als in dem Einverständnis 
zwischen Jesus und dem Schriftgelehrten hinsichtlich des Doppelgebotes der Liebe: 
•Trefflich, Meister, der Wahrheit gemäß hast du gesprochen" (Mk 12, 32). Doch 
greift das Neue Testament nicht nur auf das Liebesgebot zurück, sondern auch auf 
die meisten anderen Formulierungen. Neben dem Motiv der Liebe haben wir das 
Motiv der Nachfolge und die Ablehnung der eigenen Gerechtigkeit. Die im Alten 
Testament begonnenen Linien werden also einfach weiter ausgezogen. 

Das Neue im Neuen Testament besteht also nicht im Formalen und Begrifflichen. 
Es besteht im Grunde nur in einem Einzigen: nun wird alles zusammen nicht mehr 
auf Gott bezogen, sondern auf Jesus von Nazareth, in dem Gott in der Welt anwe- 
send geworden ist. Wo früher von Israel verlangt wurde, nicht hinter anderen Göt- 
tern, sondern hinter Jahwe herzugehen, spricht nun Jesus: •Folge mir nach!" Im 
Zentrum der paulinischen Ablehnung der eigenen Gerechtigkeit steht die Lehre von 
der Rechtfertigung aus dem Glauben, gewirkt durch Tod und Auferstehung Jesu 
Christi. Das neue Gebot, das Jesus vor dem Hintergrund des alttestamentlichen 
Gebots der Gottesliebe zu geben hat, ist das Gebot, ihn zu lieben, und in seiner 
Liebe die Brüder. 

•Hauptgebot" • das bedeutet also grundsätzlich, daß der Wille Gottes uns nicht 
in bedrängender und verwirrender Vielfalt umsteht, sondern letztlich einer ist, 

12 Franz-J. Leenhardt: L'ßpitre de Saint Paul aux Romains. Neuchatel 1957, S. 152. 



•Bei allem Tun Andacht finden" 281 

wobei alle partikulären Äußerungen des Gotteswillens nur an diesem einen Grund- 
willen hängen, aus ihm hervorgehen und von ihm umfaßt sind, gleichgültig, wie 
man in der gegebenen Situation diesen Grundwillen konkret beschreiben mag. Im 
Neuen Testament bedeutet •Hauptgebot" aber darüber hinaus, daß letztlich das 
Verhältnis des Menschen zu Jesus Christus gemeint ist. 

•Bei allem Tun Andacht finden4' 
Aus dem geistlichen Tagebuch des seligen Peter Faber 

Von Peter H e n r i c i, Rom 

Der selige Peter Faber ist heute in Deutschland zu Unrecht vergessen. Dieser 
liebenswürdige Savoyarde war nicht nur der erste Gefährte, den Ignatius von 
Loyola endgültig für die werdende Gesellschaft Jesu gewinnen konnte; er war auch 
der erste Jesuit, der Deutschland betreten und in Deutschland gewirkt hat. Und 
dieser Anfang war vielversprechend. Schon in seinem Wesen, mit seinem manchmal 
etwas kindlichen (aber nie ahnungslosen) Wohlwollen gegen jedermann, mit seiner 
Bescheidenheit und offenherzigen Hilfsbereitschaft sticht Faber wohltuend gegen das 
landläufige Bild des Jesuiten ab. Wenn er kurz vor seinem allzufrühen Tode in 
einer Instruktion über die Arbeit in protestantisch gewordenen Gebieten schreibt: 

•Als Erstes muß, wer den Irrgläubigen unserer Zeit helfen will, zusehen, daß 
er ihnen viel Liebe entgegenbringt und daß er sie in Wahrheit liebt, indem er 
seinen Geist von allen Überlegungen freimacht, die der Achtung vor ihnen ab- 
träglich sein können. 

Als Zweites müssen wir ihre Gunst zu gewinnen suchen, daß sie uns lieben und 
uns einen guten Platz in ihrem Geiste geben. Das geschieht, wenn man sich mit 
ihnen freundschaftlich über Dinge unterhält, die ihnen und uns gemeinsam sind, 
und sich vor allen Streitgesprächen hütet, wo einer den anderen herabzusetzen 
sucht. Zuerst nämlich müssen wir mit ihnen in den Dingen Umgang pflegen, die 
uns einen, und nicht in den anderen, wo eine Verschiedenheit der Auffassungen 
zutage tritt."1 

• dann sind das Richtlinien, wie man sie in jener streitbaren Zeit nicht allzu oft zu 
hören bekam, und die, wären sie befolgt worden, viel Unheil hätten vermeiden 
helfen. Das größte Geschenk aber, das Faber Deutschland vermachte, war Petrus 
Canisius, den er für das Apostolat in Deutschland gewonnen und geformt hatte. 

Die einzige dauerhafte Spur, die wir von Faber selbst noch besitzten ist das Memo- 
rialed, sein geistliches Tagebuch, das größtenteils aus dem Jahre 1542/43 stammt, als 
Faber sich in Speyer und Mainz aufhielt. In ihm entdecken wir das Geheimnis dieses 
begnadeten Seelenführers, der die Menschen mit fast magnetischer Kraft an sich zog 

1 MHSJ, Fabri Monumenta, S. 400. 
2 Petrus Faber, Memoriale. Das geistliche Tagebuch des ersten Jesuiten in Deutsch- 

land. Johannesverlag, Einsiedeln, 1963. (Herausgegeben vom Vf. des vorliegenden Beitrages. 
Die Schriftleitung) 




