
•Bei allem Tun Andacht finden" 281 

wobei alle partikulären Äußerungen des Gotteswillens nur an diesem einen Grund- 
willen hängen, aus ihm hervorgehen und von ihm umfaßt sind, gleichgültig, wie 
man in der gegebenen Situation diesen Grundwillen konkret beschreiben mag. Im 
Neuen Testament bedeutet •Hauptgebot" aber darüber hinaus, daß letztlich das 
Verhältnis des Menschen zu Jesus Christus gemeint ist. 

•Bei allem Tun Andacht finden4' 
Aus dem geistlichen Tagebuch des seligen Peter Faber 

Von Peter H e n r i c i, Rom 

Der selige Peter Faber ist heute in Deutschland zu Unrecht vergessen. Dieser 
liebenswürdige Savoyarde war nicht nur der erste Gefährte, den Ignatius von 
Loyola endgültig für die werdende Gesellschaft Jesu gewinnen konnte; er war auch 
der erste Jesuit, der Deutschland betreten und in Deutschland gewirkt hat. Und 
dieser Anfang war vielversprechend. Schon in seinem Wesen, mit seinem manchmal 
etwas kindlichen (aber nie ahnungslosen) Wohlwollen gegen jedermann, mit seiner 
Bescheidenheit und offenherzigen Hilfsbereitschaft sticht Faber wohltuend gegen das 
landläufige Bild des Jesuiten ab. Wenn er kurz vor seinem allzufrühen Tode in 
einer Instruktion über die Arbeit in protestantisch gewordenen Gebieten schreibt: 

•Als Erstes muß, wer den Irrgläubigen unserer Zeit helfen will, zusehen, daß 
er ihnen viel Liebe entgegenbringt und daß er sie in Wahrheit liebt, indem er 
seinen Geist von allen Überlegungen freimacht, die der Achtung vor ihnen ab- 
träglich sein können. 

Als Zweites müssen wir ihre Gunst zu gewinnen suchen, daß sie uns lieben und 
uns einen guten Platz in ihrem Geiste geben. Das geschieht, wenn man sich mit 
ihnen freundschaftlich über Dinge unterhält, die ihnen und uns gemeinsam sind, 
und sich vor allen Streitgesprächen hütet, wo einer den anderen herabzusetzen 
sucht. Zuerst nämlich müssen wir mit ihnen in den Dingen Umgang pflegen, die 
uns einen, und nicht in den anderen, wo eine Verschiedenheit der Auffassungen 
zutage tritt."1 

• dann sind das Richtlinien, wie man sie in jener streitbaren Zeit nicht allzu oft zu 
hören bekam, und die, wären sie befolgt worden, viel Unheil hätten vermeiden 
helfen. Das größte Geschenk aber, das Faber Deutschland vermachte, war Petrus 
Canisius, den er für das Apostolat in Deutschland gewonnen und geformt hatte. 

Die einzige dauerhafte Spur, die wir von Faber selbst noch besitzten ist das Memo- 
rialed, sein geistliches Tagebuch, das größtenteils aus dem Jahre 1542/43 stammt, als 
Faber sich in Speyer und Mainz aufhielt. In ihm entdecken wir das Geheimnis dieses 
begnadeten Seelenführers, der die Menschen mit fast magnetischer Kraft an sich zog 

1 MHSJ, Fabri Monumenta, S. 400. 
2 Petrus Faber, Memoriale. Das geistliche Tagebuch des ersten Jesuiten in Deutsch- 

land. Johannesverlag, Einsiedeln, 1963. (Herausgegeben vom Vf. des vorliegenden Beitrages. 
Die Schriftleitung) 



282 Peter Henrici 

und sie zum Besseren führte. Es ist das Geheimnis eines Priesters, der auch im Ab- 
ständigsten noch Sinn und Geschmack für das geistliche Leben zu wecken vermochte, 
weil er selbst ganz aus dem Geiste, in ständigem Bezug auf Gott und das Übernatür- 
liche lebte. 

Faber war seiner Veranlagung nach ein Kontemplativer, wohl die ausgeprägteste 
•beschauliche" Begabung unter den ersten Gefährten des Ignatius. Es ist nicht von 
ungefähr, daß ihn innige Freundschaft mit der Kartause von Köln, dem letzten Hort 
der ersterbenden Deutschen Mystik verband, und seine eigene Frömmigkeit ist stark 
von dieser mystischen Tradition geprägt. Ausgerechnet Faber wurde nun aber vom 
Gehorsam zu einem unsteten und betriebsamen Wanderleben verurteilt. Wider- 
sprechende Befehle von Kaiser und Papst trieben ihn zwischen Deutschland und 
Spanien hin und her. In den sieben Jahren zwischen 1539 und 1546 wirkt Faber 
nacheinander in Rom, Parma, Worms, Regensburg, Madrid, Toledo, Speyer, Mainz, 
Aschäffenburg, Köln, Löwen, Köln, Evora, Goimbra, Valladolid, Madrid, Toledo, 
um schließlich auf dem Weg zum Trienter Konzil am 1. August 1546 kaum vierzig- 
jährig in Rom zu sterben. Wenn er nicht gerade auf den Landstraßen wanderte, hielt 
er sich meist an Fürstenhöfen auf; Gelegenheit zur Zerstreuung gab es somit in seinem 
Leben übergenug. So blieb nur die Frage, wie sich in all diesen zerstreuenden 
Äußerlichkeiten das gottverbundene Leben führen ließ, zu dem sich Faber aus inner- 
stem Herzen hingezogen fühlte. 

Vor das gleiche Dilemma zwischen Gottinnigkeit und äußerer Betätigung stellte 
ihn auch die Begegnung mit dem Luthertum. Faber sieht in diesem vor allem eine 
Abwertung der •Werke" • der Werke des gottesdienstlichen Tuns, der Barmherzig- 
keit, der Aszese und der Erfüllung der sittlichen Pflichten. Gegen die lutherische Ge- 
ringschätzung solcher Werke als •Äußerlichkeiten" war deutlich zu machen, daß auch 
und gerade in ihnen echte Gottbegegnung statthat. 

Faber fand die Lösung dieser Aufgabe in der Andadit. Andacht ist für ihn die 
innere, vom Heiligen Geist gewirkte Durchseelung dessen, was der Mensch tut. 
Andacht ist mehr oder minder spürbare Begegnung mit Gott8, die sich bei jeder 
Betätigung des Menschen einstellen kann, mag diese nun innerlich oder äußerlich, 
geistlich oder weltlich sein. Faber wird als Kontemplativer mitten in der veräußer- 
lidienden apostolischen Betätigung und als Apologet der katholischen Werkfröm- 
migkeit die Aufgabe haben, mehr und mehr •bei allem Tun Andacht zu finden". Er 
verwirklicht damit den Auftrag seines Meisters Ignatius, der von seinen Söhnen 
verlangte, •sie sollten bei jedem Werk der Nächstenliebe und des Gehorsams nicht 
weniger Andacht finden als im Gebet"«. Und er wird uns Heutigen zum lebendigen 
Beispiel, wie wir in unserer unablässig wachsenden äußeren Betriebsamkeit dennoch 
als innerliche und gottverbundene Menschen leben können. 

Einige kennzeichnende Auszüge aus dem Tagebuch mögen nun andeuten, wie 
Faber bei allem Tun die Andacht sucht und findet. Mehr als eine Andeutung ver- 
mögen diese Auszüge allerdings nicht zu geben; denn wichtiger als vereinzelte Texte 
herauszugreifen wäre es, der Grundlinie nachzuspüren, wie Faber vom Heiligen 

3 Faber selbst definiert die Andacht einmal als •die unmittelbare Erkenntnis mit lieben- 
dem Innewerden des Göttlichen" (Memoriale nr. 81). 

4 Vgl. Constitutiones SJ, Pars IX, cap. II, 1; Mon. Ign. I, 3, S. 502. 



•Bei allem Tun Andacht finden" 283 

Geist mehr und mehr zum geistlichen Menschen gefestigt und nach allen Aufstiegen 
zu Gott immer wieder zum Apostolat unter seinen Mitmenschen zurückverwiesen 
wird. 

I. 
Zunächst drei Beispiele für das, was man •Gelegenheitsandacht" nennen könnte: 

Äußere Zufälligkeiten werden Faber zum Anlaß, seinen Geist • je nach Anlaß 
wieder anders • zu Gott zu erheben. Der erste Text betrifft das Jahr 1541, die 
beiden andern stammen aus dem letzten Lebensjahr Fabers. 

Unterwegs [von Worms nach Regensburg] fandest du großen Trost in ver- 
schiedenen Gebeten und Betrachtungen, und es boten sich dir viele neue Arten 
und Anlässe, auf der Reise zu beten. Wenn du z. B. in einer Ortschaft eintrafst 
oder sie von ferne liegen sahst oder davon reden hörtest, kam dir die Anregung, 
Unsern Herrn um die Gnade zu bitten, der Erzengel dieser Gegend und die 
Schutzengel all ihrer Bewohner möchten uns wohlgesinnt sein; und Jesus Christus 
selbst, der als wahrer Hüter und Hirt im Tabernakel der Ortskirche weilt, möge 
uns helfen und sich im einzelnen um all das sorgen, was den Bewohnern dieses 
Ortes gerade nötig oder nützlich ist: den Sündern, den Sterbenden, den Seelen 
der Verstorbenen dieses Orts, den Betrübten und Bedrückten. Ich betete mit viel 
geistlicher Anregung um Gedeihen und Wohlstand, sagte Dank anstelle der Be- 
sitzer oder bat für sie um Verzeihung, daß sie diese Wohltaten nicht im rechten 
Geist verdanken und nicht sehen, aus Wessen Hand sie kommen. Ich stütze mich 
dabei auf die Vermittlung jener Heiligen, denen die Sorge für diese Gegenden 
und Orte übertragen ist, und ich bat sie, doch zu tun, was die Einwohner zu tun 
unterlassen: mit mir für sie um Verzeihung zu flehen, an ihrer Stelle Dank zu 
sagen und ihnen alles Nötige zu erbitten5. 

Am Tag der Kreuzerhöhung, als ich zur Messe ging und einer mich unterwegs 
ansprach und mich bat, ich möge •zum Reinemachen" seine Beichte hören, da gab 
ich ihm zur Antwort, ich wolle gern der Besen Christi sein, um sein Gewissen rein 
zu fegen. Dabei stieg in mir der Wunsch auf, ich möchte von nun an Christi Besen 
sein und heißen, und so kam ich auf mancherlei Bedeutung dieses Wortes, die 
mich wünschen ließ, einem wirklichen Besen, der das Haus fegt, gleichgeartet zu 
werden: vor allem, weil ich nach dem Reinigen anderer immer elend und 
schmutzig bleibe und mir mancherlei Befleckung zuziehe, wenn ich als Christi 
Werkzeug mit Seiner Hilfe zum Fortschritt der anderen beitrage. Ich sah auch, 
daß ich gleich einem Besen leicht auseinanderfalle; und doch fand ich große An- 
dacht, mich Christus als Besen für Sein Haus anzubieten, d. h. dazu, die Wohnun- 
gen des Geistes auszukehren6. 

Ein andermal, als ich zur Residenz kam, um die Predigt in der Kapelle des In- 
fanten zu hören, geschah es, daß mir der Eintritt verwehrt wurde, weil mich der 
Pförtner nicht kannte. So blieb ich eine Weile draußen vor der Türe, und da 
erinnerte ich mich, wie ich oft allerlei üblen Gedanken und bösen Geistern in 
meiner Seele Einlaß gewährt hatte; Jesus dagegen, Seine Worte und Seinen Geist, 

5 Meraoriale nr. 21. ' Memoriale nr. 440. 



284 Peter Henrici 

ließ ich •vor der Tür stehen und anklopfen" (Offb 3, 20). Ich dachte auch daran, 
wie schlecht Christus allerorts •von der Welt aufgenommen wurde" (Joh 1, 10 f.). 
Ich betete auch für mich und jenen Pförtner um die Gnade, nicht lange zur Läute- 
rung vor der Tür des Paradieses stehen und warten zu müssen. Noch viele andere 
Dinge fielen mir da ein, die mir große Zerknirschung brachten; und so begann ich, 
auch den Pförtner liebzugewinnen, der mir Anlaß zu dieser Andacht war7. 

Erstaunlicherweise entzündet sich diese Gelegenheitsandacht nicht nur an dem. 
was natürlicherweise das Herz zu erheben vermag, sondern auch und gerade • in 
einer Art Abwehrreaktion • an den Zerstreuungen und Versuchungen 

Als ich durch die Gassen schritt und an dem, was ich zu sehen bekam, keine 
Freude fand, sondern eher Zerstreuung und Versuchung zu eitlen und schlechten 
Gedanken (was mich betrübte), da erhielt ich folgende Antwort: •Du mußt nicht 
traurig werden, daß du an Nichtigkeiten keinen Frieden findest, sondern dich voll 
Danksagung darüber freuen. Trauern mußt du vielmehr, daß du deinen Frieden 
und all deinen Trost nicht im Gebet und in geistlichen Übungen findest und in 
jenem .Wandel, der im Himmel ist' (Phil 3,20). Du würdest dir ja, wie die mei- 
sten Leute, viel weniger Sorge um den Wandel im Himmel machen, wenn du im 
Wandel, den die Welt dir zeigt, Frieden fändest. Richte darum Augen und Ohren 
des Geistes und das Trachten all deiner Sinne auf die Dinge des Himmels, wo die 
Augen nichts sehen können, was nicht erbaut und tröstet, und die Ohren nichts 
hören usf. Hier dagegen sähest du, wenn du ungehemmt alles anschauen wolltest, 
was dir über den Weg läuft • hier sähest du schlechte Dinge, denn es ist das, was 
die Menschen tun und vollbringen; hier hörtest du eitles und anstößiges Gerede. 
Hier siehst du nur Scherz, Vergnügen, albernes Zeug, Unflat, nichts Ernstes, nichts 
Gewichtiges, nichts was zum Lobe Gottes beiträgt. Scherz, Gelächter und Spiel 
haben das Schlimmste zum Gegenstand." Wenn einem also von verschiedenen 
Versuchungen der Zugang zu diesen Dingen verwehrt wird und er gleichsam 
dazu gezwungen wird, himmlische Dinge zu betrachten und zu ersehnen, dann 
soll er Gott Dank sagen, der ihn nicht auf verderbliche oder eitle Gedanken kom- 
men läßt und ihn nicht müßig und beschäftigungslos lassen will8. 

II. 

Dieser letzte Text verweist uns schon auf den Weg, auf dem wir die Andacht bei 
allem Tun suchen müssen: er steigt nicht von unten hinauf, sondern von oben herab; 
der Mensch muß sich bemühen, zuerst Gott allein und um seiner selbst willen zu 
finden; erst dann darf er hoffen, der Gegenwart Gottes auch in den Dingen und 
Geschäften dieser Welt innezuwerden. Das •Andacht finden bei allem Tun" ist also 
nicht selbst der erste Anstieg zu Gott, sondern bereits Ergebnis eines solchen • 
immer von der Gnade getragenen • Anstiegs. 

Am Himmelfahrtstag kam mir ein gutes Verständnis, was es heißt, Gott und 
Christus außer und über allem Geschöpflichen zu suchen und Ihn in sich selbst 
erkennen zu wollen. Es ward mir auch gegeben zu begreifen und im Geist zu ver- 
spüren, wie es im Glauben jeweils etwas anderes bedeutet, wenn wir sagen, wir 

7 Memoriale nr. 412. 8 Memoriale nr. 69. 



•Bei allem Tun Andacht finden" 285 

erfassen die Schöpfung ohne Gott, die Schöpfung in Gott, Gott in der Schöpfung 
und Gott ohne die Schöpfung. 

Das ist der wahre Aufstieg des Geistes und der Seele: daß wir von der 
Erkenntnis der Geschöpfe ohne Gott und der darin wachwerdenden Zuneigung 
auf die Erkenntnis und Liebe des Schöpfers zugehen, ohne nur im geringsten bei 
den bloßen Geschöpfen stehen zu bleiben. Als zweites müssen wir zum Schöpfer 
selbst kommen; wenigstens soweit Er in den Geschöpfen ist, lebt und wirkt. Doch 
auch da dürfen wir noch nicht endgültig Halt machen, sondern müssen nun Gott 
in sich selbst und für sich selbst suchen, über allem Geschöpflichen, außer ihm 
(was nicht heißt, daß Er irgendeinem Geschöpfe fern bliebe) und unter ihm9. 
Zuletzt kommt es dann so weit, daß einer alle Geschöpfe im Schöpfer erkennt und 
zwar weit vollkommener, als sie in sich selbst erkannt wurden, ja sogar vollkom- 
mener als sie in sich selbst sind. 

Möchte doch bald die Stunde kommen, da ich kein Geschöpf mehr ohne Gott 
sehen kann, sondern in allem Gott sehe und liebe oder wenigstens fürchte! Von 
da aus mag mir dann der Aufstieg beschieden sein, der mich Ihn in sich selbst 
erkennen läßt und schließlich alles in Ihm, auf daß Er in Ewigkeit •alles in allem" 
(1 Kor 15, 28) sei! 

Für diesen Stufen weg muß ich mich mühen, Christus, •den Weg, die Wahrheit 
und das Leben" (Joh 14, 6), zuerst in der Mitte meines Herzens, d. h. unterhalb 
und innerhalb meiner zu finden; dann oberhalb meiner durch mein Gemüt und 
außerhalb meiner durch meine Sinne. Hierfür muß ich den Vater bitten, von dem 
man sagt, Er sei •oberhalb", Er möge mir dazu die Kraft geben; den Sohn, den 
man wegen Seiner Menschennatur in einem gewissen Sinne •außerhalb" nennen 
kann, Er möge mir die Weisheit geben; und den Heiligen Geist, der gewisser- 
maßen •unterhalb", d. h. •innerhalb" unser weilt: daß er die Güte gebe. Sonst 
könnte ja weder unser Inneres auf getan werden, damit das •reine Herz" Gott im 
Inneren zu •schauen" vermöge (Mt 5, 8); noch vermöchten sich unsere höchsten 
Kräfte bis zum •unsichtbaren Wesen" Gottes zu erheben (Rom 1,20), das über 
allem steht; noch ließen sich •unsere Glieder abtöten" (Kol 3, 5), um den zu 
erspüren, der außerhalb ist und alles durchwirkt10. 

Gepriesen sei der Herr, der so unendlich viele Wege weiß, uns Schritt für 
Schritt höher zu führen • da wir es nicht wert sind, in einem einzigen Sprung 
zur vollkommenen Gotteserkenntnis emporzuspringen, sondern langsam aufstei- 
gen müssen über die vielen Stufen der Furcht und die Stufen der Enttäuschung, 
der Gleichgültigkeit und des Widerwillens gegen die niedrigen Dinge, die uns 
keinen Frieden geben können, die uns aber doch als Stufen zur Gottesliebe empor- 
führen, zur völligen Einkehr in Ihn. Und wenn der Mensch einmal in Ihn ein- 
gekehrt ist, dann •geht er ein und aus und findet Nahrung" drinnen und draußen 
(Joh 10,9); ja wenn er diesen Weg einmal gefunden hat, dann kann er •auf 
einem anderen Weg", der von der Liebe ausgeht, •wieder in seine Heimat zurück- 
kehren" (Mt 2, 12), aus der er auf dem Weg der Furcht und vieler Gefahren aus- 
gezogen ist, um schließlich in den Besitz der Liebe seines Gottes zu gelangen. So 

9 Gott steht •unter" dem Geschöpf als dessen tragender Grund. 
10 Memoriale nr. 305•307. 



286 Peter Henrici 

lange er noch nicht so weit war, mußte er stets weiter emporklimmen und empor- 
schauen; ist er aber einmal in die herzliche Liebe Gottes eingekehrt, dann kann 
er in ihr dauernd wachsen und in Gott täglich mehr und mehr Dinge erfassen. 
Dann kann er auch viel ungefährdeter hinabsteigen, seinen Nächsten zu besuchen, 
anzuhören, usf.11. 

Um diesen ersten Anstieg zu Gott richtig zu vollziehen, muß man ihn um seiner 
selbst willen unternehmen, und nicht etwa schon im Blick auf den geistlichen 
•Nutzen", den einer später daraus zu ziehen hofft. Andernfalls würden wir Gott 
unseren eigenen Zwecken dienstbar machen • und wären dies auch die Zwecke 
unseres geistlichen Lebens. 

An diesem gleichen Tag verspürte ich wieder, was ich schon früher einmal ver- 
spürt hatte: Um uns besser darauf einzustellen, den Geist und die Dinge des 
Geistes zu finden, müssen wir unsere erste Absicht geradewegs darauf richten, die 
Dinge Gottes, unseres Herrn, um ihres eigenen Wertes willen und wegen der 
positiven Förderung, die sie uns geben, zu suchen, zu verlangen oder zu lieben. 
Wir dürfen sie nicht in erster Linie als Heilmittel ins Auge fassen (wie ich das 
bisher meistens getan habe) gegen unsere Unruhen, Betrübnisse oder Versuchun- 
gen; denn wer Gott, unseren Herrn, und die Dinge Gottes einzig oder hauptsäch- 
lich darum sucht, um ein Heilmittel gegen die Versuchungen zu finden, wer die 
Andacht nicht um ihrer selbst willen pflegt: der würde sich, so viel an ihm liegt, 
recht wenig um die Andacht kümmern, wenn er nicht derlei Bedrängnisse hätte. 
Das aber heißt, die Liebe aus Furcht suchen • aus Furcht vor unseren Unvoll- 
kommenheiten und unserem Elend • und die guten und geistlichen Regungen, 
um die bösen Regungen zu übertönen. So handeln nur die Lauen und jene, die 
einzig darauf schauen, nicht zu fallen, und die sich herzlich wenig darum sorgen, 
auch höher zu kommen. Sie wären geistig vollauf befriedigt, wenn sie sich vor 
jedem Fall gesichert fänden, und spürten keinen neuen Wunsch, einen Pfad zur 
Höhe zu finden. Gib dich also nicht damit zufrieden, daß du nicht bergab gleitest, 
nicht abnimmst und Rückschritte machst; richte dein Herz vielmehr auf Aufstieg, 
Wachstum und Fortschritt nach innen • nicht aus Furcht vor dem Abgleiten, 
dem Rückschritt oder dem Fall, sondern aus Liebe zur Heiligkeit. Nicht nur, weil 
diese Gedanken dich vor bösen Gedanken bewahren, sollst du danach verlangen 
und dürsten, die Dinge des Geistes zu verspüren • nicht als Abhilfe gegen böse 
oder unnütze Regungen, sondern um ihres eigenen Wertes willen. So wirst du 
endlich zur Liebe Gottes um Seiner selbst willen kommen12. 

III. 

Dieser Weg zur Andacht •von oben her" wirft nun auch ein Licht auf deren 
Wesen: Sie ist das Sehen der Dinge mit den Augen Gottes, oder besser noch der 
rechte, vom Heiligen Geist eingegebene Geschmack an ihnen. Hier hat das •sentire" 
seinen Platz, das ein Kennwort der Spiritualität Fabers und der ganzen ignatiani- 
schen Spiritualität ist: das lebendige Innewerden des geistlichen Gehalts der Dinge 
und Begebnisse. 

11 Memoriale nr. 66. 
12 Memoriale nr. 54. 



•Bei allem Tun Andacht finden" 287 

Am gleichen Tage (namentlich als mir beim Breviergebet wegen einiger Aus- 
künfte, die ich dem Suffraganbischof geben sollte, Zerstreuungen kamen) erhielt 
ich eine deutliche Mahnung, die mir sagte, man dürfe beim Stundengebet keinem 
Geist Einlaß gewähren, der sich nicht auf die Worte und Buchstaben des Breviers 
bezieht, noch dürfe man während dieser Zeit anderweitige Einsichten über Dinge, 
Worte oder irgendwelche Geschäfte annehmen • damit der ganze Mensch dort 
sei, wo seine Zunge ist, die die Gottesworte spricht. Gott läßt es zwar zu, daß uns 
zur Zeit des Gebetes mancherlei Geistesregungen, mancherlei Einsicht in verschie- 
dene Dinge und auch mancherlei Besorgnis überkommen; aber wir müssen den 
•vorzüglichen Geist" (Ps 50, 14)12" suchen, um in ihm zu rasten; wir müssen uns 
an jene Worte, Einsichten, Willensregungen und Wünsche hängen, die sich 
jeweils unmittelbar auf Gott beziehen, um damit deutlich zu machen, daß wir 
wirklich Gott allein im Grund des Herzens lieben und fürchten • mehr und 
unmittelbarer als alles andere... Wenn du dich daher zur Zeit des Breviergebets 
geistlich und geistig bestens zum Predigen aufgelegt findest oder zu irgendeinem 
Gespräch, dann bedenke, daß du nicht mehr so aufgelegt bist, wie du es zum 
Brevierbeten und zum unmittelbaren Umgang mit Gott sein mußt. Gebe uns 
Jesus in Seiner Güte und Allmacht, daß wir je nach den Erfordernissen der 
Geschäfte, Gespräche und Worte, mit denen wir uns zu den verschiedensten Zeiten 
und auf mannigfache Weise äußerlich abgeben müssen, jeweils auch den erfor- 
derlichen Geist und die rechte innerliche Absicht finden, und zwar jeweils zur 
rechten Zeit und am rechten Ort, damit wir bei der Regelung unseres Tuns und 
Redens und unseres Denkens und Wünschens nicht durcheinander gebracht wer- 
den18. 

Ein anderes Verlangen hatte ich schon früher gehabt: Unser Herr möge mir 
die Gnade geben, daß ich die Dinge recht vorzubringen wisse, derer ich im guten 
Geist für mich oder andere innegeworden bin. Ich pflege nämlich vieles zu sagen, 
zu schreiben oder zu tun, ohne mich wieder um jenen Geist zu mühen, in dem ich 
diese Dinge erfahren habe. So bringe ich z. B. manchmal heiteren und unbeschwer- 
ten Geistes und lächelnder Miene Dinge vor, die ich im Geist der Zerknirschung 
oder im Geist des Mitleids, der Bewunderung, oder unter frommen Tränen ver- 
spürt hatte; und so ziehen auch die Zuhörer geringeren Nutzen daraus, weil ich 
meine Sachen nicht in ebenso gutem Geist vorbringe, wie sie mir selbst gegeben 
wurden. Darum bat ich, der Herr möge mir die Gnade schenken, daß sich Geburt 
und Wachstum eines Werkes, das Reden und Schreiben, in jenem selben Geiste 
vollziehe, der schon bei der Empfängnis zugegen war. Das wird der Fall sein, 
wenn ein und derselbe Wunsch, Denken, Reden und Tun beseelt. Hieraus schloß 
ich, daß wir unseren Lehrer und Meister und die Art, wie Er redet, in allem 
nachahmen müssen • so daß wir eine Anregung oder Eingebung des Heiligen 
Geistes, die uns unter Tränen geschenkt wurde, so viel an uns liegt auch unter 

"« Lateinisch: •principalis spiritus". Dieser •vorzügliche Geist", der unmittelbar von Gott 
kommt und zu Gott zurückführt, ergreift den Menschen tiefer, unauffälliger und nachhaltiger 
als die vorübergehenden Geisterregungen. Auf Seiten des Menschen antwortet ihm der •prin- 
cipalis affectus", die unmittelbar auf Gott zielende Regung des Herzensgrundes. 

13 Memoriale nr. 146. 



288 Peter Henrici 

Tränen weitererzählen oder aufschreiben müßten. Wir sollten wünschen, unseren 
Zuhörer so zu erbauen, wie der Geist uns selbst erbaut hat, als Er uns diese 
Anregung oder Eingebung schenkte. Von da aus kam mir eine besondere Ein- 
sicht in das Schriftwort: •Jesus wurde vom Geist in die Wüste geführt" (Matth 
4, 1) und in das andere: •Er kam im Geist in den Tempel" (Lk 2, 27), wo eine 
besondere Anregung des Geistes zu sehen ist, die den Menschen mitreißt und ihn 
zum Tun oder Reden bewegt, oder ihn an einen anderen Ort führt, so daß dieser 
Mensch nicht mehr seiner mächtig ist, noch seinem Gutdünken überlassen bleibt14. 

Jedenfalls muß man sich bemühen, nicht nur zu rein geistlichem Tun und zur 
Betrachtung und zu innerlichem und äff ektivem Gebet den rechten Geist zu suchen, 
in dem wir diese Gebete gut und sehr gut verrichten können, sondern wir müssen 
uns auch aus vollen Kräften bemühen, den gleichen Geist auch zum äußeren Werk 
und zum mündlichen Gebet, zum geistlichen Gespräch und zu öffentlichen An- 
sprachen zu finden. Man kann zwar, sogar ohne viel Mühe, manches Werk tun 
und viele Worte sprechen, ohne vom Geist dazu angeregt zu sein..., aber man 
muß sich dennoch ganz allgemein um den Geist bemühen, um das Gute zu erken- 
nen, das diese Gebetsworte enthalten, und um es eifriger anzustreben. Vor allem 
aber gilt das von den Dingen, die schwieriger und dem alten Menschen mehr 
zuwider sind. Sie setzen größeren Antrieb des Geistes voraus, um ins Werk gesetzt 
zu werden; aber ihre Verwirklichung gibt dann auch größeren geistigen Auftrieb 
als die anderen, die dir nicht so zuwider sind. Bei ihnen wirst du auch viel besser 
inne, wie wenig ein Mensch vermag und warum du des Geistes Gottes bedarfst, 
als bei anderen, leichteren und anstandsloseren Dingen15. 

Auch diese Wesensbestimmung der Andacht mag wieder von ihrem Gegenbild 
aus, von der Verlorenheit der Andacht des Geistes an das Sündige und Sinnliche 
noch schärfer umrissen werden: 

Am gleichen Tag, als ich erwog, wie sehr man heute Seele und Geist nicht bloß 
in die Fleischessünden, sondern auch in fast alle anderen Sünden mit hineinver- 
strickt, indem man über den Gegenstand der Sünde nachdenkt, davon redet, ihn 
anschaut usf., da trieb es mich zu der Bitte, Unser Herr möge den bösen Geistern 
verbieten, den Menschen so viel Schaden zuzufügen. Über die Gaumenlust unter- 
hält man sich ja heutzutage dauernd im Gespräch und noch mehr in Gedanken 
und Gelüsten, und so ergibt sich, was wir Völlerei des Geistes nennen könnten. 
Ebenso geht es mit den anderen Befriedigungen des Leibes, den erlaubten wie 
den unerlaubten: die Menschen setzen da heute ihre ganze Seele ein, als ob sie 
mit der Nahrung und der Fürsorge für den Leib auch die Seele nährten und um- 
sorgten • die doch einer anderen Speise bedarf und sich nicht an jener ergötzen 
soll, die den Leib erfreut. So kommt es, daß die Unzüchtigen heutzutage ihre 
Sünden noch vergrößern, weil sie ihren Geist allzusehr auf diese Sünden richten 
und ihre Seele in den Unflat des Leibes versenken. Auch die Eheleute beflecken 
ihr erlaubtes Ehebett, da ihr Geist sich allzusehr um den eheligen Umgang küm- 
mert und sie die Befriedigung der Seele in der Befriedigung des Leibes suchen. 

14 Memoriale nr. 52. 
15 Memoriale nr. 128. 



•Bei allem Tun Andacht finden" 289 

Von daher rührt die große Entfremdung und Entfernung von den Dingen Gottes; 
von daher kommt es, daß der Geist die eigene geistliche Speise nicht mehr finden 
kann, sondern sich an den •Schoten" (Lk 15, 16) ergötzt, die sich nur für den 
•Schweine"-Leib schicken. 

Vielmehr müßte man den Leib zum Geschmack an der Geistspeise seiner Seele 
und seines Geistes erziehen • derart, daß unser Geist, wenn wir ein Werk 
Gottes sehen oder Gottes Worte hören oder mit unseren Händen heilige Dinge 
anrühren, davon so hingerissen ist, daß er die ganze Seele nach sich zieht und 
auf diesen Gegenstand richtet. Das heißt wahrhaft •aus sich herausgehen um 
Weide zu finden" (Joh 10, 9). Das wird allerdings erst möglich sein, wenn wir 
einmal alles ganz nach innen gezogen haben, d. h. wenn wir gänzlich in unserem 
Inneren gesammelt sind und dort auch bleiben wollen. Das erreichen wir, wenn 
wir einmal ernsthaft die Anstrengung auf uns nehmen, allen sinnlichen Regungen 
und Gefühlen zu entraten. Hierfür müssen wir Gott bitten, Er möge uns derart 
zur Betrachtung hoher und geistlicher Dinge aufrichten, daß wir schließlich alles 
in uns geistlich und auf geistliche Weise verstehen. Das ist dann weit besser, als 
wenn uns eine Gnade des Heiligen Geistes gegeben würde, diese niedrigen Dinge 
zwar auf heilige Weise, doch immer noch sinnlich und mit den Sinnen wahr- 
zunehmen16. 

IV. 

Aus der so umschriebenen Andacht ergibt sich sogleich eine wichtige Folgerung: 
Die Sicht der Mitmenschen aus der Schau Gottes weckt die apostolische Liebe zu 
ihnen, oder, anders gewendet, die Andacht verbindet uns bei allem Tun so innig 
mit Gott, daß wir darin zum Werkzeug Seiner Erlöserliebe werden. 

Am Tage der sieben Minderbrüder, als ich während der Messe die Besorgnis 
verspürte, mein Herz möchte sich gegenüber einigen Menschen, deren Fehler mir 
in den Sinn kamen, in der Liebe verdunkeln und einengen, statt sich ihnen, wie 
ich wünschte, weit aufzutun • da erhielt ich die folgende Antwort, die mir inner- 
lich sagte: •Sorge dich vielmehr, daß der Herr, den du da vor dir siehst, dir nicht 
das Herz Seines Frohmutes verschließt, und daß dein Herz nicht für Ihn und 
Seine Anliegen zu eng wird. Denn wenn du gegen Gott weitherzig bleibst und 
Er gegen dich, dann wirst du bald sehen, wie sich dir alles andere weit auftut 
und du für alles andere offen bleibst. Suche darum echte Andacht zu Gott und 
zu Seinen Heiligen, so wirst du leicht das rechte Verhältnis zu deinem Nächsten 
finden, zum Freund wie zum Feind!" ... Solange der •vorzügliche, rechte" und 
gute •Heilige Geist" (Ps 50, 12•14) in uns weilt, entflammt er uns unmittelbar 
zu hingebender Andacht, und aus dieser Andacht ersprießen dann, wie gesagt, 
die anderen Güter: in erster Linie das weite Herz für alles und für alle Men- 
schen; der Irrtum wird aus unserem Verstände ausgetilgt, den falsche (oder auch 
nach menschlichem Urteil wahre, aber vom Bösen Geist eingegebene) Vermutun- 
gen verdunkelt hatten; ausgetilgt wird auch der Irrtum in unserem Willen, in 
den böse oder jedenfalls unvollkommene, unruhestiftende Regungen hatten ein- 
dringen können, usf.17. 

16 Memorialenr. 107 f. " Memoriale nr. 143. 



290 Peter Henrici 

Hier vermerkte ich auch, daß jedermann sorgsam achtgeben muß, jenen kalten 
Winden keinen Zugang zu gewähren, die auf die aufmerksame Beobachtung 
fremder Fehler hin losbrechen. Sie haben nämlich oft zur Folge, daß man die 
Hoffnung auf das Heil des Nächsten verliert, die gute Meinung von ihm und 
auch das Vertrauen auf ihn, die natürliche und die übernatürliche Liebe. Die 
Wärme des Geistes muß solche Mängel überstrahlen, und zwar, soweit möglich, 
nicht nur die bloß vermeintlichen Mängel, sondern auch die wirklich vorhandenen, 
damit •das Böse vom Guten besiegt" werde (Rom 12,21) und damit uns die 
Fehler unseres Nächsten nicht davon abhalten, ihn zu ermahnen und uns um ihn 
zu kümmern. Dazu wäre es allerdings fast unerläßlich, in solchen Fällen nicht 
darauf zu achten, wie die Dinge in sich selbst aussehen, sondern wie sie vor Gott 
aussehen und wie Gott sie gesehen haben will. Denn wer seinen Blick und die 
Sinne seines Geistes nicht bis zur Sicht Gottes erhebt, sondern nur betrachtet und 
empfindet, wie die Dinge in sich selbst so mangelhaft und von Natur aus mit so 
vielen Fehlern behaftet sind: der wird rasch verwirrt werden, rasch erkalten, 
rasch am guten Ausgang verzweifeln und einen Rückzug voll Mißmut und Ver- 
bitterung antreten. Er unterliegt auch leicht der Täuschung, sieht leicht immer nur 
den schlimmen Ausgang der Dinge, verfällt rasch dem Argwohn usf.18. 

Bei der Kommunion in der Messe kam mir ein anderes Verlangen: Unter 
großer Andacht wünschte und flehte ich, dieses allerheiligste Sakrament möge 
mich zu Seinem gehorsamen Werkzeug machen, und ebenso zum Werkzeuge der 
glorreichen Muttergottes und eines jeden Engels und aller Heiligen, aller armen 
Seelen und eines jeden Lebenden, daß jeder mit diesem Werkzeug schaffen 
könne, was ihm beliebt. So habe ich mich heute allen angetragen. Gebe Christus, 
daß ich leisten kann, was ich angeboten habe; daß ich für alle da sein kann, und 
nicht nur da sein, sondern auch leben und wirken an Stelle oder im Namen aller, 
zum Lobe Gottes und zum Heil für alle Lebenden und Verstorbenen19. 

Die apostolische Liebe, die Werkzeuglichkeit zum Heilswerk Gottes, verleiht 
schließlich dem Tun Überwertigkeit gegenüber dem Gebet: Das äußere Werk erfüllt 
in Tat und Wahrheit den Heilsplan Gottes, dessen Verwirklichung das Gebet nur 
im Wunsche anstrebt. So wird die alte Frage nach dem Vorrang von Kontemplation 
oder Aktion zugunsten der letzteren entschieden • nicht weil diese an sich besser 
wäre, sondern weil in der Aktion auch die Kontemplation aufgehoben sein kann, 
nicht aber umgekehrt. 

Am Freitag nach dem Aschermittwoch verspürte ich den großen Wunsch, unse- 
rer Gesellschaft möge daraus kein Verlust erwachsen, daß wir das neue römische 
Brevier beten20. Ich befürchte nämlich das übliche Abgleiten: daß der Umstand, 
keine gehäuften und langen mündlichen Gebete verrichten zu müssen, die Unsern 
zu Mißbräuchen verführe. Darum las ich die Messe in dieser Meinung, d. h. mit 
dem Wunsche, alles, was wir an mündlichem Gebetsdienst für Lebende und Ver- 

18 Memoriale nr. 170. 
19 Memoriale nr. 142. 
20 Das •römische Brevier" ist die 1536 von Papst Paul III. gutgeheißene und gegenüber 

dem Mönchsbrevier stark verkürzte Brevierausgabe für Weltpriester. Die Jesuiten, obwohl 
Ordensleute, hatten die Erlaubnis erhalten, dieses verkürzte Brevier zu benutzen. 



•Bei allem Tun Andacht finden" 291 

storbene weniger tun, möge durch den Dienst unserer Arbeit und herzinnerlichen 
Betens wettgemacht werden. Das ist ja für Männer, die Gott und den Nächsten 
lieben, leicht möglich: sie können mit Predigten, Beichthören und geistlichen 
Gesprächen und zugleich mit innerlichem Beten den Lebenden helfen und auch 
den Verstorbenen, deren Nöte sie zahlreichen Gläubigen vor Augen stellen und 
deren Andenken sie in sich selbst immer wieder wachrufen. Wären wir dazu nicht 
fähig, so wäre es geratener, uns mehr mündliche Gebetspflichten aufzuerlegen 
und uns nicht so viel Zeit für andere fromme Werke und Gebete zu lassen21. 

An einem Tag in der Oktav des hl. Johannes, als ich einem die Generalbeichte 
abnahm, ward mir große Erkenntnis zuteil, was es heißt, Lebenden und Toten 
Barmherzigkeit zu erweisen • so sehr, daß mir bei diesem Gedanken die Tränen 
kamen; und doch merkte ich noch auf die Anklage meines Beichtkindes. Ich ver- 
stand bei diesem Nachdenken auch, welch wirksame Hilfe zur Erlangung der 
Barmherzigkeit Gottes es für uns ist, selbst Barmherzigkeit zu üben, und wie 
leicht wir von Gott ungeschuldete Gaben erhalten können, wenn wir uns und das 
Unsere Ihm gegeben haben. Auch wenn wir uns nur in leiblichen Werken der 
Barmherzigkeit geübt haben, wird Gott sich uns hierin barmherzig erweisen, und 
dann auch in geistlichen Dingen. Noch wirksamer aber verdienen wir uns Gottes 
geistliche Barmherzigkeit, wenn wir uns in geistlichen Werken der Barmherzig- 
keit üben. 

Daher kommt es, daß einige, die viel Zeit aufs Gebet verwenden, zuweilen bei 
allem Trost ihres Geistes das Gewünschte nicht zu finden vermögen, weil sie 
ihrem Nächsten keine geistliche Barmherzigkeit erweisen. Andere dagegen ver- 
wenden aus reiner Liebe zu Gott so viel Zeit auf das Heil der anderen, daß sie, 
ohne viel zu suchen, großes Erbarmen Gottes für sich finden • nicht nur zur 
Vergebung ihrer Sünden, sondern auch, um mannigfache Gottesgaben zu erhal- 
ten. Hier wurde mir die feste Absicht zuteil, alle zu größerer Sorge um die Werke 
der Barmherzigkeit zu ermahnen und auch dazu, daß einer, der Gott gnädig und 
nicht nach strengem Recht urteilend sehen will, selbst gütig und gnädig gegen 
alle sein muß, ohne allzusehr auf Recht und Strenge zu dringen22. 

Als ich am gleichen Tag etwas darüber nachdachte, auf welche Weise man gut 
beten und wie man gut arbeiten könne, und auf welche Weise gutes Gebets- 
verlangen ein Weg zu guten Werken und umgekehrt gute Werke ein Weg zu 
gutem Gebetsverlangen sind, da vermerkte und verspürte ich ganz klar, daß 
einer, der als geistlicher Mensch Gott in guten Werken sucht, Ihn nachher im 
Gebet viel besser findet, als wenn er Ihn, wie das häufig geschieht, vor allem im 
Gebet gesucht hätte, um Ihn dann in guten Werken zu finden. Wer also den 
Geist Christi in guten Werken sucht und findet, der macht viel zuverlässigere 
Fortschritte als einer, der sich nur auf das Gebet stützt; denn Christus in den 
Werken zu finden, verhält sich zum Finden Christi im Gebet oft wie die tatsäch- 
liche Ausführung zum bloßen Wunsch. Darum mußt du dir alle Mühe geben und 
darauf hinarbeiten, durch gute Werke dich selbst zu überwinden, dich abzutöten, 
dich zu besiegen und für jedes Gut empfänglich zu machen; dann wirst du oft 

21 Memoriale nr. 400. 
22 Memoriale nr. 340•341. 



292 Peter Henrici 

spüren, daß dies die beste Vorbereitung für das betrachtende Gebet ist. Dein 
Leben soll also Martha und Magdalena im folgenden Sinne nachahmen, sich der- 
art dem Gebet und frommen Werken widmen, Tätigkeit und Beschauung so in 
sich vereinigen: wenn du die beiden Lebensformen nicht um ihrer selbst willen 
pflegst, sondern die eine (wie das häufig vorkommt) auf die andere hinordnest, 
indem du das Gebet als Mittel zu besserem Wirken anstrebst oder umgekehrt die 
Werke um des Gebetes willen tust • wenn du also glaubst, Gebet und Arbeit 
aufeinander hinordnen zu müssen, dann wird es im allgemeinen besser sein, 
deine Gebete zu Schatzkammern für gute Werke zu machen, als umgekehrt deine 
guten Werke darauf auszurichten, die Schatzkammern des Gebetes zu aufnen... 
Die Menschen des tätigen Lebens haben nämlich vielerlei Aufgaben und stehen 
in vielen Beziehungen: sie haben vieles unter sich, über sich, neben sich, vor sich, 
hinter sich, rechts und links, und das alles setzt im Tätigen mancherlei Fähigkeiten 
und Tugenden voraus. So müssen diese Menschen, um nicht zu versagen, mit 
vielen Tugenden ausgestattet sein: sie brauchen eine bestimmte Art der Geduld, 
der Demut, der Nächstenliebe und der übrigen Tugenden gegenüber den Armen, 
den Kranken, den Sündern oder gegenüber ihren Verfolgern; eine andere Art 
gegenüber ihren Untergebenen oder gegenüber ihren Oberen; wieder andere 
Tugenden der gleichen oder auch anderer Art brauchen sie bei anderen Gelegen- 
heiten, und so werden sie sich bei ihrem Tun leicht gar vieler Mängel bewußt, die 
ihnen und anderen anhaften. Diese Mängel rufen nach der Hilfe der göttlichen 
Tugenden, nach der Salbung des Heiligen Geistes und der Eingießung seiner ver- 
schiedenen Gaben, nicht nur in ihnen selbst, sondern auch in ihren Mitmenschen, 
denen ihre Sorge gilt. Um diesen zu helfen und nützlich zu sein, brauchen sie viel 
Licht des Geistes, und geistliche Augen, Ohren und die anderen Sinne; und über- 
dies Stärke, Hingabe, Großmut, Eifer, und manchmal auch andere Tugenden an 
Leib und Seele. Wenn uns das abgeht, dann ist das, wie man leicht sieht, ein 
doppelter Schaden: für uns, weil der Mangel ja an uns liegt; für den Nächsten, 
dem damit nicht gut, sondern schlecht oder mindestens weniger gut gedient und 
geholfen ist; und so müssen wir denn viel öfter unser Gebet auf dieses Anliegen 
ausrichten, als umgekehrt unser Wirken auf das Gebet hinordnen23. 

Erbitten wir uns schließlich von Peter Faber eine praktische Anleitung, wie auch 
wir die von ihm gelehrte und gelebte Andacht bei allem Tun finden können, dann 
verweist er uns auf die rechte Absicht, die all unser Tun beseelen muß. Wie die 
Andacht von oben herabsteigt, so muß es auch in unseren Plänen und Absichten 
eine hierarchische Ordnung geben: sie müssen zunächst und vor allem Gott und die 
Interessen Gottes im Auge haben, und alles andere nur nach Maßgabe seines Bezugs 
zu diesem Ersten anstreben. Eine solche rechte Absicht bei allem Tun ist allerdings 
schon eine Vorwegnahme des Endzustandes, wo Gott einmal •alles in allem" sein 
wird. So enthüllt sich uns das •Andacht finden bei allem Tun" in seinem tiefsinnigen 
Doppelwesen: es ist zugleich Weg zum Himmel und Vorwegnahme des Himmels. 

Was schließlich Euer leibliches und zeitliches Leben betrifft, so ordnet Eure 
Absichten und Neigungen so, daß Ihr bei jeder körperlichen Betätigung in erster 

23 Memoriale nr. 126•128. 



•Bei allem Tun Andacht finden" 293 

Linie auf das Lob Gottes abzielt und auf das Heil Eurer Seele und jener anderen 
Seelen, die in den Leibern wohnen, für die Ihr Euch abmüht. Laßt Gott den 
Ersten sein, der Euch zu dieser Arbeit veranlaßt oder auch zum Ausruhen. Das 
zweite sei Eure Seele, und als drittes müht Euch um nichts so sehr als um die Seele 
Eurer Mitmenschen, Eurer Hausgenossen oder auch Fremder; nach der Seele 
Eurer Mitmenschen richte sich Eure Sorge auf Euren eigenen Leib, nach dem eige- 
nen Leib auf den der Mitmenschen, und als letztes schließlich auf die Habe und 
das andere, was der Leib braucht. Hütet Euch, in diese Dinge Unordnung zu 
bringen. Ihr bleibt der rechten Ordnung solange treu, als Ihr Euch nur in dem 
Maße um die Habe besorgt, als der Leib sie braucht; wenn Ihr den Leib in jenen 
Stand zu setzen trachtet, der für die Seele am besten ist; wenn schließlich die Seele 
mit dem Willen Gottes gleichförmig bleibt • wobei mit diesem letzten Punkt der 
Anfang zu machen ist: zuerst muß man die Seele in die rechte Ordnung bringen 
und sich dann um die andern der genannten Dinge mühen • nicht wie jene, die 
zuerst ihre Habe und ihren Leib in Ordnung haben möchten und die rechte Ord- 
nung ihrer Seele auf später verschieben24. 

Einmal als ich die Messe und Danksagung beendet hatte und über die Gasse 
nach Hause kam, erhielt ich recht große Gnade, als ich mich recht im einzelnen 
der gelesenen Messe erinnerte und auf sie zurückkam und dabei ihre einzelnen 
Teile überdachte. Ich ward auch ermuntert, dergestalt die Erinnerung an meine 
vergangenen Andachtsübungen zu pflegen und bat den Herrn, es möge mir mit 
den Gebeten und den geistlichen Betrachtungen gehen wie mit den anderen Ver- 
richtungen und Geschäften, den Worten, Werken, Gesprächen, Überlegungen 
über Dinge weltlichen Inhalts, auf die ich in Gedanken immer wieder zurück- 
komme und mich so zerstreue: so möge ich mich auch meiner Gebete und Betrach- 
tungen immer wieder erinnern in einer Art ungestümer Anhänglichkeit. Das, 
hoffe ich, wird geschehen, wenn in meinem Trachten und Tun einmal so große 
Ordnung herrscht als jetzt noch Unordnung regiert • Unordnung, insofern darin 
noch allzuviel Anhänglichkeit und Neigung zu Dingen steckt, die nicht •aus gan- 
zem Herzen, aus ganzer Seele, aus ganzem Geist und aus allen Kräften" immer 
und überall •zu lieben sind" (Lk 10, 27). Wenn einmal jene andere Neigung, die 
wahre, übernatürliche Liebe unsern ganzen Willen und Geist für immer und 
überall in Beschlag genommen hat, dann findet alles Frühere zur Ordnung in 
Ruhe, d. h. zum Frieden; und Verstand, Gedächtnis, Willen, und alles übrige 
wird ungestört nachfolgen. Aber das wird erst in der Heimat der Seligen der Fall 
sein, zu der wir Tag für Tag im Aufstieg sind25. 

24 Lebensordnung für die von Faber gegründete Bruderschaft vom heiligsten Namen Jesu 
in Parma; Fabri Monumenta, S. 43. 

25 Memoriale nr. 72. 




