,Bei allem Tun Andacht finden” 281

wobei alle partikulidren Auflerungen des Gotteswillens nur an diesem einen Grund-
willen hiingen, aus ithm hervorgehen und von ihm umfafit sind, gleichgiiltig, wie
man in der gegebenen Situation diesen Grundwillen konkret beschreiben mag. Im
Neuen Testament bedeutet ,Hauptgebot aber dariiber hinaus, dafl letztlich das
Verhiltnis des Menschen zu Jesus Christus gemeint ist.

,,Bei allem Tun Andacht finden*¢
Aus dem geistlichen Tagebuch des seligen Peter Faber

Von Peter Henrici, Rom

Der selige Peter Faber ist heute in Deutschland zu Unrecht vergessen. Dieser
liecbenswiirdige Savoyarde war nicht nur der erste Gefihrte, den Ignatius von
Loyola endgiiltig fiir die werdende Gesellschaft Jesu gewinnen konnte; er war auch
der erste Jesuit, der Deutschland betreten und in Deutschland gewirkt hat. Und
dieser Anfang war vielversprechend. Schon in seinem Wesen, mit seinem manchmal
etwas kindlichen (aber nie abnungslosen) Wohlwollen gegen jedermann, mit seiner
Bescheidenheit und offenherzigen Hilfsbereitschaft sticht Faber wohltuend gegen das
landliufige Bild des Jesuiten ab. Wenn er kurz vor seinem allzufriihen Tode in
einer Instruktion iiber die Arbeit in protestantisch gewordenen Gebieten schreibt:

.Als Erstes mufi, wer den Irrgliubigen unserer Zeit helfen will, zusehen, dafl
er ihnen viel Liebe entgegenbringt und daf er sie in Wahrheit liebt, indem er
seinen Geist von allen Uberlegungen freimacht, die der Achtung vor ihnen ab-
traglich sein konnen.

Als Zweites miissen wir ihre Gunst zu gewinnen suchen, daf sie uns licben und
uns einen guten Platz in ihrem Geiste geben. Das geschieht, wenn man sich mit
ihnen freundschaftlich iiber Dinge unterhilt, die ihnen und uns gemeinsam sind,
und sich vor allen Streitgesprachen hiitet, wo einer den anderen herabzusetzen
sucht. Zuerst nimlich miissen wir mit ihnen in den Dingen Umgang pflegen, die
uns einen, und nicht in den anderen, wo eine Verschiedenheit der Auffassungen
zutage tritt.“1

— dann sind das Richtlinien, wie man sie in jener streitbaren Zeit nicht allzu oft zu
horen bekam, und die, wiren sie befolgt worden, viel Unheil hitten vermeiden
helfen. Das gréfite Geschenk aber, das Faber Deutschland vermachte, war Petrus
Canisius, den er fiir das Apostolat in Deutschland gewonnen und geformt hatte.

Die einzige dauerhafte Spur, die wir von Faber selbst noch besitzten ist das Memo-
riale?, sein geistliches Tagebuch, das groftenteils aus dem Jahre 1542/43 stammt, als
Faber sich in Speyer und Mainz aufhielt. In ihm entdecken wir das Geheimnis dieses
begnadeten Seelenfithrers, der die Menschen mit fast magnetischer Kraft an sich zog

1 MHS]J, Fabri Monumenta, S. 400.
2Petrus Faber, Memoriale. Das geistliche Tagebuch des ersten Jesuiten in Deutsch-

land. Johannesverlag, Einsiedeln, 1963. (Herausgegeben vom Vf. des vorliegenden Beitrages.
Die Schrifileitung.)



282 Peter Henrici

und sie zum Besseren fithrte. Es ist das Geheimnis eines Priesters, der auch im Ab-
standigsten noch Sinn und Geschmack fiir das geistliche Leben zu wedken vermochte,
weil er selbst ganz aus dem Geiste, in standigem Bezug auf Gott und das Ubernatiir-
liche lebte.

Faber war seiner Veranlagung nach ein Kontemplativer, wohl die ausgeprégteste
»beschauliche” Begabung unter den ersten Gefihrten des Ignatius. Es ist nicht von
ungefahr, dafl ihn innige Freundschaft mit der Kartause von Kéln, dem letzten Hort
der ersterbenden Deutschen Mystik verband, und seine eigene Frommigkeit ist stark
von dieser mystischen Tradition gepriigt. Ausgerechnet Faber wurde nun aber vom
Gehorsam zu einem unsteten und betriebsamen Wanderleben verurteilt. Wider-
sprechende Befehle von Kaiser und Papst trieben ihn zwischen Deutschland und
Spanien hin und her. In den sieben Jahren zwischen 1539 und 1546 wirkt Faber
nacheinander in Rom, Parma, Worms, Regensburg, Madrid, Toledo, Speyer, Mainz,
Aschaffenburg, Kéln, Léwen, Koln, Evora, Coimbra, Valladolid, Madrid, Toledo,
um schliefilich auf dem Weg zum Trienter Konzil am 1. August 1546 kaum vierzig-
jahrig in Rom zu sterben. Wenn er nicht gerade auf den Landstraflen wanderte, hielt
er sich meist an Fiirstenhéfen auf; Gelegenheit zur Zerstreuung gab es somit in seinem
Leben iibergenug. So blieb nur die Frage, wie sich in all diesen zerstreuenden
Auflerlichkeiten das gottverbundene Leben fithren lieR, zu dem sich Faber aus inner-
stem Herzen hingezogen fiihlte.

Vor das gleiche Dilemma zwischen Gottinnigkeit und dufierer Betitigung stellte
ihn auch die Begegnung mit dem Luthertum. Faber sieht in diesem vor allem eine
Abwertung der ,Werke“ — der Werke des gottesdienstlichen Tuns, der Barmbherzig-
keit, der Aszese und der Erfiillung der sittlichen Pflichten. Gegen die lutherische Ge-
ringschitzung solcher Werke als , Auferlichkeiten“ war deutlich zu machen, daf auch
und gerade in ihnen echte Gottbegegnung statthat.

Faber fand die Losung dieser Aufgabe in der Andacht. Andacht ist fiir ihn die
innere, vom Heiligen Geist gewirkte Durchseelung dessen, was der Mensch tut.
Andadcht ist mehr oder minder spiirbare Begegnung mit Gott3, die sich bei jeder
Betitigung des Menschen einstellen kann, mag diese nun innerlich oder duflerlich,
geistlich oder weltlich sein. Faber wird als Kontemplativer mitten in der veraufier-
lichenden apostolischen Betitigung und als Apologet der katholischen Werkfrsm-
migkeit die Aufgabe haben, mehr und mehr »bei allem Tun Andadht zu finden®. Er
verwirklicht damit den Auftrag seines Meisters Ignatius, der von seinen Séhnen
verlangte, ,sie sollten bei jedem Werk der Nichstenliebe und des Gehorsams nicht
weniger Andacht finden als im Gebet“4. Und er wird uns Heutigen zum lebendigen
Beispiel, wie wir in unserer unabléssig wachsenden dufieren Betriebsamkeit dennoch
als innerliche und gottverbundene Menschen leben kénnen.

Einige kennzeichnende Ausziige aus dem Tagebuch mégen nun andeuten, wie
Faber bei allem Tun die Andacht sucht und findet. Mehr als eine Andeutung ver-
mogen diese Ausziige allerdings nicht zu geben; denn wichtiger als vereinzelte Texte
herauszugreifen wire es, der Grundlinie nachzuspiiren, wie Faber vom Heiligen

3 Faber selbst definiert die Andacht einmal als ,die unmittelbare Erkenntnis mit lichen-

dem Innewerden des Géttlichen® (Memoriale nr. 81).
* Vgl. Constitutiones SJ, Pars IX, cap. II, 1; Mon. Ign. I, 8, S. 502.



»Bei allem Tun Andacht finden“ 283

Geist mehr und mehr zum geistlichen Menschen gefestigt und nach allen Aufstiegen
zu Gott immer wieder zum Apostolat unter seinen Mitmenschen zuriickverwiesen
wird.

I

Zunichst drei Beispiele fiir das, was man ,Gelegenheitsandacht® nennen konnte:
Aufiere Zufilligkeiten werden Faber zum Anlafi, seinen Geist — je nach Anlafl
wieder anders — zu Gott zu erheben. Der erste Text betrifft das Jahr 1541, die
beiden andern stammen aus dem letzten Lebensjahr Fabers.

Unterwegs [von Worms nach Regensburg] fandest du grofien Trost in ver-
schiedenen Gebeten und Betrachtungen, und es boten sich dir viele neue Arten
und Anlisse, auf der Reise zu beten. Wenn du z. B. in einer Ortschaft eintrafst
oder sie von ferne liegen sahst oder davon reden hértest, kam dir die Anregung,
Unsern Herrn um die Gnade zu bitten, der Erzengel dieser Gegend und die
Schutzengel all jhrer Bewohner méchten uns wohlgesinnt sein; und Jesus Christus
selbst, der als wahrer Hiiter und Hirt im Tabernakel der Ortskirche weilt, moge
uns helfen und sich im einzelnen um all das sorgen, was den Bewohnern dieses
Ortes gerade nétig oder niitzlich ist: den Siindern, den Sterbenden, den Seelen
der Verstorbenen dieses Orts, den Betriibten und Bedriickten. Ich betete mit viel
geistlicher Anregung um Gedeihen und Wohlstand, sagte Dank anstelle der Be-
sitzer oder bat fiir sie um Verzeihung, daf} sie diese Wohltaten nicht im rechten
Geist verdanken und nicht sehen, aus Wessen Hand sie kommen. Ich stiitze mich
dabei auf die Vermittlung jener Heiligen, denen die Sorge fiir diese Gegenden
und Orte iibertragen ist, und ich bat sie, doch zu tun, was die Einwohner zu tun
unterlassen: mit mir fiir sie um Verzeihung zu flehen, an ihrer Stelle Dank zu
sagen und ihnen alles Nétige zu erbittens.

Am Tag der Kreuzerh6hung, als ich zur Messe ging und einer mich unterwegs
ansprach und mich bat, ich mége ,zum Reinemachen® seine Beichte horen, da gab
ich ihm zur Antwort, ich wolle gern der Besen Christi sein, um sein Gewissen rein
zu fegen. Dabei stieg in mir der Wunsch auf, ich méchte von nun an Christi Besen
sein und heiflen, und so kam ich auf mancherlei Bedeutung dieses Wortes, die
mich wiinschen lie}, einem wirklichen Besen, der das Haus fegt, gleichgeartet zu
werden: vor allem, weil ich nach dem Reinigen anderer immer elend und
schmutzig bleibe und mir mancherlei Befleckung zuziehe, wenn ich als Christi
Werkzeug mit Seiner Hilfe zum Fortschritt der anderen beitrage. Ich sah audh,
dafl ich gleich einem Besen leicht auseinanderfalle; und doch fand ich grofie An-
dacht, mich Christus als Besen fiir Sein Haus anzubieten, d. h. dazu, die Wohnun-
gen des Geistes auszukehrens,

Ein andermal, als ich zur Residenz kam, um die Predigt in der Kapelle des In-
fanten zu héren, geschah es, dafl mir der Eintritt verwehrt wurde, weil mich der
Pfortner nicht kannte. So blieb ich eine Weile draufien vor der Tiire, und da
erinnerte ich mich, wie ich oft allerlei tiblen Gedanken und bdsen Geistern in
meiner Seele Einlafl gewihrt hatte; Jesus dagegen, Seine Worte und Seinen Geist,

5 Memoriale nr. 21. 8 Memoriale nr. 440.



284 Peter Henrici

lieB ich ,vor der Tiir stehen und anklopfen“ (Offb 3, 20). Ich dachte auch daran,
wie schlecht Christus allerorts , von der Welt aufgenommen wurde® (Joh 1, 10 £.).
Ich betete auch fiir mich und jenen Pfortner um die Gnade, nicht lange zur Liute-
rung vor der Ttr des Paradieses stehen und warten zu missen. Noch viele andere
Dinge fielen mir da ein, die mir grofie Zerknirschung brachten; und so begann ich,
auch den Pfortner liebzugewinnen, der mir Anlaf zu dieser Andacht war?,
Erstaunlicherweise entziindet sich diese Gelegenheitsandacht nicht nur an dem.
was natiirlicherweise das Herz zu erheben vermag, sondern auch und gerade — in
einer Art Abwehrreaktion — an den Zerstreuungen und Versuchungen.

Als ich durch die Gassen schritt und an dem, was ich zu sehen bekam, keine
Freude fand, sondern eher Zerstreuung und Versuchung zu eitlen und schlechten
Gedanken (was mich betriibte), da erhielt ich folgende Antwort: ,Du mufit nicht
traurig werden, dafl du an Nichtigkeiten keinen Frieden findest, sondern dich voll
Danksagung dariiber freuen. Trauern mufit du vielmehr, dafl du deinen Frieden
und all deinen Trost nicht im Gebet und in geistlichen Ubungen findest und in
jenem ,Wandel, der im Himmel ist‘ (Phil 3,20). Du wiirdest dir ja, wie die mei-
sten Leute, viel weniger Sorge um den Wandel im Himmel machen, wenn du im
Wandel, den die Welt dir zeigt, Frieden fandest. Richte darum Augen und Ohren
des Geistes und das Trachten all deiner Sinne auf die Dinge des Himmels, wo die
Augen nichts sehen konnen, was nicht erbaut und tréstet, und die Ohren nichts
héren usf. Hier dagegen sihest du, wenn du ungehemmt alles anschauen wolltest,
was dir iiber den Weg lauft — hier sihest du schlechte Dinge, denn es ist das, was
die Menschen tun und vollbringen; hier hortest du eitles und anstdfliges Gerede.
Hier siehst du nur Scherz, Vergniigen, albernes Zeug, Unflat, nichts Ernstes, nichts
Gewichtiges, nichts was zum Lobe Gottes beitrigt. Scherz, Gelichter und Spiel
haben das Schlimmste zum Gegenstand.“ Wenn einem also von verschiedenen
Versuchungen der Zugang zu diesen Dingen verwehrt wird und er gleichsam
dazu gezwungen wird, himmlische Dinge zu betrachten und zu ersehmen, dann
soll er Gott Dank sagen, der ihn nicht auf verderbliche oder eitle Gedanken kom-
men lifit und ihn nicht miBig und beschiftigungslos lassen wills.

IL

Dieser letzte Text verweist uns schon auf den Weg, auf dem wir die Andacht bei
allem Tun suchen miissen: er steigt nicht von unten hinauf, sondern von oben herab;
der Mensch muf} sich bemiihen, zuerst Gott allein und um seiner selbst willen zu
finden; erst dann darf er hoffen, der Gegenwart Gottes auch in den Dingen und
Geschiften dieser Welt innezuwerden. Das ,Andacht finden bei allem Tun* ist also
nicht selbst der erste Anstieg zu Gott, sondern bereits Ergebnis eines solchen —
immer von der Gnade getragenen — Anmnstiegs.

Am Himmelfahrtstag kam mir ein gutes Verstindnis, was es heifit, Gott und
Christus aufler und iiber allem Geschdpflichen zu suchen und Ihn in sich selbst
erkennen zu wollen. Es ward mir auch gegeben zu begreifen und im Geist zu ver-
spiiren, wie es im Glauben jeweils etwas anderes bedeutet, wenn wir sagen, wir

7 Memoriale nr. 412. 8 Memoriale nr. 69.



LBei allem Tun Andacht finden® 285

erfassen die Schopfung ohne Gott, die Schopfung in Gott, Gott in der Schépfung
und Gott ohne die Schépfung.

Das ist der wahre Aufstieg des Geistes und der Seele: dafl wir von der
Erkenntnis der Geschopfe ohne Gott und der darin wachwerdenden Zuneigung
auf die Erkenntnis und Liebe des Schopfers zugehen, ohne nur im geringsten bei
den bloflen Geschpfen stehen zu bleiben. Als zweites milssen wir zum Schépfer
selbst kommen; wenigstens soweit Er in den Geschdpfen ist, lebt und wirkt. Doch
auch da diirfen wir noch nicht endgiltig Halt machen, sondern miissen nun Gott
in sich selbst und fiir sich selbst suchen, tiber allem Geschopflichen, aufier ihm
(was nicht heifit, dal Er irgendeinem Geschopfe fern bliebe) und unter ihm?®.
Zuletzt kommt es dann so weit, daf einer alle Geschopfe im Schopfer erkennt und
zwar weit vollkommener, als sie in sich selbst erkannt wurden, ja sogar vollkom-
mener als sie in sich selbst sind.

Mochte doch bald die Stunde kommen, da ich kein Geschopf mehr ohne Gott
sehen kann, sondern in allem Gott sehe und liebe oder wenigstens fiirchte! Von
da aus mag mir dann der Aufstieg beschieden sein, der mich Thn in sich selbst
erkennen 148t und schlieflich alles in Thm, auf dafl Er in Ewigkeit ,alles in allem®
(1 Kor 15, 28) sei!

Fiir diesen Stufenweg mufl ich mich mithen, Christus, ,den Weg, die Wahrheit
und das Leben“ (Joh 14, 6), zuerst in der Mitte meines Herzens, d. h. unterhalb
und innerhalb meiner zu finden; dann oberhalb meiner durch mein Gemiit und
auflerhalb meiner durch meine Sinne. Hierfiir muf} ich den Vater bitten, von dem
man sagt, Er sei ,oberhalb®, Er mége mir dazu die Kraft geben; den Sohn, den
man wegen Seiner Menschennatur in einem gewissen Sinne ,auflerhalb® nennen
kann, Er moge mir die Weisheit geben; und den Heiligen Geist, der gewisser-
maflen ,unterhalb“, d. h. ,innerhalb® unser weilt: dafl er die Gite gebe. Sonst
konnte ja weder unser Inneres aufgetan werden, damit das ,reine Herz“ Gott im
Inneren zu ,schauen® vermége (Mt 5, 8); noch vermdchten sich unsere hachsten
Krifte bis zum ,unsichtbaren Wesen“ Gottes zu erheben (Rom 1, 20), das iber
allem steht; noch liefen sich ,unsere Glieder abtoten“ (Kol 3, 5), um den zu
erspuren, der auflerhalb ist und alles durchwirkt1o,

Gepriesen sei der Herr, der so unendlich viele Wege weifl, uns Schritt fur
Schritt hoher zu fithren — da wir es nicht wert sind, ir einem einzigen Sprung
zur vollkommenen Gotteserkenntnis emporzuspringen, sondern langsam aufstei-
gen miissen tiber die vielen Stufen der Furcht und die Stufen der Enttiuschung,
der Gleichgultigkeit und des Widerwillens gegen die niedrigen Dinge, die uns
keinen Frieden geben konnen, die uns aber doch als Stufen zur Gottesliebe empor-
fuhren, zur vélligen Einkehr in Thn. Und wenn der Mensch einmal in Thn ein-
gekehrt ist, dann ,geht er ein und aus und findet Nahrung“ drinnen und draufien
(Joh 10,9); ja wenn er diesen Weg einmal gefunden hat, dann kann er ,auf
einem anderen Weg*®, der von der Liebe ausgeht, ,wieder in seine Heimat zurtuck-
kehren® (Mt 2, 12), aus der er auf dem Weg der Furcht und vieler Gefahren aus-
gezogen ist, um schlieflich in den Besitz der Liebe seines Gottes zu gelangen. So

% Gott steht ,unter” dem Geschépf als dessen tragender Grund.
10 Memoriale nr. 305—307.



286 Peter Henrici

lange er noch nicht so weit war, mufite er stets weiter emporklimmen und empor-
schauen; ist er aber einmal in die herzliche Liebe Gottes eingekehrt, dann kann
er in ihr dauernd wachsen und in Gott tiglich mehr und mehr Dinge erfassen.
Dann kann er auch viel ungefdhrdeter hinabsteigen, seinen Nichsten zu besuchen,
anzuhoren, usf.!?.

Um diesen ersten Anstieg zu Gott richtig zu vollziehen, mufl man ihn um seiner
selbst willen unternehmen, und nicht etwa schon im Blick auf den geistlichen
»Nutzen®, den einer spiter daraus zu ziehen hofft. Andernfalls wiirden wir Gott
unseren eigenen Zwecken dienstbar machen — und wiren dies auch die Zwecke
unseres geistlichen Lebens.

An diesem gleichen Tag verspiirte ich wieder, was ich schon frither einmal ver-
spiirt hatte: Um uns besser darauf einzustellen, den Geist und die Dinge des
Geistes zu finden, miissen wir unsere erste Absicht geradewegs darauf richten, die
Dinge Gottes, unseres Herrn, um ihres eigenen Wertes willen und wegen der
positiven Férderung, die sie uns geben, zu suchen, zu verlangen oder zu lieben.
Wir diirfen sie nicht in erster Linie als Heilmittel ins Auge fassen (wie ich das
bisher meistens getan habe) gegen unsere Unruben, Betriibnisse oder Versuchun-
gen; denn wer Gott, unseren Herrn, und die Dinge Gottes einzig oder hauptsich-
lich darum sucht, um ein Heilmittel gegen die Versuchungen zu finden, wer die
Andacht nicht um ihrer selbst willen pflegt: der wiirde sich, so viel an ihm liegt,
recht wenig um die Andacht kiimmern, wenn er nicht derlei Bedringnisse hitte.
Das aber heifit, die Liebe aus Furcht suchen — aus Furcht vor unseren Unvoll-
kommenheiten und unserem Elend — und die guten und geistlichen Regungen,
um die bésen Regungen zu iiberténen. So handeln nur die Lauen und jene, die
einzig darauf schauen, nicht zu fallen, und die sich herzlich wenig darum sorgen,
auch héher zu kommen. Sie wiren geistig vollauf befriedigt, wenn sie sich vor
jedem Fall gesichert fanden, und spiirten keinen neuen Wunsch, einen Pfad zur
Hohe zu finden. Gib dich also nicht damit zufrieden, daf du nicht bergab gleitest,
nicht abnimmst und Riickschritte machst; richte dein Herz vielmehr auf Aufstieg,
Wachstum und Fortschritt nach innen — nicht aus Furdht vor dem Abgleiten,
dem Riickschritt oder dem Fall, sondern aus Liebe zur Heiligkeit. Nicht nur, weil
diese Gedanken dich vor bésen Gedanken bewahren, sollst du danach verlangen
und diirsten, die Dinge des Geistes zu verspiren — nicht als Abhilfe gegen bose
oder unniitze Regungen, sondern um ihres eigenen Wertes willen. So wirst du
endlich zur Liebe Gottes um Seiner selbst willen kommen!2,

IIL.

Dieser Weg zur Andacht ,von oben her* wirft nun auch ein Licht auf deren
Wesen: Sie ist das Sehen der Dinge mit den Augen Gottes, oder besser noch der
rechte, vom Heiligen Geist eingegebene Geschmack an ihnen. Hier hat das ,sentire®
seinen Platz, das ein Kennwort der Spiritualitit Fabers und der ganzen ignatiani-
schen Spiritualitét ist: das lebendige Innewerden des geistlichen Gehalts der Dinge
und Begebnisse.

11 Memoriale nr. 66.
12 Memoriale nr. 54.



»Bei allem Tun Andacht finden® 287

Am gleichen Tage (namentlich als mir beim Breviergebet wegen einiger Aus-
kiinfte, die ich dem Suffraganbischof geben sollte, Zerstreuungen kamen) erhielt
ich eine deutliche Mahnung, die mir sagte, man diirfe beim Stundengebet keinem
Geist Einlafl gewihren, der sich nicht auf die Worte und Buchstaben des Breviers
bezieht, noch diirfe man wahrend dieser Zeit anderweitige Einsichten iiber Dinge,
Worte oder irgendwelche Geschifte annehmen — damit der ganze Mensch dort
sei, wo seine Zunge ist, die die Gottesworte spricht. Gott lifit es zwar zu, daf uns
zur Zeit des Gebetes mancherlei Geistesregungen, mancherlei Einsicht in verschie-
dene Dinge und auch mancherlei Besorgnis iilberkommen; aber wir miissen den
»vorziiglichen Geist* (Ps 50, 14)!22 suchen, um in ihm zu rasten; wir miissen uns
an jene Worte, Einsichten, Willensregungen und Wiinsche hingen, die sich
jeweils unmittelbar auf Gott beziehen, um damit deutlich zu machen, dafl wir
wirklich Gott allein im Grund des Herzens lieben und fiirchten — mehr und
unmittelbarer als alles andere . . . Wenn du dich daher zur Zeit des Breviergebets
geistlich und geistig bestens zum Predigen aufgelegt findest oder zu irgendeinem
Gesprich, dann bedenke, dafl du nicht mehr so aufgelegt bist, wie du es zum
Brevierbeten und zum unmittelbaren Umgang mit Gott sein mufit. Gebe uns
Jesus in Seiner Giite und Allmacht, dafl wir je nach den Erfordernissen der
Geschifte, Gespriache und Worte, mit denen wir uns zu den verschiedensten Zeiten
und auf mannigfache Weise duflerlich abgeben miissen, jeweils auch den erfor-
derlichen Geist und die rechte innerliche Absicht finden, und zwar jeweils zur
rechten Zeit und am rechten Ort, damit wir bei der Regelung unseres Tuns und
Redens und unseres Denkens und Wiinschens nicht durcheinander gebracht wer-
den!s,

Ein anderes Verlangen hatte ich schon frither gehabt: Unser Herr moége mir
die Gnade geben, dafl ich die Dinge recht vorzubringen wisse, derer ich im guten
Geist fiir mich oder andere innegeworden bin. Ich pflege nimlich vieles zu sagen,
zu schreiben oder zu tun, ohne mich wieder um jenen Geist zu mithen, in dem ich
diese Dinge erfahren habe. So bringe ich z. B. manchmal heiteren und unbeschwer-
ten Geistes und lichelnder Miene Dinge vor, die ich im Geist der Zerknirschung
oder im Geist des Mitleids, der Bewunderung, oder unter frommen Trinen ver-
spiirt hatte; und so ziehen auch die Zuhérer geringeren Nutzen daraus, weil ich
meine Sachen nicht in ebenso gutem Geist vorbringe, wie sie mir selbst gegeben
wurden. Daram bat ich, der Herr mége mir die Gnade schenken, daR sich Geburt
und Wachstum eines Werkes, das Reden und Schreiben, in jenem selben Geiste
vollziehe, der schon bei der Empfingnis zugegen war. Das wird der Fall sein,
wenn ein und derselbe Wunsch, Denken, Reden und Tun beseelt. Hieraus schlof§
ich, dafl wir unseren Lehrer und Meister und die Art, wie Er redet, in allem
nachahmen miissen — so dafl wir eine Anregung oder Eingebung des Heiligen
Geistes, die uns unter Trinen geschenkt wurde, so viel an uns liegt auch unter

12a Lateinisch: ,principalis spiritus“. Dieser ,vorziigliche Geist*, der unmittelbar von Gott
kommt und zu Gott zuriickfiihrt, ergreift den Menschen tiefer, unauffilliger und nachhaltiger
als die voriibergehenden Geisterregungen. Auf seiten des Menschen antwortet ihm der ,prin-
cipalis affectus®, dic unmittelbar auf Gott zielende Regung des Herzensgrundes.

13 Memoriale nr. 146.



288 Peter Henrici

Trianen weitererzahlen oder aufschreiben miifiten. Wir sollten wiinschen, unseren
Zuhorer so zu erbauen, wie der Geist uns selbst erbaut hat, als Er uns diese

Anregung oder Eingebung schenkte. Von da aus kam mir eine besondere Ein-

sicht in das Schriftwort: , Jesus wurde vom Geist in die Wiiste gefithrt“ (Matth

4,1) und in das andere: ,Er kam im Geist in den Tempel® (Lk 2, 27), wo eine

besondere Anregung des Geistes zu sehen ist, die den Menschen mitreiffit und ihn
zum Tun oder Reden bewegt, oder ihn an einen anderen Ort fithrt, so daff dieser
Mensch nicht mehr seiner miachtig ist, noch seinem Gutdiinken iiberlassen bleibt!.

Jedenfalls mufl man sich bemiihen, nicht nur zu rein geistlichem Tun und zur
Betrachtung und zu innerlichem und affektivem Gebet den rechten Geist zu suchen,
in dem wir diese Gebete gut und sehr gut verrichten kénnen, sondern wir miissen
uns auch aus vollen Kriften bemiihen, den gleichen Geist auch zum dufleren Werk
und zum miindlichen Gebet, zum geistlichen Gesprach und zu 6ffentlichen An-
sprachen zu finden. Man kann zwar, sogar ohne viel Mithe, manches Werk tun
und viele Worte sprechen, ohne vom Geist dazu angeregt zu sein . . ., aber man
muf sich dennoch ganz allgemein um den Geist bemithen, um das Gute zu erken-
nen, das diese Gebetsworte enthalten, und um es eifriger anzustreben. Vor allem
aber gilt das von den Dingen, die schwieriger und dem alten Menschen mehr
zuwider sind. Sie setzen gréfleren Antrieb des Geistes voraus, um ins Werk gesetzt
zu werden; aber ihre Verwirklichung gibt dann auch gréfleren geistigen Auftrieb
als die anderen, die dir nicht so zuwider sind. Bei ihnen wirst du auch viel besser
inne, wie wenig ein Mensch vermag und warum du des Geistes Gottes bedarfst,
als bei anderen, leichteren und anstandsloseren Dingen?s.

Auch diese Wesensbestimmung der Andacht mag wieder von ihrem Gegenbild
aus, von der Verlorenheit der Andacht des Geistes an das Siindige und Sinnliche
noch schirfer umrissen werden:

Am gleichen Tag, als ich erwog, wie sehr man heute Seele und Geist nicht blof§
in die Fleischessiinden, sondern auch in fast alle anderen Siinden mit hineinver-
strickt, indem man iber den Gegenstand der Siinde nachdenkt, davon redet, ihn
anschaut usf., da trieb es mich zu der Bitte, Unser Herr mége den bosen Geistern
verbieten, den Menschen so viel Schaden zuzufiigen. Uber die Gaumenlust unter-
hilt man sich ja heutzutage dauernd im Gesprach und noch mehr in Gedanken
und Geliisten, und so ergibt sich, was wir Vollerei des Geistes nennen konnten.
Ebenso geht es mit den anderen Befriedigungen des Leibes, den erlaubten wie
den unerlaubten: die Menschen setzen da heute ihre ganze Seele ein, als ob sie
mit der Nahrung und der Fiirsorge fiir den Leib auch die Seele nihrten und um-
sorgten — die doch einer anderen Speise bedarf und sich nicht an jener ergétzen
soll, die den Leib erfreut. So kommt es, dafl die Unziichtigen heutzutage ihre
Siinden noch vergréflern, weil sie ihren Geist allzusehr auf diese Siinden richten
und ihre Seele in den Unflat des Leibes versenken. Auch die Eheleute beflecken
ihr erlaubtes Ehebett, da ihr Geist sich allzusehr um den eheligen Umgang kiim-
mert und sie die Befriedigung der Seele in der Befriedigung des Leibes suchen.

14 Memoriale nr. 52.
15 Memoriale nr. 128.



»Bei allem Tun Andadht finden™ 289

Von daher riihrt die grofle Entfremdung und Entfernung von den Dingen Gottes;
von daher kommt es, dafl der Geist die eigene geistliche Speise nicht mehr finden
kann, sondern sich an den ,Schoten® (Lk 15, 16) ergétzt, die sich nur fiir den
~Schweine“-Leib schicken. .

Vielmehr miifite man den Leib zum Geschmack an der Geistspeise seiner Secle
und seines Geistes erzichen — derart, dafl unser Geist, wenn wir ein Werk
Gottes schen oder Gottes Worte horen oder mit unseren Hinden heilige Dinge
anrithren, davon so hingerissen ist, dafl er die ganze Seele nach sich zieht und
auf diesen Gegenstand richtet. Das heifft wahrhaft ,aus sich herausgehen um
Weide zu finden® (Joh 10, 9). Das wird allerdings erst moglich sein, wenn wir
einmal alles ganz nach innen gezogen haben, d. h. wenn wir géinzlich in unserem
Inneren gesammelt sind und dort auch bleiben wollen. Das erreichen wir, wenn
wir einmal ernsthaft die Anstrengung auf uns nehmen, allen sinnlichen Regungen
und Gefiihlen zu entraten. Hierfiir miissen wir Gott bitten, Er mége uns derart
zur Betrachtung hoher und geistlicher Dinge aufrichten, daf wir schlieflich alles
in uns geistlich und auf geistliche Weise verstehen. Das ist dann weit besser, als
wenn uns eine Gnade des Heiligen Geistes gegeben wiirde, diese niedrigen Dinge
zwar auf heilige Weise, doch immer noch sinnlich und mit den Sinnen wahr-
zunehmen?é.

Iv.

Aus der so umschriebenen Andachi ergibt sich sogleich eine wichtige Folgerung:
Die Sicht der Mitmenschen aus der Schau Gottes weckt die apostolische Liebe zu
ihnen, oder, anders gewendet, die Andacht verbindet uns bei allem Tun so innig
mit Gott, dafl wir darin zum Werkzeug Seiner Erl6serliecbe werden.

Am Tage der sicben Minderbriider, als ich wdhrend der Messe die Besorgnis
verspiirte, mein Herz méchte sich gegeniber einigen Menschen, deren Fehler mir
in den Sinn kamen, in der Liebe verdunkeln und einengen, statt sich ihnen, wie
ich wiinschte, weit aufzutun — da erhielt ich die folgende Antwort, die mir inner-
lich sagte: ,Sorge dich vielmehr, daf der Herr, den du da vor dir siehst, dir nicht
das Herz Seines Frohmutes verschliefit, und daf dein Herz nicht fiir Thn und
Seine Anliegen zu eng wird. Denn wenn du gegen Gott weitherzig bleibst und
Er gegen dich, dann wirst du bald sehen, wie sich dir alles andere weit auftut
und du fiir alles andere offen bleibst. Suche darum echte Andacht zu Gott und
zu Seinen Heiligen, so wirst du leicht das rechte Verhiltnis zu deinem Nachsten
finden, zum Freund wie zum Feind!“ ... Solange der ,vorziigliche, rechte“ und
gute ,Heilige Geist® (Ps 50, 12—14) in uns weilt, entflammt er uns unmittelbar
zu hingebender Andacht, und aus dieser Andacht ersprieflen dann, wie gesagt,
die anderen Giiter: in erster Linie das weite Herz fiir alles und fiir alle Men-
schen; der Irrtum wird aus unserem Verstande ausgetilgt, den falsche (oder auch
nach menschlichem Urteil wahre, aber vom Bosen Geist eingegebene) Vermutun-
gen verdunkelt hatten; ausgetilgt wird auch der Irrtum in unserem Willen, in
den bdse oder jedenfalls unvollkommene, unruhestiftende Regungen hatten ein-
dringen kénnen, usf.17,

18 Memoriale nr. 107 {. 17 Memoriale nr. 143.



290 Peter Henrict

Hier vermerkte ich auch, dafl jedermann sorgsam achtgeben muf}, jenen kalten
Winden keinen Zugang zu gewdhren, die auf die aufmerksame Beobachtung
fremder Fehler hin losbrechen. Sie haben ndmlich oft zur Folge, dafi man die
Hoffnung auf das Heil des Nachsten verliert, die gute Meinung von ihm und
auch das Vertrauen auf ihn, die natiirliche und die iibernatiirliche Liebe. Die
Wirme des Geistes mufl solche Mangel iiberstrahlen, und zwar, soweit méglich,
nicht nur die blof} vermeintlichen Méngel, sondern auch die wirklich vorhandenen,
damit ,das Bose vom Guten besiegt® werde (R6m 12, 21) und damit uns die
Fehler unseres Niachsten nicht davon abhalten, ihn zu ermahnen und uns um ihn
zu kilmmern. Daza wiére es allerdings fast unerldfilich, in solchen Fillen nicht
darauf zu achten, wie die Dinge in sich selbst aussehen, sondern wie sie vor Gott
aussehen und wie Gott sie gesehen haben will. Denn wer seinen Blick und die
Sinne seines Geistes nicht bis zur Sicht Gottes erhebt, sondern nur betrachtet und
empfindet, wie die Dinge in sich selbst so mangelhaft und von Natur aus mit so
vielen Fehlern behaftet sind: der wird rasch verwirrt werden, rasch erkalten,
rasch am guten Ausgang verzweifeln und einen Rickzug voll Mifimut und Ver-
bitterung antreten. Er unterliegt auch leicht der Tauschung, sieht leicht immer nur
den schlimmen Ausgang der Dinge, verfallt rasch dem Argwohn usf.18,

Bei der Kommunion in der Messe kam mir ein anderes Verlangen: Unter
grofler Andacht wiinschte und flehte ich, dieses allerheiligste Sakrament moge
mich zu Seinem gehorsamen Werkzeug machen, und ebenso zum Werkzeuge der
glorreichen Muttergottes und eines jeden Engels und aller Heiligen, aller armen
Seelen und eines jeden Lebenden, dafl jeder mit diesem Werkzeug schaffen
konne, was ihm beliebt. So habe ich mich heute allen angetragen. Gebe Christus,
daf ich leisten kann, was ich angeboten habe; daf} ich fiir alle da sein kann, und
nicht nur da sein, sondern auch leben und wirken an Stelle oder im Namen aller,
zum Lobe Gottes und zum Heil fiir alle Lebenden und Verstorbenen?e,

Die apostolische Liebe, die Werkzeuglichkeit zum Heilswerk Gottes, verleiht
schlieflich dem Tun Uberwertigkeit gegeniiber dem Gebet: Das dufiere Werk erfiillt
in Tat und Wahrheit den Heilsplan Gottes, dessen Verwirklichung das Gebet nur
im Wunsche anstrebt. So wird die alte Frage nach dem Vorrang von Kontemplation
oder Aktion zugunsten der letzteren entschieden — nicht weil diese an sich besser
wire, sondern weil in der Aktion auch die Kontemplation aufgehoben sein kann,
nicht aber umgekehrt.

Am Freitag nach dem Aschermittwoch verspiirte ich den groflen Wunsch, unse-
rer Gesellschaft moge daraus kein Verlust erwachsen, daff wir das neue rémische
Brevier beten?®, Ich befiirchte ndmlich das tbliche Abgleiten: dafl der Umstand,
keine gehiuften und langen miindlichen Gebete verrichten zu miissen, die Unsern
zu Miflbrauchen verfithre. Darum las ich die Messe in dieser Meinung, d. h. mit
dem Wunsche, alles, was wir an miindlichem Gebetsdienst fiir Lebende und Ver-

18 Memoriale nr. 170.

1% Memoriale nr. 142.

% Das ,rémische Brevier® ist die 1586 von Papst Paul III. gutgeheifiene und gegeniiber
dem Méonchsbrevier stark verkiirzte Brevierausgabe fiir Weltpriester. Die Jesuiten, obwohl
Ordensleute, hatten die Erlaubnis erhalten, dieses verkiirzte Brevier zu benutzen.



»Bet allem Tun Andacht finden 291

storbene weniger tun, moge durch den Dienst unserer Arbeit und herzinnerlichen
Betens wettgemacht werden. Das ist ja fir Minner, die Gott und den Nachsten
lieben, leicht moglich: sie konnen mit Predigten, Beichthéren und geistlichen
Gesprichen und zugleich mit innerlichem Beten den Lebenden helfen und auch
den Verstorbenen, deren Nate sie zahlreichen Glaubigen vor Augen stellen und
deren Andenken sie in sich selbst immer wieder wachrufen. Wiren wir dazu nicht
fahig, so wire es geratener, uns mehr mindliche Gebetspflichten aufzuerlegen
und uns nicht so viel Zeit fir andere fromme Werke und Gebete zu lassen21.

An einem Tag in der Oktav des hl. Johannes, als ich einem die Generalbeichte
abnahm, ward mir grofle Erkenntnis zuteil, was es heifit, Lebenden und Toten
Barmherzigkeit zu erweisen — so sehr, dafl mir bei diesem Gedanken die Tranen
kamen; und doch merkte ich noch auf die Anklage meines Beichtkindes. Ich ver-
stand bei diesem Nachdenken auch, welch wirksame Hilfe zur Erlangung der
Barmherzigkeit Gottes es fiir uns ist, selbst Barmherzigkeit zu iiben, und wie
leicht wir von Gott ungeschuldete Gaben erhalten kénnen, wenn wir uns und das
Unsere Thm gegeben haben. Auch wenn wir uns nur in leiblichen Werken der
Barmherzigkeit geiibt haben, wird Gott sich uns hierin barmherzig erweisen, und
dann auch in geistlichen Dingen. Noch wirksamer aber verdienen wir uns Gottes
geistliche Barmherzigkeit, wenn wir uns in geistlichen Werken der Barmherzig-
keit iiben.

Daher kommt es, daf einige, die viel Zeit aufs Gebet verwenden, zuweilen bei
allem Trost ihres Geistes das Gewilnschte nicht zu finden vermdgen, weil sie
ihrem Nachsten keine geistliche Barmherzigkeit erweisen. Andere dagegen ver-
wenden aus reiner Liebe zu Gott so viel Zeit auf das Heil der anderen, daf sie,
ohne viel zu suchen, grofies Erbarmen Gottes fiir sich finden — nicht nur zur
Vergebung ihrer Siinden, sondern auch, um mannigfache Gottesgaben zu erhal-
ten. Hier wurde mir die feste Absicht zuteil, alle zu gréferer Sorge um die Werke
der Barmherzigkeit zu ermahnen und auch dazu, daf einer, der Gott gnidig und
nicht nach strengem Recht urteilend sehen will, selbst giitig und gnidig gegen
alle sein mufi, ohne allzusehr auf Recht und Strenge zu dringen22,

Als ich am gleichen Tag etwas dariiber nachdachte, auf welche Weise man gut
beten und wie man gut arbeiten konne, und auf welche Weise gutes Gebets-
verlangen ein Weg zu guten Werken und umgekehrt gute Werke ein Weg zu
gutem Gebetsverlangen sind, da vermerkte und verspiirte ich ganz klar, daf§
einer, der als geistlicher Mensch Gott in guten Werken sucht, Ihn nachher im
Gebet viel besser findet, als wenn er Ihn, wie das hiufig geschieht, vor allem im
Gebet gesucht hitte, um IThn dann in guten Werken zu finden. Wer also den
Geist Christi in guten Werken sucht und findet, der macht viel zuverlassigere
Fortschritte als einer, der sich nur auf das Gebet stiitzt; denn Christus in den
Werken zu finden, verhalt sich zum Finden Christi im Gebet oft wie die tatsich-
liche Ausfithrung zum blofien Wunsch. Darum muflt du dir alle Miithe geben und
darauf hinarbeiten, durch gute Werke dich selbst zu iiberwinden, dich abzutdten,
dich zu besiegen und fiir jedes Gut empfinglich zu machen; dann wirst du oft

21 Memoriale nr. 400.
22 Memoriale nr. 340—341.



92 Peter Henrici

spiren, dafl dies die beste Vorbereitung fir das betrachtende Gebet ist. Dein
Leben soll also Martha und Magdalena im folgenden Sinne nachahmen, sich der-
art dem Gebet und frommen Werken widmen, Tatigkeit und Beschauung so in
sich vereinigen: wenn du die beiden Lebensformen nicht um ihrer selbst willen
pflegst, sondern die eine (wie das haufig vorkommt) auf die andere hinordnest,
indem du das Gebet als Mittel zu besserem Wirken anstrebst oder umgekehrt die
Werke um des Gebetes willen tust — wenn du also glaubst, Gebet und Arbeit
aufeinander hinordnen zu miissen, dann wird es im allgemeinen besser sein,
deine Gebete zu Schatzkammern fiir gute Werke zu machen, als umgekehrt deine
guten Werke darauf auszurichten, die Schatzkammern des Gebetes zu dufnen...
Die Menschen des titigen Lebens haben ndmlich vielerlei Aufgaben und stehen
in vielen Beziehungen: sie haben vieles unter sich, tber sich, neben sich, vor sich,
hinter sich, rechts und links, und das alles setzt im Tétigen mancherlei Fahigkeiten
und Tugenden voraus. So miissen diese Menschen, um nicht zu versagen, mit
vielen Tugenden ausgestattet sein: sie brauchen eine bestimmte Art der Geduld,
der Demut, der Néchstenliebe und der iibrigen Tugenden gegeniiber den Armen,
den Kranken, den Siindern oder gegeniiber ihren Verfolgern; eine andere Art
gegeniiber ihren Untergebenen oder gegeniiber ihren Oberen; wieder andere
Tugenden der gleichen oder auch anderer Art brauchen sie bei anderen Gelegen-
heiten, und so werden sie sich bei ihrem Tun leicht gar vieler Mingel bewuf}t, die
ihnen und anderen anhaften. Diese Méngel rufen nach der Hilfe der géttlichen
Tugenden, nach der Salbung des Heiligen Geistes und der Eingiefung seiner ver-
schiedenen Gaben, nicht nur in ihnen selbst, sondern auch in ihren Mitmenschen,
denen ihre Sorge gilt. Um diesen zu helfen und niitzlich zu sein, brauchen sie viel
Licht des Geistes, und geistliche Augen, Ohren und die anderen Sinne; und iiber-
dies Stiarke, Hingabe, Grofimut, Eifer, und manchmal auch andere Tugenden an
Leib und Seele. Wenn uns das abgeht, dann ist das, wie man leicht sicht, ein
doppelter Schaden: fiir uns, weil der Mangel ja an uns liegt; fiir den Nichsten,
dem damit nicht gut, sondern schlecht oder mindestens weniger gut gedient und
geholfen ist; und so miissen wir denn viel 6fter unser Gebet auf dieses Anliegen
ausrichten, als umgekehrt unser Wirken auf das Gebet hinordnenss.
Erbitten wir uns schlieflich von Peter Faber eine praktische Anleitung, wie auch
wir die von ihm gelehrte und gelebte Andacht bei allem Tun finden kénnen, dann
verweist er uns auf die rechie Absicht, die all unser Tun beseelen mufl, Wie die
Andacht von oben herabsteigt, so mufl es auch in unseren Plinen und Absichten
eine hierarchische Ordnung geben: sie miissen zunichst und vor allem Gott und die
Interessen Gottes im Auge haben, und alles andere nur nach Mafigabe seines Bezugs
zu diesem Ersten anstreben. Eine solche rechte Absicht bei allem Tun ist allerdings
schon eine Vorwegnahme des Endzustandes, wo Gott einmal ,alles in allem* sein
wird. So enthiillt sich uns das ,Andacht finden bei allem Tun® in seinem tiefsinnigen
Doppelwesen: es ist zugleich Weg zum Himmel und Vorwegnahme des Himmels.
Was schlieflich Euer leibliches und zeitliches Leben betrifft, so ordnet Eure
Absichten und Neigungen so, dafl Thr bei jeder korperlichen Betitigung in erster

23 Memoriale nr. 126—128.



. »Bei allem Tun Andacht finden® 293

Linie auf das Lob Gottes abzielt und auf das Heil Eurer Seele und jener anderen
Seelen, die in den Leibern wohnen, fiir die Ihr Euch abmiiht. Lafit Gott den
Ersten sein, der Euch zu dieser Arbeit veranlafit oder auch zum Ausruhen. Das
zweite sei Eure Seele, und als drittes miitht Euch um nichts so sehr als um die Seele
Eurer Mitmenschen, Furer Hausgenossen oder auch Fremder; nach der Seele
Eurer Mitmenschen richte sich Eure Sorge auf Euren eigenen Leib, nach dem eige-
nen Leib auf den der Mitmenschen, und als letztes schlieflich auf die Habe und
das andere, was der Leib braucht. Hitet Euch, in diese Dinge Unordnung zu
bringen. Thr bleibt der rechten Ordnung solange treu, als Ihr Euch nur in dem
Mafle um die Habe besorgt, als der Leib sie braucht; wenn Ihr den Leib in jenen
Stand zu setzen trachtet, der fiir die Seele am besten ist; wenn schlieBlich die Seele
mit dem Willen Gottes gleichférmig bleibt — wobei mit diesem letzten Punkt der
Anfang zu machen ist: zuerst mufl man die Seele in die rechte Ordnung bringen
und sich dann um die andern der genannten Dinge mithen — nicht wie jene, die
zuerst ihre Habe und ihren Leib in Ordnung haben mochten und die rechte Ord-
nung ihrer Seele auf spiter verschieben24,

Einmal als ich die Messe und Danksagung beendet hatte und tber die Gasse
nach Hause kam, erhielt ich recht groe Gnade, als ich mich recht im einzelnen
der gelesenen Messe erinnerte und auf sie zuritckkam und dabei ihre einzelnen
Teile iiberdachte. Ich ward auch ermuntert, dergestalt die Erinnerung an meine
vergangenen Andachtsiibungen zu pflegen und bat den Herrn, es mdge mir mit
den Gebeten und den geistlichen Betrachtungen gehen wie mit den anderen Ver-
richtungen und Geschiften, den Worten, Werken, Gesprichen, Uberlegungen
iber Dinge weltlichen Inhalts, auf die ich in Gedanken immer wieder zuriick-
komme und mich so zerstreue: so moge ich mich auch meiner Gebete und Betrach-
tungen immer wieder erinnern in einer Art ungestimer Anhéanglichkeit. Das,
hoffe ich, wird geschehen, wenn in meinem Trachten und Tun einmal so grofle
Ordnung herrscht als jetzt noch Unordnung regiert — Unordnung, insofern darin
noch allzuviel Anhinglichkeit und Neigung zu Dingen steckt, die nicht ,,aus gan-
zem Herzen, aus ganzer Seele, aus ganzem Geist und aus allen Kréften“ immer
und tiberall ,,zu lieben sind“ (Lk 10, 27). Wenn einmal jene andere Neigung, die
wahre, iibernatiirliche Liebe unsern ganzen Willen und Geist fiir immer und
iiberall in Beschlag genommen hat, dann findet alles Frithere zur Ordnung in
Ruhe, d. h. zum Frieden; und Verstand, Gedachtnis, Willen, und alles tbrige
wird ungestort nachfolgen. Aber das wird erst in der Heimat der Seligen der Fall
sein, zu der wir Tag fir Tag im Aufstieg sind?2s.

24 Lebensordnung fiir die von Faber gegriindete Bruderschaft vom heiligsten Namen Jesu
in Parma; Fabri Monumenta, S. 43.
2 Memoriale nr. 72.





