
302 Im Spiegel der Zeit 

andere Sorge tragen, machen sie es weit besser als ich es vermöchte. Wo aber kein 
anderer hinkommt, da suche ich das wenige zu tun, was ich zu tun vermag." 

Papst Johannes XXIII. erklärte am Abend der Seligsprechung seines Lands- 
mannes aus Bergamo (am 19. März 1963) in seiner Ansprache in SanktPeter inRom: 
•Bezüglich der praktischen Formen des karitativen Apostolats (von Don Luigi 
Palazzolo) war zwar das Urteil seiner Zeitgenossen, wie dies zu geschehen pflegt, 
nicht übereinstimmend; einmütig aber war die Zustimmung und das Lob hinsicht- 
lich dessen, was den Adel des Priesters ausmacht: einfache und tiefe Frömmigkeit, 
kristallklare Reinheit, glühender Eifer, wie er in dem kraftvollen Wort der Heiligen 
Schrift ausgesprochen ist: Kämpfe mit allen Kräften für die Gerechtigkeit • bis zur 
Heiligung • zum Heil deiner Seele und bis zum Tod! (vgl. Sir. 4,28). • In der 
gleichen Ansprache hob der Papst noch besonders die Bußstrenge des Seligen hervor, 
die mit einem heiteren, ausstrahlenden Optimismus verbunden war, ferner die 
Nächstenliebe, die an den heiligen Franz von Assisi erinnerte, der so weit ging, daß 
er einen Aussätzigen umarmte. • Als man am 16. Juni 1886 auf dem Friedhof von 
Bergamo die Nische für den Sarg des Seligen öffnete, da erhob sich ein lautes 
untröstliches Weinen: Es waren die Waisenkinder, Knaben und Mädchen, die ihren 
Vater beweinten und deren Tränen zugleich ein stumm-beredtes Zeugnis ablegten 
von der Herzensgüte dieses Vaters. Man mußte die Kinder mit sanfter Gewalt von 
jener Stätte entfernen und in ihr Heim zurückführen, das ihnen nunmehr so leer 
vorkam. • Das Seligsprechungsverfahren des Dieners Gottes wurde zwar schon im 
Jahre 1913 begonnen, aber erst am 20. November 1958 •eingeleitet", das heißt von 
der Ritenkongregation in Rom übernommen, kurz nachdem Johannes XXIII. den 
päpstlichen Stuhl bestiegen hatte. Dann erfolgte mit ungewöhnlicher Schnelligkeit 
die Prüfung der heroischen Tugenden, sowie die von zwei wunderbaren Heilungen, 
die auf die Fürbitte Don Luigis gewirkt worden waren.       Ferdinand Baumann SJ 

IM       SPIEGEL       DER       ZEIT 

Um den Standort der Orden in Kirche und Welt 

Man spricht in der katholischen Überlieferung gewöhnlich von drei kirchlichen 
Ständen: den Priestern, den Ordensleuten und den Laien. Das legt die Vermutung 
nahe, es handle sich um drei gleichgeartete Stände und der Ordensstand habe seinen 
Ort zwischen Klerikern und Laien. Auch das kirchliche Rechtsbuch gibt diesem Miß- 
verständnis Nahrung. Obwohl es zunächst als einzige Standesunterscheidung in der 
Kirche nur die zwischen Klerikern und Laien kennt, die auf Christus selbst zurück- 
geht, und ausdrücklich betont, daß beide, Kleriker und Laien, Ordensleute sein kön- 
nen1, werden dann an anderer Stelle doch noch einmal die Ordensleute vom Welt- 
klerus und von den Laien unterschieden2 (was bedeutet, daß der Begriff •Laie" in 

1 CIC107. 2 CIC491, lund2. 



Im Spiegel der Zeit 303 

einem zweifachen Sinn gebraucht wird) und das ganze Personenrecht in die drei 
Gruppen: Kleriker, Ordensleute und Laien eingeteilt. In Wirklichkeit ist der 
Ordensstand ein •Stand" eigener Art. Er hebt sich durch seine Lebensweise, durch 
die Befolgung der drei Evangelischen Räte und das Leben in Gemeinschaft, von den 
beiden anderen Ständen ab und gehört ihnen doch auch wieder aufs innigste zu; 
auch die Ordensleute sind Priester oder Laien, ein Drittes gibt es auf dieser Linie 
nicht. Man könnte den Ordensstand den charismatischen Stand in der Kirche nennen; 
an seinem Anfang steht die gnadenhafte Berufung: •nicht alle fassen dieses Wort, 
sondern nur diejenigen, denen es gegeben ist" (Mt 19, 11), sagt der Herr3. Aber dem 
steht entgegen, daß auch die Berufung zum kirchlichen Amt und die Berufung zur 
Ehe mit einem Charisma verbunden sind4. Immerhin bleibt bestehen, daß das Leben 
nach den Räten, insbesondere die freiwillige Ehelosigkeit, die Jungfräulichkeit, in 
einem so unmittelbaren Zusammenhang mit der Verkündigung und Ankunft des 
Reiches Gottes steht, daß es nur als Zeichen dieses Geheimnisses verständlich ge- 
macht werden und fruchtbar sein kann. In dieser Eigenart des Ordensstandes liegt 
seine Würde und seine Gefahr. 

Von beiden gibt die Geschichte der Kirche Zeugnis. Das Lob des Mönchtums, wie 
der Rätestand im ersten christlichen Jahrtausend und darüber hinaus schlechthin 
hieß, war von Anfang an überschwenglich. Kein Geringerer als Athanasius war sein 
erster großer Lobredner, und Ungezählte sind ihm hierin gefolgt. Die Berufung zum 
Mönchtum galt nach der Taufe als die große Gnade des Lebens, ja wurde der Taufe 
fast gleichgesetzt. Mit ihr ging das Tor zum eigentlichen Christ-sein auf. Die Lebens- 
weise der Mönche war nach einem Wort der Kirchenväter die wahre christliche 
Philosophie. So wie sich die Christen des zweiten Jahrhunderts in der Auseinander- 
setzung mit Juden und Heiden als das dritte, göttliche Geschlecht fühlten5, so ver- 
stand sich auch das Mönchtum als himmlisches Geschlecht, den Engeln, die Gottes 
Angesicht schauen, näher als den irdischen Belangen der Menschen. Solches Erwäh- 
lungsbewußtsein führte ganz von selbst zur soziologischen Standwerdung des Mönch- 
tums innerhalb der Kirche. Daß dieser neue, dritte Stand anders als die beiden 
anderen Stände weitgehend ein Eigenleben führte, lag einmal am Ideal der Be- 
schauung, dem Ziel des Mönchslebens, das eine strenge Trennung von der Welt und 
den Menschen verlangte, zum anderen an der Verschmelzung von Kirche und römi- 
schem Imperium seit Konstantin: hatte man sich in der Christenheit bis dahin als 
Einheit des Volkes Gottes gefühlt und sich von den verstockten Juden und den 
ungläubigen Heiden abgesetzt, so waren es nun die Mönche, die sich innerhalb des 
Imperium christianum von den saeculares, den Weltleuten absetzten, von jenen, die 
in den Anfängen der christlichen Lehre stehen blieben und in irdische Sorgen ver- 
strickt waren. Diese Isolierung ist dem Mönchtum bei aller Fruchtbarwerdung für 
die Gesamtkirche erhalten geblieben und hat auch dem neuzeitlichen Ordensleben 
noch weithin das Gepräge gegeben. 

Seit geraumer Zeit bahnt sich hier aber eine Wende an. Ein Imperium christianum 
und (seit Gregor VII.) ein Corpus christianum (mit seiner polaren Spannung von 

3 Einige, wie die Tillmann-Bibel (München 1962, z. St.), beziehen dieses Herrenwort auf 
die vorhergehenden Verse von der Unauflöslidikeit der Ehe, aber die meisten katholischen 
Exegeten (J. Schmid, Blinzler, Schnackenburg) halten nach wie vor an seiner Verknüpfung 
mit der Ehelosigkeit •um des Himmelreiches willen" fest. 

4 1 Kor 7, 7; 2 Kor 3, 8; 1 Petr 4, 10. 
5 Vgl. Brief an Diognet; Aristides, Apologie; Origenes, Horn. I. in Ps 36 (PG XII, 1321) 



304 Im Spiegel der Zeit 

Sacerdotium und Imperium), wie man die Einheit der christlichen Welt Jahrhun- 
derte lang genannt hat, gibt es nicht mehr. Wir leben in einer säkularisierten, welt- 
haften Welt. Die Christenheit hat seit mehr als einem Jahrhundert ein immer nach- 
drücklicheres Gespür dafür bekommen, was es heißt, die kleine, verstreute Herde zu 
sein. Da gewinnt das Wort vom Volk Gottes wieder an Gewicht. Es gilt zusammen- 
zurücken, die christliche Bruderschaft stärker sichtbar zu machen und sich füreinander 
verantwortlich zu wissen. In dieser Stunde sind auch die Orden gerufen, ihre Stel- 
lung in Kirche und Welt neu zu bedenken. Sie müssen sich ihrer Sendung für die 
Kirche (in ihrer Weltzuwendung und Weltdistanz) wieder mehr bewußt werden. Die 
christliche Grundlegung ihres Standes muß tiefer und umfassender in der Kirchen- 
theologie verwurzelt sein. Während man früher sagte, das Ordensleben sei seinem 
Wesen nach in erster Linie Streben nach Vollkommenheit, erst daraus ergebe sich ein 
fruchtbares (inneres oder auch äußeres) Apostolat, würde man heute lieber sagen: 
der erste Sinn des Ordenslebens ist ein Zeugnischarakter für die Kirche, ja für die 
ganze Welt, und je mehr sich die zum Ordensstand Berufenen diesen Zeugnissinn zu 
eigen machen, im täglichen Leben verwirklichen, um so heiliger werden sie. Der 
Unterschied der Mentalität ist nicht gering. Von der Sache aber geht nichts verloren; 
im Gegenteil: das gnadenhafte Geheimnis des jungfräulichen Standes tritt in ein 
helleres Licht. 

Diese Wandlung kann für die konkrete Gestalt der Orden, für ihre Lebensweise 
und Formenwelt nicht ohne Folgen bleiben. Die Orden dürfen sich nicht mehr von 
den übrigen Christen absondern, weil sie saeculares, Weltleute sind; sie müssen viel- 
mehr in einer immer nur möglichen Weise (je nach dem Ordensziel wieder anders) 
mit ihnen Kontakt suchen, hüben und drüben das Bewußtsein der Gemeinsamkeit 
fördern, mit einem Wort: ihren Ort sichtbar und zeugnishaft inmitten des Volkes 
Gottes und damit auch mitten in der Welt einnehmen. Das ist das Kernproblem der 
zeitgemäßen Anpassung, die seit Pius XII. in wachsendem Maße von den Orden 
verlangt wird und der man bisher nur in sehr zaghafter Weise nachgekommen ist. 
Die Lösung dieses Problems ist nicht leicht. Man weiß nicht recht, wie weit man in 
der Anpassung an eine veränderte Welt und an die veränderte Situation der Kirche 
gehen darf, ohne das Wesen des Ordenslebens zu gefährden. Und worin besteht 
überhaupt dieses Wesentliche, da doch die einzelnen Orden und Gemeinschaften nach 
ihrer geschichtlichen Herkunft und in ihren Zielen so verschieden sind? Vorerst 
befindet man sich noch in einer Periode des Suchens und Tastens. Vielerorts macht 
sich eine große Unsicherheit bemerkbar. Man sieht sich vor Fragen gestellt, über die 
man bisher wenig nachgedacht hat, weil alles so selbstverständlich und unantastbar 
galt. Oft sind es nur kleine Dinge, über die man stolpert. (Irgendwo hat man sich 
schon aufgeregt, weil eine Schwesterngenossenschaft ihre neue Kleidung konfek- 
tionsmäßig anfertigen ließ, weil so etwas für das •heilige" Kleid unangemessen sei.) 
Wo es um Grundfragen geht, stoßen die Gegensätze heftig aufeinander. 

So hat etwa das Buch von Kardinal Suenens •Krise und Erneuerung der Frauen- 
orden" eine heftige Diskussion unter den Angesprochenen, vor allem im belgisch- 
französischen Raum, ausgelöst. Man wirft dem Erzbischof von Mecheln vor, er habe 
den Begriff des Apostolats ganz gegen die katholische Überlieferung in unberech- 
tigter und einseitiger Weise auf den unmittelbaren Dienst der Verkündigung und 
auf direkte Apostolatswerke im Sinne der Katholischen Aktion eingeschränkt. Damit 
gefährde er nicht nur das Wesen des Ordenslebens, das zunächst einmal das aus- 
schließliche Freisein für Gott (soli Deo vacare) darzustellen und zu verwirklichen 
habe, sondern desavouiere auch den stillen und ungesehenen Dienst so vieler Ordens- 



Im Spiegel der Zeit 305 

frauen, ohne den viele Häuser und Werke gar nicht aufrecht erhalten werden könn- 
ten, ganz abgesehen von der stillen Arbeit unserer Schwestern in Krankenhäusern, 
Altersheimen und Siechenanstalten8. Der Vorwurf ist nicht ganz unberechtigt. Es 
darf keines Falls alles auf die Aktion nach außen ausgerichtet werden. Aber das ist 
wohl auch nicht die Absicht des hohen Verfassers. Es sollte ja zunächst nur einmal 
eine Bresche geschlagen werden in die Mauern, die bei vielen tätigen Genossenschaf- 
ten Kloster und Welt voneinander trennen und ein fruchtbares Apostolat in heutiger 
Zeit verhindern. Wie wäre das, so wie die Dinge nun einmal liegen, ohne eine 
gewisse Einseitigkeit möglich? 

Von einer ganz anderen Seite her wird die Frage der tätigen Orden in der moder- 
nen Welt von Erzbischof Philippe OP, dem Sekretär der Religiosenkongregation, in 
seinem Buch •Les fins de la vie religieuse selon Saint Thoma d'Aquin"7 aufgerollt. 
Auch dieses Buch ist gezielt. Es bildet sozusagen den Kontrapunkt zum Buch von 
Kardinal Suenens. Es ist von der ernsten und berechtigten Sorge getragen, der 
immer ungehemmtere Aktivismus unserer Zeit werde allmählich die tätigen Orden 
überrollen und ihr Gebetsleben einebnen. Es geht aber dem Verfasser nicht nur dar- 
um, der Kontemplation den ihr gebührenden Platz zu erhalten, sondern Aktion und 
Kontemplation miteinander zu verbinden und in eine Einheit zu bringen. Er unter- 
scheidet zunächst das Hauptziel, das allen Orden gemeinsam ist, und das besondere 
Ziel der einzelnen Gemeinschaften. Hauptziel des Ordenslebens ist nach ihm die innere 
oder theologische Kontemplation, in der sich ein Christ ganz und ungeteilt Gott 
weiht, um ihn wegen seiner selbst zu lieben und den Nächsten um Gottes willen. Es 
ist damit ausgerichtet auf die ewige Schau im Himmel. Diesem Hauptziel muß das 
konkrete Ziel eines Ordens • das beschauliche oder tätige Leben im engeren Sinne 
• untergeordnet bleiben. Das tätige Leben muß von der Kontemplation beseelt und 
gelenkt sein. Der tätige Ordenschrist darf nur so viel an apostolischer oder karitati- 
ver Arbeit übernehmen, daß die innere Verbundenheit mit Gott gewährleistet bleibt. 
Die Übungen des Gebetes dürfen darum nicht zu kurz kommen. • Das Buch ist klar 
und folgerichtig und darum kaum angreifbar. Dennoch melden sich starke Bedenken 
an: Der Verfasser beruft sich auf Thomas von Aquin und legt Schritt für Schritt 
dessen Lehre dar (ob es der ganze Thomas ist, was von manchen bestritten wird, mag 
hier einmal dahingestellt bleiben). Entweder entkleidet man nun die Begriffswelt 
des großen Kirchenlehrers, etwa contemplatio, vacare Deo soli usw., ihres fröm- 
migkeitsgeschichtlichen Hintergrundes und versteht sie rein spekulativ, was Erz- 
bischof Philipp weithin tut, dann gelten seine Ausführungen für alle Christen in 
gleicher Weise, und es ist für die heutigen Probleme des Ordenslebens nichts gewon- 
nen. Dann heißt z. B. Kontemplation weiter nichts als inneres Leben, ohne das 
selbstverständlich ein christliches Leben überhaupt nicht möglich ist. Versteht man 
die genannten Begriffe aber auf dem Hintergrund der tatsächlichen Geschichte des 
Mönchtums, dann beinhalten sie ganz bestimmte Vorstellungen vom kontemplativen 
Leben, die für die tätigen Orden nicht mehr in allem vorbildhaft sein können. Wenn 
der hohe Verfasser z. B. das thomistische Axiom •actio ex abundantia contempla- 
tionis" (das Tun muß aus der Fülle der Kontemplation fließen) dem ignatianischen 
Axiom •contemplativus in actione" (beschaulich mitten im Tun) mehr oder weniger 

8 Vgl. D. D u b r e z , in: Semaine religieuse de Paris, 18 mai 1963, No 5688 (nachgedruckt 
in: Orientierung, 30. Juni 1963, Nr. 12); L. Moereels SJ, Apostolaat in het religieuze 
leven, in: Tijdschrift voor geestelijk leven, mei 1963, n. 4; A. M u n s t e r s MSC, Klooster- 
leven en Apostolaat, in: Ons geestelijk leven, 40 (1963) Mei•Juni u. a. 

7 Edition de la Fraternite de la Tres Sainte Vierge Marie, Ath., o. J. 



306 Einübung und Weisung 

gleichsetzt8, dann ist das für uns nicht mehr annehmbar». Wir Heutigen können das 
Verhältnis von Aktion und Kontemplation nicht mehr anders als vom Evangelium, 
vom Leben und der Lehre Christi und der Apostel her lösen, und diese Lösung fällt 
für uns anders aus, als sie Thomas in seiner Zeit und für einen bestimmten Zweck 
(die Rechtfertigung seines eigenen Ordens, also in der Verteidigung gegen die 
damalige Überlieferung und gegen die Opposition von Seiten der alten Orden) 
geben konnte. Im übrigen ist es in dieser Hinsicht interessant genug, daß der hl. Do- 
minikus nicht aus der Sehnsucht nach dem kontemplativen Leben zu den evange- 
lischen Räten berufen wurde, sondern durch den Ruf des Herrn, der ihn in der 
Begegnung mit der Not der Mitmenschen traf, und durch das Verlangen nach der 
•evangelischen Lebensweise" der Apostel10. So wird auch für uns die unmittelbare 
und neue Konfrontation mit dem Evangelium die Hauptquelle der Erneuerung und 
Neuorientierung unseres Ordenslebens werden müssen. 

Erst wenn wir uns durch diesen Rückgang auf das Evangelium und auf den 
ursprünglichen Geist der Ordensstifter von manchen zeitbedingten Überlieferungen 
frei gemacht haben, ist es möglich, den Ort der Orden in der Kirche und in einer 
veränderten Welt wieder neu zu finden. Dieser Ort wird für die verschiedenen Orden 
bei aller Gemeinsamkeit des Ideals im Konkreten wieder verschieden sein, je nach 
dem Ziel, das die einzelnen sich gesetzt haben. Friedrich Wulf SJ 

EINÜBUNG     UND     WEISUNG 

Natürliche und geistliche Brüderlichkeit 

Meditationsgedanken zu einem Weisheitsspruch des Alten Testaments (Ps 133) 

Siehe, wie gut und wie lieblich ist es, 
wenn Brüder einträchtig beisammen wohnen. 

Wie das gute öl auf dem Haupt 
hinabfließt in den Bart, 

Aarons Bart, 
der hinabfällt auf den Saum des Gewandes; 

Wie der Hermonstau, 
der hinabfällt auf die Berge Sions. 

Denn dorthin entbietet Jahve den Segen, 
Leben auf immerdar. 

I. 

Trotz der ungewohnten Bilder macht uns der rhythmische Aufbau und die geschlos- 
sene Form des Psalmes darauf aufmerksam, daß wir hier ein Meisterstück poetischer 
Kleinkunst, wie es die Spruchdichtung des Alten Orients liebte, vor uns haben. 

8 •Les fins de la vie religieuse ...", S. 72. 
8 Vgl. dazu: H. U. von Balthasar: •Aktion und Kontemplation" in: Geist und 

Leben 21 (1948) S. 361 ff; E. C o r e t h : •In actione contemplativus" in: ZkTh 76 (1954) 
S. 55 ff; J. L e c 1 e r c q : La Philosophie morale de Saint Thomas devant la pensee contem- 
poraine, Chap. VI: •La perfection de l'homme" p. 155 ff. Louvain 1955. 

10 M.-H. V i c a i r e OP, Geschichte des hl. Dominikus, Bd. I, Ein Bote Gottes, Freiburg • 
Basel • Wien (1962), 46. 58. 




