302 Im Spiegel der Zeit

andere Sorge tragen, machen sie es weit besser als ich es vermdchte. Wo aber kein
anderer hinkommt, da suche ich das wenige zu tun, was ich zu tun vermag.“

Papst Johannes XXIII. erklirte am Abend der Seligsprechung seines Lands-
mannes aus Bergamo (am 19. Mérz 1963) in seiner Ansprache in Sankt Peter in Rom:
»Beziiglich der praktischen Formen des karitativen Apostolats (von Don Luigi
Palazzolo) war zwar das Urteil seiner Zeitgenossen, wie dies zu geschehen pflegt,
nicht {ibereinstimmend; einmiitig aber war die Zustimmung und das Lob hinsicht-
lich dessen, was den Adel des Priesters ausmacht: einfache und tiefe Frommigkeit,
kristallklare Reinheit, glithender Eifer, wie er in dem kraftvollen Wort der Heiligen
Schrift ausgesprochen ist: Kdmpfe mit allen Kraften fiir die Gerechtigkeit — bis zur
Heiligung — zum Heil deiner Seele und bis zum Tod! (vgl. Sir. 4,28). — In der
gleichen Ansprache hob der Papst noch besonders die Bufistrenge des Seligen hervor,
die mit einem heiteren, ausstrahlenden Optimismus verbunden war, ferner die
Nichstenliebe, die an den heiligen Franz von Assisi erinnerte, der so weit ging, daf}
er einen Aussitzigen umarmte. — Als man am 16. Juni 1886 auf dem Friedhof von
Bergamo die Nische fiir den Sarg des Seligen offnete, da erhob sich ein lautes
untrostliches Weinen: Es waren die Waisenkinder, Knaben und Madden, die ihren
Vater beweinten und deren Trinen zugleich ein stumm-beredtes Zeugnis ablegten
von der Herzensgiite dieses Vaters. Man mufite die Kinder mit sanfter Gewalt von
jener Stitte entfernen und in ihr Heim zuriickfithren, das ihnen nunmehr so leer
vorkam. — Das Seligsprechungsverfahren des Dieners Gottes wurde zwar schon im
Jahre 1913 begonnen, aber erst am 20. November 1958 ,eingeleitet, das heifit von
der Ritenkongregation in Rom iibernommen, kurz nachdem Johannes XXIIL den
pépstlichen Stuhl bestiegen hatte. Dann erfolgte mit ungewdhnlicher Schnelligkeit
die Priifung der heroischen Tugenden, sowie die von zwei wunderbaren Heilungen,
die auf die Firbitte Don Luigis gewirkt worden waren.  Ferdinand Baumann S]

I M S PI EGEL D ER Z EI1IT

Um den Standort der Orden in Kirche nnd Welt

Man spricht in der katholischen Uberlieferung gewdhnlich von drei kirchlichen
Stinden: den Priestern, den Ordensleuten und den Laien. Das legt die Vermutung
nahe, es handle sich um drei gleichgeartete Stinde und der Ordensstand habe seinen
Ort zwischen Klerikern und Laien. Auch das kirchliche Rechtsbuch gibt diesem Mifl-
verstindnis Nahrung. Obwohl es zunichst als einzige Standesunterscheidung in der
Kirche nur die zwischen Klerikern und Laien kennt, die auf Christus selbst zuriick-
geht, und ausdriicklich betont, dafl beide, Kleriker und Laien, Ordensleute sein kon-
nen!, werden dann an anderer Stelle doch noch einmal die Ordensleute vom Welt-
klerus und von den Laien unterschieden? (was bedeutet, dafl der Begriff ,Laie” in

t C1C 107. 2 CIC491,1 und 2.



Im Spiegel der Zeit 303

einem zweifachen Sinn gebraudht wird) und das ganze Personenrecht in die drei
Gruppen: Kleriker, Ordensleute und Laien eingeteilt. In Wirklichkeit ist der
Ordensstand ein ,Stand“ eigener Art. Er hebt sich durch seine Lebensweise, durch
die Befolgung der drei Evangelischen Rite und das Leben in Gemeinschaft, von den
beiden anderen Stinden ab und gehért ihnen doch auch wieder aufs innigste zu;
auch die Ordenslente sind Priester oder Laien, ein Drittes gibt es auf dieser Linie
nicht. Man konnte den Ordensstand den charismatischen Stand in der Kirche nennen;
an seinem Anfang steht die gnadenhafte Berufung: ,nicht alle fassen dieses Wort,
sondern nur diejenigen, denen es gegeben ist“ (Mt 19, 11), sagt der Herr3. Aber dem
steht entgegen, dafl auch die Berufung zum kirchlichen Amt und die Berufung zur
Ehe mit einem Charisma verbunden sind4. Immerhin bleibt bestehen, dafl das Leben
nach den Riten, insbesondere die freiwillige Ehelosigkeit, die Jungfriulichkeit, in
einem so unmittelbaren Zusammenhang mit der Verkiindigung und Ankunft des
Reiches Gottes steht, dafl es nur als Zeichen dieses Geheimnisses verstindlich ge-
macht werden und fruchtbar sein kann. In dieser Eigenart des Ordensstandes liegt
seine Wiirde und seine Gefahr.

Von beiden gibt die Geschichte der Kirche Zeugnis. Das Lob des Monchtums, wie
der Ritestand im ersten christlichen Jahrtausend und dariiber hinaus schlechthin
hiefl, war von Anfang an iiberschwenglich. Kein Geringerer als Athanasius war sein
erster grofier Lobredner, und Ungezéhlte sind ihm hierin gefolgt. Die Berufung zum
Ménchtum galt nach der Taufe als die grofe Gnade des Lebens, ja wurde der Taufe
fast gleichgesetzt. Mit ihr ging das Tor zum eigentlichen Christ-sein auf. Die Lebens-
weise der Mdonche war nach einem Wort der Kirchenviter die wahre christliche
Philosophie. So wie sich die Christen des zweiten Jabrhunderts in der Auseinander-
setzung mit Juden und Heiden als das dritte, géttliche Geschlecht fithltens, so ver-
stand sich auch das Monchtum als himmlisches Geschlecht, den Engeln, die Gottes
Angesicht schauen, ndher als den irdischen Belangen der Menschen. Solches Erwéh-
lungsbewufitsein fithrte ganz von selbst zur soziologischen Standwerdung des Monch-
tums innerhalb der Kirche. Dafl dieser neue, dritte Stand anders als die beiden
anderen Stinde weitgehend ein Eigenleben fithrte, lag einmal am Ideal der Be-
schauung, dem Ziel des Monchslebens, das eine strenge Trennung von der Welt und
den Menschen verlangte, zum anderen an der Verschmelzung von Kirche und rémi-
schem Imperium seit Konstantin: hatte man sich in der Christenheit bis dahin als
Einheit des Volkes Gottes gefithlt und sich von den verstockten Juden und den
unglédubigen Heiden abgesetzt, so waren es nun die Ménche, die sich innerhalb des
Imperium christianum von den saeculares, den Weltleuten absetzten, von jenen, die
in den Anfangen der christlichen Lehre stehen blieben und in irdische Sorgen ver-
strickt waren. Diese Isolierung ist dem Ménchtum bei aller Fruchtbarwerdung fiir
die Gesamtkirche erhalten geblieben und hat auch dem neuzeitlichen Ordensleben
noch weithin das Geprige gegeben.

Seit geraumer Zeit bahnt sich hier aber eine Wende an. Ein Imperium christianum
und (seit Gregor VIL) ein Corpus christianum (mit seiner polaren Spannung von

3 Einige, wie die Tillmann-Bibel (Miinchen 1962, z. St.), beziechen dieses Herrenwort auf
die vorhergehenden Verse von der Unaufloslichkeit der Ehe, aber die meisten katholischen
Exegeten (J. Schmid, Blinzler, Schnackenburg) halten nach wie vor an seiner Verkniipfung
mit der Ehelosigkeit ,um des Himmelreiches willen® fest.

4 1Kor7,7;2Kor 8, 8; 1 Petr 4, 10.

% Vgl. Brief an Diognet; Aristides, Apologie; Origenes, Hom. . in Ps 36 (PG XII, 1321)

u. a.



304 _ Im Spiegel der Zeit

Sacerdotium und Imperium), wie man die Einheit der christlichen Welt Jahrhun-
derte lang genannt hat, gibt es nicht mehr. Wir leben in einer sakularisierten, welt-
haften Welt. Die Christenheit hat seit mehr als einem Jahrhundert ein immer nach-
driicklicheres Gespiir dafiir bekommen, was es heifdt, die kleine, verstreute Herde zu
sein. Da gewinnt das Wort vom Volk Gottes wieder an Gewicht. Es gilt zusammen-
zuriicken, die christliche Bruderschaft stiarker sichtbar zu machen und sich fiireinander
verantwortlich zu wissen. In dieser Stunde sind auch die Orden gerufen, ihre Stel-
hing in Kirche und Welt neu zu bedenken. Sie missen sich ihrer Sendung fiir die
Kirche (in threr Weltzuwendung und Weltdistanz) wieder mehr bewufit werden. Die
christliche Grundlegung ihres Standes muf} tiefer und umfassender in der Kirchen-
theologie verwurzelt sein. Wahrend man frither sagte, das Ordensleben sei seinem
Wesen nach in erster Linie Streben nach Vollkommenheit, erst daraus ergebe sich ein
fruchtbares (inneres oder auch aufleres) Apostolat, wiirde man heute licber sagen:
der erste Sinn des Ordenslebens ist ein Zeugnischarakter fiir die Kirche, ja fir die
ganze Welt, und je mehr sich die zum Ordensstand Berufenen diesen Zeugnissinn zu
eigen machen, im téglichen Leben verwirklichen, um so heiliger werden sie. Der
Unterschied der Mentalitit ist nicht gering. Von der Sache aber geht nichts verloren;
im Gegenteil: das gnadenhafte Geheimnis des jungfraulichen Standes tritt in ein
helleres Licht.

Diese Wandlung kann fiir die konkrete Gestalt der Orden, fiir jhre Lebensweise
und Formenwelt nicht ohne Folgen bleiben. Die Orden diirfen sich nicht mehr von
den iibrigen Christen absondern, weil sie saeculares, Weltleute sind; sie miissen viel-
mehr in einer immer nur moglichen Weise (je nach dem Ordensziel wieder anders)
mit ihnen Kontakt suchen, hiiben und driiben das Bewufitsein der Gemeinsamkeit
fordern, mit einem Wort: ihren Ort sichtbar und zeugnishaft inmitten des Volkes
Gottes und damit auch mitten in der Welt einnehmen. Das ist das Kernproblem der
zeitgemilen Anpassung, die seit Pius XIIL in wachsendem Mafle von den Orden
verlangt wird und der man bisher nur in sehr zaghafter Weise nachgekommen ist.
Die Losung dieses Problems ist nicht leicht. Man weifl nicht recht, wie weit man in
der Anpassung an eine veranderte Welt und an die verdnderte Situation der Kirche
gehen darf, ohne das Wesen des Ordenslebens zu gefihrden. Und worin besteht
iiberhaupt dieses Wesentliche, da doch die einzelnen Orden und Gemeinschaften nach
ihrer geschichtlichen Herkunft und in ihren Zielen so verschieden sind? Vorerst
befindet man sich noch in einer Periode des Suchens und Tastens. Vielerorts macht
sich eine grofle Unsicherheit bemerkbar. Man sicht sich vor Fragen gestellt, iiber die
man bisher wenig nachgedacht hat, weil alles so selbstverstindlich und unantastbar
galt. Oft sind es nur kleine Dinge, iiber die man stolpert. (Irgendwo hat man sich
schon aufgeregt, weil eine Schwesterngenossenschaft ihre neue Kleidung konfek-
tionsmiaRig anfertigen lie, weil so etwas fiir das ,heilige® Kleid unangemessen sei.)
Wo es um Grundfragen geht, stoflen die Gegensitze heftig aufeinander.

So hat etwa das Buch von Kardinal Suenens ., Krise und Erneuerung der Frauen-
orden® eine heftige Diskussion unter den Angesprochenen, vor allem im belgisch-
franzdsischen Raum, ausgelést. Man wirft dem Erzbischof von Mecheln vor, er habe
den Begriff des Apostolats ganz gegen die katholische Uberlieferung in unberech-
tigter und einseitiger Weise auf den unmittelbaren Dienst der Verkiindigung und
auf direkte Apostolatswerke im Sinne der Katholischen Aktion eingeschrinkt. Damit
gefahrde er nicht nur das Wesen des Ordenslebens, das zunachst einmal das aus-
schliefliche Freisein fiir Gott (soli Deo vacare) darzustellen und zu verwirklichen
habe, sondern desavouiere auch den stillen und ungesehenen Dienst so vieler Ordens-



Im Spiegel der Zeit 305

frauen, ohne den viele Hiuser und Werke gar nicht aufrecht erhalten werden konn-
ten, ganz abgesehen von der stillen Arbeit unserer Schwestern in Krankenhiusern,
Altersheimen und Siechenanstalten®. Der Vorwurf ist nicht ganz unberechtigt. Es
darf keines Falls alles auf die Aktion nach auflen ausgerichtet werden. Aber das ist
wohl auch nicht die Absicht des hohen Verfassers. Es sollte ja zunichst nur einmal
eine Bresche geschlagen werden in die Mauern, die bei vielen titigen Genossenschaf-
ten Kloster und Welt voneinander trennen und ein fruchtbares Apostolat in heutiger
Zeit verhindern. Wie wire das, so wie die Dinge nun einmal liegen, ohne eine
gewisse Einseitigkeit moglich?

Von einer ganz anderen Seite her wird die Frage der titigen Orden in der moder-
nen Welt von Erzbischof Philippe OP, dem Sekretir der Religiosenkongregation, in
seinem Buch ,Les fins de la vie religieuse selon Saint Thoma d’ Aquin“? aufgerollt.
Auch dieses Buch ist gezielt. Es bildet sozusagen den Kontrapunkt zum Buch von
Kardinal Suenens. Es ist von der ernsten und berechtigten Sorge getragen, der
immer ungehemmtere Aktivismus unserer Zeit werde allméahlich die tatigen Orden
iiberrollen und ihr Gebetsleben einebnen. Es geht aber dem Verfasser nicht nur dar-
um, der Kontemplation den ihr gebithrenden Platz zu erhalten, sondern Aktion und
Kontemplation miteinander zu verbinden und in eine Einheit zu bringen. Er unter-
scheidet zunidchst das Hauptziel, das allen Orden gemeinsam ist, und das besondere
Ziel der einzelnen Gemeinschaften. Hauptziel des Ordenslebensist nach ihm die innere
oder theologische Kontemplation, in der sich ein Christ ganz und ungeteilt Gott
weiht, um ihn wegen seiner selbst zu lieben und den Nachsten um Gottes willen. Es
ist damit ausgerichtet auf die ewige Schau im Himmel. Diesem Hauptziel mufl das
konkrete Ziel eines Ordens — das beschauliche oder téitige Leben im engeren Sinne
— untergeordnet bleiben. Das titige Leben mufl von der Kontemplation beseelt und
gelenkt sein. Der tatige Ordenschrist darf nur so viel an apostolischer oder karitati-
ver Arbeit ibernebmen, daf die innere Verbundenheit mit Gott gewéahrleistet bleibt.
Die Ubungen des Gebetes dirfen darum nicht zu kurz kommen, — Das Buch ist klar
und folgerichtig und darum kaum angreifbar. Dennoch melden sich starke Bedenken
an: Der Verfasser beruft sich auf Thomas von Aquin und legt Schritt fir Schritt
dessen Lehre dar (ob es der ganze Thomas ist, was von manchen bestritten wird, mag
hier einmal dahingestellt bleiben). Entweder entkleidet man nun die Begriffswelt
des groflen Kirchenlehrers, etwa contemplatio, vacare Deo soli usw., ihres from-
migkeitsgeschichtlichen Hintergrundes und versteht sie rein spekulativ, was Erz-
bischof Philipp weithin tut, dann gelten seine Ausfithrungen fiir alle Christen in
gleicher Weise, und es ist fiir die heutigen Probleme des Ordenslebens nichts gewon-
nen. Dann heifit z. B. Kontemplation weiter nichts als inneres Leben, ohne das
selbstverstandlich ein christliches Leben iiberhaupt nicht moglich ist. Versteht man
die genannten Begriffe aber auf dem Hintergrund der tatsichlichen Geschichte des
Ménchtums, dann beinhalten sie ganz bestimmte Vorstellungen vom kontemplativen
Leben, die fiir die titigen Orden nicht mehr in allem vorbildhaft sein kénnen. Wenn
der hohe Verfasser z. B. das thomistische Axiom ,actio ex abundantia contempla-
tionis“ (das Tun muf aus der Fiille der Kontemplation flieBen) dem ignatianischen
Axiom ,contemplativus in actione” (beschaulich mitten im Tun) mehr oder weniger

¢ Vgl.D.Dubrez, in: Semaine religieuse de Paris, 18 mai 1963, No 5688 (nachgedruckt
in: Orientierung, 30. Juni 1968, Nr. 12); L. Moereels SJ, Apostolaat in het religieuze
leven, in: Tijdschrift voor geestelijk leven, mei 1963, n. 4; A. Munsters MSC, Klooster-
leven en Apostolaat, in: Ons geestelijk leven, 40 (1963) Mei—]Juni u. a.

7 Edition de la Fraternité de la Trés Sainte Vierge Marie, Ath,, o. J.



306 Einiibung und Weisung

gleichsetzt8, dann ist das fiir uns nicht mehr annehmbar®. Wir Heutigen konnen das
Verhiltnis von Aktion und Kontemplation nicht mehr anders als vom Evangelium,
vom Leben und der Lehre Christi und der Apostel her 18sen, und diese Lésung fallt
fir uns anders aus, als sie Thomas in seiner Zeit und fiir einen bestimmten Zweck
(die Rechtfertigung seines eigenen Ordens, also in der Verteidigung gegen die
damalige Uberlieferung und gegen die Opposition von seiten der alten Orden)
geben konnte. Im iibrigen ist es in dieser Hinsicht interessant genug, dafl der hl. Do-
minikus nicht aus der Sehnsucht nach dem kontemplativen Leben zu den evange-
lischen Riéten berufen wurde, sondern durch den Ruf des Herrn, der ihn in der
Begegnung mit der Not der Mitmenschen traf, und durch das Verlangen nach der
»evangelischen Lebensweise der Apostel®?. So wird auch fiir uns die unmittelbare
und neue Konfrontation mit dem Evangelium die Hauptquelle der Erneuerung und
Neuorientierung unseres Ordenslebens werden miissen.

Erst wenn wir uns durch diesen Riickgang auf das Evangelium und auf den
urspriinglichen Geist der Ordensstifter von manchen zeitbedingten Uberlieferungen
frei gemacht haben, ist es méglich, den Ort der Orden in der Kirche und in einer
veranderten Welt wieder neu zu finden. Dieser Ort wird fiir die verschiedenen Orden
bei aller Gemeinsamkeit des Ideals im Konkreten wieder verschieden sein, je nach
dem Ziel, das die einzelnen sich gesetzt haben. Friedrich Wulf S]

EINUBUNG UND WEISUNG

Natiirliche und geistliche Briiderlichkeit
Meditationsgedanken zu einem Weisheitsspruch des Alten Testaments (Ps 133)

Siehe, wie gut und wie lieblich ist es,

wenn Briider eintrichtig beisammen wohnen.
Wie das gute Ol auf dem Haupt

hinabflieft in den Bart,
Aarons Bart,

der hinabfillt auf den Saum des Gewandes;
Whe der Hermonstau,

der hinabfillt auf die Berge Sions.
Denn dorthin entbietet Jahve den Segen,

Leben auf immerdar.

I

Trotz der ungewohnten Bilder macht uns der rhythmische Aufbau und die geschlos-
sene Form des Psalmes darauf aufmerksam, dafl wir hier ein Meisterstiick poetischer
Kleinkunst, wie es die Spruchdichtung des Alten Orients liebte, vor uns haben.

8 ,Les fins de la vie religieuse . . .“, S. 72.

® Vgl. dazu: H. U. von Balthasar: ,Aktion und Kontemplation® in: Geist und
Leben 21 (1948) 8. 861ff; E. Goreth: ,In actione contemplativus® in: ZkTh 76 (1954)
S.55ff; J. Leclercq: La Philosophie morale de Saint Thomas devant la pensée contem-
poraine, Chap. VI: ,La perfection de 'homme* p. 155 ff. Louvain 1955.

1 M.-H. Vicaire OP, Gesdiidite des hl. Dominikus, Bd. I, Ein Bote Gottes, Freiburg —
Basel — Wien (1962), 46. 58.





