306 Einiibung und Weisung

gleichsetzt8, dann ist das fiir uns nicht mehr annehmbar®. Wir Heutigen konnen das
Verhiltnis von Aktion und Kontemplation nicht mehr anders als vom Evangelium,
vom Leben und der Lehre Christi und der Apostel her 18sen, und diese Lésung fallt
fir uns anders aus, als sie Thomas in seiner Zeit und fiir einen bestimmten Zweck
(die Rechtfertigung seines eigenen Ordens, also in der Verteidigung gegen die
damalige Uberlieferung und gegen die Opposition von seiten der alten Orden)
geben konnte. Im iibrigen ist es in dieser Hinsicht interessant genug, dafl der hl. Do-
minikus nicht aus der Sehnsucht nach dem kontemplativen Leben zu den evange-
lischen Riéten berufen wurde, sondern durch den Ruf des Herrn, der ihn in der
Begegnung mit der Not der Mitmenschen traf, und durch das Verlangen nach der
»evangelischen Lebensweise der Apostel®?. So wird auch fiir uns die unmittelbare
und neue Konfrontation mit dem Evangelium die Hauptquelle der Erneuerung und
Neuorientierung unseres Ordenslebens werden miissen.

Erst wenn wir uns durch diesen Riickgang auf das Evangelium und auf den
urspriinglichen Geist der Ordensstifter von manchen zeitbedingten Uberlieferungen
frei gemacht haben, ist es méglich, den Ort der Orden in der Kirche und in einer
veranderten Welt wieder neu zu finden. Dieser Ort wird fiir die verschiedenen Orden
bei aller Gemeinsamkeit des Ideals im Konkreten wieder verschieden sein, je nach
dem Ziel, das die einzelnen sich gesetzt haben. Friedrich Wulf S]

EINUBUNG UND WEISUNG

Natiirliche und geistliche Briiderlichkeit
Meditationsgedanken zu einem Weisheitsspruch des Alten Testaments (Ps 133)

Siehe, wie gut und wie lieblich ist es,

wenn Briider eintrichtig beisammen wohnen.
Wie das gute Ol auf dem Haupt

hinabflieft in den Bart,
Aarons Bart,

der hinabfillt auf den Saum des Gewandes;
Whe der Hermonstau,

der hinabfillt auf die Berge Sions.
Denn dorthin entbietet Jahve den Segen,

Leben auf immerdar.

I

Trotz der ungewohnten Bilder macht uns der rhythmische Aufbau und die geschlos-
sene Form des Psalmes darauf aufmerksam, dafl wir hier ein Meisterstiick poetischer
Kleinkunst, wie es die Spruchdichtung des Alten Orients liebte, vor uns haben.

8 ,Les fins de la vie religieuse . . .“, S. 72.

® Vgl. dazu: H. U. von Balthasar: ,Aktion und Kontemplation® in: Geist und
Leben 21 (1948) 8. 861ff; E. Goreth: ,In actione contemplativus® in: ZkTh 76 (1954)
S.55ff; J. Leclercq: La Philosophie morale de Saint Thomas devant la pensée contem-
poraine, Chap. VI: ,La perfection de 'homme* p. 155 ff. Louvain 1955.

1 M.-H. Vicaire OP, Gesdiidite des hl. Dominikus, Bd. I, Ein Bote Gottes, Freiburg —
Basel — Wien (1962), 46. 58.



Einiibung und Weisung 307

a) Der Einleitungsvers 6ffnet uns den Blick in eine Gemeinschaft von
Bridern, die vielleicht um den Tisch geschart oder unter gegenseitigen Hand-
reichungen bei Feldarbeit beschaftigt, sicher aber zusammen mit ihren Eltern, mit
den Frauen und den Kindern, ein Bild innerer Harmonie (= g ut) und Strahlungs-
kraft nach aulen (= lieblich) bieten. So mufl sich der Israelit die zwélf Sohne
Jakobs vorgestellt haben: eine kraftvolle, mutige Briiderschar, gleichsam der Halt
und die Struktur der Grofifamilie, aus der die zwolf Stimme Israels hervorgingen.
Jeder wahre Israelit suchte das gleiche Ideal zu verwirklichen und in der vertrauten
Geschlossenheit der Familie einen Lebensraum zu schaffen, in dem die alten Eltern
Weisheit, die Frauen selbstlose Liebe, die Manner aber, die ,Briider®, Einigkeit und
Stdrke reprasentieren sollten. Uns Menschen des Neuen Testaments klingen sofort
die Worte Christi, der mit seiner Kirche legitimer Erbe der Grofifamilie Abrahams
ist, in den Ohren: ,Wer ist meine Mutter und wer sind meine Brider? ... Seht,
diese hier sind meine Mutter und meine Briider; denn wer den Willen meines himm-
lischen Vaters tut, der ist mir Bruder und Schwester und Mutter“ (Mt 12, 48 ff):
oder die feierlichen Anreden des Vélkerapostels Paulus: , An die heiligen und glau-
bigen Briider” (Kol 1, 2), oder die so vertraut anmutende Redeweise der Apostel-
geschichte von den ,Britdern®, den Briidern unter den Juden und den Briidern unter
den Heiden (15, 23), oder auch die ernsten Mahnungen des Lieblingsjingers: , Jeder,
der seinen Bruder haflt, ist ein Menschenmérder® (1 Joh 3, 15).

Es wire aber falsch, iilber dem gnadenhaften, geistlichen Band, das alle Christen
zu Briidern zusammenschlieft, das Band der natiirlichen Bruderschaft zu vergessen;
denn auch im Neuen Testament ist die Familie und die Verwandtschaft der Grund,
auf dem die dhristliche Gemeinschaft sich aufbaut. Christus konnte nur deshalb unser
Bruder werden, weil er in die Geschlechterfolge des Alten Testaments eintrat, sie zu
universaler Heilsbedeutung aufbrach, wie Paulus lehrt, ohne aber damit, wie die
Geschlechterlisten bei Matthdus und Lukas zeigen, die Grundlage des ,Heils aus
den Juden® zu verleugnen. Es ist z. B. interessant zu sehen, daf sich die urchristliche
Predigt ,auch immer um die Gewinnung des ganzen OIKOS...“, der gesamten
Hausgemeinschaft, bemiihte; ,offenbar liegt dem die Uberzeugung zugrunde, dafl
nur ,gesunde’ Hiuser den Bestand der Gemeinde Jesu sichern...“ Rengstorf; z. B.
Apg 16, 15. 31. 34; 1 Kor 1, 16; 16, 15. 19). Damals wie heute war die Familie die
Urzelle der Kirche, in deren Konkretheit und vorgegebener Bindung sich das
Zusammenleben der Briider in Christus bewihren mufite. Damals wie heute galt:
»Wie gut und lieblich ist es . . .“.

b) Der Schlufivers lenkt den Blick von diesem Bild innerweltlicher Harmonie hin-
auf zu Jahve, dem Ursprung und Segensspender fiir die ghicklich beisammen
wohnenden Briider, eine Zweiteilung des Weltbilds, wie wir sie auf vielen frith-
mittelalterlichen Miniaturen wiederentdecken kénnen. Das hebraische Wort, das wir
mit entbieten iibersetzten, hat einen ausgesprochen personalen Klang: zugleich
Worthaftigkeit einer Anordnung und Unbedingtheit der Ausfithrung dieses Befehls:
,Denn er entbot, da waren sie geschaffen* (Ps 148, 5); also kein naturhaftes Aus-
fliefen der Giiter, sondern freie, personale Zuwendung Gottes zu den Briidern. Der
Segen, den er ihnen spendet, hat dabei immer auch den urtimlichen Sinn von
Lebensmacht, Lebenssteigerung, Lebenserhohung (H. J. Kraus), wie ja auch die Bei-
fiigung Leben auf immerdar betont. Zunichst ist das gemeint, was wir aus
der Verheiflung des 4. Gebotes (Ex 20, 12) oder aus dem Abrahamssegen kennen:
,1ch will dich iiberaus zahlreich werden lassen und dich zu Vélkern machen; auch
Kénige sollen von dir abstammen® (Gn 17, 6). Aber auch hier bringt erst die Bot-



308 Eintibung und Weisung

schaft des Neuen Testaments die Erfilllung und das volle Verstindnis fiir diesen
»Segen eines langen Lebens und vieler Nachkommen*; Jesus Christus ist doch DER
Sohn Abrahams (Mt 1, 1 ff), des Vaters der Glaubigen (R6m 4), und der Bruder der
geistigen Kinder Abrahams: ,Es sollte eben der dem Abraham verheifiene Segen
den Heiden in Jesus Christus zuteil werden, damit wir das Verheiflungsgut des
Geistes durch den Glauben empfangen kénnen“; , Wenn ihr aber Christus angehért,
so seid ihr damit ja Abrahams Nachkommenschaft, Erben gemiff der Verheiflung*
(Gal 3, 14. 29).

So gewinnt das natirlich-weltliche Bild der Briiderschar im Anfangsvers seine
Vollendung in der christlichen Gemeinschaft des Neuen Bundes, ohne seine boden-
standige Urspriinglichkeit aufgeben zu missen: Gott ist es, der den Briidern den
Segen spendet; und dieser Segen ist die Lebenskraft, die in der dem Abraham ver-
heiflenen Nachkommenschaft greifbare Realitidt gewinnt; diese Nachkommenschaft
aber hat vor Gott nur den einen Sinn: Jesus Christus und sein mystischer Leib, das
Volk Gottes, die Kirche Christi.

c) Aus dieser exegetisch-theologischen Vertiefung gewinnen auch die dazwischen
liegenden Uerse ihre Aussagekraft, die in typisch jiidischer Denkweise zugleich kon-
krete Bildhaftigkeit und personale Geistigkeit verbindet.

Zusammengehalten werden sie durch den Rhythmus eines dreimaligen
Hinabsenkens, was im Hebriischen wie im Griechischen durch ein einziges
Wort wiedergegeben wird, worin der Jude tberdies das Gefalle des Jordans wieder-
zuerkennen glaubte. Auch das fremdartige Bild des hinabfliefenden Uls
war fiir ihn von alltdglicher Selbstverstindlichkeit: Ul war ein wichtiges Nahrungs-
mittel, war unentbehrlich fiir Kérperpflege und Medizin; im Gottesdienst war es der
Brennstoff firr die Leuchter der Stiftungshiitte und gehérte zum tiglichen Speise-
opfer; mit U1 wurden auch — und dies ist sicher in unserm Bild enthalten — Kénige
und Hohepriester gesalbt. Religiéses und Profanes verbindet sich wie in der gesam-
ten jiidischen Kultur zur untrennbaren Einheit. Das Wohltétige, das sanfte Fliefen
und Heilen machen das Ol spiter zum Sinnbild des Heiligen Geistes und seiner
Gaben. Schon das Gesicht des Propheten Zacharias (6. Kp) von dem Leuchter mit
dem Ulbehilter, den sieben Lampen und den zwei Olbdumen wird vom Engel als
die gewaltlos siegende Macht Gottes gedeutet: ,Nicht durch Heeresmacht und nicht
durch Gewalt geschieht es, sondern durch Meinen Geist, so spricht der Herr der
Heerscharen“; die beiden Ulbdume aber sind die beiden Gesalbten: Konig und
Hoherpriester. Im Neuen Testament kennt Paulus die ,Salbung“ des Geistes (2 Kor
1, 21) und Johannes schreibt: ,Und was euch betrifft, so bleibt die Salbung, die ihr
von Thm empfangen habt, danernd in euch...“ (1 Joh 2, 27). An die Bedeutung des
Ols in der heutigen Liturgie und den Sakramenten braucht nur erinnert zu werden.

Der religiose Unterton klingt in dem uns noch seltsamer anmutenden Bild vom
Barte Aarons noch stirker an. Wir wissen nicht, ob hier eine konkrete Sitte
zugrunde liegt. Auf jeden Fall ist der Bart, den der israelitische Mann im Gegensatz
zu Agyptern und Philistern trug, ein Zeichen der Kraft; Aarons, des Hohenpriesters
Bart aber kann nur die Fiille der Kraft und Herrlichkeit symbolisiert haben, die der
Hohepriester tiglich im Tempel fiir sein Volk erbat. Diese Liturgie ist es, die nach
dem Hebrierbrief im Opfertod Christi, der tiglich auf den Altiren der Welt zur
neuen Gegenwart wird, Erfillung und Endgiltigkeit gefunden hat.

Daf die Eintracht der Briider nach dem Psalm in Jahve begriindet ist, zeigt deut-
lich die dritte, die hochste Stufe des Sich-Hinabsenkens. T a u ist wiederum ein Bild
der Erquickung, der ruhigen krafterfillten Erneuerung. Hermonstau aber



Einiibung und Weisung 309

wird wie manche &hnliche Bildung im hebriischen Sprachgebrauch ein Superlativ
sein: Tau, der von ganz oben kommt. Dieser Himmelstau steigt hinab auf die.
Berge Sions, auf die Landschaft, die in Sion, im Tempel zu Jerusalem, ihren
Mittelpunkt hat. Ein Bild harmonischer Ordnung! Die Eintracht der Briider im
ersten Vers ist wiederaufgenommen und auf das ganze jiidische Volk erweitert, das
seinen Mittelpunkt im Heiligtum Jahves hat.

Im stindigen Aufsteigen der Bilder ist somit der Hohepunkt des Schlufiverses
erreicht: Jahve ist der Spender allen Segens.

d) Dieser Lobspruch auf die Einheit der Briider einer Grofifamilie und der Briider
des Volkes, der sofort den Blick zu Gott, dem Spender allen Segens erhebt, gewinnt
fir uns seinen tiefsten Sinn in der Bruderschaft des Neuen Testaments, in Jesus
Christus. Christliche und natiirliche Bruderschaft bilden keinen Gegensatz, sondern
durchdringen sich gegenseitig und bringen erst das, was Gott dem Menschen-
geschlecht als Aufgabe gestellt hat, zur vollen Harmonie. Deshalb mufl man, um den
Inhalt des Psalmes voll auszuschépfen, das Blickfeld noch einmal iiber die Familie,
das Volk Israel und die Christenheit hinaus erweitern. Christus ist in seiner Mensch-
werdung Bruder des ganzen Menschengeschlechts geworden, Bruder nicht in einem
oberflichlichen, humanitéren oder revolutioniren Sinn, sondern Bruder, so wie er es
im Gleichnis vom barmherzigen Samaritan lehrte und mit seinem Tod besiegelte.
Diese grofie, natiirliche Brudergemeinschaft kann aber ihre Eintracht und ihren Frie-
den ebenso wie die Briider unseres Psalmes nur in Gott haben, nur darin, daf} sie
auch zur geistlichen Brudergemeinschaft Jesu Christi wird. Und es ist nicht die
geringste Aufgabe der Christenheit, dieser Brudergemeinschaft des Menschen-
geschlechts Frieden und Eintracht vorzuleben und einzustiften, auf dafl die Mensch-
heit ein Stiick ndher zu ihrer eigentlichen Bestimmung komme, geistige Bruderschaft
in Jesus Christus zu sein.

II

Genau die gleiche religiose Tiefendimension dieses Psalmes ergibt sich aus einer
in die Tiefe der Bilder fihrende formgeschichtlichen Analyse.

a) Durch rhythmische und philologische Analysen wie durch Vergleiche mit der
auflerisraelitischen Weisheitsliteratur glaubt man eine spditere religiose Uberarbei-
tung von ihrem dlteren, profanen Grundstock trennen zu konnen. Wenn wir im
Psalm einmal die Bilder vom Aaronsbart und von Sion streichen — nach vielen
Exegeten die wichtigsten religids ausgerichteten Uberarbeitungen —, dann verlagern
sich die Akzente; dann ist das Sich-Hinabsenken ein Vorgang innerhalb der Briider-
gemeinde, der wohl die Stellung des dlteren Bruders, des Erstgeborenen, von dem
nach Recht und Sitte die Initiative ausgehen sollte, hervorheben soll. Der ,Alteste®
hatte zu entscheiden, er vertrat die Familie im o6ffentlichen Rat, er ist auch das
»~Haupt“ der Familie, der ,Hermonsberg®, von dem aus sich der ,Tau“ der Ruhe
und Geborgenheit auf die Briider hinabsenkt. Im letzten Vers wiirde bei dieser
Struktur dann ohne innere Notwendigkeit der Segen verheifien, den Jahve einer
solchen weltimmanenten Ethik schenkt.

b) Im inspirierten Text aber ist schon durch die hohersteigende Bilderfolge der
religiose Mittelpunkt der Briiderschar betont. Sie kennt kein in sich geschlossenes
Gliick, sondern ihre Eintracht ist von Anfang durch Jahve geprigt, ihr Mittelpunkt
ist das Priestertum Aarons und der Tempel. Der Segen Jahves kommt nicht wie eine
nachtrigliche Belohnung hinzu, sondern ist von Anfang an tragender Grund des
Zusammenlebens. So aber waren fiir Israel alle kulturellen, politischen, wissenschaft-



810 Einiibung und Weisung

lichen, familidren usw. Bereiche bis ins letzte durchdrungen von der religiésen Hal-
tung und ausgerichtet auf die Verheiflungen Gottes. Wir brauchen uns nur an die
Kimpfe vor der Errichtung des Kénigstums zu erinnern (1 Sm 8). Und als dann das
Volk seinen Willen doch gegen Jahve und seinen Propheten durchgesetzt hatte,
wufiten die Konige immer noch, daf sie nur Diener Jahves waren und keine Selbst-
herrscher, wie die umliegenden Kdnige sich diinkten.

c) Aber noch tiefer kénnen wir in die Form unseres Weisheitsspruches eindringen.
Als Psalm gehorte er zur Liturgie Israels; die Uberschrift ,Ein Stufenlied Davids®
scheint sogar den genauen Ort beim Herantreten der wallfahrenden Gldubigen an
den Tempel anzugeben. In diesem Beten und Singen aber waren die eintrachtig
beisammen wohnenden Briider ganz selbstverstindlich das Volk Israel, das im
Sionstempel die Erinnerungsfeier an die Grofitaten Jahves beging, durch die es
beim Auszug aus Agypten und bei der Gesetzesgebung auf dem Sinai zu einem Volk
zusammengeschweifit wurde, Vielleicht mdgen auch Klagelieder wie der Leidens-
psalm 22, die mit unserm Weisheitspsalm zusammengesungen wurden, bei einigen
Frommen die Ahnung geweckt haben, daff das harmonische Bild der Briiderschar nur
die eine Seite des Volkes Gottes darstellt, dafl aber zum vollen Begreifen der natiir-
lichen wie der geistlichen Briiderlichkeit auch der Schmerz und die Trennung gehéren,
die keiner Familie erspart bleiben; so wurde es schon dem Abraham geboten: ,Ver-
laf} dein Land und deine Verwandtschaft und deines Vaters Haus...* (Gn 12, 1),
und so kehrt es im Wort des Herrn wieder: ,Wer ist meine Mutter und wer sind
meine Briider...?“ (Mt 12, 48). Doch auch mit diesem Ausblick auf das Mysterium
des Kreuzes wird die harmonische, friedliche Aussage unseres Psalmes nicht ver-
leugnet, sondern zu dem Frieden und der Eintracht gefiihrt, die nur Christus schen-
ken kann. ‘

I

Es ist wohl nicht notwendig, die vielgegliederten, sich gegenseitig durchdringen-
den und iiberhShenden Schichten dieses Ordnungsbildes der Briiderlichkeit noch
weiter fiir die betrachtende Vertiefung aufzuschliisseln: das schone Bild des Psalms
vom Zusammenwohnen der Briider und seine Erfiillung in Jesus Christus, dem ver-
heiflenen Sohn Abrahams und Bruder des Judenvolkes, dem Bruder jedes Christen,
dem Bruder der ganzen Menschbeit, sind fir ein offenes Herz sprechend genug.
Diese Gedankenwelt steht ja nicht in unpersonlicher Abstraktheit vor uns, sondern
der Ruf zur Briiderlichkeit trifft uns ganz persénlich, jeden in seiner eigenen Exi-
stenz; und dies nicht nur als Mahnung, sondern als Entscheidungsfrage: ,Alles, was
ihr dem geringsten meiner Briider getan habt, das habt ihr mir getan® (Mt 25, 40).
Es wird immer erschreckend und begliickend zugleich zein, dafl diese Entscheidungs-
frage des letzten Gerichtes nicht lautet: Wie fromm warst du? wie hast du die Gebote
erfiillt? Erschreckend, weil hier ganze Gebdude von Werken und Ubungen, von Ge-
boten und Liebesakten zusammensinken, wenn sich das Ganze nicht in der schlichten
Bruderliebe bestitigt hat; begliickend, weil tatséchlich so manches Gebaude von For-
derungen, Verpflichtungen und Aufgaben, vor denen wir verzagten, zusammenbricht
und nur das Hauptgebot iibrig bleibt, ,in dem das ganze Gesetz und die Propheten
ihren Bestand haben“ (Mt 22, 40).

Vielleicht ist es gerade in unserer Zeit, in der manchem das Glauben schwer fallt,
weil sich far thn die religiése Welt so sehr von der Welt des Alltags abgeldst hat,
wichtig zu sehen, wie innig verbunden das Religiose und Weltliche in Wirklichkeit
sind, innig verbunden, weil aus einer letzten Einheit kommend, die Gott und Gottes



Buchbesprechungen 311

Segen in Jesus Christus heifit. Einer der Kristallisationspunkte, an dem gerade eine
glaubensschwache Generation diese Einheit am besten erfahren kann, ist die Briider-
lichkeit. In ibr verbindet sich namlich das, was uns unsere natiirliche Situation,
unser Eingewurzeltsein in der Familie und im Volk diktiert, mit der christlichen
Bruderschaft im Glauben zur vollkommenen Einheit, die ihren Grund in Christus
hat, der unser Bruder im Fleische wurde, damit wir alle Briider im Geiste werden.

J.S.

B UCHIBESTPIRETU CHTUNGEN

Theologie und Fréommigkeit

Eder, Peter: Stihne. Eine theologi-
sche Untersuchung. Wien — Freiburg ~
Basel, Herder (1962). 262 S., kart. DM
17,—.

Es ist das Verdienst dieser Studie, den
gesamten Fragenbereich der ,Siihne“ aus-
fithrlich und zusammenfassend behandelt zn
haben. Sie wendet sich iiberdies nicht nur
an Fachtheologen, die in einem reichen
Anmerkungsteil Belege und Verweise finden
(fast 50 Seiten), sondern versucht auch in
schwierigen Fragen so zu sprechen, daf jeder
gebildete Leser Auskunft einholen kann.
Der Aufbau ist sebr durchsichtig: Siinde und
Strafe als Voraussetzung, die zentralen Kapi-
tel iiber Sithne und Stellvertretung, Pflicht
zur Siihne, Sihnewerke und Leiden als Aus-
klang. Jedes grofiere Kapitel sammelt zuerst
die Daten der Offenbarung und des Lehr-
amts, die religionsgeschichtlich und philo-
sophisch durchlenchtet werden, um dann die
Frage selbst theologisch zu behandeln.

Erfreulich schien es uns, dafl die Vielfalt
des religiésen Lebens, die Auflerungen der
Pipste, Gestalten und Probleme der moder-
nen Frémmigkeit mithineingenommen wur-
den in die gynthese. Manchmal allerdings
hitte man die verschiedene Aussageform der
alttestamentlichen Prophetien, der dogmati-
schen Auflerungen und der modernen visio-
naren Botschaften doch in ihrer Eigenform
klarer herausarbeiten und bewerten miis-
sen; man kann heute nicht mehr quer durch
das AT hindurch Beweisstellen sammeln,
obne sich griindlich mit der modernen Exe-
gese auseinandergesetzt zu haben.

Zu begrifien ist auch die Grundtendenz,
den ganzen Fragenkomplex von quantita-
tiven Vorstellungen und dbertriebener Ver-
rechtlichung zu befreien. Hier wird manches
gesagt, was aller Beachtung wert ist (z.B.

die scharfe Unterscheidung von Strafe, die
passiv geduldet, und von Sithne, die aktiv
geleistet wird). An solchen Stellen weif) der
V1. auch selbst, dafi er in moderne Diskus-
sionen eingreift und auf Widerspruch rech-
nen muf. Vielleicht kénnte man noch griind-
licher auf moderne Entwicklungen eingehen,
die der Vf. etwas schwarz malt, um ein tie-
feres Verstindnis von Sithne zu erhalten
(z.B. die Anseinandersetzungen iiber das
Wesen der liBilichen Siinden mit Hiring,
223 Anm. 144; oder die Polemik gegen die
»Armseligkeit unserer guten Werke® gegen
Rahner 242 Anm. 248). Bei der reichen, an-
erkennenden Verwertung der Aufsitze Rah-
ners hitte z.B. auch seine Theologie des
Todes nicht fehlen diirfen, um ein tieferes
Verstindnis der Sithne zu erarbeiten.
Solche Auseinandersetzungen, die durch
das Fehlen des Sachindex leider erschwert
werden, sollten nicht als Abwertung begrif-
fen werden, sondern als ein Zeichen dafiir,
wie notwendig eine theologische Behand-
lung der Siihne heutzutage ist, und als An-
erkennung fiir den mutigen und beachtens-
werten Schritt, der in diesem Buch dazu
unternommen wird. J. Sudbrad: S]

Danielou, Jean: Die Sendung
der Engel. Salzburg, Otto Miiller
Uerlag (1963). 152 S., Ln. DM 11,50.

Es ist nicht die Absicht des schmalen Buches,
einen vollstindigen theologischen Traktat
iiber die Engel zu schreiben. Es geht viel-
mehr ,um cine Studie iiber die Aussendung
der Engel” (9), ,um ihre Mitwirkung in der
Heilsokonomie® (10) und um den Aufweis,
»dafl es (ihre) Funktion... ist, die Mensch-
heit zur Verehrung des cinen wahren Gottes
zu fihren und sie ihrem Trisagion anzu-
schlielen, dafl sie Seine alles fiberragende
Heiligkeit bekennen“ (10). Theologische





