
306 Einübung und Weisung 

gleichsetzt8, dann ist das für uns nicht mehr annehmbar». Wir Heutigen können das 
Verhältnis von Aktion und Kontemplation nicht mehr anders als vom Evangelium, 
vom Leben und der Lehre Christi und der Apostel her lösen, und diese Lösung fällt 
für uns anders aus, als sie Thomas in seiner Zeit und für einen bestimmten Zweck 
(die Rechtfertigung seines eigenen Ordens, also in der Verteidigung gegen die 
damalige Überlieferung und gegen die Opposition von Seiten der alten Orden) 
geben konnte. Im übrigen ist es in dieser Hinsicht interessant genug, daß der hl. Do- 
minikus nicht aus der Sehnsucht nach dem kontemplativen Leben zu den evange- 
lischen Räten berufen wurde, sondern durch den Ruf des Herrn, der ihn in der 
Begegnung mit der Not der Mitmenschen traf, und durch das Verlangen nach der 
•evangelischen Lebensweise" der Apostel10. So wird auch für uns die unmittelbare 
und neue Konfrontation mit dem Evangelium die Hauptquelle der Erneuerung und 
Neuorientierung unseres Ordenslebens werden müssen. 

Erst wenn wir uns durch diesen Rückgang auf das Evangelium und auf den 
ursprünglichen Geist der Ordensstifter von manchen zeitbedingten Überlieferungen 
frei gemacht haben, ist es möglich, den Ort der Orden in der Kirche und in einer 
veränderten Welt wieder neu zu finden. Dieser Ort wird für die verschiedenen Orden 
bei aller Gemeinsamkeit des Ideals im Konkreten wieder verschieden sein, je nach 
dem Ziel, das die einzelnen sich gesetzt haben. Friedrich Wulf SJ 

EINÜBUNG     UND     WEISUNG 

Natürliche und geistliche Brüderlichkeit 

Meditationsgedanken zu einem Weisheitsspruch des Alten Testaments (Ps 133) 

Siehe, wie gut und wie lieblich ist es, 
wenn Brüder einträchtig beisammen wohnen. 

Wie das gute öl auf dem Haupt 
hinabfließt in den Bart, 

Aarons Bart, 
der hinabfällt auf den Saum des Gewandes; 

Wie der Hermonstau, 
der hinabfällt auf die Berge Sions. 

Denn dorthin entbietet Jahve den Segen, 
Leben auf immerdar. 

I. 

Trotz der ungewohnten Bilder macht uns der rhythmische Aufbau und die geschlos- 
sene Form des Psalmes darauf aufmerksam, daß wir hier ein Meisterstück poetischer 
Kleinkunst, wie es die Spruchdichtung des Alten Orients liebte, vor uns haben. 

8 •Les fins de la vie religieuse ...", S. 72. 
8 Vgl. dazu: H. U. von Balthasar: •Aktion und Kontemplation" in: Geist und 

Leben 21 (1948) S. 361 ff; E. C o r e t h : •In actione contemplativus" in: ZkTh 76 (1954) 
S. 55 ff; J. L e c 1 e r c q : La Philosophie morale de Saint Thomas devant la pensee contem- 
poraine, Chap. VI: •La perfection de l'homme" p. 155 ff. Louvain 1955. 

10 M.-H. V i c a i r e OP, Geschichte des hl. Dominikus, Bd. I, Ein Bote Gottes, Freiburg • 
Basel • Wien (1962), 46. 58. 



Einübung und Weisung 307 

a) Der Einleitungsvers öffnet uns den Blick in eine Gemeinschaft von 
Brüdern, die vielleicht um den Tisch geschart oder unter gegenseitigen Hand- 
reichungen bei Feldarbeit beschäftigt, sicher aber zusammen mit ihren Eltern, mit 
den Frauen und den Kindern, ein Bild innerer Harmonie (= gut) und Strahlungs- 
kraft nach außen (= lieblich) bieten. So muß sich der Israelit die zwölf Söhne 
Jakobs vorgestellt haben: eine kraftvolle, mutige Brüderschar, gleichsam der Halt 
und die Struktur der Großfamilie, aus der die zwölf Stämme Israels hervorgingen. 
Jeder wahre Israelit suchte das gleiche Ideal zu verwirklichen und in der vertrauten 
Geschlossenheit der Familie einen Lebensraum zu schaffen, in dem die alten Eltern 
Weisheit, die Frauen selbstlose Liebe, die Männer aber, die •Brüder", Einigkeit und 
Stärke repräsentieren sollten. Uns Menschen des Neuen Testaments klingen sofort 
die Worte Christi, der mit seiner Kirche legitimer Erbe der Großfamilie Abrahams 
ist, in den Ohren: •Wer ist meine Mutter und wer sind meine Brüder? ... Seht, 
diese hier sind meine Mutter und meine Brüder; denn wer den Willen meines himm- 
lischen Vaters tut, der ist mir Bruder und Schwester und Mutter" (Mt 12, 48 ff): 
oder die feierlichen Anreden des Völkerapostels Paulus: •An die heiligen und gläu- 
bigen Brüder" (Kol 1,2), oder die so vertraut anmutende Redeweise der Apostel- 
geschichte von den •Brüdern", den Brüdern unter den Juden und den Brüdern unter 
den Heiden (15, 23), oder auch die ernsten Mahnungen des Lieblings Jüngers: •Jeder, 
der seinen Bruder haßt, ist ein Menschenmörder" (1 Joh 3,15). 

Es wäre aber falsch, über dem gnadenhaften, geistlichen Band, das alle Christen 
zu Brüdern zusammenschließt, das Band der natürlichen Bruderschaft zu vergessen; 
denn auch im Neuen Testament ist die Familie und die Verwandtschaft der Grund, 
auf dem die christliche Gemeinschaft sich aufbaut. Christus konnte nur deshalb unser 
Bruder werden, weil er in die Geschlechterfolge des Alten Testaments eintrat, sie zu 
universaler Heilsbedeutung aufbrach, wie Paulus lehrt, ohne aber damit, wie die 
Geschlechterlisten bei Matthäus und Lukas zeigen, die Grundlage des •Heils aus 
den Juden" zu verleugnen. Es ist z. B. interessant zu sehen, daß sich die urchristliche 
Predigt •auch immer um die Gewinnung des ganzen OIKOS...", der gesamten 
Hausgemeinschaft, bemühte; •offenbar liegt dem die Überzeugung zugrunde, daß 
nur .gesunde' Häuser den Bestand der Gemeinde Jesu sichern..." Rengstorf; z. B. 
Apg 16, 15. 31. 34; 1 Kor 1, 16; 16, 15. 19). Damals wie heute war die Familie die 
Urzelle der Kirche, in deren Konkretheit und vorgegebener Bindung sich das 
Zusammenleben der Brüder in Christus bewähren mußte. Damals wie heute galt: 
•Wie gut und lieblich ist es ...". 

b) Der Schlußvers lenkt den Blick von diesem Bild innerweltlicher Harmonie hin- 
auf zu J a h v e , dem Ursprung und Segensspender für die glücklich beisammen 
wohnenden Brüder, eine Zweiteilung des Weltbilds, wie wir sie auf vielen früh- 
mittelalterlichen Miniaturen wiederentdecken können. Das hebräische Wort, das wir 
mit entbieten übersetzten, hat einen ausgesprochen personalen Klang: zugleich 
Worthaftigkeit einer Anordnung und Unbedingtheit der Ausführung dieses Befehls: 
•Denn er entbot, da waren sie geschaffen" (Ps 148, 5); also kein naturhaftes Aus- 
fließen der Güter, sondern freie, personale Zuwendung Gottes zu den Brüdern. Der 
Segen, den er ihnen spendet, hat dabei immer auch den urtümlichen Sinn von 
Lebensmacht, Lebenssteigerung, Lebenserhöhung (H. J. Kraus), wie ja auch die Bei- 
fügung Leben auf immerdar betont. Zunächst ist das gemeint, was wir aus 
der Verheißung des 4. Gebotes (Ex 20, 12) oder aus dem Abrahamssegen kennen: 
•Ich will dich überaus zahlreich werden lassen und dich zu Völkern machen; auch 
Könige sollen von dir abstammen" (Gn 17, 6). Aber auch hier bringt erst die Bot- 



308 Einübung und Weisung 

schaft des Neuen Testaments die Erfüllung und das volle Verständnis für diesen 
•Segen eines langen Lebens und vieler Nachkommen"; Jesus Christus ist doch DER 
Sohn Abrahams (Mt 1, 1 ff), des Vaters der Gläubigen (Rom 4), und der Bruder der 
geistigen Kinder Abrahams: •Es sollte eben der dem Abraham verheißene Segen 
den Heiden in Jesus Christus zuteil werden, damit wir das Verheißungsgut des 
Geistes durch den Glauben empfangen können"; •Wenn ihr aber Christus angehört, 
so seid ihr damit ja Abrahams Nachkommenschaft, Erben gemäß der Verheißung" 
(Gal 3, 14. 29). 

So gewinnt das natürlich-weltliche Bild der Brüderschar im Anfangsvers seine 
Vollendung in der christlichen Gemeinschaft des Neuen Bundes, ohne seine boden- 
ständige Ursprünglichkeit aufgeben zu müssen: Gott ist es, der den Brüdern den 
Segen spendet; und dieser Segen ist die Lebenskraft, die in der dem Abraham ver- 
heißenen Nachkommenschaft greifbare Realität gewinnt; diese Nachkommenschaft 
aber hat vor Gott nur den einen Sinn: Jesus Christus und sein mystischer Leib, das 
Volk Gottes, die Kirche Christi. 

c) Aus dieser exegetisch-theologischen Vertiefung gewinnen auch die dazwischen 
liegenden Verse ihre Aussagekraft, die in typisch jüdischer Denkweise zugleich kon- 
krete Bildhaftigkeit und personale Geistigkeit verbindet. 

Zusammengehalten werden sie durch den Rhythmus eines dreimaligen 
Hinabsenkens, was im Hebräischen wie im Griechischen durch ein einziges 
Wort wiedergegeben wird, worin der Jude überdies das Gefälle des Jordans wieder- 
zuerkennen glaubte. Auch das fremdartige Bild des hinabfließenden Öls 
war für ihn von alltäglicher Selbstverständlichkeit: öl war ein wichtiges Nahrungs- 
mittel, war unentbehrlich für Körperpflege und Medizin; im Gottesdienst war es der 
Brennstoff für die Leuchter der Stiftungshütte und gehörte zum täglichen Speise- 
opfer; mit öl wurden auch • und dies ist sicher in unserm Bild enthalten • Könige 
und Hohepriester gesalbt. Religiöses und Profanes verbindet sich wie in der gesam- 
ten jüdischen Kultur zur untrennbaren Einheit. Das Wohltätige, das sanfte Fließen 
und Heilen machen das öl später zum Sinnbild des Heiligen Geistes und seiner 
Gaben. Schon das Gesicht des Propheten Zacharias (6. Kp) von dem Leuchter mit 
dem Ölbehälter, den sieben Lampen und den zwei Ölbäumen wird vom Engel als 
die gewaltlos siegende Macht Gottes gedeutet: •Nicht durch Heeresmacht und nicht 
durch Gewalt geschieht es, sondern durch Meinen Geist, so spricht der Herr der 
Heerscharen"; die beiden Ölbäume aber sind die beiden Gesalbten: König und 
Hoherpriester. Im Neuen Testament kennt Paulus die •Salbung" des Geistes (2 Kor 
1,21) und Johannes schreibt: •Und was euch betrifft, so bleibt die Salbung, die ihr 
von Ihm empfangen habt, dauernd in euch ..." (1 Joh 2, 27). An die Bedeutung des 
Öls in der heutigen Liturgie und den Sakramenten braucht nur erinnert zu werden. 

Der religiöse Unterton klingt in dem uns noch seltsamer anmutenden Bild vom 
Barte Aarons noch stärker an. Wir wissen nicht, ob hier eine konkrete Sitte 
zugrunde liegt. Auf jeden Fall ist der Bart, den der israelitische Mann im Gegensatz 
zu Ägyptern und Philistern trug, ein Zeichen der Kraft; Aarons, des Hohenpriesters 
Bart aber kann nur die Fülle der Kraft und Herrlichkeit symbolisiert haben, die der 
Hohepriester täglich im Tempel für sein Volk erbat. Diese Liturgie ist es, die nach 
dem Hebräerbrief im Opfertod Christi, der täglich auf den Altären der Welt zur 
neuen Gegenwart wird, Erfüllung und Endgültigkeit gefunden hat. 

Daß die Eintracht der Brüder nach dem Psalm in Jahve begründet ist, zeigt deut- 
lich die dritte, die höchste Stufe des Sich-Hinabsenkens. Tau ist wiederum ein Bild 
der Erquickung, der ruhigen krafterfüllten Erneuerung.   Hermonstau   aber 



Einübung und Weisung 309 

wird wie manche ähnliche Bildung im hebräischen Sprachgebrauch ein Superlativ 
sein: Tau, der von ganz oben kommt. Dieser Himmelstau steigt hinab auf die 
Berge S i o n s , auf die Landschaft, die in Sion, im Tempel zu Jerusalem, ihren 
Mittelpunkt hat. Ein Bild harmonischer Ordnung! Die Eintracht der Brüder im 
ersten Vers ist wiederaufgenommen und auf das ganze jüdische Volk erweitert, das 
seinen Mittelpunkt im Heiligtum Jahves hat. 

Im ständigen Aufsteigen der Bilder ist somit der Höhepunkt des Schlußverses 
erreicht: Jahve ist der Spender allen Segens. 

d) Dieser Lobspruch auf die Einheit der Brüder einer Großfamilie und der Brüder 
des Volkes, der sofort den Blick zu Gott, dem Spender allen Segens erhebt, gewinnt 
für uns seinen tiefsten Sinn in der Bruderschaft des Neuen Testaments, in Jesus 
Christus. Christliche und natürliche Bruderschaft bilden keinen Gegensatz, sondern 
durchdringen sich gegenseitig und bringen erst das, was Gott dem Menschen- 
geschlecht als Aufgabe gestellt hat, zur vollen Harmonie. Deshalb muß man, um den 
Inhalt des Psalmes voll auszuschöpfen, das Blickfeld noch einmal über die Familie, 
das Volk Israel und die Christenheit hinaus erweitern. Christus ist in seiner Mensch- 
werdung Bruder des ganzen Menschengeschlechts geworden, Bruder nicht in einem 
oberflächlichen, humanitären oder revolutionären Sinn, sondern Bruder, so wie er es 
im Gleichnis vom barmherzigen Samaritan lehrte und mit seinem Tod besiegelte. 
Diese große, natürliche Brudergemeinschaft kann aber ihre Eintracht und ihren Frie- 
den ebenso wie die Brüder unseres Psalmes nur in Gott haben, nur darin, daß sie 
auch zur geistlichen Brudergemeinschaft Jesu Christi wird. Und es ist nicht die 
geringste Aufgabe der Christenheit, dieser Brudergemeinschaft des Menschen- 
geschlechts Frieden und Eintracht vorzuleben und einzustiften, auf daß die Mensch- 
heit ein Stück näher zu ihrer eigentlichen Bestimmung komme, geistige Bruderschaft 
in Jesus Christus zu sein. 

II 

Genau die gleiche religiöse Tiefendimension dieses Psalmes ergibt sich aus einer 
in die Tiefe der Bilder führende formgeschichtlichen Analyse. 

a) Durch rhythmische und philologische Analysen wie durch Vergleiche mit der 
außerisraelitischen Weisheitsliteratur glaubt man eine spätere religiöse Überarbei- 
tung von ihrem älteren, profanen Grundstock trennen zu können. Wenn wir im 
Psalm einmal die Bilder vom Aaronsbart und von Sion streichen • nach vielen 
Exegeten die wichtigsten religiös ausgerichteten Überarbeitungen •, dann verlagern 
sich die Akzente; dann ist das Sich-Hinabsenken ein Vorgang innerhalb der Brüder- 
gemeinde, der wohl die Stellung des älteren Bruders, des Erstgeborenen, von dem 
nach Recht und Sitte die Initiative ausgehen sollte, hervorheben soll. Der •Älteste" 
hatte zu entscheiden, er vertrat die Familie im öffentlichen Rat, er ist auch das 
•Haupt" der Familie, der •Hermonsberg", von dem aus sich der •Tau" der Ruhe 
und Geborgenheit auf die Brüder hinabsenkt. Im letzten Vers würde bei dieser 
Struktur dann ohne innere Notwendigkeit der Segen verheißen, den Jahve einer 
solchen weltimmanenten Ethik schenkt. 

b) Im inspirierten Text aber ist schon durch die höhersteigende Bilderfolge der 
religiöse Mittelpunkt der Brüderschar betont. Sie kennt kein in sich geschlossenes 
Glück, sondern ihre Eintracht ist von Anfang durch Jahve geprägt, ihr Mittelpunkt 
ist das Priestertum Aarons und der Tempel. Der Segen Jahves kommt nicht wie eine 
nachträgliche Belohnung hinzu, sondern ist von Anfang an tragender Grund des 
Zusammenlebens. So aber waren für Israel alle kulturellen, politischen, Wissenschaft- 



310 Einübung und Weisung 

liehen, familiären usw. Bereiche bis ins letzte durchdrungen von der religiösen Hal- 
tung und ausgerichtet auf die Verheißungen Gottes. Wir brauchen uns nur an die 
Kämpfe vor der Errichtung des Königstums zu erinnern (1 Sm 8). Und als dann das 
Volk seinen Willen doch gegen Jahve und seinen Propheten durchgesetzt hatte, 
wußten die Könige immer noch, daß sie nur Diener Jahves waren und keine Selbst- 
herrscher, wie die umliegenden Könige sich dünkten. 

c) Aber noch tiefer können wir in die Form unseres Weisheitsspruches eindringen. 
Als Psalm gehörte er zur Liturgie Israels; die Überschrift •Ein Stufenlied Davids" 
scheint sogar den genauen Ort beim Herantreten der wallfahrenden Gläubigen an 
den Tempel anzugeben. In diesem Beten und Singen aber waren die einträchtig 
beisammen wohnenden Brüder ganz selbstverständlich das Volk Israel, das im 
Sionstempel die Erinnerungsfeier an die Großtaten Jahves beging, durch die es 
beim Auszug aus Ägypten und bei der Gesetzesgebung auf dem Sinai zu einem Volk 
zusammengeschweißt wurde. Vielleicht mögen auch Klagelieder wie der Leidens- 
psalm 22, die mit unserm Weisheitspsalm zusammengesungen wurden, bei einigen 
Frommen die Ahnung geweckt haben, daß das harmonische Bild der Brüderschar nur 
die eine Seite des Volkes Gottes darstellt, daß aber zum vollen Begreifen der natür- 
lichen wie der geistlichen Brüderlichkeit auch der Schmerz und die Trennung gehören, 
die keiner Familie erspart bleiben; so wurde es schon dem Abraham geboten: •Ver- 
laß dein Land und deine Verwandtschaft und deines Vaters Haus ..." (Gn 12, 1), 
und so kehrt es im Wort des Herrn wieder: •Wer ist meine Mutter und wer sind 
meine Brüder ...?" (Mt 12, 48). Doch auch mit diesem Ausblick auf das Mysterium 
des Kreuzes wird die harmonische, friedliche Aussage unseres Psalmes nicht ver- 
leugnet, sondern zu dem Frieden und der Eintracht geführt, die nur Christus schen- 
ken kann. 

III 
Es ist wohl nicht notwendig, die vielgegliederten, sich gegenseitig durchdringen- 

den und überhöhenden Schichten dieses Ordnungsbildes der Brüderlichkeit noch 
weiter für die betrachtende Vertiefung aufzuschlüsseln: das schöne Bild des Psalms 
vom Zusammenwohnen der Brüder und seine Erfüllung in Jesus Christus, dem ver- 
heißenen Sohn Abrahams und Bruder des Judenvolkes, dem Bruder jedes Christen, 
dem Bruder der ganzen Menschheit, sind für ein offenes Herz sprechend genug. 
Diese Gedankenwelt steht ja nicht in unpersönlicher Abstraktheit vor uns, sondern 
der Ruf zur Brüderlichkeit trifft uns ganz persönlich, jeden in seiner eigenen Exi- 
stenz; und dies nicht nur als Mahnung, sondern als Entscheidungsfrage: •Alles, was 
ihr dem geringsten meiner Brüder getan habt, das habt ihr mir getan" (Mt 25, 40). 
Es wird immer erschreckend und beglückend zugleich zein, daß diese Entscheidungs- 
frage des letzten Gerichtes nicht lautet: Wie fromm warst du? wie hast du die Gebote 
erfüllt? Erschreckend, weil hier ganze Gebäude von Werken und Übungen, von Ge- 
boten und Liebesakten zusammensinken, wenn sich das Ganze nicht in der schlichten 
Bruderliebe bestätigt hat; beglückend, weil tatsächlich so manches Gebäude von For- 
derungen, Verpflichtungen und Aufgaben, vor denen wir verzagten, zusammenbricht 
und nur das Hauptgebot übrig bleibt, •in dem das ganze Gesetz und die Propheten 
ihren Bestand haben" (Mt 22, 40). 

Vielleicht ist es gerade in unserer Zeit, in der manchem das Glauben schwer fällt, 
weil sich für ihn die religiöse Welt so sehr von der Welt des Alltags abgelöst hat, 
wichtig zu sehen, wie innig verbunden das Religiöse und Weltliche in Wirklichkeit 
sind, innig verbunden, weil aus einer letzten Einheit kommend, die Gott und Gottes 



Buchbesprechungen 311 

Segen in Jesus Christus heißt. Einer der Kristallisationspunkte, an dem gerade eine 
glaubensschwache Generation diese Einheit am besten erfahren kann, ist die Brüder- 
lichkeit. In ihr verbindet sich nämlich das, was uns unsere natürliche Situation, 
unser Eingewurzeltsein in der Familie und im Volk diktiert, mit der christlichen 
Bruderschaft im Glauben zur vollkommenen Einheit, die ihren Grund in Christus 
hat, der unser Bruder im Fleische wurde, damit wir alle Brüder im Geiste werden. 

J.s. 

BUCHBESPRECHUNGEN 

Eder, Peter: Sühne. Eine theologi- 
sche Untersuchung. Wien - Freiburg - 
Basel, Herder (1962). 262 S., hart. DM 
17,-. 

Es ist das Verdienst dieser Studie, den 
gesamten Fragenbereich der •Sühne" aus- 
führlich und zusammenfassend behandelt zu 
haben. Sie wendet sich überdies nicht nur 
an Fachtheologen, die in einem reichen 
Anmerkungsteil Belege und Verweise finden 
(fast 50 Seiten), sondern versucht auch in 
schwierigen Fragen so zu sprechen, daß jeder 
gebildete Leser Auskunft einholen kann. 
Der Aufbau ist sehr durchsichtig: Sünde und 
Strafe als Voraussetzung, die zentralen Kapi- 
tel über Sühne und Stellvertretung, Pflicht 
zur Sühne, Sühnewerke und Leiden als Äus- 
klang. Jedes größere Kapitel sammelt zuerst 
die Daten der Offenbarung und des Lehr- 
amts, die religionsgeschichtlich und philo- 
sophisch durchleuchtet werden, um dann die 
Frage selbst theologisch zu behandeln. 

Erfreulich schien es uns, daß die Vielfalt 
des religiösen Lebens, die Äußerungen der 
Päpste, Gestalten und Probleme der moder- 
nen Frömmigkeit mithineingenommen wur- 
den in die Synthese. Manchmal allerdings 
hätte man die verschiedene Aussageform der 
alttestamentlichen Prophetien, der dogmati- 
schen Äußerungen und der modernen visio- 
nären Botschaften doch in ihrer Eigenform 
klarer herausarbeiten und bewerten müs- 
sen; man kann heute nicht mehr quer durch 
das AT hindurch Beweisstellen sammeln, 
ohne sich gründlich mit der modernen Exe- 
gese auseinandergesetzt zu haben. 

Zu begrüßen ist auch die Grundtendenz, 
den ganzen Fragenkomplex von quantita- 
tiven Vorstellungen und übertriebener Ver- 
rechtlichung zu befreien. Hier wird manches 
gesagt, was aller Beachtung wert ist (z.B. 

Theologie und Frömmigkeit 

die scharfe Unterscheidung von Strafe, die 
passiv geduldet, und von Sühne, die aktiv 
geleistet wird). An solchen Stellen weiß der 
Vf. auch selbst, daß er in moderne Diskus- 
sionen eingreift und auf Widerspruch rech- 
nen muß. Vielleicht könnte man noch gründ- 
licher auf moderne Entwicklungen eingehen, 
die der Vf. etwas schwarz malt, um ein tie- 
feres Verständnis von Sühne zu erhalten 
(z. B. die Auseinandersetzungen über das 
Wesen der läßlichen Sünden mit Häring, 
223 Anm. 144; oder die Polemik gegen die 
•Armseligkeit unserer guten Werke" gegen 
Rahner 242 Anm. 248). Bei der reichen, an- 
erkennenden Verwertung der Aufsätze Rah- 
ners hätte z.B. auch seine Theologie des 
Todes nicht fehlen dürfen, um ein tieferes 
Verständnis der Sühne zu erarbeiten. 

Solche Auseinandersetzungen, die durch 
das Fehlen des Sachindex leider erschwert 
werden, sollten nicht als Abwertung begrif- 
fen werden, sondern als ein Zeichen dafür, 
wie notwendig eine theologische Behand- 
lung der Sühne heutzutage ist, und als An- 
erkennung für den mutigen und beachtens- 
werten Schritt, der in diesem Buch dazu 
unternommen wird. /. Sudbrack SJ 

Danielou, Jean: Die Sendung 
der Engel. Salzburg, Otto Müller 
Verlag (1963). 152 S., Ln. DM 11,50. 

Es ist nicht die Absicht des schmalen Buches, 
einen vollständigen theologischen Traktat 
über die Engel zu schreiben. Es geht viel- 
mehr •um eine Studie über die Aussendung 
der Engel" (9), •um ihre Mitwirkung in der 
Heilsökonomie" (10) und um den Aufweis, 
•daß es (ihre) Funktion... ist, die Mensch- 
heit zur Verehrung des einen wahren Gottes 
zu führen und sie ihrem Trisagion anzu- 
schließen, daß sie Seine alles überragende 
Heiligkeit   bekennen"    (10).    Theologische 




