Buchbesprechungen 311

Segen in Jesus Christus heifit. Einer der Kristallisationspunkte, an dem gerade eine
glaubensschwache Generation diese Einheit am besten erfahren kann, ist die Briider-
lichkeit. In ibr verbindet sich namlich das, was uns unsere natiirliche Situation,
unser Eingewurzeltsein in der Familie und im Volk diktiert, mit der christlichen
Bruderschaft im Glauben zur vollkommenen Einheit, die ihren Grund in Christus
hat, der unser Bruder im Fleische wurde, damit wir alle Briider im Geiste werden.

J.S.

B UCHIBESTPIRETU CHTUNGEN

Theologie und Fréommigkeit

Eder, Peter: Stihne. Eine theologi-
sche Untersuchung. Wien — Freiburg ~
Basel, Herder (1962). 262 S., kart. DM
17,—.

Es ist das Verdienst dieser Studie, den
gesamten Fragenbereich der ,Siihne“ aus-
fithrlich und zusammenfassend behandelt zn
haben. Sie wendet sich iiberdies nicht nur
an Fachtheologen, die in einem reichen
Anmerkungsteil Belege und Verweise finden
(fast 50 Seiten), sondern versucht auch in
schwierigen Fragen so zu sprechen, daf jeder
gebildete Leser Auskunft einholen kann.
Der Aufbau ist sebr durchsichtig: Siinde und
Strafe als Voraussetzung, die zentralen Kapi-
tel iiber Sithne und Stellvertretung, Pflicht
zur Siihne, Sihnewerke und Leiden als Aus-
klang. Jedes grofiere Kapitel sammelt zuerst
die Daten der Offenbarung und des Lehr-
amts, die religionsgeschichtlich und philo-
sophisch durchlenchtet werden, um dann die
Frage selbst theologisch zu behandeln.

Erfreulich schien es uns, dafl die Vielfalt
des religiésen Lebens, die Auflerungen der
Pipste, Gestalten und Probleme der moder-
nen Frémmigkeit mithineingenommen wur-
den in die gynthese. Manchmal allerdings
hitte man die verschiedene Aussageform der
alttestamentlichen Prophetien, der dogmati-
schen Auflerungen und der modernen visio-
naren Botschaften doch in ihrer Eigenform
klarer herausarbeiten und bewerten miis-
sen; man kann heute nicht mehr quer durch
das AT hindurch Beweisstellen sammeln,
obne sich griindlich mit der modernen Exe-
gese auseinandergesetzt zu haben.

Zu begrifien ist auch die Grundtendenz,
den ganzen Fragenkomplex von quantita-
tiven Vorstellungen und dbertriebener Ver-
rechtlichung zu befreien. Hier wird manches
gesagt, was aller Beachtung wert ist (z.B.

die scharfe Unterscheidung von Strafe, die
passiv geduldet, und von Sithne, die aktiv
geleistet wird). An solchen Stellen weif) der
V1. auch selbst, dafi er in moderne Diskus-
sionen eingreift und auf Widerspruch rech-
nen muf. Vielleicht kénnte man noch griind-
licher auf moderne Entwicklungen eingehen,
die der Vf. etwas schwarz malt, um ein tie-
feres Verstindnis von Sithne zu erhalten
(z.B. die Anseinandersetzungen iiber das
Wesen der liBilichen Siinden mit Hiring,
223 Anm. 144; oder die Polemik gegen die
»Armseligkeit unserer guten Werke® gegen
Rahner 242 Anm. 248). Bei der reichen, an-
erkennenden Verwertung der Aufsitze Rah-
ners hitte z.B. auch seine Theologie des
Todes nicht fehlen diirfen, um ein tieferes
Verstindnis der Sithne zu erarbeiten.
Solche Auseinandersetzungen, die durch
das Fehlen des Sachindex leider erschwert
werden, sollten nicht als Abwertung begrif-
fen werden, sondern als ein Zeichen dafiir,
wie notwendig eine theologische Behand-
lung der Siihne heutzutage ist, und als An-
erkennung fiir den mutigen und beachtens-
werten Schritt, der in diesem Buch dazu
unternommen wird. J. Sudbrad: S]

Danielou, Jean: Die Sendung
der Engel. Salzburg, Otto Miiller
Uerlag (1963). 152 S., Ln. DM 11,50.

Es ist nicht die Absicht des schmalen Buches,
einen vollstindigen theologischen Traktat
iiber die Engel zu schreiben. Es geht viel-
mehr ,um cine Studie iiber die Aussendung
der Engel” (9), ,um ihre Mitwirkung in der
Heilsokonomie® (10) und um den Aufweis,
»dafl es (ihre) Funktion... ist, die Mensch-
heit zur Verehrung des cinen wahren Gottes
zu fihren und sie ihrem Trisagion anzu-
schlielen, dafl sie Seine alles fiberragende
Heiligkeit bekennen“ (10). Theologische



312

Quelle der Schrift ist die Lehre der Viter.

Der Vf. gliedert seine Arbeit heilsge-
schichtlich. Er beginnt mit der ,Aufgabe der
Engel in der Welt vor der Ankunft Christi®
(11), um dann ihr Wirken im cdhristlichen
Aon bis zur Parusie darzustellen. Zunichst
wird die Beziehung der Engel zum alttesta-
mentlichen Bundesvolk geschildert, dann die
zur Religion der Heiden. Hier werden z. B.
auflerst interessante Texte zitiert. So aus den
Stromata des Clemens von Alexandrien (VI,
17): ,Die Gottliche Macht versorgt uns durch
die Engel mit den sichtbaren und den er-
kennbaren Giitern. Diese Art der Einwir-
kung wird offenbar in den Biindnissen der
Juden, in der Gesetzgebung der Griechen
und in den Lehren der Philosophie.“ Oder
VII, 2: ,Gott hat den Griechen die Philo-
sophie durch geringere Engel gegeben. Nach
einer gottlichen und uralten Ordnung sind
wirklich die Weltreiche unter die Engel ver-
teilt worden.“ Es wird dann die Funktion
der Engel im irdischen Leben des Herrn er-
6rtert. Es folgt eine Darstellung ihres Be-
zuges zur Kirche, zumal zu ihren Sakramen-
ten. Fir die Frommigkeitsgeschichte beson-
ders wichtig sind die drei Kapitel: ,Der
Schutzengel®, ,Der Engel und das geistliche
Leben®, wo dargestellt wird, dafl die Gnade
des spirituellen Lebens durch aus dem iiber-
lichten Geheimnis Gottes absteigende Engel
vermittelt wird, schlieflich ,Der Engel und
der Tod“. Das Buch schliefit mit der Dar-
stellung der Beziehung von Engel und
Parusie.

Vielleicht wire es doch — der Absicht des
Vi.’s entsprechend, der das kleine Werk auch
wider einen Rationalismus, der Existenz und
Personalitit der Engel leugnet, und wider
einen indiskreten, phantastischen Spiritismus
geschrieben hat — wiinschenswert gewesen,
in. einer FEinleitung einige grundsitzliche
theologische Bemerkungen zum Prinzip der
Hermeneutik und dem systematischen Ort
der Engellehre im Ganzen der Heils6kono-
mie vorauszuschicken. Nur wenige — und
das gilt auch von den Christen — finden
heute leicht einen legitimen Zugang zur
Angelologie. Wie erhellend sind z. B. da die
wenigen Sitzen, die von Rahner-Vorgrimler
formuliert worden sind: ,Eine theologische
Angelologie ist... eingeordnet in das eine
Ereignis, um das alles im Dasein des Men-
schen geht: um das Kommen Gottes in Christo
in seine Schépfung. Sie hindert den Menschen
an einer Verkiirzung der Dimensionen seiner
Umwelt: er steht in einer umfassenderen
Heils- und Unheilsgemeinschaft als blof der
Menschen. Erst von daher ist das Wesen der
Engel urspriinglichst zu bestimmen: dafl sie
von Grund ihres Seins her zur Welt ge-
héren, in einer naturalen Einheit der Wirk-

Buchbesprechungen

lichkeit und der Geschichte mit dem Men-
schen stehen, eine iibernatiirliche Heils-
geschichte mit ihm haben, die ihren ersten
Entwurf und ihr letztes Ziel (und so auch
fiir die Engel) in Christus hat“ (Kleines
Theologisches Worterbuch, 89). Nur im Hori-
zont solcher Uberlegungen wird man anch
die neuplatonischen Schemata iiber Wesen
und Sendung der Engel besser einordnen und
deuten konnen.

Man wird das Buch mit wirklichem Nut-
zen fiir das geistliche Leben lesen; am besten
sollte man Kapitel fiir Kapitel meditieren.

H. WulfS]

Pieper, Josef: Uber den Glau-
b e n. Ein philosophischer Traktat. Miin-
chen, Kosel-Uerlag (1962). 126 S., kart.
DM 6,20.

Mit grofler, immer wieder zu bewundern-
der Denk- und Sprachkraft weif der Vf. den
lingstgewufiten Selbstverstindlichkeiten exi-
stentielle Dringlichkeit zu verleihen. Auch
im vorliegenden Traktat wird die alte, scho-
lastische Definition des Glaubens, ,etwas fiir
wahr halten anf das Zeugnis eines anderen
hin“, die viele als intellektualistisch beiseite
schieben mdchten, zu neuem Leben erweckt.
Sie entspricht — und mit dieser phinomeno-
logischen Bestandsaufnahme sind alle Beden-
ken schon hinweggefegt — dem ,eigentlichen
Wortgebrauch dessen, was wir Glauben
nennen. Aber zugleich fithrt sie uns in das
Zentrum des Menschen: ,Wir glauben, weil
wir lieben“ (Newman); Glaube beruht auf
Erkenntnis und Anerkenntnis einer Person,
Glaube entspricht der Freiheit und ist in sei-
nem Beieinander von Gewifheit und Unge-
wiflheit eine Haltung, die tiefer fiihrt als die
kalte Logik ahnt. Immer schon weist ndmlich
der Wesensinhalt des ,Glaubens® auf den,
dem wir allein voll und ganz glauben kén-
nen, auf Gott. Deshalb ist auch der Uber-
gang Piepers zur Untersuchung des theologi-
schen Glaubens kein Sprung, wie eine Be-
sprechung anmerkte, sondern konsequentes
Ausloten dessen, was glauben heifit. ,Wird
Gott gedacht als ein personales Wesen...
dann gibt es keinerlei Sicherheit gegen Offen-
barung®, dann ist der theologische Glaube
das, mit dem auch der Philosoph in jedem
Winkel seines Denkgebiudes rechnen muf.

Fiir jeden, dem der Glaube, den er besitzt
oder den er sucht, mehr ist als eine blofle
Selbstverstandlichkeit, ist Piepers Traktat
iber den Glauben eine echte Gabe, wertvoll
wegen der Tiefe, in die wir gefithrt werden,
wertvoll auch wegen der Sprache, die ohne
jede Affekthascherei nur durch ihre ehrliche,
behutsame Aussage den Leser zu fiihren ver-
steht. J. Sudbrack S]



Buchbesprechungen 313

Spindeler, Alois: Der erlioste
Mensch — Dasvollkommen-
ste Werk Gottes. Aschaffenburg,
Paul-Pattloch-Uerlag (1962). 143 S., Ln.
DM 8,80.

Der Vi. méchte auf die immer aktuelle
Frage nach dem Menschen die cdhristliche
Antwort geben. In zehn Kapiteln wird die
giltige Lehre iber ,Erschaffung des Men-
schen — Siindenfall — Menschwerdung —
Christus als Mensch und Kénig im Himmel
— Kirche und Sakramente — Tod und Voll-
endung in klarer und gegenwartsnaher
Sprache zusammengefafit.

Inmitten der verwirrend vielen Deutun-
gen unseres sichtbaren Daseins werden wir
an die trostliche Tatsache erinnert, dafl Gott
in Christus unser Bruder wurde, uns durch
die Erlésung zum ,neuen® Menschen schuf
und uns den Weg zu bleibender Vollendung,
zu einem erfiillten Leben bei Gott erdffnete.
Das Leben in und mit der Kirche ist dieser
Weg zu solch bleibender Umgestaltung.

Ein Vorteil des Biichleins liegt darin, daf}
in stetem Riidkgriff auf die Heilige Schrift
fiir Menschen, denen neben der Alltags-
arbeit oft nur wenig Zeit zur Beschiftigung
mit wichtigen Glaubensfragen bleibt, die
kirchliche Lehre einfach und ansprechend
dargeboten wird. Die vereinfachte Darstel-
lung diirfte aber auch eine Behinderung sein
fiir viele, die nach tieferer Einsicht und Be-
griindung ihres Glaubenslebens suchen. Die
kurzen Formulierungen verdeden oft die
miihevolle theologische Arbeit langer Jahr-
hunderte und vermdgen fiir Menschen, die
auch die Wahrheit erleben wollen, oft nicht
das volle Gewicht einer dargebotenen Losung
spiirbar zu machen. Den Weg zu vertiefter

Belehrung konnen diese Skizzen ebnen, wenn
man sie als Grundlage fiir Arbeitskreise be-
nutzt. Als Hilfe dazu wiinschten wir uns ein
weiterleitendes Literaturverzeichnis.

C. Becker S]

Rahner, Karl: Schriften zur
Theologie Band U: Neuere Schrif-
ten. Einsiedeln/Zirich/Koln, Benziger
Uerlag (1962). 576 S., Ln. DM 24.80.

Der vorliegende Band enthilt Vortrige
und Aufsitze des V{.’s aus den Jahren 1961
und 1962, im ganzen 19. Sie sind locker ge-
gliedert in die Abschnitte: Fundamentaltheo-
logisches und Wissenschaftstheoretisches;
Geschichtstheologisches; Christologie; Ekkle-
siologisches; Christliches Leben. Alle ent-
stammen der Zeitsitnation. R. kann gar nicht
anders, als aus der Begegnung, aus der per-
sonlich empfundenen Not, ans dem Bestre-
ben, verhirtete Positionen aufzubrechen,
schreiben. Seine Vortrige und Aufsitze sind
darum immer von einer ,seelsorglichen®
Leidenschaft getragen und sind gezielt. Das
gilt selbst dort, wo die Thematik sehr ab-
strakt ist. ,Theologie hat“, wie er im Vor-
wort (7) schreibt, ,der Verkiindigung des
Evangeliums zu dienen, und sie kommt meist
doch nur dort weiter, wo sie von der Not und
Aufgabe dieser Verkiindigung herkommt,
also einen pastoral-theologischen Einschlag
nicht als Minderung ihrer Strenge empfin-
det.“ Diese Selbstkommentierung trifft den
Kermn. — Es gibt nicht viele theologische
Veroffentlichungen der letzten Jahre, die ein
solches weltweites Echo, auch auflerhalb der
strengen Fachtheologie, gefunden haben wie
die ,Schriften zur Theologic“. F.Wulf S]

Frommigkeitsgeschichte

Balthasar, Hans Urs von: Kosmi-
sche Liturgie. DasWeltbild Maxi-
mus des Bekenners. Zweite, villig ver-
dnderte Auflage. Einsiedeln, Johannes-
Uerlag (1961). 692 S., Ln. DM 46,—.

Beim ersten Versuch, sich durch diesen
wahrhaften ,Kosmos“ von Ideen, von An-
regungen und geistesgeschichtlichen Bezie-
hungen, von Ausecinandersetzungen und
Deutungen, von klaren Definitionen, subti-
len Analysen und dichterischen Formulierun-
gen, von personlicher Ergriffenheit und histo-
rischer Sachlichkeit, hindurchzuarbeiten, fragt
man sich erstaunt, woher die Aktualitit eines
Theologen stammen mag, der vor 13 Jahr-
hunderten starb (¥ 662) und dessen Name
meist mit den reichlich weltfremd erscheinen-
den Auseinandersetzungen um den géttlichen

und den menschlichen Willen des Erlosers
in Verbindung gebracht wird. In Balthasars
Darstellung aber begegnet man auf Schritt
und Tritt, ungenannt doch unverkenubar,
Hegel und dem Deutschen Idealismus — viel-
leicht ist hier noch zu sehr der junge Baltha-
sar zu erkennen, der die Synthese von Chri-
stentum und Idealismus zum ersten Male
wagte —, man liest Sitze wie: ,Endliches
Sein ist... wesenhaft Zeit“, man steht mit-
ten in den modernen Fragen um die Stellung
Christi im Kosmos, um die innere Spannung
von Natur und Gnade, um das missionari-
sche Anliegen einer Begegnung von Ost und
West, um die pneumatische Schriftexegese,
iberall findet sich auf und zwischen den Zei-
len das Anliegen einer theologischen Ver-
tiefung der Spiritualitit und einer geistlichen
Auflockerung der Theologie. .. man ist fast



314

erschlagen von der Uberfiille dessen, was
man verarbeiten soll, und versucht im zwei-
ten Gang mit neuer Wachheit sich das Buch
zu eigen zu machen. Allerdings kommt anch
der Zweifel hoch, ob mit dem groflartigen
»Aufrifl des Systems® (19—3859), der der
1. Auflage der ,Kosmischen Liturgie* ent-
spricht, nicht gelegentlich der Geist des Maxi-
mus zu sehr mit dem Geist Balthasars durch-
setzt ist. Doch die beiden mitherausgegebe-
nen Studien iiber ,Die Gnostischen Centu-
rien“ (482—643) und ,Das Problem der
Dionysius-Scholien® (644—672), die auch
schon als Buch und als Zeitschriftenaufsatz
erschienen sind, zeigen ebenso wie die vie-
len philologischen Exkurse des ,Aufrisses®,
dafl Balthasars Sicht von der ,Kosmischen
Liturgie des Maximus in mithsamer Klein-
arbeit gewonnen wurden. Zum ersten Male
werden auch Ubersetzungen der ,Mystago-
gie“ (863—407), einer symbolischen Ausdeu-
tung des Kirchengebdudes und der Liturgie,
und der ,Vier Centurien diber die Liebe®
(408—481), ,ein praktischer Ménchsspiegel
mit theologischem Hintergrund*, veréffent-
liht — Texte, die in der Originalsprache
nur einem guten Graecisten zugingig sind.

Durch die Neubearbeitung des Darstel-
lungsteiles, worin auch die Forschungen be-
riicksichtigt werden, die nach der 1. Auflage
des Buches erschienen sind, hat Balthasar
sein Maximusbild von neuem bestitigt: ein
Geistesmann und Theologe der allerersten
Reihe, der noch einmal die &stliche Philo-
sophie und Theologie, Aristoteles, Platon
und die Neuplatoniker, Origenes, die Kap-
padozier, Evagrius Pontikus und Ps. Diony-
sius zu einer Synthese vereint, in der unter
dem Vorzeichen des chalcedonensischen , Un-
vermischt® und ,Ungeschieden“ die Stim-
men des Kosmos zu einer wahrhaften gott-
lichen Liturgie zusammenklingen. Dem Leser
hat Balthasar diesmal das Studium durch
Register erleichtert, und man kann nur hof-
fen, dafl damit auch die Auswertung des
Buches fiir unsere Zeit und Spiritualitit
lebendiger wird, als es bisher der Fall war.

J. Sudbrack S]

Rathofer, Johannes: Der Heliand.
Theologischer Sinn als tektonische Form.
Uorbereitung und Grundlegung der
Interpretation (Niederdt. Stud. 9). Koln
— Graz, Béhlau-Uerlag 1962. XVI und
628 S., 16 Bildtafeln, Ln. 28,—.

Der auf den ersten Blick fremd anmutende
Untertitel erweist sich im Studium dieses gut
geschriebenen, mit ausfiihrlichem Literatur-
verzeichnis, Autoren-Personen-Register so-
wie Wort-Sach-Register und Stellenverzeich-

Buchbesprechungen

nis verschenen Budhes als treffende Charak-
terisierung des Arbeitsergebnisses. Neben
den vielen Einzelfragen (Herkunft, Abhin-
gigkeit usw.), bei denen der Vf. meist die
traditionelle Ansicht gegen mancherlei an-
dere Interpretationen erhirten kann, inter-
essieren uns aber auch die einfithrenden rund
150 Seiten diber das ,Germanisierungspro-
blem“. Hier wird wohl aus einer guten
Kenntnis der karolingischen Theologie her-
aus einer hin und wieder noch vertretenen
Theorie des nicht vollstindig iiberwundenen
Heidentums im Heliand der Todesstof} ver-
setzt. Der Vf. wagt sogar die umgekehrte
Behauptung, dafl der gelehrte Helianddich-
ter in der Frage der Akkomodation des
Christentums an den germanischen Geist sich
die ,Akkomodation®, mit der das Lukas-
Evangelium den Stoff des Markus umsetzte,
bewuflt. zum Vorbild genommen habe. Und
in der Tat, die Belege, die dafiir zum gréf}-
ten Teil in Anlehnung an die synoptischen
Studien von J. Schmid gebracht werden, sind
so iiberraschend, daf zumindest die eindeu-
tige Christlichkeit und das reflexe missio-
narische Bemithen um die Ubersetzung in
den germanischen Geist als sicheres Ergebnis
gebucht werden kénnen.

Hauptthema aber ist, zu zeigen, daff die-
ses in etwa als Héhepunkt und zugleich
Abschlufl der altgermanischen Dichtung zu
betrachtende ,Epos“ vom Leben des Hei-
lands bis in unscheinbarste Einzelheiten hin-
cin ecin kunstvoll gegliedertes Werk und
nicht ein spontaner Ausdruck der Volks-
seele ist. Hier fithrt uns der Vf. zuerst ein
in die theologische Bedeutsamkeit, die in der
Karolingerzeit die Zahlenverhiltnisse ge-
habt haben: Zahl heifit Ordnung, Geschlos-
senheit, Schonheit. Die Drei, die Vier, die
Sieben, die Elf, die Dreizehn, die Neunzehn
usw., sind nicht nur quantitative Additionen,
werden auch nicht mit dem modernen Ge-
misch von Skepsis und Aberglauben ange-
sehen, sondern sind einfachhin Strukturen
der Wirklichkeit, einer Wirklichkeit, die ganz
und gar theologisch, vom Geheimnis Gottes
durchwaltete Wirklichkeit ist. Rathofer zeigt
nun Schritt fiir Schritt, wie besonders die
Dreizehn — die hervorragende Eins inmit-
ten der Zwolf — und auch das Ineinander
von Drei (= Gottheit) und Vier (= Welt)
Grundstrukturen des Epos sind. Damit aber
wird die Struktur, die ,tektonische Form“
eine theologische Aussage. Wenn auch viel-
leicht gelegentlich zu weit gegangen wird
(z.B. wird S. 837 f. die 37. Fitte mithinein-
genommen in das, was fiir die 38. gelten
sollte), so kann doch an der Zahlendurch-
wirktheit des Heliand niemand mehr vor-
iibergehen. Hier kann der V{. in seinen an-
gekiindigten weiteren Studien vielleicht noch



Buchbesprechungen

manches erginzen. Theologie- (der Anti-
Adoptianismus der Karolingerzeit) und
Frommigkeitsgeschichte (das Hervorbrechen
der Subjektivitit) werden ebenso davon ge-
winnen wie die Germanistik.

J. Sudbrack S]

Schade, Herbert: Didmonen und
Monstren. Gestaltung des Bisen in
der Kunst des frithen Mittelalters. Re-
gensburg, Friedrich Pustet (1962). 152
S.. darunter 46 Bildtafeln, In. DM 13.80.

Leipzig, St.-Benno-Uerlag (1961).

Wer zu diesem handlichen, gut ausgestat-
teten zweiten Bindchen der Reihe ,Welt des
Glaubens in der Kunst“ aus &sthetischem
oder historischem Interesse gegriffen hat,
wird schnell feststellen, dafl ihm hier eine
neue und wesentlichere Kategorie zum Ver-
stindnis frihmittelalterlicher Kunst ange-
boten wird: die religiose Uberzengung, die
auch den Menschen von heute zur Stellung-
nahme herausfordert. Bei den Fratzen an
den Kathedralen oder den Diamonenkédmp-
fen in den Budhillustrationen ging es dem
Kiinstler der Karolinger- oder Ottonen-Zeit
nur nebenbei um dsthetische Gestaltung oder
dekorativen Ausdruck; es handelt sich bei
ihnen auch nicht um tiefenpsychologische
Objektivationen, um Erinnerungen an heid-
nische Vorzeit oder aberglidubisch-magische
Bannformeln: maflgebend fiir sie war — aus-

esprochen oder unausgesprochen —  die

berzeugung, daf alles Bose dieser Welt
letztlich auf d e n Bosen, auf Satan und seinen
Anhang, zuriickgehe, und daf die wesent-
liche Tat des Menschen die Unterscheidung
der Geister und die Entscheidung zu Chri-
stus, dem Sieger iiber die Welt der Damonen,
sei. (Man sollte allerdings nicht Thomas von
Aquin als einen typischen Lehrer fiir die
Geistesunterscheidung hinstellen [9]; Bern-
hard von Clairvaux, dessen theologische Bil-
dung za Unrecht angezweifelt wird [23], ver-
dient diesen Titel in ganz anderem Mafle.)
Die theologisch-philosophische und ikono-
graphische Grundlage dieser Weltanschau-
ung gibt uns das 1.Kapitel. Das 2. Haupt-
kapitel iiber ,Die Welt als Kampfplatz der
Geister” stellt uns die verschiedensten Arten
von Monstren und Damonen vor, die oftmals
trotz ihres erschreckenden Auflern auf der
Seite des Guten stehen. Zuletzt wird lber
die Rolle der Ddmonen in der Heilsgeschichte
berichtet. :

Der grofle Vorzug dieses Buches ist die
souveridne Beherrschung des kunstgeschicht-
lichen Materials und dessen Aufschliisselung
anhand zeitgendssischer Quellen, wodurch
die Moglichkeit einer Uberinterpretierung
der Kunstwerke auf ein Minimum reduziert

315

wird. Der Sprachstil ist, wie es dem Charak-
ter der Sammlung entspricht, unkompliziert
und fliissig. Allerdings wird dem Leser die
Mitarbeit nicht erspart; denn der Vi, wie
ihn der Leser unserer Zeitschrift aus andern
Veroffentlichungen schon kennt (29, 455 bis
461; 30, 426—434; 36, 115—127), zeigt zwar
die existentiell-religiose Letztintention eines
Kunstwerkes dentlich genug auf, Gberldfit es
aber uns, deren Konkretisation bis in alle
Einzelheiten durchzufithren.

J. Sudbrack S]

Schipperges, Heinrich: Das Men -
schenbild Hildegards von
Bin gen. Die anthropologische Bedeu-
tung von ,Opus“ in ihrem Welthild.

Vielleicht war der beschrinkte Raum einer
um Anmerkungen bereicherten Gastvorlesung
nicht unschuldig daran, daf das Bild der gro-
Ren rheinischen Heiligen in solch eindring-
licher Schlichtheit gezeichnet wurde. Der V1.
(Prof. in Kiel, Dr. med., Dr. phil.) hat sich
durch eine Reihe von Veréffentlichungen als
Hildegardforscher einen Namen gemacht.
Hier gelingt es ihm, die Aktualitit eines vor
8 Jahrhunderten niedergeschriebenen Denk-
und Lebensystems dem heutigen Menschen
einer vollig verdnderten Welt klarzumachen.
In Hildegards prophetischer Religiositit war
noch einmal, vielleicht zum letzten Mal in
orthodoxer Weise, ein extrovertiertes, vom
Weltstoff fasziniertes Wollen und eine Inner-
lichkeit der Gottverbundenheit vereint; der
Einheitspunkt aber, den Schipperges hierzu
findet, ist der Mensch, der fir Hildegard
wesenhaft ,homo operans“, ,der welthaft
tatige Mensch® ist. Wir brauchen wohl nicht
eigens darauf hinzuweisen, mit welchen An-
liegen unserer Zeit sich dieses Thema der
mittelalterlichen Nonne deckt.

J. Sudbrack S]

Sandaeus, Maximilian S]: Pro
Theologia Mystica Clavis.
Kéln, 1640; anastatischer Neudruck, He-
verlee-Léwen, Editions de la bibliothé-
que SJ 1963. 392 S., Ln. DM 61,—.

Das Lebenswerk des niederlindischen Je-
suiten, der nach erfolgreicher Lehrtitigkeit
in Wiirzburg und Mainz 1656 starb, wird
von den einschligigen Autoren nicht beson-
ders hoch eingeschitzt (,Soviel Jahre er lebte,
soviele Bicher er schrieb“). Auch vorliegen-
der ,Schlissel fiir die Mystische Theologie®
ist kein Zeugnis eines originellen, schopferi-
schen Kopfes, sondern fleiflige, kluge Sam-
melarbeit, und damit fiir uns heute wertvol-



316

ler als manche Arbeit ,genialer” Originalitit.
Im Lexikonstil, alphabetisch geordnet, mit
tiber 250 knappen Exkursen und Unter-
suchungen werden auf traditioneller Grund-
lage die abstrakt-philosophischen und bild-
haften Stichworte der mystischen Theologie
besprochen. Stichwortregister und ein leider
unvollstindiger Autorenkatalog geben einen
vorldufigen Uberblick iiber den Reichtum des
gesammelten Materials. Den Forscher wird
uberraschen, dafl unter den Autorititen —
ich habe diber 200 Namen gezidhlt — die
weitaus gréfite Rolle dem Benediktinerabt
Ludwig de Blois (t1588) mit scinen Ge-
wihrsleuten Johannes Ruusbroec und Johan-
nes Tauler (fast nur in Ps. Werken) zu-
kommt. Das zeigt auf jeden Fall, dafl nach
den Angriffen des Pariser Kanzlers Gerson
und des Luthergegners Eck, und spiter nach
den Auseinandersetzungen mit der ,Deut-
schen Mystik“ innerhalb des Jesuitenordens,
die gerade zur Zeit des Sandaeus durch die
Jansenistenstreitigkeiten von neuem auf-
flammten, das Erbe des Taulerherausgebers
Petrus Canisius in seinem Orden noch wach
war.

Die Exkurse geben interessante und immer
noch aktuelle Einblicke in die damaligen Aus-
einandersetzungen um das geistliche Leben:
tatiges und beschauliches Leben? mystische
Ruhe als Passivitit oder Aktivitit? Begeg-
nung oder Verschmelzung mit Gott? mysti-
sche Vernichtung? usw.; Sandaeus versucht zu
zeigen, dafl die kithnen Ausdriicke seiner Ge-
wihrsleute recht verstanden zu einer gesun-
den Theologie passen. Allerdings meint er
auch oftmals, dafl hier eine andere Philo-
sophie vorausgesetzt wird als die des Aristo-
teles. Fiir den Germanisten und den Kultur-
historiker werden die ,Lexikon-Artikel“ inso-
fern eine willkommene Hilfe sein, als Bild-
Begriffe der mystischen Literatur wie Licht,
Fligel, KuB}, Spiegel eine niichterne, mit rei-
chen Belegen versehene Erklirung finden.
Aber in noch unmittelbarerer Weise gehort
dieser ,Schliissel* zur deutschen Literatur-
geschichte. Es ist nimlich bekannt, dafl Ange-
lus Silesius beim Arbeiten an seinem Cheru-
binischen Wandersmann dieses Werk des
niederldndischen Jesuiten in der Hand hatte.
— Die Eigenart dieses Werkes rechtfertigt
seinen Neudruck. J.Sudbrack S]

Gauly, Heribert: Das einfache
A u ge. Die Lehre des P. Jeremias Drexel
S] iiber die ,recta Intentio’. Mainz, Mat-
thias-Griinewald-Uerlag (1962). 140 S.,
kart. DM 14.80.

Die ,gute Meinung“ und ,reine Absicht“
diirfen wir sicher mit dem V{. (Assistent und

Buchbesprechungen

Repetitor fiir Dogmatik und Moral am Main-
zer Priesterseminar) zu den abgegriffenen
Worten religioser Umgangssprache rechnen.
Es ist zu begriifien, wenn jetzt der tiefere
Sinn nach der fast vergessenen Lehre des
P. Drexel SJ (1581—1638) dargelegt wird.
(D. war lange Jahre gern gehdrter Miinch-
ner Hofprediger und zugleich fruchtbarer
Sdhriftsteller, der wegen echten Seeleneifers
und menschlich-warmherziger Art auch von
den reformierten Christen seiner Tage ecifrig
gelesen wurde.)

Im ersten Teil der Arbeit legt der V£. den
Begriff der ,reinen Absicht“ nach Drexels
Schrift ,de recta intentione* (r.i) (hrsg.
1651) dar. Sie ist bewufites menschliches Tun,
dessen Ausrichtung auf Gott hin geschieht,
Gleichheit des Wollens mit Gott. Als Erschei-
nungsweisen soldhen Tuns werden Furdcht,
Lohngedanke und Dienst um Gottes willen
angefithrt. Dieser mehr auf den Gegenstand
gerichteten objektiven Betrachtungsweise
tritt eine subjektive zur Seite, die als Stufen-
leiter Vergessen der geschaffenen Dinge und
Selbstvergessenheit nennt sowie den Hin-
blick auf Gott, um ihm einzig zu gefallen,
eine liebende Hingabe des Herzens. Das
Gegenteil davon ist das Tun aus Selbstliebe,
wobei der Mensch Nutzen und Ehre seines
Handelns einzig auf sich bezieht und Gott
damit die schuldige Unterwerfung versagt.

Der mehr ,aszetischen* Haltung Drexels
stellt Vi. im zweiten Teil die ,mystische®
des Benediktinerabtes L. Blosius (1506 bis
1566) gegeniiber, den D. mehrfach zitiert.
Beide Autoren bemithen sich zu Beginn der
kirchlichen Neuzeit um die Erneuerung kirch-
lichen Lebens im Alltag. Folgt D. der scho-
lastischen Ausbildung seines Ordens und der
Lehre seines Ordensstifters, so ist B. vom
Neuplatonismus, von Bernhard, Tauler und
Ruysbroeck her zu verstehen. Spricht D. von
intentio, voluntas, finalitas und oboedientia,
so B. vom Seelengrund, Erlenchtung und Ein-
wohnung. Der Weg zur Vereinigung geschieht
durch Loslésung von der Siinde, von der
Anhinglichkeit an die geschaffenen Dinge
sowie Aufgabe jeder intellektuellen Titig-
keit. In biblischer Sprechweise wiinscht er
fir das menschliche Handeln humilitas und
simplicitas.

Im dritten Teil arbeitet Vf. die Klirung
des Drexelschen Begriffes der r. i. durch
Gegeniiberstellung mit der Ansicht des hl
Thomas, ferner von J. Ernst, K. Rahner,
v. Hildebrand und Hiring heraus.

Die Schwierigkeiten einer solchen Arbeit
sind sicher nicht gering. Darstellung und
Deutung von Autoren einer Spatzeit (hier
des Barock), der Aufweis und das Verstehen
ihrer Quellen, die gedankliche Klirung der
Ergebnisse durch unterschiedliche Methoden



Buchbesprechungen 317

fallen nicht leicht in einer Zeit wie der uns-
rigen, wo man um die Riickkehr zur Tradi-
tion und die Eingliederung neuer Einsichten
ringt. All dies ist dem Vf. bewufit. Er hat
sich bemiiht, diesen Problemen Rechnung zu
tragen.

Wer sich mit Fragen religioser Erzichung
im Unterricht oder mit der Seelsorge im
Beichtstuhl befassen muf}, wird manche An-
regung erhalten. In der wissenschaftlichen
Theologie wird man noch eingehender nach
den Quellen der Lehre fragen, um auch die
Struktur des religidsen Aktes in einer Ge-
samtschau noch weiter aufzuhellen. Nur so
wird man mit dem Vf. der pastoralen Praxis
bessere Hilfen leisten bei der Antwort auf
die brennende Frage, ob unsere Moral und
Aszetik nicht za sehr versachlicht, seelenlos,
abstrakt ist und damit im Alltag wirkungs-
los bleibt. C. Becker S]

Wackerzapp, Herbert: Der Ein-
flufp Meister Eckharts auf
die ersten philosophischen
Schriften des Nikolaus von
Kues. (1440—1450) (Beitrige zur Ge-
schichte der Phil. und Theol. des MA
XXXI1X/3). Minster, Aschendorffsche
Uerlagsbuchhandlung (1962). XV111 und
176 S., kart. DM 24,—.

Es ist eine seltsame aber bezeichnende
Figung, daf zwischen den beiden grofien
deutschen Theologen des Spatmittelalters,
zwischen Eckhart, dessen Name mit seiner
Verurteilung iiber weite Strecken wie ausge-
l6scht scheint, und Nikolaus von Kues, der
wie ein Meteor, scheinbar ohne geistesge-
schichtliche Herkunft und ohne geistesge-
schichtlichen Einfluff, aufleuchtet, engste
Fiden gekniipft sind. Der Biograph wird
auch in dem Spannungsbogen, der seelsorg-
lichen Elan mit sublimster, kithnster Speku-
lation verband, eine Seelenverwandtschaft
der so verschiedenen Ménner finden, in vor-
liegender Arbeit aber geht ein zu frith ver-
storbener Schiiler des Eckhart- und Cusanus-

Forschers Josef Koch dem philologisch be-
legbaren EinfluB des verketzerten Domini-
kaners auf den Reformtheologen und spite-
ren Kardinal nach. Die angegebene Zeit-
spanne ist im Leben des Cusaners insofern
von Bedeutung, als er schon Anfang 1440 in
seiner Heimatstadt die beriihmte Docta
Ignorantia, ,Von der wissenden Unwissen-
heit“, vollendete. Die wichtige Handschrift
der lateinischen Werke Edkharts aber, die
als einzige auch seine Sermones enthilt, und
die wohl im Auftrag des Cusaners geschrie-
ben wurde, ist erst 1444 fertiggestellt wor-
den. Wackerzapp beweist nun, dafl Nikolaus
schon in seiner Docta Ignorantia unter dem
Einflu des Dominikaners stand, und er kann
sogar statistisch aufweisen, welche Partien
der ecdkhartschen Schriften den gréfiten Ein-
druck hervorgerufen haben.

Doch hiermit ist die Leistung des Vi’s
keineswegs geniigend umschrieben, Der
Moselaner hat namlich die Gedanken des
Thiringers nicht einfach als ausdriickliche
oder anonyme Zitate in sein Werk aufge-
nommen, sondern die Gedankenwelt Eckharts
gcht harmonisch in sein System ein. So war
es notwendig, die Einheits- und Geist-Meta-
physik der beiden Groflen nachzuvollziehen,
um dann die Strukturelemente in ihrer Uber-
einstimmung und "Verschiedenheit verglei-
chen zu kénnen. Hieraus versteht sich auch
die Gliederung vorliegender Arbeit, die von
einer allgemeinen Seinsmetaphysik zu dem
konkreten Gott-Geschdpf-Verhiltnis voran-
schreitet. Hier liegt aber auch der besondere
Wert dieser Studie, denn m. E. findet sich
zur Zeit keine bessere Einfithrung in das
Denken M. Eckharts und wohl auch N. von
Kues’ als dieser aus intimer Kenntnis der
Schriften und einem sympathievollen Nach-
vollzug geborene Vergleich ihrer Systeme.
Das schliefit nicht aus, daf eine Weiterfith-'
rung der Forschung noch einige Korrekturen
an der Arbeit Wackerzapps anbringen wiir-
de (z. B. das ,Diversa et adversa® von S. 105
hat eine lange Geschichte, iiber die schon de
Ghellinck, de Lubac, Chenu usw. gearbeitet
haben). J. Sudbrack S}

Geistliche Lesung und Betrachtung

Charles, Pierre: Lobpreis der
Dinge. Herder, Freiburg - Basel -
Wien (1962). 270 S., Ln. DM 19,80.

Man sollte eigentlich nicht verraten, daf§
den Leser hier ein ganzes Buch voller Ge-
sprache mit Gott erwartet. Er wiirde viel-
leicht davor zuriickschrecken, iiber so viele
Seiten den Gebeten eines anderen lauschen
zu miissen. Und das miifite man verhindern.
Denn dieser andere, ein bekannter Theologe

und Missionswissenschaftler, hat hier so ge-
betet, dafl man gerne zuhért. Oft sogar mufl
man_herzlich lachen bei diesen Gesprichen
mit Gott. ,Die Erde ist der einzige Weg, der
uns zam Himmel fiihrt, so beginnt das Buch.
Und darin haben wir die Spiritualitit des
Autors. Die tapfere Liebe zur Erde, von der
Teilhard de Chardin sprach, ist hier betrach-
tend und in einer sinnenden Unterhaltung
mit Gott aufgebrochen. Und ganz leicht sinnt,
betrachtet und betet man mit. Die Erde ist _



318 Buchbespredhungen

gar nicht so schlecht, da sie von der Liebe
Gottes umfangen wird. Und die Dinge wer-
den ans Hindernissen zu Briiken auf dem
Wege zu Gott. Und man kann auch ein
wenig scherzen und Gott das Komische man-
cher Dinge vor Augen fithren. Die Lektiire
dieses Buches wirkt so befreiend, wie das Be-
trachten mancher Kunstwerke aus der belgi-
schen Heimat des Autors. Als Gott den Men-
schen schuf, wuflte er gleichsam, was er da
angerichtet hatte. Die vielen Schatten werden
nicht geleugnet. Aber es gibt nur dort Schat-
ten, wo es auch cine Quelle des Lichtes gibt.
..Debemus amare naturam humanam’, sagt
der heilige Thomas; wir miissen die mensch-
liche Natur lieben, das heiflt den Menschen
mit Leib und Seele, so wie Gott ihn geschaf-
fen hat“, schreibt Charles (111) am Ende
einer kurzen Betrachtung. Wer klagt, er kon-
ne nicht beten, dem sollte man dieses Buch in
die Hand geben. Und wer zu miide ist, um
eigene Gedanken Gott zu schenken, der sollte
sich nicht schimen, hier anf Anleihe auszu-
gehen. Vielleicht wird ihm aufgehen, dal wir
stindig in einer Fiillle von Gebetsanregun-
gen leben. Man braucht ja Gott nicht immer
nur fiir die Néte, die uns iber den Kopf
wachsen, zu bitten. Man kann ihn ja auch
einmal loben. Schliefilich sind Dinge und
Tiere stumm vor Gott. Sie reden nur im Lob-
preis des Menschen.

Der Titel des franzésischen Originalwerkes
lautet: ,La priére de toutes les choses®, die
im ganzen sehr gute Ubersetzung stammt von
Anneliese Lubinsky. W. Hoffmann §]

Kirchgifiner, Alfons: Auf der
Waage des Glaubens. Uber Li-
turgie, Heilige Schrift, Christliches Le-
ben. Frankfurt/Main, Josef Knedht
(1962). 310 S., Ln. DM 14,80.

Auf eine Waage werden die verschieden-
artigsten Dinge gelegt nnd auf ihr Gewicht
gepriift. So legt anch hier der Vf. sehr ver-
schiedene Dinge, deren drei grofie Gruppen
der Untertitel angibt, auf die Waage des
Glaubens, um sie nach Wert und Bedeutung
zu prifen. Vorangestellt ist der sorgfiltig
abgewogene Traktat iiber die Liturgie (S.7
bis 92), der sein Gewicht nicht zuletzt daher
erhilt, dafl Pfarrer A. KirchgaBner sich in
seiner Kirche und Gemeinde in vorbildlicher
Weise um die Pflege der Liturgie bemitht hat
und darum auch anf all die Widerstinde ge-
stoflen ist, die ihre Durchfihrung bei noch
so sorgfiltiger Vorbereitung findet. In seinen
Untersuchungen zur Heiligen Schrift (S. 93
bis 212) tritt die Frage nach dem Leiden im
AT und NT besonders hervor sowie das
Christusbild und das Bild der Gemeinde im
Johannesevangelium. In allen Aufsitzen ist

mehr, als es sonst zu geschehen pflegt, anf
die Ergebnisse der Religionsgeschichte Bezug
genommen, aus der z. T. {iberraschende Par-
allelen geboten werden, nicht um zu sagen,
dafl manches, z. B. in der dristlichen Opfer-
auffassung, sich aus fremdem Gedankengut
erkliren liefe, aber doch um verstindlich zu
madhen, was etwa einem hl. Johannes vor-
geschwebt haben kénnte, wenn er in der Lei-
densgeschichte Ziige, wie die Kleidervertei-
lung, unterstreicht, iiber die man sonst hin-
weggleiten wiirde. Die Griindlichkeit der
Untersuchungen und die Vielfalt der Aspekte
machen das vorliegende Werk auch an den
Stellen interessant, wo man mit seiner eige-
nen Zustimmung zunichst noch zuriickhalten
mochte. AuBBer bei den Aunsfithrungen dber
Johannes den Taufer schimmert kanm einmal
durch, was den Vf. gerade zu diesem oder
jenem Thema gefithrt hat, und doch wire
das bisweilen ganz niitzlich zu wissen gewe-
sen, zumal keine Literatur angegeben wird,
die weiterfiihren kénnte. Ad. Rodewyk S]

Knox, Ronald: Innere Erneue-
rung. Aus dem Englischen iibersetzt
von Paulavon Mirtow. Riber Uerlag, Lu-
zern und Stuttgart (1963). 190 S., Ln.
DM 13,80.

Die Biicher dieses Autors bediirfen keiner
Empfehlung (vgl. GuL 34 [1961] 74. 397; 85
[1962] 80). Auch in dieser Folge von Exer-
zitienvortrigen fiir Laien sind wiederum
tiefe, genauer geistliche Weisheit, gute Be-
obachtung und der so leichte, spritzig-intel-
lektuelle Homor, der sich in der Welt der
Dinge nach Anschaulich-Beispielhaftem um-
schaut, zu harmonischer Einheit verschmol-
zen. Ignatianische Exerzitien darf man frei-
lich bei Knox nicht erwarten. Hochstens in
dem Sinne, daB hier versucht wird, Gott in
allen Dingen, die der Mensdh in sich und in
seiner Umwelt vorfindet, zu finden. Das Buch
hilt, was der Titel verspricht. Hier wird
nichts auffillig Neues geboten, sondern die
einfachen Dinge Goties werden in neuer
Weise erobert. Mancher, der die Kapitel-
Gberschriftten liest, z. B. Die Gegenwart Got-
tes, Das Kruzifix, Die heilige Eucharistie, Der
Rosenkranz, Giite, Demut, Einfalt, Der Tod,
...konnte das Buch daraufhin als zu fromm
wieder beiscitelegen. Wer zu lesen anfingt
und etwa sich in Stille ernenern wollte, hat
eher Schwierigkeiten dabei, mit dem Lesen
wieder anfzuhéren. Denn das Buch ist an-
regend geschricben, da es aus lebendigem
Kontakt mit Menschen entstand, fiir deren
Weg sich dieser Priester mitverantwortlich
wuflte. Manchem mag hier vielleicht zuviel
intellektuell Erklirendes geboten sein. Je-
doch der Hunger nach Begreifen, nach Glau-



Buchbespredhungen

bensverstindnis ist wohl heute geniigend
grof! Wenn innere Schwierigkeiten ausge-
raumt worden sind, ist es dann um so leich-
ter aufs neue und viel inniger Gott zu be-
gegnen.

Man méchte eher hoffen, daf diese Art
geistliche Dinge vorzutragen nicht nur far
den Laien reserviert sei. Manche Haus-
exhorte, manche geistliche Konferenz kénnte
an diesen Beispielen neues Leben gewinnen.

W. Hoffmann S]

Sheen, Fulton ].. Leben Jesu.
Aus dem Amerikanischen iibersetzt von
I. Rollenmiiller OSB. Freiburg — Basel —
Whien, Herder 1961. 532 S., Ln. DM
28,50.

Ist es nicht alarmierend, dafl Fulton Sheen,
fithrender Sprecher des amerikanischen Ka-
tholizismus, in dem vorliegenden Buch be-
kennt, er glaube eher an eine Bekehrung
RuBllands zu Christus als an ein Hinfinden
der vereinigten westlichen Welt zum Kreuz
Christi? Wir haben Christus vom Kreuz ge-
trennt!, das ist der Vorwurf, den er Ost und
West macht. Der Kommunismus, der sich als
Anwalt der Leidenden und Unterdriickten
ausgibt, will ,das Kreuz ohne Christus, ohne
Liebe, und fiillt damit die Welt mit Konzen-
trationslagern, Hinrichtungsstitten und Zel-
len fiir Gehirnwische*. Die westliche, nach-
christliche Zivilisation hat sich dagegen einen
Christus ohne Kreuz, ohne Erldsungsopfer
erkoren, und dieser Christus »gleicht einem
schwatzhaften, verweichlichten, farblosen
Wanderprediger*.

Nicht den ,narbenlosen® Christus, sondern
das Lamm Gottes will Weihbischof Sheen
verkiinden. Er tut es mit der Hautnihe zu
unserer Welt und Zeit, fiir die er durch seine
vielen Rundfunk- und Fernsehpredigten, sei-
ne Biicher und Ansprachen bekannt ist. Er
tut es ungeschminkt und mit typisch amerika-
nischer Unbefangenheit, die freilich durch die
Ubersetzung etwas an Urwiichsigkeit ver-
loren hat. Vor allem tut er es mit einem per-
sénlichen Engagement — gerade in diesem
Budh, das er, wie er selbst sagt, in mehreren
Jahren erarbeitet und erlitten hat, — das
an das Paulusvorhaben erinnert, nichts zu
kcn)ncn als Jesus, den Gekreuzigten (1 Kor
2, 2).

Inhaltlich beginnt das Buch mit der An-
kiindigung und Erwartung des Erlésers unter
Juden und Heiden. Wihrend wir dann mit
Christus durch sein verborgenes und éffent-
liches Leben gehen, durch Erfolg und Mifi-
erfolg, Leiden und Verherrlichung, klingt
immer wieder als Thema die Weise vom
Kreuz, ohne das es keine Krone gibt, auf.
Den einzelnen 61 Kapiteln (namentlich ge-

319

nannt seien: Weg vom Kreuz! Drei vergeb-
liche Versuche — Nikodemus, die Schlange
und das Kreuz — der Fuchs und die Henne
— sieben Worte an den Gekreuzigten — der
Erde bedeutsamste Wunde) sind, deutlich
hervorgehoben, die entsprechenden Schrift-
stellen vorangestellt oder eingefiigt. Sie wer-
den nicht bibelkritisch behandelt, sondern
geschichtlich veranschaulicht und homiletisch
entfaltet, und das in der sachlichen und pla-
stischen Weise, die den modernen Leser an-
spricht. Gerade jungen Menschen — und
auch jungen Familien — kann dieses Buch zu
einer wesentlichen und zeitgemiflen Christus-
begegnung verhelfen. C. Wilken S]

Plotzke, Urban OP: Not und
Gnade der Freiheit. Der ver-

lorene Sohn in Gleichnis und Deutung.
Frankfurt am Main, Uerlag Josef Knecht
(1963). 60 S., kart. DM 3,80.

Das Gleichnis vom verlorenen Sohn regt
immer wieder zum Nachdenken an. Diesmal
wird es unter der Riicksicht der Freiheit des
Menschen befragt. Also keine Exegese, die
sich in Einzelfragen ergeht oder sich damit
beschiftigt, an wen Jesus selbst sich unmit-
telbar in diesem Gleichnis wandte. Vielmehr
wird hier der in kurzen Abschnitten wieder-
holte Text des Gleichnisses nachsinnend auf
die Situation des Menschen und sein Ver-
hiltnis zu Gott bezogen. Im Gewande eines
klaren Stils, der in sich schon das Leben zur
wahren Freude macht, beschreibt der Autor
das Gleichnis und deutet es als Geschichte
der Herzen, des Herzen Gottes nimlich und
der Herzen seiner beiden Séhne, die ihn bei-
de nie recht verstanden hatten. Dabei wird
das Wort Freiheit fast nie gebraucht. Aber
ganz klar zeichnet sich das Drama jener Frei-
heit ab, die der schweigende Gott dem Men-
schen beldflt, damit er selber bestimme, ob er
die Nihe Gottes oder das , Weite* sucht, das
doch in sich dann als die enge Not erscheint.
Eine sehr tiefe und anregende Betrachtung!
Vielleicht hatte mancher noch etwas mehr
iiber den daheimgebliebenen Bruder erwar-
tet. Worin besteht die Barmherzigkeit Gottes
denen gegeniiber, die ihn nie verlassen ha-
ben? Natirlich 148t sich die Haltung des
Daheimgebliebenen als Neid und Lieblosig-
keit darstellen. Aber es bleibt doch ein
Mysterium, dafl Gott dem sich bekehrenden
Siinder giitig entgegenkommt, wihrend er
seine Getreuen oft rauh behandelt. Sollten
wir uns nicht ab und zu von Gott ein Bock-
lein erbitten, damit wir ein Freudenmahl mit
unseren Freunden halten kénnten? Denn das
Versauern des braven Bruders mag den Jiin-
geren davongetrieben haben.

W. Hoffmann S]



320 Buchbesprechungen

Hermes, Gerhard: Die himmli-
sche Rechenkunst. Briefe iiber
die Hoffnung. Limburg, Lahn-Uerlag
(1961). 240 S., Ln. DM 10,80; brosch.
DM 7.80.

Wihrend heute viele Menschen der Resi-
gnation verfallen, sieht der aus der Hoffnung
lebende Christ immer wieder das Grofiziel
seines Lebens vor sich, ein Ziel, mit dem er
yrechnen kann. Dazu ist er wiedergeboren,
und das Streben danach ist die Aufgabe sei-
ner Pilgerschaft, seines , Wurzeldaseins“, wie
in den ersten Kapiteln dieses Buches darge-
legt wird. Das Ziel, das uns zieht, wird im
folgenden unter den biblischen Bildern der
Hochzeit des Lammes, der himmlischen, licht-
erfiillten Stadt, des lebendigen Wassers, der
Heimat u.a. vor Augen gestellt. Weiter

- spricht der Vf. von der Grundlage unserer
Hoffnung, die Gott selbst ist, von ihrer Ge-
fihrdung, Entfaltung und Bewdhrung im
Alltag, die selbst die Siinde einschlieft. Im
Ausklang werden wir auf Maria hingewie-
sen, dem Sinubild der christlichen Hoffnung
und dem Urbild des hoffenden Christen.

Sicherlich ist das Anliegen dieses Buches
héchst aktuell. Sein Aufbau ist durchsichtig,
wenn auch nicht straff durchgefiihrt, die Aus-
legung der Schrifttexte anschaulich und die
Anfithrung vieler Beispiele aus der Ge-
schichte — z. B. dem Ringen moderner Hei-
liger —, der Literatur und dem personlichen
Erleben sehr eindrucksvoll. Jedoch &hneln
die Ausfihrungen, die aus den ,Monats-
briefen® im ,Rosenkranz“ entstanden sind,
den Predigten, die hauptsdchlich das treu
katholische Volk ansprechen, im Glauben
verwurzelt und von der Bosheit der Welt
iiberzeugt. Das mu man bedenken, wenn
man dieses Buch empfiehlt oder verschenkt.
Jeder Leser kann jedoch etwas von der fro-
hen Zuversicht des Vf.‘s spiiren, und in den
lebensnahen Betrachtungen aufrichtende und
ausrichtende Kraft der christlichen Hoffnung
neu erfahren. C.Wilken S]

Evely, Louis: Selig, die da
Leid tragen. Kéln - Graz - Wien,
Styria-Uerlag (1962) 184 S., Ln. DM
11,—; kart. DM 6,80.

Der Vorspruch ist Bernanos entnommen:
,Vielleicht steht irgendwo ... ein_gebeugter
Mann, der aus der Tiefe seines Elends die
Hinde ringt, zusammenhanglose Woérter
murmelt und Gott dankt, dafl er ihn der
Liebe fihig gemacht hat...“ Damit sind
Breite und Vielfalt der Erscheinungsweisen
von Not und Leid wie auch die Tiefe einer
gottbezogenen Deutung und Losung als Rah-

men fiir die Behandlung dieses schwierigen
Themas abgesteckt. Der VA., belgischer Rund-
funkprediger, Direktor des Kollegs Kard.
Mercier und Seelsorger der Kl.-Briider von
Ch. de Foucauld, breitet in sieben Abschnit-
ten die Fiille dieser brennenden Frage nach
Sinn und Zweck des Leidens vor uns aus:
,Abel, dem ersten leidenden Gerediten —
Opfer und Abtétung — Heidnisches und
christliches Antworten — Erlsung durch das
Leid — Selig die Leidtragenden — Der
Fiirst der Welt — Kann Gott leiden?®

Last und Wucht des Leidens zeichnet der
V£. mit knappen, oft kontrastreichen Strichen:
jenes unbegreifliche Dunkel, das den Men-
schen in viclfiltiger Gestalt immer wieder
anfallt, niederdriickt und zu bohrenden Fra-
gen und heftigem Protest gegen Gott ver-
anlafit. Durch Gegeniiberstellung mit alten
und neuen Losungsversuchen (die Stoa, Pe-
guy, Anouilh, Camus usw.) durch Abgren-
zung gegen Mifideutungen (Abtotung Seite
35 ff), durch genane Schilderung gerade auch
der Grenzsituation (vgl. S. 75 £.), durch klei-
nere theoretische Einschiibe (etwa S. 32; 86;
69; 78) inmitten des mehr aphoristischen
Stils wird der Stoffkreis umschritten und zu-
gleich vertieft. Die Grundlinien einer Deu-
tung menschlicher Leiden vom Kreuz des
Gottessohnes her, das vom Vater in Gnaden
zur Sithne angenommen wird, liegen fest.
Dem Leser soll aber stets nen der Zugang
zum Verstandnis erleichtert werden.

Das pidagogisch-pastorale Anliegen des
Autors wird im letzten Abschnitt mit 16
knappen Meditationsvorlagen deutlicher, die
auf das eigene Weiterschreiten zum Nachsin-
nen und Erwigen abzielen und stets meu
benutzt werden kénnen: ,Man wird niemals
der Heilige, der man werden wollte — Wie
Gott spricit — Das gute Kreuz — Simon
von Cyrene — Gott hat mich ergriffen —
Klopfet an — Die Last — Es tut gar nicht
so weh, Sdimerzen zu leiden — Das Gliick.
Wer sich bemiiht, im Alltag Christi Leiden
betend zu erfassen, wird dem Leid, das Asia-
ten und Russen niher verwandt sein mag als
uns, verstindnisvoller entgegentreten und
ermessen konnen, warum der Vf. mit dem
Stichwort ,Gliidk* schliefit.

Eine Grenze des Buches, das in gegliickter
Ubertragung aus dem Franzosischen von Dr.
G. Steinbdck vorliegt, wird in der Art zu
Meditieren liegen; Kiirze und brillierende
Prignanz im Ausdruck regen mehr zu intel-
lektueller Reflexion als zum Schauen an.

Die Meditationsgedanken am Schlufl las-
sen dem einzelnen jedoch mehr Freiheit und
bieten vermehrte Hilfe zur Anschauung, die
sich jeder Suchende gerne zunutze machen
wird. Ein Buch zum Leben und nicht so sehr
zum Lesen. C. Bedker S]





