Sentire ecclesiam

Von Joseph Ratzinger,z. Zt. Rom

Das Ringen des gegenwirtigen Konzils um eine sachgerechte Auslegung
des Geheimnisses Kirche ist ein Vorgang, der nicht nur die Bischofe und
Theologen angeht, sondern im letzten jeden trifft, der im Glauben Glied
dieser Kirche ist. Dies nicht blof deshalb, weil aus dem Gesprach der Konzils-
viter am Ende eine Lehraussage hervorwachsen soll, die sich an alle richtet,
sondern noch aus einem anderen, nicht minder bedeutsamen Grund: Wie
solches Ringen gar nicht stattfinden kénnte, wenn nicht vorher schon auf neue
Weise Kirche ,in den Seelen erwacht” wire, so kann die Lehraussage des
Konzils zu ihrer eigentlichen Bedeutung nur kommen, wenn sie im glaubigen
Leben der einzelnen in geistliche Wirklichkeit umgesetzt wird. Dies vor-
zubereiten sollen die folgenden Uberlegungen ein wenig helfen.

Bei dem Versuch, Kirche nicht nur als dufleren Ort unserer Frommigkeit zu
verstehen, sondern sie in den inneren Vollzug des geistlichen Lebens hinein-
zunchmen, findet sich der Mensch von heute vor verschiedene, einander zum
Teil widerstreitende Ansatzpunkte gestellt, von denen wir einige versuchen
wollen, in aller Kiirze ins Auge zu fassen, um zu sehen, wie sich gerade aus
dieser Vielfalt die eine geistliche Grundhaltung des Glaubens in der Kirche
formen kann. Auf der einen Seite kommt die geistige Situation unserer Zeit
dem Verstehen dessen, was Kirche ist, viel mehr entgegen als frithere Zeiten
dies taten. Die Selbstherrlichkeit des Individuums, am hochsten vielleicht
aufgegipfelt in Fichtes ganz auf das Ich und dessen weltschopferische Freiheit
und Aktivitit bezogenem Weltbild, ist zerbrochen. Uberdeutlich stehen uns
die Grenzen des Individuums vor Augen, die Grenzen seiner Freiheit, die
durch Vererbung und Milieu ihm allenthalben gezogen sind; die Grenzen
seines geistigen Schopfertums, das sich immer nur im Rahmen einer vorgege-
benen geschichtlichen Ordnung und ihrer Moglichkeiten entfalten kann; die
Grenzen seiner Macht, insofern es physisch und geistig von anderen lebt. Wir
haben wieder erkannt und erfahren es in der vielfiltigen Verkettung der
zivilisatorischen Ordnungen Tag um Tag, dafl der Mensch ein Wesen der
Abhingigkeiten ist, das gar nicht isoliert gedacht werden kann, weil die Ab-
héingigkeit, das Mitsein mit anderen sozusagen in seine Definition hinein-
gehort. So wird aber auf neue Weise verstindlich, dafl es auch im Geistlichen
keine schlechthinnige Autonomie des Menschen geben kann, sondern dafl
auch hier menschliches Leben durch das Doppel des Voneinander und des
Fireinander gekennzeichnet ist. Damit steht das Geheimnis der communio
sanctorum vor der Seele. Mein geistliches Leben spielt sich gar nicht einfach
zwischen mir und Gott allein ab; die Formel ,Gott und die Seele, nichts
sonst, mit der der frithe Augustin es zu beschreiben suchte, trifft gar nicht
die ganze Wirklichkeit. Dafl ich tiberhaupt glaube, habe ich von andern, die
vor mir geglaubt und mich zum Glauben gefiihrt haben. So sind sie mit an-



322 Joseph Ratzinger

wesend in meinem Glauben, dessen Wortgestalt, dessen Richtung und Grenze
sie fiir mich zubereitet haben, wie ich mich daran weiter formen werde auf
andere hin.

: Nicht anders ist es von Christus gewollt. In seinem Menschsein hat er einen
" neuen geschichtlichen Zusammenhang begriindet, damit der Mensch, der
allein schon durch seine Sprache, in der andere vor ihm ein Werkzeug des
Denkens schufen, immer aus irgend einer geschichtlichen Welt lebt, durch das
Wort des Glaubens in einen Geschichtszusammenhang eintreten konne, der
zugleich sein Zusammenhang mit dem Wort werde, das bei Gott war und
selbst Gott ist (Joh 1, 1). Unser Jahrhundert hat von da aus die Sakramente
neu verstehen gelernt. Wenn Religion sich nur zwischen Gott und dem ein-
zelnen abspielen wiirde, dann miifite in der Tat gefragt werden, was das
physische Medium der Sakramente eigentlich bedeuten solle, warum Un-
geistiges, juristisch reguliert, in den Dialog von Geist zu Geist eingeschaltet
werde. In Wahrheit sind die Sakramente der Ausdruck dafiir, daf} es nicht so
ist, daf} christliche Religion nicht blof die Gemeinschaft Gottes mit dem ein-
zelnen, sondern die Gemeinschaft der Menschen untereinander von Gott her
will. Sie sind gleichsam der Ausdruck fiir die soziale Dimension, die im Glau-
ben liegt. Das liefle sich fur jedes einzelne der heiligen Sieben zeigen; begnii--
gen wir uns jetzt damit, daran zu denken, dafl Paulus den Sinn des Zentral-
sakramentes, der heiligen Eucharistie, mit den Worten umschreibt: , Ein Brot,
ein Leib sind wir, die vielen® (1 Kor 10, 17). Wie weit ist das entfernt von der
individualistischen Zwiesprache mit dem Seelenbriutigam, die den Haupt-
inhalt der ,Kommunionandacht“ noch vor nicht allzu langer Zeit bildete!
Indem Christus den Menschen in seinen Leib einbezieht, zieht er ihn gleich-
sam aus sich heraus, aus der Isolierung seiner Ichverschlossenheit, und zieht
ihn in die Gemeinschaft mit all denen hinein, die mit ihm Leib Christi werden
sollen. In der Eucharistie kommuniziert der Mensch nicht nur mit Christus,
sondern durch ihn hindurch mit allen, die der gleichen Kommunikation wie
er gewiirdigt sind. Vielleicht darf man sagen, dafl damit die eigentliche
Grundbewegung des Christentums iiberhaupt zur Sprache gekommen ist:
Dafl der Mensch sich selbst, der Verkrampfung in den wirklichkeitswidrigen
Egoismus hinein, entnommen und frei gemacht, geoffnet werde in die Einheit
des einen Leibes Christi hinein.

Brechen wir an dieser Stelle ab, obwohl hier nun eigentlich erst begonnen
werden miiflte, zu zeigen, wie sich dies alles ins konkrete geistliche Leben
hinein auswirkt. Denn jetzt erst liefe sich darstellen, was es bedeutet, wenn
Augustinus sagt, der eigentliche Spender aller Sakramente sei ,der ganze
Christus“, also Christus mitsamt denen, die sein Leib heiflen diirfen. Das
bedeutet doch, dafl das Glauben, Hoffen, Lieben der ganzen Christenheit
hinter allem steht, was geistlich geschieht, dafl wir — um auf den Anfang
zuriickzukommen — geistlich voneinander leben und daf} von daher die mit-
menschliche Verantwortung riihrt, die iber unserem Glauben wie iiber unse-
rem Siindigen liegt. Aber lassen wir das, um zu dem zweiten zu kommen, das
~ in Sachen Kirchenfrommigkeit sich heute aufdriangt. Wenn mit dem Bisheri-



Sentire ecclesiam 323

gen die Wahrheit wieder deutlicher vor den Blick gekommen ist, die das
Wort von der ,Gemeinschaft der Heiligen® meint, so wird man hinzufiigen
miissen, dafl dem Menschen von heute die Kirche gleichzeitig wieder mit einer
Schirfe wie wohl Jahrhunderte nicht mehr als Gemeinschaft der Siinder vor
dem Bewufltsein steht. Alle Abgriinde der Vergangenheit sind durch die
historische Forschung mit greller Deutlichkeit ausgebreitet und das Ungenii-
gende der Gegenwart ist weniger zu verheimlichen als es vielleicht friiheren
Zeiten gelang. Es hat keinen Sinn, diese unheimliche Macht der Siinde in der
Kirche verdecken zu wollen. Ihre volle Anerkenntnis gehort mit in unser Ja
zur Kirche hinein. Sie gehort zu einem Glauben, dessen entscheidendes Korre-
lat ,Gnade® heifit. Dem Christusgeschehen ist es wesentlich, als Vergebung
auf uns zuzukommen, uns als ,unwiirdige Knechte“ vorzufinden und uns so
gerade das Wesen der Liebe fithlbar werden zu lassen, die nicht sich selber
sucht, sondern im Schenken lebt. Vielleicht lauft die Botschaft des Glaubens
nirgends so sehr unserer eigenen ,natiirlichen“ Daseinsrichtung zuwider wie
an dieser Stelle. Der Mensch will Leistung, nicht Geschenk; Recht, nicht
Gnade. Aber wo Liebe ist, da ist Schenken und da ist Gnade. Und da erst ist
der Mensch wahrhaft Mensch, umgeworfen im Kern seiner Selbstbehauptung
und aufgeweckt zu dem, was durch ,Leistung® nicht zu erzwingen ist. Und
wenn wir in der Geschichte zuriickschauen: Was hat die Kirche immer wieder
gerettet, sie Kirche bleiben lassen in den Zeiten schlimmster Verdunklung?
Doch nicht die Leistung der Groflen, die vielfach das anmaflende Menschen-
werk war, das uns heute beunruhigt und beschimt, sondern das schlichte
Weiterglauben, Weiterhoffen, Weiterlieben derer, die einfachen Herzens
waren. Darum geht es, um diese Geduld des demiitigen Glaubens. Die Siin-
digkeit der Menschen in der Kirche ist das, was sie notwendig nach oben hin
offen hilt, auf das Wort der Vergebung hin und was ihr unméglich machen
mubB, je sich selber genug zu sein.

Noch ein anderes Motiv mufl erwéhnt werden, wenn die geistigen Voraus-
setzungen unseres heutigen Seins in der Kirche zur Frage stehen. Wihrend
noch vor kurzem Christentum und Welt sich vielfach beinah deckten, bricht
heute diese Gleichung allenthalben auseinander. Die Glaubenden kénnen
nicht mehr daran vorbeisehen, daf} sie eine Minderheit sind in einer Welt,
die mit Riesenschritten einem allgemeinen Sikularismus zustrebt, der heute
das Durchschnittsbewufltsein ungeféhr ebenso prigt wie es im Mittelalter das
Christentum getan haben mag. Nun, die Situation der Minderheit ist nicht
neu; die Kirche der ersten Jahrhunderte hat sie gleichfalls erfahren. Aber die
Reaktion des Christen von heute auf diese Lage ist doch anders als diejenige
der frithen Christenheit. Die letztere war von einem starken endzeitlichen
BewufBtsein erfiillt, vor dem ihr die weltlichen Dinge gering wurden, so daf§
sie deren Besorgung leichten Herzens den andern iiberlief oder mindestens
nicht als eine primire Aufgabe betrachtete. Heute ist der Wille zur Erde
gerade auch unter gldubigen Christen stark und lebendig geworden; die
Sorge um den irdischen Fortschritt, um die Existenzprobleme der geschichtlich
lebenden Menschheit bewegt den Glaubigen nicht minder als den Ungliubi-



324 : Joseph Ratzinger

gen; es ertont der Ruf nach dem ,weltoffenen Christen®. Das Verlangen, als
Christ dennoch der Welt positiv zugewandt zu bleiben, sie nicht als Macht-
bereich des ,Fursten dieser Welt“, sondern als Schopfung Gottes und als
Wirkraum des Menschen von Gott her zu sehen, gehort ohne Zweifel sogar
zu den deutlichsten Charakteristika des christlichen Bewufitseins in unserer
Zeit. Dabei fillt auf, dal zur Begriindung des christlichen Weltdienstes mit
einer gewissen Ausschlieflichkeit die Idee der Inkarnation herangezogen
wird, die dabei mitunter in eine Verselbstindigung gerit, iiber der ein wenig
vergessen zu werden scheint, dafl Inkarnations- und Kreuzesgeheimnis zu-
sammengehoren und daf beide hingeordnet sind auf die Auferstehung.

Die Frage ist zu abgriindig, als daf} sie hier ndherhin durchgedacht werden
kénnte; beschrinken wir uns auf ein Motiv, das zugleich den Zusammenhang
mit der Diasporasituation des Christen in der sdkularisierten Welt von heute
wiederherzustellen vermag. Es gibt ndmlich so etwas wie eine wirkliche
» Weltfrommigkeit® im Neuen Testament, die indes meist wenig beachtet
wird, obgleich gerade sie Weltdienst und niichternes Wissen um die gott-
widrige Macht der Welt ineins zu schauen lehrt. Sie wird ansichtig, wenn
man nach der amtlichen Weise der Frommigkeit, der ,Liturgie“, im Neuen
Testament fragt. Da fillt es denn auf, dafl das Neue Testament es vermeidet,
den christlichen Kult mit liturgischen und sazerdotalen Begriffen zu schildern.
Der Mann, der der Eucharistiefeier vorsteht, heifit nicht ,sacerdos“, die
Eucharistie wird nicht ,sacrificium® genannt (obwohl die sachlichen Elemente
des Opfergedankens durchaus gegeben sind). Man greift, um beides zu be-
nennen, sogar zu bestiirzend profanen Ausdriicken. Man spricht von , Auf-
seher® (Episkopos .= Bischof), ,Altesten (Presbyter, wovon unser Wort
~Priester® abgeleitet ist), ,Diener“ (Diakon). In der sprachlichen Revolution,
mit der sich so das Christentum von der ganzen iibrigen Religionsgeschichte
abgrenzt, kommt die neue Form der christlichen Heiligkeit deutlich zum Aus-
druck: Christlicher Kult griindet in der Menschlichkeit des Menschen Jesus
Christus, dessen ,Liebe bis zum letzten“ alle sazerdotalen Einrichtungen der
Vergangenheit umstiirzt, als ungeniigend erweist und als der einzig wahre
Kult an ihre Stelle tritt. So konnte noch Thomas von Aquin erkldren, daf die
caritas die eigentliche ,res“ der Eucharistie sei, was umgekehrt besagt, daf}
christlicher Kult immer da in Wirklichkeit geschieht, wo diese Wirklichkeit
der Agape stattfindet.

Damit stimmt ein anderer, hochst auffilliger sprachlicher Tatbestand des
Neuen Testaments {iberein: Das gleiche Neue Testament, das fiir die eigent-
lich liturgischen Handlungen der Kirche die liturgisch-sazerdotale Termino-
logie dngstlich vermeidet, wendet sie mit grofartiger Entschiedenheit auf
den tdglichen Dienst des christlichen Lebens an. Aus der Fiille der Texte sei
nur der wohl ausdrucksreichste herausgehoben, der uns zugleich zum Aus-
gangspunkt unserer Fragestellung zuriickfithrt. Paulus bezeichnet sich als
»Liturgen Christi Jesu auf die Heiden hin, mit dem priesterlichen Dienst der
Verkiindigung des Evangeliums betraut, damit die Opfergabe, d. h. die
Heiden, wohlgefillig werde, geheiligt im Heiligen Geiste“ (Rom 15, 16). Die



Sentire ecclesiam 325

Heiden selbst sind das Opfer, welches durch das Wort der Frohbotschaft zu-
geristet und im Heiligen Geiste geweiht wird, und dies ist Pauli priester-
licher Dienst, dafl er die lebendige Hostie der Menschheit — denn um die
geht es bei den ,Heiden“ — fiir Gott bereite. Christliche Liturgie ist kosmi-
sche Liturgie, sie will die Menschheit und mit ihr die Welt zu einem Lob-
gesang auf Gottes Herrlichkeit werden lassen (vgl. das Bild der kosmischen
Liturgie in Apok 5). Man darf nie vergessen, daf} beim christlichen Kult
»corpus Christi verum“ und ,corpus Christi mysticum“ untrennbar inein-
andergehen: Der eucharistische Leib steht nicht in sich und wird nicht als eine
isoliert uns gegeniiberstehende Gabe aufgeopfert, sondern er ist da, um den
lebendigen Gottestempel der glaubenden, hoffenden, liebenden Menschheit
aufzubauen, er ist da, um die Menschheit zum ,wahren Leib* Christi umzu-
wandeln und sie selbst zum Opfer, zur totalen Verherrlichung Gottes werden
zu lassen. '

Von hier aus wird zugleich der Sinn des ,allgemeinen Priestertums“ und
die Stellung der ,kleinen Herde“ der Christen in der Welt deutlich. Man
kommt an den Kern des allgemeinen Priestertums nicht heran, indem man
mit allerlei mithsamen Unterscheidungen beweist, daf} der ,Laie“ in irgend-
einer Form auch an der liturgischen Setzung des Opferaktes beteiligt sei; man
begreift es erst, wenn man den unléslichen Zusammenhang von corpus verum
und corpus mysticum sieht und erkennt, dafl der christliche Kult den litur-
gischen Akt tberschreitet und als kosmische Liturgie sich in der Einver-
leibung der Menschheit in den Leib des Herrn erfiillt. Von da aus haben die
Christen der ersten Jahrhunderte sich als die Priester der Menschheit begrif-
fen, die fur die Menschheit, fiir das All das bedeuten, was fiir die einzelnen
Religionen deren Sazerdoten sind. Die Situation der Minderheit hatte so
nichts Verwunderliches fiir sie, obgleich oder gerade weil sie immerfort nach
der Einbeziehung des Ganzen in die lebendige Hostie des Christusleibes ver-
langte. Wir sollten wohl versuchen, in der geschichtlichen Stunde, in der wir
leben, uns diese Sicht des christlichen Auftrages wieder stirker zu eigen zu
machen. Das allgemeine Priestertum ist nicht eine Konkurrenz zum litur-
gischen Auftrag des Presbyters, sondern die Ausweitung des christlichen
Kults in den Raum der Welt und der Menschheit hinein, fiir die die Gesamt-
heit der Christen priesterlichen Dienst zu tun berufen ist. Ein solches Ver-
stindnis der christlichen Weltfrommigkeit wird nicht nur biblischer, sondern
auch realistischer sein als eine allzu glatte Inkarnationstheologie. In einer
Welt, die unter dem Schatten des Kreuzes steht, kann der christliche Dienst
nicht einfach in einem frohlichen ,Taufen®.der weltlichen Werte bestehen,
sondern schliefit immer die Passion, das Kreuz mit ein. Wer als Christ in der
Welt lebt und wirklich als Christ, nicht nach dem ,,Schema dieser Welt® (vgl.
1 Kor 7, 31; Rom 12, 2) zu leben versucht, wird notwendig den Glauben auch
als ,Schwert“ erfahren, das seine irdische Existenz durchschneidet (vgl. Hebr
4,12; Lk 2, 35). Der christliche Realismus ist ein Realismus des Kreuzes, der
vor solchem Einsatz des ganzen Menschen nicht zuriickschreckt, weil er die
Aufgabe, der er dienen darf, dessen fiir wiirdig hilt.



326 Joseph Ratzinger

In der Liturgie der heiligen Messe, die den Ausgangspunkt des christlichen
Dienstes tiberhaupt darstellt, ist das Kreuz des Herrn gleichsam umgewan-
delt in die Zeichen der eschatologischen Freude: Unter den Gaben von Brot
und Wein sind die Kinder Gottes geladen, schon jetzt vorweg am frohlichen
Mahl der Vollendung teilzunehmen. Darin ist zugleich die Einheit von
Schépfung und Bund (,,Natur® und ,iibernatiirlich®) erfiillt, denn die Gaben
der Schopfung sind Triger und Vermittlung des am Kreuz geschlossenen
Bundes. Ist nicht dies alles — wie es ja Sinn der Eucharistiefeier ist —
zeichenhaft fiir die Situation der Kirche zwischen den Zeiten und so fiir die
Situation derer, die ,kirchlich®, in der Kirche und von der Kirche her zu
leben versuchen? In der Miihsal dieser Zeit, in der Kreuzigung durch die
Anfechtungen einer Welt, die immer noch ,diese Welt“ im biblischen Sinne
ist, reift dennoch die verwandelte Welt, die Freude Gottes, die alles umgrei-
fen soll. ,Mitarbeiter” dieser Freude (2 Kor 1, 24) sein zu diirfen: Das ist die
eigentliche Aufgabe des Christen in der Welt, in der sich sein Sein in der
Kirche, der priesterliche Auftrag fiir die Menschheit erfillt.






