
Sentire ecclesiam 

Von Joseph Ratzinger,z. Zt. Rom 

Das Ringen des gegenwärtigen Konzils um eine sachgerechte Auslegung 
des Geheimnisses Kirche ist ein Vorgang, der nicht nur die Bischöfe und 
Theologen angeht, sondern im letzten jeden trifft, der im Glauben Glied 
dieser Kirche ist. Dies nicht bloß deshalb, weil aus dem Gespräch der Konzils- 
väter am Ende eine Lehraussage hervorwachsen soll, die sich an alle richtet, 
sondern noch aus einem anderen, nicht minder bedeutsamen Grund: Wie 
solches Ringen gar nicht stattfinden könnte, wenn nicht vorher schon auf neue 
Weise Kirche •in den Seelen erwacht" wäre, so kann die Lehraussage des 
Konzils zu ihrer eigentlichen Bedeutung nur kommen, wenn sie im gläubigen 
Leben der einzelnen in geistliche Wirklichkeit umgesetzt wird. Dies vor- 
zubereiten sollen die folgenden Überlegungen ein wenig helfen. 

Bei dem Versuch, Kirche nicht nur als äußeren Ort unserer Frömmigkeit zu 
verstehen, sondern sie in den inneren Vollzug des geistlichen Lebens hinein- 
zunehmen, findet sich der Mensch von heute vor verschiedene, einander zum 
Teil widerstreitende Ansatzpunkte gestellt, von denen wir einige versuchen 
wollen, in aller Kürze ins Auge zu fassen, um zu sehen, wie sich gerade aus 
dieser Vielfalt die eine geistliche Grundhaltung des Glaubens in der Kirche 
formen kann. Auf der einen Seite kommt die geistige Situation unserer Zeit 
dem Verstehen dessen, was Kirche ist, viel mehr entgegen als frühere Zeiten 
dies taten. Die Selbstherrlichkeit des Individuums, am höchsten vielleicht 
auf gegipfelt in Fichtes ganz auf das Ich und dessen weltschöpferische Freiheit 
und Aktivität bezogenem Weltbild, ist zerbrochen. Überdeutlich stehen uns 
die Grenzen des Individuums vor Augen, die Grenzen seiner Freiheit, die 
durch Vererbung und Milieu ihm allenthalben gezogen sind; die Grenzen 
seines geistigen Schöpfertums, das sich immer nur im Rahmen einer vorgege- 
benen geschichtlichen Ordnung und ihrer Möglichkeiten entfalten kann; die 
Grenzen seiner Macht, insofern es physisch und geistig von anderen lebt. Wir 
haben wieder erkannt und erfahren es in der vielfältigen Verkettung der 
zivilisatorischen Ordnungen Tag um Tag, daß der Mensch ein Wesen der 
Abhängigkeiten ist, das gar nicht isoliert gedacht werden kann, weil die Ab- 
hängigkeit, das Mitsein mit anderen sozusagen in seine Definition hinein- 
gehört. So wird aber auf neue Weise verständlich, daß es auch im Geistlichen 
keine schlechthinnige Autonomie des Menschen geben kann, sondern daß 
auch hier menschliches Leben durch das Doppel des Voneinander und des 
Füreinander gekennzeichnet ist. Damit steht das Geheimnis der communio 
sanctorum vor der Seele. Mein geistliches Leben spielt sich gar nicht einfach 
zwischen mir und Gott allein ab; die Formel •Gott und die Seele, nichts 
sonst", mit der der frühe Augustin es zu beschreiben suchte, trifft gar nicht 
die ganze Wirklichkeit. Daß ich überhaupt glaube, habe ich von andern, die 
vor mir geglaubt und mich zum Glauben geführt haben. So sind sie mit an- 



322 Joseph Ratzinger 

wesend in meinem Glauben, dessen Wortgestalt, dessen Richtung und Grenze 
sie für mich zubereitet haben, wie ich mich daran weiter formen werde auf 
andere hin. 

Nicht anders ist es von Christus gewollt. In seinem Menschsein hat er einen 
neuen geschichtlichen Zusammenhang begründet, damit der Mensch, der 
allein schon durch seine Sprache, in der andere vor ihm ein Werkzeug des 
Denkens schufen, immer aus irgend einer geschichtlichen Welt lebt, durch das 
Wort des Glaubens in einen Geschichtszusammenhang eintreten könne, der 
zugleich sein Zusammenhang mit dem Wort werde, das bei Gott war und 
selbst Gott ist (Joh 1,1). Unser Jahrhundert hat von da aus die Sakramente 
neu verstehen gelernt. Wenn Religion sich nur zwischen Gott und dem ein- 
zelnen abspielen würde, dann müßte in der Tat gefragt werden, was das 
physische Medium der Sakramente eigentlich bedeuten solle, warum Un- 
geistiges, juristisch reguliert, in den Dialog von Geist zu Geist eingeschaltet 
werde. In Wahrheit sind die Sakramente der Ausdruck dafür, daß es nicht so 
ist, daß christliche Religion nicht bloß die Gemeinschaft Gottes mit dem ein- 
zelnen, sondern die Gemeinschaft der Menschen untereinander von Gott her 
will. Sie sind gleichsam der Ausdruck für die soziale Dimension, die im Glau- 
ben liegt. Das ließe sich für jedes einzelne der heiligen Sieben zeigen; begnü- 
gen wir uns jetzt damit, daran zu denken, daß Paulus den Sinn des Zentral- 
sakramentes, der heiligen Eucharistie, mit den Worten umschreibt: •Ein Brot, 
ein Leib sind wir, die vielen" (1 Kor 10,17). Wie weit ist das entfernt von der 
individualistischen Zwiesprache mit dem Seelenbräutigam, die den Haupt- 
inhalt der •Kommunionandacht" noch vor nicht allzu langer Zeit bildete! 
Indem Christus den Menschen in seinen Leib einbezieht, zieht er ihn gleich- 
sam aus sich heraus, aus der Isolierung seiner Ichverschlossenheit, und zieht 
ihn in die Gemeinschaft mit all denen hinein, die mit ihm Leib Christi werden 
sollen. In der Eucharistie kommuniziert der Mensch nicht nur mit Christus, 
sondern durch ihn hindurch mit allen, die der gleichen Kommunikation wie 
er gewürdigt sind. Vielleicht darf man sagen, daß damit die eigentliche 
Grundbewegung des Christentums überhaupt zur Sprache gekommen ist: 
Daß der Mensch sich selbst, der Verkrampfung in den wirklichkeitswidrigen 
Egoismus hinein, entnommen und frei gemacht, geöffnet werde in die Einheit 
des einen Leibes Christi hinein. 

Brechen wir an dieser Stelle ab, obwohl hier nun eigentlich erst begonnen 
werden müßte, zu zeigen, wie sich dies alles ins konkrete geistliche Leben 
hinein auswirkt. Denn jetzt erst ließe sich darstellen, was es bedeutet, wenn 
Augustinus sagt, der eigentliche Spender aller Sakramente sei •der ganze 
Christus", also Christus mitsamt denen, die sein Leib heißen dürfen. Das 
bedeutet doch, daß das Glauben, Hoffen, Lieben der ganzen Christenheit 
hinter allem steht, was geistlich geschieht, daß wir • um auf den Anfang 
zurückzukommen • geistlich voneinander leben und daß von daher die mit- 
menschliche Verantwortung rührt, die über unserem Glauben wie über unse- 
rem Sündigen liegt. Aber lassen wir das, um zu dem zweiten zu kommen, das 
in Sachen Kirchenfrömmigkeit sich heute aufdrängt. Wenn mit dem Bisheri- 



Sentire ecclesiam 323 

gen die Wahrheit wieder deutlicher vor den Blick gekommen ist, die das 
Wort von der •Gemeinschaft der Heiligen" meint, so wird man hinzufügen 
müssen, daß dem Menschen von heute die Kirche gleichzeitig wieder mit einer 
Schärfe wie wohl Jahrhunderte nicht mehr als Gemeinschaft der Sünder vor 
dem Bewußtsein steht. Alle Abgründe der Vergangenheit sind durch die 
historische Forschung mit greller Deutlichkeit ausgebreitet und das Ungenü- 
gende der Gegenwart ist weniger zu verheimlichen als es vielleicht früheren 
Zeiten gelang. Es hat keinen Sinn, diese unheimliche Macht der Sünde in der 
Kirche verdecken zu wollen. Ihre volle Anerkenntnis gehört mit in unser Ja 
zur Kirche hinein. Sie gehört zu einem Glauben, dessen entscheidendes Korre- 
lat •Gnade" heißt. Dem Christusgeschehen ist es wesentlich, als Vergebung 
auf uns zuzukommen, uns als •unwürdige Knechte" vorzufinden und uns so 
gerade das Wesen der Liebe fühlbar werden zu lassen, die nicht sich selber 
sucht, sondern im Schenken lebt. Vielleicht läuft die Botschaft des Glaubens 
nirgends so sehr unserer eigenen •natürlichen" Daseinsrichtung zuwider wie 
an dieser Stelle. Der Mensch will Leistung, nicht Geschenk; Recht, nicht 
Gnade. Aber wo Liebe ist, da ist Schenken und da ist Gnade. Und da erst ist 
der Mensch wahrhaft Mensch, umgeworfen im Kern seiner Selbstbehauptung 
und aufgeweckt zu dem, was durch •Leistung" nicht zu erzwingen ist. Und 
wenn wir in der Geschichte zurückschauen: Was hat die Kirche immer wieder 
gerettet, sie Kirche bleiben lassen in den Zeiten schlimmster Verdunklung? 
Doch nicht die Leistung der Großen, die vielfach das anmaßende Menschen- 
werk war, das uns heute beunruhigt und beschämt, sondern das schlichte 
Weiterglauben, Weiterhoffen, Weiterlieben derer, die einfachen Herzens 
waren. Darum geht es, um diese Geduld des demütigen Glaubens. Die Sün- 
digkeit der Menschen in der Kirche ist das, was sie notwendig nach oben hin 
offen hält, auf das Wort der Vergebung hin und was ihr unmöglich machen 
muß, je sich selber genug zu sein. 

Noch ein anderes Motiv muß erwähnt werden, wenn die geistigen Voraus- 
setzungen unseres heutigen Seins in der Kirche zur Frage stehen. Während 
noch vor kurzem Christentum und Welt sich vielfach beinah deckten, bricht 
heute diese Gleichung allenthalben auseinander. Die Glaubenden können 
nicht mehr daran vorbeisehen, daß sie eine Minderheit sind in einer Welt, 
die mit Riesenschritten einem allgemeinen Säkularismus zustrebt, der heute 
das Durchschnittsbewußtsein ungefähr ebenso prägt wie es im Mittelalter das 
Christentum getan haben mag. Nun, die Situation der Minderheit ist nicht 
neu; die Kirche der ersten Jahrhunderte hat sie gleichfalls erfahren. Aber die 
Reaktion des Christen von heute auf diese Lage ist doch anders als diejenige 
der frühen Christenheit. Die letztere war von einem starken endzeitlichen 
Bewußtsein erfüllt, vor dem ihr die weltlichen Dinge gering wurden, so daß 
sie deren Besorgung leichten Herzens den andern überließ oder mindestens 
nicht als eine primäre Aufgabe betrachtete. Heute ist der Wille zur Erde 
gerade auch unter gläubigen Christen stark und lebendig geworden; die 
Sorge um den irdischen Fortschritt, um die Existenzprobleme der geschichtlich 
lebenden Menschheit bewegt den Gläubigen nicht minder als den Ungläubi- 



324 Joseph Ratzinger 

gen; es ertönt der Ruf nach dem •weltoffenen Christen". Das Verlangen, als 
Christ dennoch der Welt positiv zugewandt zu bleiben, sie nicht als Macht- 
bereich des •Fürsten dieser Weif, sondern als Schöpfung Gottes und als 
Wirkraum des Menschen von Gott her zu sehen, gehört ohne Zweifel sogar 
zu den deutlichsten Charakteristika des christlichen Bewußtseins in unserer 
Zeit. Dabei fällt auf, daß zur Begründung des christlichen Weltdienstes mit 
einer gewissen Ausschließlichkeit die Idee der Inkarnation herangezogen 
wird, die dabei mitunter in eine Verselbständigung gerät, über der ein wenig 
vergessen zu werden scheint, daß Inkarnations- und Kreuzesgeheimnis zu- 
sammengehören und daß beide hingeordnet sind auf die Auferstehung. 

Die Frage ist zu abgründig, als daß sie hier näherhin durchgedacht werden 
könnte; beschränken wir uns auf ein Motiv, das zugleich den Zusammenhang 
mit der Diasporasituation des Christen in der säkularisierten Welt von heute 
wiederherzustellen vermag. Es gibt nämlich so etwas wie eine wirkliche 
•Weltfrömmigkeit" im Neuen Testament, die indes meist wenig beachtet 
wird, obgleich gerade sie Weltdienst und nüchternes Wissen um die gott- 
widrige Macht der Welt ineins zu schauen lehrt. Sie wird ansichtig, wenn 
man nach der amtlichen Weise der Frömmigkeit, der •Liturgie", im Neuen 
Testament fragt. Da fällt es denn auf, daß das Neue Testament es vermeidet, 
den christlichen Kult mit liturgischen und sazerdotalen Begriffen zu schildern. 
Der Mann, der der Eucharistiefeier vorsteht, heißt nicht •sacerdos", die 
Eucharistie wird nicht •sacrificium" genannt (obwohl die sachlichen Elemente 
des Opfergedankens durchaus gegeben sind). Man greift, um beides zu be- 
nennen, sogar zu bestürzend profanen Ausdrücken. Man spricht von •Auf- 
seher" (Episkopos •= Bischof), •Ältesten" (Presbyter, wovon unser Wort 
•Priester" abgeleitet ist), •Diener" (Diakon). In der sprachlichen Revolution, 
mit der sich so das Christentum von der ganzen übrigen Religionsgeschichte 
abgrenzt, kommt die neue Form der christlichen Heiligkeit deutlich zum Aus- 
druck: Christlicher Kult gründet in der Menschlichkeit des Menschen Jesus 
Christus, dessen •Liebe bis zum letzten" alle sazerdotalen Einrichtungen der 
Vergangenheit umstürzt, als ungenügend erweist und als der einzig wahre 
Kult an ihre Stelle tritt. So konnte noch Thomas von Aquin erklären, daß die 
Caritas die eigentliche •res" der Eucharistie sei, was umgekehrt besagt, daß 
christlicher Kult immer da in Wirklichkeit geschieht, wo diese Wirklichkeit 
der Agape stattfindet. 

Damit stimmt ein anderer, höchst auffälliger sprachlicher Tatbestand des 
Neuen Testaments überein: Das gleiche Neue Testament, das für die eigent- 
lich liturgischen Handlungen der Kirche die liturgisch-sazerdotale Termino- 
logie ängstlich vermeidet, wendet sie mit großartiger Entschiedenheit auf 
den täglichen Dienst des christlichen Lebens an. Aus der Fülle der Texte sei 
nur der wohl ausdrucksreichste herausgehoben, der uns zugleich zum Aus- 
gangspunkt unserer Fragestellung zurückführt. Paulus bezeichnet sich als 
•Liturgen Christi Jesu auf die Heiden hin, mit dem priesterlichen Dienst der 
Verkündigung des Evangeliums betraut, damit die Opfergabe, d. h. die 
Heiden, wohlgefällig werde, geheiligt im Heiligen Geiste" (Rom 15,16). Die 



Sentire ecclesiam 325 

Heiden selbst sind das Opfer, welches durch das Wort der Frohbotschaft zu- 
gerüstet und im Heiligen Geiste geweiht wird, und dies ist Pauli priester- 
licher Dienst, daß er die lebendige Hostie der Menschheit • denn um die 
geht es bei den •Heiden" • für Gott bereite. Christliche Liturgie ist kosmi- 
sche Liturgie, sie will die Menschheit und mit ihr die Welt zu einem Lob- 
gesang auf Gottes Herrlichkeit werden lassen (vgl. das Bild der kosmischen 
Liturgie in Apok 5). Man darf nie vergessen, daß beim christlichen Kult 
•corpus Christi verum" und •corpus Christi mysticum" untrennbar inein- 
andergehen: Der eucharistische Leib steht nicht in sich und wird nicht als eine 
isoliert uns gegenüberstehende Gabe aufgeopfert, sondern er ist da, um den 
lebendigen Gottestempel der glaubenden, hoffenden, liebenden Menschheit 
aufzubauen, er ist da, um die Menschheit zum •wahren Leib" Christi umzu- 
wandeln und sie selbst zum Opfer, zur totalen Verherrlichung Gottes werden 
zu lassen. 

Von hier aus wird zugleich der Sinn des •allgemeinen Priestertums" und 
die Stellung der •kleinen Herde" der Christen in der Welt deutlich. Man 
kommt an den Kern des allgemeinen Priestertums nicht heran, indem man 
mit allerlei mühsamen Unterscheidungen beweist, daß der •Laie" in irgend- 
einer Form auch an der liturgischen Setzung des Opferaktes beteiligt sei; man 
begreift es erst, wenn man den unlöslichen Zusammenhang von corpus verum 
und corpus mysticum sieht und erkennt, daß der christliche Kult den litur- 
gischen Akt überschreitet und als kosmische Liturgie sich in der Einver- 
leibung der Menschheit in den Leib des Herrn erfüllt. Von da aus haben die 
Christen der ersten Jahrhunderte sich als die Priester der Menschheit begrif- 
fen, die für die Menschheit, für das All das bedeuten, was für die einzelnen 
Religionen deren Sazerdoten sind. Die Situation der Minderheit hatte so 
nichts Verwunderliches für sie, obgleich oder gerade weil sie immerfort nach 
der Einbeziehung des Ganzen in die lebendige Hostie des Christusleibes ver- 
langte. Wir sollten wohl versuchen, in der geschichtlichen Stunde, in der wir 
leben, uns diese Sicht des christlichen Auftrages wieder stärker zu eigen zu 
machen. Das allgemeine Priestertum ist nicht eine Konkurrenz zum litur- 
gischen Auftrag des Presbyters, sondern die Ausweitung des christlichen 
Kults in den Raum der Welt und der Menschheit hinein, für die die Gesamt- 
heit der Christen priesterlichen Dienst zu tun berufen ist. Ein solches Ver- 
ständnis der christlichen Weltfrömmigkeit wird nicht nur biblischer, sondern 
auch realistischer sein als eine allzu glatte Inkarnationstheologie. In einer 
Welt, die unter dem Schatten des Kreuzes steht, kann der christliche Dienst 
nicht einfach in einem fröhlichen •Taufen" der weltlichen Werte bestehen, 
sondern schließt immer die Passion, das Kreuz mit ein. Wer als Christ in der 
Welt lebt und wirklich als Christ, nicht nach dem •Schema dieser Welt" (vgl. 
1 Kor 7, 31; Rom 12, 2) zu leben versucht, wird notwendig den Glauben auch 
als •Schwert" erfahren, das seine irdische Existenz durchschneidet (vgl. Hebr 
4, 12; Lk 2, 35). Der christliche Realismus ist ein Realismus des Kreuzes, der 
vor solchem Einsatz des ganzen Menschen nicht zurückschreckt, weil er die 
Aufgabe, der er dienen darf, dessen für würdig hält. 



326 Joseph Ratzinger 

In der Liturgie der heiligen Messe, die den Ausgangspunkt des christlichen 
Dienstes überhaupt darstellt, ist das Kreuz des Herrn gleichsam umgewan- 
delt in die Zeichen der eschatologischen Freude: Unter den Gaben von Brot 
und Wein sind die Kinder Gottes geladen, schon jetzt vorweg am fröhlichen 
Mahl der Vollendung teilzunehmen. Darin ist zugleich die Einheit von 
Schöpfung und Bund (•Natur" und •übernatürlich") erfüllt, denn die Gaben 
der Schöpfung sind Träger und Vermittlung des am Kreuz geschlossenen 
Bundes. Ist nicht dies alles • wie es ja Sinn der Eucharistiefeier ist • 
zeichenhaft für die Situation der Kirche zwischen den Zeiten und so für die 
Situation derer, die •kirchlich", in der Kirche und von der Kirche her zu 
leben versuchen? In der Mühsal dieser Zeit, in der Kreuzigung durch die 
Anfechtungen einer Welt, die immer noch •diese Welt" im biblischen Sinne 
ist, reift dennoch die verwandelte Welt, die Freude Gottes, die alles umgrei- 
fen soll. •Mitarbeiter" dieser Freude (2 Kor 1, 24) sein zu dürfen: Das ist die 
eigentliche Aufgabe des Christen in der Welt, in der sich sein Sein in der 
Kirche, der priesterliche Auftrag für die Menschheit erfüllt. 




