Zur Theologie
der christlichen Ehelosigkeit und Jungfriulichkeit *

Von Friedrich Wulf SJ, Miinchen

Das Thema ist nicht zeitlos gemeint, sondern von der heutigen Stunde diktiert.
Jungfraulichkeit hat in unserer Generation nicht mehr jenen freudigen, geradezu
jubelnden Klang, der aus den Schriften der Kirchenviter zu uns spricht, der die
Texte und die Atmosphire der Jungfrauenweihe so sehr kennzeichnet: ,Komm,
meine Erwidhlte, meinen Thron will ich in dir aufrichten. Denn der Konig verlangt
nach deiner Schénheit.“ ,Empfange den Kranz der Jungfrau. Wie du auf Erden
durch meine Hinde bekrdnzt wirst, so mogest du verdienen, auch von Christus im
Himmel mit Herrlichkeit und Ehre umkrénzt zu werden. ,Ich bin ihm angetraut,
dem die Engel dienen, vor dessen Schonheit Sonne und Mond in Staunen sind.“
»Angetan hat mich der Herr mit einem Gewand von Gold gewirkt, und mit unschitz-
baren Kleinoden hat er mich geziert.“ Woher kommt es, daf} solche Lobpreisungen
bei vielen jungen Christen, die im iibrigen des Idealismus nicht entbehren, kein
rechtes Echo mehr finden? Das hat vielerlei Griinde.

Das Wort , Jungfraulichkeit” hat fiir uns einen sentimentalen Beigeschmack. Dazu
insinuiert es fiir viele eine unterentwickelte oder sogar unechte Menschlichkeit. Wir
denken sofort an falsche Sublimierung einer unbewiltigten leib-seelischen Sphire.
Leider trdgt das klosterliche Brauchtum in manchen Genossenschaften das Seine mit
dazu bei, um das Unbehagen beim Héren dieses Wortes zu nihren.

Ernster ist das Sachproblem. Die menschlichen Schwierigkeiten, insbesondere die
gesundheitlichen Schadigungen sind grofler als in fritheren Generationen. Die Un-
sicherheit aufgrund einer mangelnden oder gestdrten Vitalitit, eines mangelnden
und gestorten Selbstvertrauens bewirkt Angst vor dem Gedanken an das Alleinsein,
an die Bindungen, die mit dem Stand des jungfraulichen Lebens gegeben sind, und
oft sogar vor der Ehe und ihrer unwiderruflichen Entscheidung — und umgekehrt:
Hunger nach dem Leben, nach Erfiillung, nach dem anderen Menschen, nach Betiti-
gung der natiirlichen Kréfte und vor allem nach Freiheit. Auch die kirchliche Ver-
kiindigung hat sich hier mancher Versiumnisse anzuklagen. Gegeniiber der exten-
siven und intensiven Betonung der Ehe, ihres Geheimnisses und ihrer Wiirde, deren
Notwendigkeit und Wert nicht abgestritten werden soll, ist die theologische Auf-
arbeitung der Jungfraulichkeit im Licht der heutigen Christologie und Ekklesiologie
sowie ihre zeitgeméfe Verkiindigung weit zuriickgeblieben. Und doch kénnen beide,
Ehe und Jungfriulichkeit, nur im Hinblik auf den jeweils anderen Stand theo-
logisch und pastoral sachgerecht dargestellt werden.

Es bedarf daher einer tiefgehenden Erneuerung und Rehabilitierung des Ideals der
christlichen Jungfriulichkeit. Es ist wieder von der Offenbarung her der ganze Reich-
tum der ,Ehelosigkeit um des Himmelreiches willen“ zu entfalten. Es ist aber auch
den anthropologischen Gegebenheiten und Voraussetzungen des jungfriulichen Le-

* Wir unterscheiden Ehelosigkeit und Jungfriulichkeit, weil beide nicht einfach zusammen-
fallen; nicht jede Ehelosigkeit ist auch Jungfraulichkeit.



842 Friedrich Wulf

bens starker Rechnung zu tragen. An Bemithungen in dieser Richtung hat es in den
letzten Jahren nicht gefehlt!. Aber ein entsprechendes Echo ist bisher ausgeblieben.
Das mag an den erhéhten Schwierigkeiten liegen, denen sich viele gegeniiber sehen,
es kann aber auch einen Schwund des tibernatiirlichen Denkens in dieser sikularisier-
ten Welt, einen mangelnden Glaubensrealismus anzeigen. Auflerdem wére zu iiber-
legen, ob es nicht zu einem Teil an der Abwehr einer iiberlieferten Begrifflichkeit
liegt, dafl die gemeinte Sache nicht mehr geniigend in den Blick kommt. Es gilt
darum immer wieder zu versuchen, einen Einstieg in das Geheimnis der Jungfriu-
lichkeit zu finden, der dem heutigen Christen ihr Verstandnis von neuem erschliefit.
Vielleicht gelingt er uns von der biblischen Theologie her. :

I

Der neutestamentliche Befund

Mt 19,12: Jesus greift das aus natiirlichen Erwdgungen heraus gesprochene Wort
der Jinger, es sei unter den angegebenen Bedingungen besser, nicht zu heiraten, auf
und korrigiert es dadurch, daf er ihm einen neuen Sinn gibt: ,Nicht alle fassen
dieses Wort, sondern nur die, denen es gegeben ist“2. Es geht um ein Geheimnis, das
darum nur in einer besonderen Gnade verstanden wird. Wer es ,fafit“ und die ihm
angebotene Gnade annimmt, wird eheuntauglich; die Ehe ist fur ihn keine echte
Mboglichkeit mehr. Als Grund dafiir wird angegeben ,um des Himmelreiches wil-
len“. Gemeint ist die in Christus sichtbar und greifbar gewordene Konigsherrschaft
Gottes, die Gottes Angebot an den Menschen zur Teilnahme an seinem Leben und
seiner Liebe einschliefit. In Christus rithrt Gott das Herz des Menschen bisweilen in
so tiefer und unmittelbarer Weise an, dafl der Mensch nur noch Gott kennt, den
Gott der Nahe in Jesus Christus. Wer im Licht eines solchen Anrufs dem Herrn
nachfolgt, macht sich damit fiir die Ehe untauglich. Die Ehelosigkeit wird also chri-
stologisch und eschatologisch begriindet.

1 Kor 7, 1—40: In der korinthischen Gemeinde war u. a. die Frage aufgetaucht,
ob nicht in Anbetracht der bevorstehenden Parusie vollige Enthaltsamkeit angebracht
sei. Paulus antwortet darauf mit kluger Unterscheidung, die einerseits jeden aske-
tischen Rigorismus ablehnt, anderseits aber die Jungfriulichkeit als Gnadengabe
preist. Sein Grundgedanke ist folgender: In der jetzigen Heilszeit, die von Christi
Tod und Auferstehung, von seiner Himmelfahrt und seiner erwarteten Wiederkunft
bestimmt ist — ,Die Zeit ist kurz... die Gestalt dieser Welt ist im Vergehen
begriffen (29. 31) — hat es keinen Sinn mehr, eine Anderung seiner Lebensverhalt-
nisse anzustreben, soweit sie der christlichen Berufung nicht entgegenstehen. Jeder
maoge vielmehr sein ganzes Trachten auf den Herrn richten. Thm und seiner Heilstat

1 Vgl. das Rundschreiben Pius’ X 11. ,Sacra Uirginitas* (1954); in der deutschsprachigen
Literatur u.a. Doms, Guardini, Sonderheft der Zeitschrift ,Anima® 7 (1952) 193 ff.

2 Einige Exegeten (u.a. Lohmeyer-Schmauch, Tillmann-Bibel) bezichen
dieses Herrenwort auf die vorhergehenden Verse von der Unaufléslichkeit der Ehe, so dafl
gesagt werden solle, auch die Ehe sei ein Geheimnis, das nur in der Gnade verstanden
werde, aber die meisten (u.a. Schlatter, J. Schmid, Blinzler, Schnacken-
burg) halten mit Recht wegen der eindeutigen Begriindungspartikel ,denn“ an seiner
Verkniipfung mit der ,Ehelosigkeit um des Himmelreiches willen* fest.



Zur Theologie der dhristlichen Ehelosigheit und Jungfriulichkeit 343

gegeniiber sind die irdischen und vorldufigen Ordnungen — ob beschnitten oder
unbeschnitten, Freier oder Sklave — zweitrangig geworden (17—24). Darum: , Wie
der Herr es jedem zugeteilt, wie Gott jeden berufen hat, so soll er wandeln® (17).
»Ein jeder soll vor Gott darin bleiben, worin er berufen wurde® (24). Auch die
Frage der Enthaltsamkeit wird zunichst von hierher gesehen. ,Bist du an eine Frau
gebunden? Suche keine Trennung! Bist du geldst von einer Frau? Suche keine Frau!“
(27). Wer verheiratet ist, mufl das gottgewollte Gesetz der Ehe erfilllen — dem
Ehepartner die Treue halten (10—13. 39), ihm die eheliche Pflicht leisten (8—35), ihn
an seiner Christusgemeinschaft teilnehmen lassen und so heiligen (14). Enthaltsam-
keit ist in der Ehe nur in gegenseitiger Ubereinstimmung auf eine bestimmte Zeit
angebracht; anders hiefle sie den Menschen versuchen. Immerhin gibt es eine christ-
liche Enthaltsamkeit in der Ehe, die jhren Grund im Gebet (5), im ,ungestorten
Verweilen beim Herrn“ (85) hat, also auf einen Gnadenantrieb zuriickgeht. Den
Unverheirateten aber und den Witwen rit der Apostel, ganz enthaltsam zu bleiben.
»Es ist gut fiir einen Mann, eine Frau nicht zu berithren“ (1), und gut fiir eine Jung-
frau und Witwe, in ihrem Stand zu verharren (8. 26. 8. 40). Zwei Griinde gibt
Paulus dafiir an. Einmal: Den Unverheirateten bleiben viele Sorgen erspart, denen
Familienviter und -miitter ,wegen der gegenwirtigen Bedringnis® (26), wie der
Herr sie fiir die Endzeit vorausgesagt hat, ausgesetzt sind. Ferner — und hier liegt
nach dem Apostel der entscheidende Grund fiir die christliche Jungfriulichkeit —:
sie konnen sich ungeteilter der Sache des Herrn hingeben, ohne von der Riicksicht-
nahme auf den Ehegatten und der Sorge, wie sie ihm gefallen, abgelenkt zu werden
(82. 34). Paulus weiff aus eigener Erfahrung, was es um ein ,stindiges Verharren
beim Herrn in Ungestortheit® (85), um die alleinige Sorge fiir den Herrn und den
ungeteilten Dienst ist. Er kennt auch das Leben der Gemeinde und weif}, wie schwer
es ist, in dieser Welt irdischer Sorgen die Christusliebe iiber alles zu stellen. Aus
solchem Wissen kommt sein Urteil, daff das Leben in Jungfriulichkeit und gott-
geweihter Witwenschaft ,seliger® (40) sei als das Leben in der Ehe, was nicht ohne-
weiteres heifit das , Vollkommenere“, sondern das ,Bessere® (88), im Hinblik nim-
lich auf die Bewahrung und Vertiefung der gnadenhaft geschenkten Christusverbun-
denheit, auf der das Heil beruht. Thomas von Aquin wird spiter sagen, der Weg
der Evangelischen Rite sei der ,unbehindertere und ,sicherere® zur vollkommenen
Liebe.

Auch hier wird also die christliche Ehelosigkeit und Jungfriulichkeit christologisch
und eschatologisch begrimdet. Und auch hier ist sie eine ,Gnadengabe“ (7), die aber
nicht nur daran als gegeben erkannt wird, daf8 einer sich in besonderer Weise zu
Christus und seinem Dienst hingezogen fiihlt, sondern ebenso daran, daf einer
wirklich enthaltsam leben kann (9. 87), woraus zu ersehen ist, wie niichtern Paulus
die Frage der Berufung zur Jungfriulichkeit behandelt, obwohl er oder gerade weil
er sie fiir sich selbst als ein so hohes Gut betrachtet.

MFE 10, 28—30: Das Petruswort: ,Siehe, wir baben alles verlassen...“ und die
Antwort des Herrn: ,Wahrlich, wahrlich, ich sage euch...* sind mit der Perikope
vom Reichen Jiingling verkniipft. Im Gegensatz zu diesem haben die Jinger alles ver-
lassen, nicht nur Hab und Gut, sondern auch ihre Familien, und sind Christus
gefolgt. Der Ruf des Herrn erging an sie nicht in erster Linie um ihres persénlichen



344 ‘ Friedrich tDulf

Heiles willen — im Sinne des Wortes: ,Willst du vollkommen sein, so geh hin,
verkaufe, was du hast... und dann komm und folge mir nach® (Mt 19,21) —,
sondern zur Anteilnahme an seiner Sendung, ,um meinetwillen und um des Evan-
geliums willen“, sagt der Herr, ,damit sie bei ihm seien und er sie aussende zu
predigen und Vollmacht zu haben, die Damonen auszutreiben“ (Mk 3, 14 £.). Es gibt
also im Neuen Testament eine Ehelosigkeit3 um des ungeteilten Dienstes willen, und
auch sie ist christologisch und eschatologisch begriindet. In dieser Berufung steht der
Gerufene nicht mehr Christus gegeniiber — in der Geste der sich hinschenkenden
Liebe, in der Haltung christlicher Jungfriulichkeit —, sondern vertritt Christus und
iibernimmt dessen Sendung, handelt in dessen Namen und Auftrag. Es ist die Ehe-
losigkeit der Apostel und ihrer Nachfolger.

Lk 14, 16—24: Es handelt sich zwar nur um ein Gleichnis; auch ist nicht im
eigentlichen Sinn von Ehelosigkeit die Rede; dennoch gehort die Stelle hierher. —
Da wird einer geschildert, der durch seine Ehe davon abgehalten wird, die Ein-
ladung zur Hochzeit anzunehmen. Es ist also eine dhnliche Heilssituation wie die des
Reichen Jiinglings. Das irdische Gut lafit die Herrlichkeit des ewigen Lebens, die
irdische Liebesgemeinschaft die Liebesgemeinschaft mit Gott, die dem Menschen in
Christus angeboten wird, nicht erkennen. Dariiber wird der Gastgeber (nach Mt der
Koénig) d. h. Gott zornig und am Schluf das harte Wort: ,Keiner von jenen Min-
nern, die zuerst geladen waren, soll von meinem Mahl kosten“. — Angesichts der
Einladung Gottes an den Menschen zum Hochzeitsmahl seines Sohnes, die an-
zunchmen oder abzulehnen nicht im Belieben des Menschen steht, kann es fiir
diesen notwendig werden, sich von allen irdischen Giitern, selbst vom Ehegatten,
loszureiflen. In diesem Sinn ist das unmittelbar dem Gleichnis folgende Herrenwort
zu verstehen: ,Wenn einer zu mir kommt und hafit nicht seinen Vater und die
Mutter und die Frau und die Kinder und die Briider und die Schwestern, dazu auch
noch sein eigenes Leben, so kann er mein Jiinger nicht sein. Und wer sein Kreuz nicht
trigt und mir nachfolgt, kann mein Jiinger nicht sein® (Lk 14, 25—27). Die ,Ehe-
losigkeit um des Himmelreiches willen“ besagt also unter Umstdnden etwas Hartes,
ein Sich-losreiflen. Sie gehdrt dann in den Bereich jener Todesbereitschaft, die das
Hereinbrechen des Reiches Gottes in diese Weltzeit vom Christen verlangt.

2 Kor 11, 1—4: Auch hier ist nicht von Jungfriulichkeit im wortlichen, sondern in
einem angewandten Sinn die Rede, aber gerade so erhellt, was die christliche Jung-
fraulichkeit anzeigt und in ganzheitlicher Weise, in der Einheit von Seele und Leib,
zu verwirklichen sucht: jene keusche (nicht nach einer anderen Liebe schielende) und
totale Verbundenheit mit dem Herrn in Glaube, Hoffnung und Liebe, die mit keinem
irdischen Gut verglichen werden kann und die das unverduferliche Wesen christ-
lichen Lebens ausmacht. Mit Recht verwendet darum die Kirche das Apostelwort in
der Liturgie der Jungfrauenmesse. Und noch ein Moment christlicher Jungfriulich-
keit wird hier deutlich; Paulus wendet sich nicht an den Einzelnen, sondern an die
Gemeinde. Sie ist die ,reine Jungfrau®, die er ,mit einem einzigen Mann verlobt®
hat, weil ihr Glaube an Christus und ihre Liebe zu ihm ,rein“ und rickhaltlos (,ein-

3 Es ist fiir den Sinn dieser Perikope unerheblich, ob Petrus, der verheiratet war, die
cheliche Gemeinschaft spater in irgendeiner Form wieder aufgenommen hat (vgl. 1 Kor 9, 5)
oder nicht.



Zur Theologie der christlichen Ehelosigkeit und Jungfriulichkeit 345

faltig“) sind. Sie darf sich nicht wie Eva durch die Arglist der Schlange betéren
und nicht zu einem anderen Mann verfihren lassen, sondern darf nur einen Mann
kennen und nur thm anhangen.

Mt 25, 1—13: Das Gleichnis von den zehn Jungfrauen beschwért die Heilssituation
der Endzeit. Sie wird geschildert unter dem Bild des Wartens auf den Brautigam,
der seiner Braut entgegeneilt, um mit ihr Hochzeit zu feiern und sie heimzuholen.
Alle Christen gleichen den Jungfrauen, den Freundinnen der Braut, sie alle nehmen
am Geheimnis der einen jungfriulichen Braut, die die Kirche ist, teil.

GehOffb 14, 4: Noch einmal ein Bild der Endzeit. Der Schauplatz ist der Berg
Sion, auf dem nach spitjiidischer apokalyptischer Uberlieferung der Messias das
Gottesvolk in den Drangsalen der Endzeit um sich sammeln wird. In christlicher
Ubersetzung ist der Sionsberg, der durch den Tempel, das Heiligtum ausgezeichnet
ist, der Ort der Kirche. Auf ihm sieht Johannes das Lamm stehen und um das Lamm
geschart eine unabsehbare Zahl von Gliubigen; sie tragen den Namen des Lammes
und des Vaters auf ihrer Stirn, als Zeichen ihrer Zugehérigkeit zum Sieger iiber den
Drachen. Das Siegeslied, das aus dem Himmel zu ihnen herabdringt und das nur sie
verstehen kénnen, machtvoll und lieblich zugleich, ist fiir sie Stirkung und Trost.
Denn es sind angstvolle Tage, in denen die gottfeindliche Welt noch einmal auf das
Gottesvolk einstiirmt, Tage des Zornes Gottes und des Gerichts. Wer sind die Hun-
dertvierundvierzigtausend im Gefolge des Lammes, die ,von der Erde losgekauft*
sind, ,erkauft als Erstlingsgabe fiir Gott und das Lamm*“? Johannes sagt: ,Das sind
die, die sich mit Weibern nicht befleckten; denn sie sind jungfriulich. Das sind die,
die dem Lamm folgen, wohin immer es geht ... und in ihrem Muand wurde keine
Liige erfunden; sie sind ohne Fehl“. Im Licht der alttestamentlichen Uberlieferung
vom Ehebund, den Jahwe mit seinem Volk geschlossen hat, und den im Anschlufl
daran gebrauchten Bildern fiir Israel von der ,Jungfrau, Tochter Sion“ oder auch
dem ,ehebrecherischen Volk“, der ,Dirne Israel* (Is 1, 21; Jer 2, 20), und gegen-
tiber der im gleichen Kapitel genannten Gegenspielerin des Gottesvolkes, der Hure
Babylon (GehOffb 14, 8), wird man wohl zuerst an diejenigen denken miissen, die
nicht der Unzucht des Gétzendienstes verfallen sind, die ihren Glauben rein und
unbefleckt bewahrten, die ihrem Herm auch in der Bedringnis der Endzeit die
Treue hielten und ihm auf dem Weg der Selbstverleugnung und des Kreuzes gefolgt
sind. Aber schon bald und mit Recht hat die Christenheit in ihnen in besonderer
Weise diejenigen gesehen, die als Zeugen Christi das Martyrium erlitten und die
zum Zeichen ihrer einzigen Liebe dem Herrn ihre Jungfriulichkeit weihten. Die
beiden Deutungen widersprechen sich nicht. Die jungfriulichen Menschen im Ge-
folge des Lammes machen nur sichtbar, was alle auszeichnet, die zu den Hundert-
vierundvierzigtausend zihlen: den reinen, unbefleckten Glauben und die vorbehalt-
lose Liebe zum Herrn, die seinetwillen jedes irdische Gut und selbst das eigene
Leben hintansetzt. Vor dem Einzelnen ist es darum die jungfriuliche Kirche als
solche, in deren Mitte das Lamm erscheint. An ihrer Jungfriulichkeit, an ihrem
Glauben und ihrer Liebe nehmen alle teil, die in den Drangsalen und Anfechtungen
der Endzeit dem Lamm folgen, wohin immer es geht.



346 Friedrich (Wulf

II
Theologische Deutung

Uberschaut man einmal die neutestamentlichen Stellen iiber Ehelosigkeit und
Jungfraulichkeit, dann ist ihre uniiberhérbare Grundaussage die, dafl beide ihren
Ursprung in Christus haben und sich nur in innigster Beziehung zu Christus erfiil-
len. Christliche Ehelosigkeit und Jungfraulichkeit sind etwas Neues und Einzig-
artiges. Sie sind darum in ihrem Kern nicht mit auBBerchristlichen Formen freiwilli-
ger Ehelosigkeit zu vergleichen. Sie beginnen erst mit Christus. Auch dort, wo sie im
Alten Bund angetroffen werden, etwa bei Jeremias oder Johannes dem Tiufer, sind
sie auf Christus und die messianische Zeit bezogen. Es ist darum nicht verwunderlich,
daB sie in dieser Haufigkeit und Stetigkeit durch alle Jahrhunderte hindurch einzig
in der Kirche zu finden sind.

Christus selbst war ein jungfriulicher Mensch. Seine Jungfraulichkeit hingt unzer-
trennlich mit dem Geheimnis seiner Person und seiner Sendung zusammen. Er ist
der verheiflene Brautigam, der gekommen ist, den Bund Gottes mit seinem Volk zu
vollenden, seine Braut, die treulos gewordene und siindige, zu suchen, sie von ihrem
Makel zu befreien und von neuem zu schmiicken (Eph 5, 25 ff.), mit ihr Hochzeit zu
feiern und sie endgiiltig heimzufiihren (Mt 22, 2 ff.; 25,1 ff.; Jo 2, 1 ff.; GehOffb
19, 7; 21, 2; 22, 17). In seinem Leben ist das Wort des jungfriulichen Jeremias in
Erfiillung gegangen: ,Also spricht der Herr: An diesem Platz, von dem ihr behaup-
tet: ,Eine Wiiste ist er...’ ... hort man wieder Freudenruf und Jubelschall, das
Jauchzen des Brautigams und der Braut und den Gesang derer, die da ausrufen:
;Lobpreist den Herrn der Heere, denn giitig ist der Herr, und ewig bleibt seine Huld’“
(83,10f). ,Kénnen die Hochzeitsgiste trauern, solange der Briutigam bei ihnen
ist?“ (Mt 9, 15), entgegnet Jesus den Johannesjiingern auf ihre Klage, seine Jiinger
wiirden nicht fasten.

Das Motiv des Brautigams ist nicht nur ein schénes Bild, das die Heilige Schrift
metaphorisch auf Christus anwendet. Die Liebe Christi zu seiner Kirche, ihre Aus-
schliefllichkeit, Vorbehaltlosigkeit und Innigkeit, ist vielmehr die Urwirklichkeit, aus
der alle brautliche und eheliche Liebe lebt (Eph 5, 25 ff). Der menschgewordene Got-
tessohn sollte nach dem Ratschlufl Gottes mit allen, die an ihn glauben und dem Ruf
zur Hochzeit nachgekommen sind, einen heiligen Leib bilden und ihr Haupt sein.
Seine Grundbitte an den Vater lautete darum: ,,. .. daf sie eins seien, wie wir eins
sind, ich in ihnen und Du in mir“ (Jo 17, 22), so daff Paulus den Kern des Geheim-
nisses der Erlosung trifft, wenn er schreibt: ,Wir alle sind einer in Christus®
(Gal 3, 28).

Das in der Ehelosigkeit Christi zeichenbaft sichtbar werdende Geheimnis der
unmittelbaren und zuletzt unverhiillten Liebe des einzigen Gottes zu seinem Volk
und darin zu jedem einzelnen ist der Grund und die Quelle aller christlichen Ehe-
losigkeit und Jungfraulichkeit. Wo immer diese im Raum des Christentums ange-
troffen werden, sind sie die Antwort auf dieses Zeichen, die Antwort der Braut auf
den Ruf des Briutigams. Das bedeutet aber noch nicht, daf diese Antwort immer
auch im Sinnfeld des Bildes der brautlichen Liebe gegeben wiirde. Ihre Grund-
gestalt, ihr eigentlicher Vollzug, ist vielmehr die Nachfolge, in der der Mensch alles
verlafit, um bei Christus zu sein. ,Siehe, wir haben alles verlassen und sind dir nach-



Zur Theologie der christlichen Ehelosigkeit und Jungfriulichkeit 341

gefolgt®, sagt Petrus zum Herrn (Mk 10, 28). ,,Geh hin, verkaufe alles, was du hast,
und gib es an Arme, und du wirst einen Schatz im Himmel haben, und komm, trag
das Kreuz und folge mir“, sagt der Herr zum Reichen Jiingling (Mk 10, 21). Es ist
ein und dasselbe, trotz mancher Verschiedenheiten in beiden Berufungen. Man kann
nach dem Ausweis der Evangelien die Berufung zur Ehelosigkeit und die Berufung
zur Armut nicht sduberlich voneinander trennen. Beide st¢hen unter dem Zeichen
des Verlassens von allem, um frei und ohne andere Bindungen dem Herrn nach-
folgen zu konnen. Beide machen fiir die Ehe untauglich, denn es ist immer der Herr,
um dessentwillen man alles verlafit; Er ruft, Er gibt die Gnade, es zu ,fassen® (Mt
19, 11), Er nimmt das Herz des Gerufenen gefangen. Und immer ist es eine Nach-
folge in den Tod; denn die Stunde des Kreuzes, ,seine Stunde®, ist die Stunde der
Hochzeit (vgl. Jo 2, 4); hier, im Blut Christi, wird der Bund, den Gott mit den Men-
schen schliefen will, endgiiltig besiegelt.

Seitdem Gott Mensch geworden ist, hat die Welt einen neuen Grund und ein
neues Ziel erhalten, oder besser, ist deutlich geworden, dafl die Welt von Ewigkeit
her ihren Grund und ihr Ziel in Christus haben sollte. Mit Recht wird Christus
darum ,das Alpha und das Omega, der Anfang und das Ende® (GehOffb 20, 6) aller
Gesdhichte genannt. Dadurch sind aber die Ordnungen dieser Welt relativiert wor-
den. Sie haben ihren Sinn und Wert nur noch von Christus her und auf ihn hin
(darin kommen sie allerdings auch zu ihrer letzten Sinnerfiillung). Das gilt insheson-
dere von der Ehe. Diese kann nicht mehr allein aus sich verstanden werden, als in
der Natur angelegte Institution, als Partnerschaft von Mann und Frau zu gegen-
seitiger Hilfe hier auf Erden und zar Weitergabe des leiblichen Lebens. Ihre natiir-
liche Sinnbestimmung wurde durch Christus vielmehr in einen grofleren, die Welt
iibersteigenden Sinnzusammenhang hineingenommen. Sie ist zum Abbild jener Ehe
geworden, die Gott mit seinem Volk in Christus geschlossen hat. Das ist nicht nur
ein schéner Vergleich, sondern rithrt an ihre ecigentliche, nene Wirklichkeit. Durch
die sakramentale Weihe ist sie aufgenommen, hineingenommen worden in die
gnadenhafte, liebende Gemeinschaft zwischen Christus und seiner Kirche, nimmt sie
teil an dem Geheimnis des Leibes Christi. Sie vollendet sich darum nur in dem Mafi,
als sie sich in dieses Geheimnis hinein aufhebt. Nur in ihm finden die Ehegatten
wahrhaft und endgiltig (in eschatologischer Endgiiltigkeit) zueinander, nur auf seine
Verwirklichung hin geben sie das leibliche Leben noch sinnvell weiter. In sich
gesehen, ohne die Sicht auf das grofere Geheimnis, das nicht von der Erde, sondern
vom Himmel stammt, hat die Ehe keinen rechten Sinn mehr (als solche geht sie wie
die Gestalt dieser Welt dem Untergang entgegen). Denn in der Welt der Erlésten,
die Christus in seiner Menschwerdung begriindet und in seinem Tod vollendet hat
und die in seiner Auferstehung in Erscheinung tritt, ist Christus der einzige Eheherr
und Lebenspender. Darum heifit es auch von denen, die ,an jener Welt und an der
Auferstehung von den Toten Anteil haben®, dafl sie ,weder heiraten noch sich
heiraten lassen; denn sie konnen ja auch nicht mehr sterben® (Lk 20, 35 £.).

Im Licht dieses Geheimnisses, der Weltverwandlung durch das Christusereignis,
des hereinbrechenden, in Christus schon gegenwirtigen ,Reiches Gottes“, der schon
anhebenden neuen Welt, ist nun auch die christliche Ehelosigkeit zu sehen. Nicht als
konnte der Christ sie von sich aus als eine neue Méglichkeit ergreifen. Das bedeutete



348 Friedrich Wulf

einen Vorgriff auf die zukiinftige Welt, der ihm nicht erlaubt ist. Denn wir sind noch
Pilger, Angehérige einer alten Welt, die im Vergehen begriffen ist. Aber Christus
kann ihm diese neue Mdglichkeit eréffnen, und er hat es getan, indem er einzelne in
seine Nachfolge, d. h. in die totale Lebensgemeinschaft mit sich berief. Die niheren
Umstinde solcher Berufung waren verschieden. Fiir den Reichen Jiingling bedeutete
sie vielleicht die einzige Moglichkeit, aus seiner Verstricktheit in die Giiter dieser
Welt herauszukommen und des Reiches Gottes teilhaftig zu werden; es war dann die
grofle Chance seines Lebens. Aber auch fiir ihn sollte sie wie fiir die iibrigen Jiinger
die Lebens- und Schicksalsgemeinschaft mit Christus einleiten; auch er sollte um Jesu
und um des Evangeliums willen alles verlassen (vgl. Mk 10, 29). Denn eine Nach-
folge blofl um der eigenen Vollkommenheit willen gibt es nicht. Mit der Aufforde-
rung: ,Folge mir!“ ist unzertrennlich der Auftrag verbunden: ,Geh hin und ver-
kiinde das Reich Gottes!“ (Lk 9, 59 f.). Christus, der Briutigam und ErlGser, steht
immer zuerst dem Volk als ganzem gegeniiber, so wie auch spiter die Kirche die
erste Wirklichkeit sein wird, in die die einzelnen hineingerufen werden. Wer von
ihm gerufen wird, wird immer zugleich in die Gemeinschaft der Briider und um der
Briider willen gerufen; nur als Glied des einen Leibes nimmt er teil an der Sendung
des Erlosers.

Nicht so sehr also der einzelne, der dem Herrn nachfolgt, sondern die Jiingerschar,
die ihn umgibt und stindig bei ihm ist — anders als die Rabbinenschiiler bei ihrem
Lehrer — macht das Geheimnis der Ehe Gottes mit seinem Volk deutlich. Hier wird
eine neue Familie sichtbar, die nicht aus dem Blute stammt, sondern von Goit be-
griindet wurde und nur in Gott Bestand hat, eine Familie, deren Grundmaximen
Christus mit einem Seitenblick auf das pharisiische Zerrbild der Gottesfamilie wie
folgt beschreibt: ,Ihr sollt euch nicht Rabbi nennen lassen, denn einer ist euer Leh-
rer, und ihr alle seid Briider. Nennt auch niemanden auf Erden euren Vater, denn
einer ist euer Vater, der im Himmel ist. Auch nicht Lehrmeister laflt euch nennen,
denn einer ist euer Lehrmeister, der Messias. Der Grofite unter euch werde euer
Diener (Mt 23, 8ff.). Um dieser neuen Familie willen haben die Jiinger Vater und
Mutter und Geschwister und gegebenenfalls sogar Weib und Kind verlassen. Sie
haben kein Zuhause mehr, denn ,der Menschensohn hat nicht, wohin er sein Haupt
lege“ (Mt 8, 20). Fiir alle, die Jesus in seine Gefolgschaft beruft, zieht er einen schar-
fen Trennungsstrich zwischen der natiirlichen Familie und jener Familie, die einzig
auf der Vaterschaft Gottes beruht und darum eine neue Kindschaft und eine neue
Bruderschaft schenkt und deren Haupt er selbst ist. Um dieses nur im Glauben zu
erfassende Geheimnis zeichenhaft sichtbar zu machen, gestattet er dem zur Nachfolge
Berufenen nicht einmal, von den Seinen Abschied zu nehmen oder den Vater zu be-
graben (Lk9, 60. 62). Die harten Worte, die Jesus hier gebraucht, sind paradig-
matisch gemeint. Das Neue, das mit Thm angebrochen ist, soll rein und unverfilscht
zum Ausdruck kommen. Nur so konnte den Jiingern und dem zuhérenden Volk ein-
gehen, was er meinte, wenn er auf die Meldung hin, seine Mutter und seine Briider
stiinden drauflen vor der Tiir und méchten mit ihm sprechen, auf die Schar seiner
Jinger hinwies und sprach: ,Siehe, das sind meine Mutter und meine Briider®
(Mt 12, 49).



Zur Theologie der christlichen Ehelosigkeit und Jungfréiulichkeit 349

Was im irdischen Leben Jesu von wenigen vorgelebt wurde, ist nach seinem Tod
und seiner Himmelfahrt in gewissem Sinn fiir alle Christen verpflichtend und be-
stimmend geworden. Alle Gliubigen galten nun als Jiinger Jesu und alle wufiten
sich in seine Nachfolge gerufen. Zwar konnte man dem erhéhten Herrn nicht mehr
so nachfolgen wie dem irdischen. Er war ja nicht mehr in sichtbarer Weise in ihrer
Mitte. Aber was der Ruf zur Nachfolge im tiefsten gemeint hatte, bestand unver-
kiirzt weiter, ja, war nodi driangender geworden. Denn die letzte Zeit, die Zeit
Christi, war angebrochen. Das Reich Gottes brach sich mit Macht Bahn; die Ge-
meinden wuchsen. Und auch die vorausgesagten Drangsale kiindigten sich an. Da
richteten sich die Blicke aller auf den Herrn. Wohl war er hinitbergegangen, durch
den Tod in seine Herrlichkeit. Aber als solcher war er mitten unter ihnen, das Lamm
auf dem Thron wie geschlachtet (GehOffb 5, 6). Er wurde fiir sie sichtbar in der Ge-
meinschaft der Briidder, des Gottesvolkes, in der Kirche, und ,sie erkannten ihn beim
Brotbrechen“ (Lk 24, 35). An dieser Wirklichkeit hat sich die Vision des Johannes
auf Patmos entziindet. ,Und ich sah, und siehe, das Lamm stand auf dem Berg
Sion“ — also nicht im Himmel, sondern auf Erden, inmitten der bedringten Kirche —
»und mit ihm hundertvierundvierzigtausend, die seinen Namen und den Namen
seines Vaters auf jhren Stirnen geschrieben trugen . . . sie sind Jungfrauen. Sie folgen
dem Lamm, wohin immer es geht“ (GehOffb 14, 1. 4). Es ist der Schauplatz des Ge-
richts, des letzten Kampfes mit dem Drachen, dem nur noch eine kurze Zeit gott-
feindlichen Wirkens hier auf Erden, der Listerung und Verfithrung, gegeben ist.
Auch die Christen stehen im Kampf; sie werden besiegt (ebda. 13, 7), viele von ihnen
fallen, sie besiegeln ihr Zeugnis fiir Christus mit dem Tod (ebda. 12, 11). Aber in der
Gefolgschaft des Lammes kann ihnen im letzten kein Schaden zugefiigt werden;
denn das Lamm ist der Sieger in diesem Endkampf. Wenn sie ihm die Treue bewah-
ren, ihm in unbeflecktem Glauben und briutlicher Liebe, die keinen anderen Mann
kennt, verbunden bleiben, dann wird ihr Tod ihr Sieg sein — ,Selig die Toten, die
im Herrn sterben® (ebda. 14,18) —, und sie werden in die Stimme jener grofien
Schar miteinstimmen, die da ruft: ,Lafit uns froh sein und jubeln und ihm die Ehre
geben, denn gekommen ist die Hochzeit des Lammes, und sein Weib hat sich ge-
riistet” (ebda. 19, 7).

Aus solcher heilstheologischer Schau wird verstindlich, warum die Evangelisten
die Nachfolgeworte des Herrn als an alle gerichtet betrachten. Vor allem bei Lukas
wird das betont herausgestellt. ,Zu allen aber sagte er (Jesus): Wenn einer mir nach-
folgen will, so verleugne er sich selbst (er kenne sich selbst nicht mehr), er nehme
Tag fiir Tag sein Kreuz auf sich und folge mir* (Lk 9, 28). Das ist nicht nur von der
Tugend der Abtétung gemeint, sondern von der téglichen Todesbereitschaft, die den
Christen auszeichnen mufl. So geht es aus einem benachbarten Herrenwort hervor,
das der Evangelist — gleichsam zur Interpretation des Wortes vom Kreuztragen —
anfithrt: ,Wenn einer zu mir kommt und nicht seinen Vater, die Mutter, das Weib,
die Kinder, die Briider und die Schwestern hafit (hintanstellt), dazu auch noch sein
eigenes Leben, der kann mein Jinger nicht sein. Wer nicht sein Kreuz trigt und mir
nachfolgt, der kann mein Jiinger nicht sein . . . Niemand also aus euch, der nicht auf
alles verzichtet, was er besitzt, kann mein Jiinger sein“ (Lk 14, 26. 27. 33). Es ist der
gleiche Sachverhalt wie bei der Berufung der Zwélf und der ,anderen siebzig Jiin-



350 Friedrich Wulf

ger“ (Lk 10, 1). Alle Christen stehen unter dem gleichen Gesetz der Nachfolge. Fiir
sie alle mufl Christus immer mehr der Einzige werden, dem zuliebe sie alles hin-
zugeben bereit sind, anders wirken sie nicht ihr Heil. Wie sie dem Ruf folgen, wird
verschieden sein. Es gibt viele Moglichkeiten, je nach den besonderen Gnaden und
Gaben, die den einzelnen verlichen werden. Immer aber wird sich die Nachfolge
in einem konkreten Leben der Entsagung realisieren miissen, und immer wird es
eine Entsagung um Christi und um des Evangeliums willen sein. Christus ist aber
nur in der Kirche zu finden, in seinem heiligen Leibe, im neuen Gottesvolk, in der
Gemeinschaft der Briider. Hier allein ist Sicherheit in dieser Weltzeit, hier vollzieht
sich auch jenes Geheimnis, auf das alle Nachfolge ausgerichtet ist, die Hochzeit zwi-
schen Christus und seiner jungfriulichen, reinen und makellosen Braut, den Er-
losten (Eph 5,27. 32). Darum kann Paulus za allen, die dem Herrn im Glauben
und in der Liebe nachgefolgt sind, sagen: ,Ich eifere um euch mit Gottes Eifer; habe
ich euch doch einem einzigen Manne verlobt, euch als reine Jungfrau Christus zu-
gefihrt* (2 Kor 11, 2).

Es kann kein Zweifel sein, dafl diese Schau der Nachfolge und der hochzeitlichen
Gemeinschaft mit Christus, die alle Gldubigen umfafit, sowohl in' den Evangelien
wie auch in den Apostelbriefen vor der besonderen Berufung zur Ehelosigkeit und
Jungfraulichkeit vorwiegt. Sie erhellt das Wesen des Christseins iiberhaupt. Nur in
diesem Horizont ist darum sachgerecht auch von jener besonderen Berufung zu
sprechen; nur in ihm wird ihr theologischer Ort, ihr Sinn und ihre Gnade sichtbar.
Paulus hat die Frage aufgegriffen (1 Kor 7), nicht allzu thematisch, darum ist seine
Antwort wohl auch nicht umfassend, sie enthilt keine Gesamttheologie der christ-
lichen Ehelosigkeit und Jungfraulichkeit. Auch er geht davon aus, dafl ,jeder seine
eigene Gabe von Gott hat, der eine so, der andere so“ (1 Kor 7, 7). Wenn ihm die
Jungfraulichkeit als das bessere Gut erscheint, dann sieht er den theologischen
Grund dafiir darin, daf} sie in einer Welt, die auf ihr Ende zueilt, der eschatologi-
schen Liebe Gottes, die uns in Christus, dem cingeborenen Sohn umfingt, besser
entspricht als der Ehestand. Es ist aber zu beachten, dafl der Apostel die Frage ganz
und gar vom Heil des einzelnen her sieht. Die Jungfraulichkeit erméglicht in bes-
serer Weise jene ungeteilte Hingabe, die letztlich alle Christen dem Herrn schulden.
Ob es in der Kirche jungfriuliche Menschen geben mufl und folglich immer geben
wird, ist damit aber noch nicht gesagt.

Nun gehort es aber zu einer festen und ununterbrochenen Uberlieferung, dafl der
jungfrauliche Stand notwendig zum vollen Leben der Kirche hinzugehért, so dafl
dieser etwas Wesentliches fehlte, wenn es in ihr keine jungfriulichen Menschen
gabe. ,Ecclesia germinat virgines“, ,Die Kirche 146t Jungfrauen hervorsprossen®,
lautet ein bekanntes Wort der Kirchenviter. Der Grund dafir kann nur der sein,
daB das Geheimnis der jungfriulichen Kirche, ihre einzigartige Verbundenheit mit
Christus ihrem Herrn, anders nicht geniigend sichtbar wiirde, dafl sie nur in unvoll-
stindiger Weise jenes ,Zeichen aufgerichtet fiir die Volker” (Is 11, 12; Vatic I) wire,
das sie nach gottlicher Anordnung sein soll. Als Fortsetzung des Lebens des mensch-
gewordenen Gottessohnes, als Sakrament seiner Gegenwart und Wirksamkeit in
dieser Zeit, mufl sie ihr unsichtbares Geheimnis, Christus, und den Geist, von dem
sie beseelt ist, den Geist des Glaubens an die Gnade, den Geist des Kreuzes und der



Zur Theologie der dhristlichen Ehelosigkeit und Jungfriulichkeit 351

eschatologischen Hoffnung, den Geist der endgiiltigen, alle irdischen Giiter hinter
sich lassenden Liebe bezeugen, zeichenhaft sichtbar machen. Sie kann es aber durch
nichts so eindringlich wie durch die Ehelosigkeit ,um des Himmelreiches willen®,
durch die Jungfraulichkeit, die dem Herrn und dem Evangelium geweiht ist. Damit
iibernimmt der um Christi willen Ehelose einen stellvertretenden und notwendigen
Dienst fiir die Briider. Er weist sie durch seinen Stand und — anders wiirde er seine
Gabe veruntreuen — durch das lebendige Beispiel seines Lebens auf das eigentliche
Geheimnis ihres Christseins hin. Der theologische Ort christlicher Ehelosigkeit und
Jungfriulichkeit in der Kirche ist ihre Zeichen- und Zeugnisfunktion.

Man kann dber die Theologie der christlichen Jungfraulichkeit nicht zureichend
sprechen, ohne auch Maria erwdhnt zu haben. Sie war nicht nur der erste jungfriu-
liche Mensch im Sinne christlicher Jungfriulichkeit, in ibr ist auch — ahnlich wie in
Christus, wenn auch abhingig von ihm — das Geheimnis christlicher Jungfraulich-
keit begriindet. Sie vertrat — zu solcher Vertretung von Gott berufen — in der
Stunde der Verkiindigung das alttestamentliche Gottesvolk. Das zeigt schon der Ver-
kiindigungsbericht des Lukasevangeliums. Der Gruf§ des Engels ,Freu dich, Gna-
denvolle!“4 wendet sich nicht nur an Maria als diesen einzelnen Menschen, sondern
spricht sie als von Gott erwihlte Vertreterin ihres Volkes an. Er nimmt nimlich die
gleichen Worte wieder auf, mit denen schon die Propheten des Alten Bundes das
niedergebeugte Volk unter Hinweis auf den kommenden Messias getrostet hatten.
~Stofle einen Ruf der Freude aus, Tochter Sion, juble laut Israel, freu dich und froh-
locke von ganzem Herzen, Tochter Jerusalem. Jahwe hat den Richterspruch, der auf
dir lag, aufgehoben, abgewendet deinen Feind. Isracls Konig ist der Herr in deiner
Mitte“ (Soph 8, 14f.). ,Laut juble Tochter Sion! Aufjauchze Tochter Jerusalem.
Siche, dein Kénig kommt zu dir, gerecht und siegreich“ (Zach 9,9). ,Singe und freue
dich, Tochter Sion, denn siche, ich komme, um in deiner Mitte zo wohnen® (Zach 2, 14).
Und auch die Antwort Mariens auf ihre Berufung und das, was Gott an ihr tat, zeigt
den gleichen Zusammenhang. Das Magnificat nimmt nur den Lobgesang der alttesta-
mentlichen Anna wieder auf (1 Sam 2,1£.), die Gott versprochen hatte: ,Herr der
Heerscharen, wenn du das Elend deiner Magd ansichst, meiner gedenkst, deine Magd
nicht vergifit und deiner Magd Samen schenkst, so will ich ihn dem Herrn weihen
sein Leben lang“ (1 Sam 1, 11). ,Hochpreiset meine Seele den Herrn, und mein Geist
frohlockt in Gott, meinem Heiland. Denn er hat herabgeschaut auf die Niedrigkeit
seiner Magd“ (Lk 1, 46 ff.). Gott hat in ihr die Schmach Israels, die Unfruchtbarkeit
und Kinderlosigkeit fortgenommen. Nun jubelt sie als Tochter Jerusalems: ,Freue
dich, du Unfruchtbare, die du nicht gebierst, juble und frohlocke, die du keine Ge-
burtswehen hast, denn die Kinder der Verlassenen sind zahlreicher als die Kinder
derjenigen, die einen Mann hat* (Gal 4, 27; vgl. Is 54, 1). In Mariens jungfriulicher
Mutterschaft kam die Heilsgeschichte des alten Bundesvolkes zur Erfiillung und
wurde die Geschichte des nenen Bundesvolkes eingeleitet.

Christliche Jungfraulichkeit geht nicht nur auf Christus zuriick, sondern anch auf
Maria. Sie ist Teilnahme an ihrer Jungfriulichkeit und das heifit: am Geheimnis
der jungfriulichen Kirche. Auch das hat die Uberlieferung immer gewuft. So liest

“S.Lyonnet, Biblica 20 (1989) 131—141; M. Thurian, Marie Mére du Seigneur —
Figure de I’ Eglise, Les Presses de Taizé, 19—30.



852 Friedrich Wulf

man etwa bei Bernhard von Clairvaux: ,Niemand nehme sich heraus und wage es,
seine Seele Braut des Herrn zu nennen. Da wir aber zur Kirche gehéren, die sich
mit Recht dieses Namens und dessen, was er besagt, rithmt, beanspruchen wir nicht
zu Unrecht, an ihrem Ruhm teilzuhaben®s. ,Denn nicht wegen einer einzigen Seele,
sondern wegen der vielen, die er in einer Kirche sammeln, zu einer einzigen Braut
vereinigen wollte, hat Gott so viel getan und gelitten, da er auf Erden wirkte“s.

Wenn Theologie und Verkiindigung der christlichen Jungfriulichkeit wieder aus
solchem Reichtum géttlicher Geheimnisse lebten, dann wiirde ihr Ruf nicht ungehért
und unbeantwortet verhallen, auch nicht in unserer Zeit!

Zur Anthropblogie von Zélibat und Jungfriulichkeit
Von Friedrich W ulf SJ, Miinchen

Wenn man einmal in Ordensregeln und Konstitutionen nachliest, was dort iiber
das Geliibde der Keuschheit gesagt wird, dann findet man — anders als bei der Be-
handlung von Armut und Gehorsam — fiir gew6hnlich nur ein paar Worte, etwa
dieser Art, dafl sein Inhalt nicht weiter erklart zu werden brauche, weil es sich von
selbst verstehe, dafl man nach einer engelhafien Reinheit streben miisse. Nun ist es
nicht nur der Takt, der diese knappe Redeweise erklart. Auch in der miindlichen
Ordens-Unterweisung erfiahrt der junge Mensch meist nur das Notwendigste. Man
spricht nicht gern iiber Fragen, die als peinlich gelten.

Eine solche Praxis geniigt aber heute nicht mehr. Denn die Schwierigkeiten und
Gefahrdungen der Verwirklichung einer nur aus dem Glauben zu verstehenden Be-
rufung sind gréfler geworden, von der Welt und vom Menschen selbst her. Es ist
darum unerlaflich, denen, die sich von einem Ruf der Gnade her zum Priestertum
oder Ordensstand oder auch nur persénlich zur Ehelosigkeit entschlossen haben, fiir
ihren menschlich nicht immer leichten Weg eine Anleitung und Hilfe zu geben, und
nicht selten werden sie noch einmal unterwegs einer solchen Hilfe bediirfen.

Wir versuchen darum im folgenden auf einige Probleme hinzuweisen, die sich
-aus der Ehelosigkeit, auch in einer religiésen Berufung, ergeben, und die damit ge-
stellten Lebensaufgaben kurz zu umreifien. Es sind Probleme, die mit den drei Ver-
zichten zusammenhingen, die dem Menschen in Zédlibat und Jungfriulichkeit ab-
verlangt werden, dem Uerzicht auf die spezifische Betitigung der Geschlechitlichkeit,
dem Uerzicht auf den andersgeschlechtlichen Partner und dem Uerzicht auf Kind und
Familie. So sehr die Bereiche dieses dreifachen Verzichtes ineinander iibergehen und
im konkreten Vollzug nicht voneinander getrennt werden konnen, so beinhalten sie
doch jeweils etwas anderes, das in seiner Besonderheit gesehen werden mufl. Nur so
vermag der ehelose Mensch Schwierigkeiten, die in irgendeiner Form in seinem

5 Cant. Serm. 12, 11.
¢ Cant. Serm. 68, 4.





