
Zur Theologie 
der christlichen Ehelosigkeit und Jungfräulichkeit * 

Von Friedridi Wulf SJ, Mündien 

Das Thema ist nicht zeitlos gemeint, sondern von der heutigen Stunde diktiert. 
Jungfräulichkeit hat in unserer Generation nicht mehr jenen freudigen, geradezu 
jubelnden Klang, der aus den Schriften der Kirchenväter zu uns spricht, der die 
Texte und die Atmosphäre der Jungfrauenweihe so sehr kennzeichnet: •Komm, 
meine Erwählte, meinen Thron will ich in dir aufrichten. Denn der König verlangt 
nach deiner Schönheit." •Empfange den Kranz der Jungfrau. Wie du auf Erden 
durch meine Hände bekränzt wirst, so mögest du verdienen, auch von Christus im 
Himmel mit Herrlichkeit und Ehre umkränzt zu werden." •Ich bin ihm angetraut, 
dem die Engel dienen, vor dessen Schönheit Sonne und Mond in Staunen sind." 
•Angetan hat mich der Herr mit einem Gewand von Gold gewirkt, und mit unschätz- 
baren Kleinoden hat er mich geziert." Woher kommt es, daß solche Lobpreisungen 
bei vielen jungen Christen, die im übrigen des Idealismus nicht entbehren, kein 
rechtes Echo mehr finden? Das hat vielerlei Gründe. 

Das Wort •Jungfräulichkeit" hat für uns einen sentimentalen Beigeschmack. Dazu 
insinuiert es für viele eine unterentwickelte oder sogar unechte Menschlichkeit. Wir 
denken sofort an falsche Sublimierung einer unbewältigten leib-seelischen Sphäre. 
Leider trägt das klösterliche Brauchtum in manchen Genossenschaften das Seine mit 
dazu bei, um das Unbehagen beim Hören dieses Wortes zu nähren. 

Ernster ist das Sachproblem. Die menschlichen Schwierigkeiten, insbesondere die 
gesundheitlichen Schädigungen sind größer als in früheren Generationen. Die Un- 
sicherheit aufgrund einer mangelnden oder gestörten Vitalität, eines mangelnden 
und gestörten Selbstvertrauens bewirkt Angst vor dem Gedanken an das Alleinsein, 
an die Bindungen, die mit dem Stand des jungfräulichen Lebens gegeben sind, und 
oft sogar vor der Ehe und ihrer unwiderruflichen Entscheidung • und umgekehrt: 
Hunger nach dem Leben, nach Erfüllung, nach dem anderen Menschen, nach Betäti- 
gung der natürlichen Kräfte und vor allem nach Freiheit. Auch die kirchliche Ver- 
kündigung hat sich hier mancher Versäumnisse anzuklagen. Gegenüber der exten- 
siven und intensiven Betonung der Ehe, ihres Geheimnisses und ihrer Würde, deren 
Notwendigkeit und Wert nicht abgestritten werden soll, ist die theologische Auf- 
arbeitung der Jungfräulichkeit im Licht der heutigen Christologie und Ekklesiologie 
sowie ihre zeitgemäße Verkündigung weit zurückgeblieben. Und doch können beide, 
Ehe und Jungfräulichkeit, nur im Hinblick auf den jeweils anderen Stand theo- 
logisch und pastoral sachgerecht dargestellt werden. 

Es bedarf daher einer tiefgehenden Erneuerung und Rehabilitierung des Ideals der 
christlichen Jungfräulichkeit. Es ist wieder von der Offenbarung her der ganze Reich- 
tum der •Ehelosigkeit um des Himmelreiches willen" zu entfalten. Es ist aber auch 
den anthropologischen Gegebenheiten und Voraussetzungen des jungfräulichen Le- 

* Wir unterscheiden Ehelosigkeit und Jungfräulichkeit, weil beide nicht einfach zusammen- 
fallen; nicht jede Ehelosigkeit ist auch Jungfräulichkeit. 



342 Friedrich Wulf 

bens stärker Rechnung zu tragen. An Bemühungen in dieser Richtung hat es in den 
letzten Jahren nicht gefehlt1. Aber ein entsprechendes Echo ist bisher ausgeblieben. 
Das mag an den erhöhten Schwierigkeiten liegen, denen sich viele gegenüber sehen, 
es kann aber auch einen Schwund des übernatürlichen Denkens in dieser säkularisier- 
ten Welt, einen mangelnden Glaubensrealismus anzeigen. Außerdem wäre zu über- 
legen, ob es nicht zu einem Teil an der Abwehr einer überlieferten Begrifflichkeit 
liegt, daß die gemeinte Sache nicht mehr genügend in den Blick kommt. Es gilt 
darum immer wieder zu versuchen, einen Einstieg in das Geheimnis der Jungfräu- 
lichkeit zu finden, der dem heutigen Christen ihr Verständnis von neuem erschließt. 
Vielleicht gelingt er uns von der biblischen Theologie her. 

I 
Der neutestamentliche Befund 

Mt 19,12: Jesus greift das aus natürlichen Erwägungen heraus gesprochene Wort 
der Jünger, es sei unter den angegebenen Bedingungen besser, nicht zu heiraten, auf 
und korrigiert es dadurch, daß er ihm einen neuen Sinn gibt: •Nicht alle fassen 
dieses Wort, sondern nur die, denen es gegeben ist"2. Es geht um ein Geheimnis, das 
darum nur in einer besonderen Gnade verstanden wird. Wer es •faßt" und die ihm 
angebotene Gnade annimmt, wird eheuntauglich; die Ehe ist für ihn keine echte 
Möglichkeit mehr. Als Grund dafür wird angegeben •um des Himmelreiches wil- 
len". Gemeint ist die in Christus sichtbar und greifbar gewordene Königsherrschaft 
Gottes, die Gottes Angebot an den Menschen zur Teilnahme an seinem Leben und 
seiner Liebe einschließt. In Christus rührt Gott das Herz des Menschen bisweilen in 
so tiefer und unmittelbarer Weise an, daß der Mensch nur noch Gott kennt, den 
Gott der Nähe in Jesus Christus. Wer im Licht eines solchen Anrufs dem Herrn 
nachfolgt, macht sich damit für die Ehe untauglich. Die Ehelosigkeit wird also chri- 
stologisch und eschatologisch begründet. 

1 Kor 7,1•40: In der korinthischen Gemeinde war u. a. die Frage aufgetaucht, 
ob nicht in Anbetracht der bevorstehenden Parusie völlige Enthaltsamkeit angebracht 
sei. Paulus antwortet darauf mit kluger Unterscheidung, die einerseits jeden aske- 
tischen Rigorismus ablehnt, anderseits aber die Jungfräulichkeit als Gnadengabe 
preist. Sein Grundgedanke ist folgender: In der jetzigen Heilszeit, die von Christi 
Tod und Auferstehung, von seiner Himmelfahrt und seiner erwarteten Wiederkunft 
bestimmt ist • •Die Zeit ist kurz... die Gestalt dieser Welt ist im Vergehen 
begriffen (29. 31) • hat es keinen Sinn mehr, eine Änderung seiner Lebensverhält- 
nisse anzustreben, soweit sie der christlichen Berufung nicht entgegenstehen. Jeder 
möge vielmehr sein ganzes Trachten auf den Herrn richten. Ihm und seiner Heilstat 

1 Vgl. das Rundsdireiben Pius' XII. •Sacra Virginitas" (1954); in der deutschsprachigen 
Literatur u.a. Doms, Guardini, Sonderheft der Zeitschrift •Anima" 7 (1952) 193ff. 

2 Einige Exegeten (u. a. Lohmeyer-Schmauch, Tillmann- Bibel) beziehen 
dieses Herrenwort auf die vorhergehenden Verse von der Unauflöslichkeit der Ehe, so daß 
gesagt werden solle, auch die Ehe sei ein Geheimnis, das nur in der Gnade verstanden 
werde, aber die meisten (u. a. Schlatter, J. Schmid, Blinzler, Schnacken- 
burg) halten mit Recht wegen der eindeutigen Begründungspartikel •denn" an seiner 
Verknüpfung mit der •Ehelosigkeit um des Himmelreiches willen" fest. 



Zur Theologie der christlichen Ehelosigkeit und Jungfräulichkeit 348 

gegenüber sind die irdischen und vorläufigen Ordnungen • ob beschnitten oder 
unbeschnitten, Freier oder Sklave • zweitrangig geworden (17•24). Darum: •Wie 
der Herr es jedem zugeteilt, wie Gott jeden berufen hat, so soll er wandeln" (17). 
•Ein jeder soll vor Gott darin bleiben, worin er berufen wurde" (24). Auch die 
Frage der Enthaltsamkeit wird zunächst von hierher gesehen. •Bist du an eine Frau 
gebunden? Suche keine Trennung! Bist du gelöst von einer Frau? Suche keine Frau!" 
(27). Wer verheiratet ist, muß das gottgewollte Gesetz der Ehe erfüllen • dem 
Ehepartner die Treue halten (10•13. 39), ihm die eheliche Pflicht leisten (3•5), ihn 
an seiner Christusgemeinschaft teilnehmen lassen und so heiligen (14). Enthaltsam- 
keit ist in der Ehe nur in gegenseitiger Übereinstimmung auf eine bestimmte Zeit 
angebracht; anders hieße sie den Menschen versuchen. Immerhin gibt es eine christ- 
liche Enthaltsamkeit in der Ehe, die ihren Grund im Gebet (5), im •ungestörten 
Verweilen beim Herrn" (35) hat, also auf einen Gnadenantrieb zurückgeht. Den 
Unverheirateten aber und den Witwen rät der Apostel, ganz enthaltsam zu bleiben. 
•Es ist gut für einen Mann, eine Frau nicht zu berühren" (1), und gut für eine Jung- 
frau und Witwe, in ihrem Stand zu verharren (8. 26. 38. 40). Zwei Gründe gibt 
Paulus dafür an. Einmal: Den Unverheirateten bleiben viele Sorgen erspart, denen 
Familienväter und -mütter •wegen der gegenwärtigen Bedrängnis" (26), wie der 
Herr sie für die Endzeit vorausgesagt hat, ausgesetzt sind. Ferner • und hier liegt 
nach dem Apostel der entscheidende Grund für die christliche Jungfräulichkeit •: 
sie können sich ungeteilter der Sache des Herrn hingeben, ohne von der Rücksicht- 
nahme auf den Ehegatten und der Sorge, wie sie ihm gefallen, abgelenkt zu werden 
(32. 34). Paulus weiß aus eigener Erfahrung, was es um ein •ständiges Verharren 
beim Herrn in Ungestörtheit" (35), um die alleinige Sorge für den Herrn und den 
ungeteilten Dienst ist. Er kennt auch das Leben der Gemeinde und weiß, wie schwer 
es ist, in dieser Welt irdischer Sorgen die Christusliebe über alles zu stellen. Aus 
solchem Wissen kommt sein Urteil, daß das Leben in Jungfräulichkeit und gott- 
geweihter Witwenschaft •seliger" (40) sei als das Leben in der Ehe, was nicht ohne- 
weiteres heißt das •Vollkommenere", sondern das •Bessere" (38), im Hinblick näm- 
lich auf die Bewahrung und Vertiefung der gnadenhaft geschenkten Christusverbun- 
denheit, auf der das Heil beruht. Thomas von Aquin wird später sagen, der Weg 
der Evangelischen Räte sei der •unbehindertere" und •sicherere" zur vollkommenen 
Liebe. 

Auch hier wird also die christliche Ehelosigkeit und Jungfräulichkeit christologisch 
und eschatologisch begründet. Und auch hier ist sie eine •Gnadengabe" (7), die aber 
nicht nur daran als gegeben erkannt wird, daß einer sich in besonderer Weise zu 
Christus und seinem Dienst hingezogen fühlt, sondern ebenso daran, daß einer 
wirklich enthaltsam leben kann (9. 37), woraus zu ersehen ist, wie nüchtern Paulus 
die Frage der Berufung zur Jungfräulichkeit behandelt, obwohl er oder gerade weil 
er sie für sich selbst als ein so hohes Gut betrachtet. 

Mk 10,28•30: Das Petruswort: •Siehe, wir haben alles verlassen..." und die 
Antwort des Herrn: •Wahrlich, wahrlich, ich sage euch..." sind mit der Perikope 
vom Reichen Jüngling verknüpft. Im Gegensatz zu diesem haben die Jünger alles ver- 
lassen, nicht nur Hab und Gut, sondern auch ihre Familien, und sind Christus 
gefolgt. Der Ruf des Herrn erging an sie nicht in erster Linie um ihres persönlichen 



344 Friedrich Wulf 

Heiles willen • im Sinne des Wortes: •Willst du vollkommen sein, so geh hin, 
verkaufe, was du hast... und dann komm und folge mir nach" (Mt 19, 21) •, 
sondern zur Anteilnahme an seiner Sendung, •um meinetwillen und um des Evan- 
geliums willen", sagt der Herr, •damit sie bei ihm seien und er sie aussende zu 
predigen und Vollmacht zu haben, die Dämonen auszutreiben" (Mk 3, 14 f.). Es gibt 
also im Neuen Testament eine Ehelosigkeit3 um des ungeteilten Dienstes willen, und 
auch sie ist christologisch und eschatologisch begründet. In dieser Berufung steht der 
Gerufene nicht mehr Christus gegenüber • in der Geste der sich hinschenkenden 
Liebe, in der Haltung christlicher Jungfräulichkeit •, sondern vertritt Christus und 
übernimmt dessen Sendung, handelt in dessen Namen und Auftrag. Es ist die Ehe- 
losigkeit der Apostel und ihrer Nachfolger. 

Lk 14,16•24: Es handelt sich zwar nur um ein Gleichnis; auch ist nicht im 
eigentlichen Sinn von Ehelosigkeit die Rede; dennoch gehört die Stelle hierher. • 
Da wird einer geschildert, der durch seine Ehe davon abgehalten wird, die Ein- 
ladung zur Hochzeit anzunehmen. Es ist also eine ähnliche Heilssituation wie die des 
Reichen Jünglings. Das irdische Gut läßt die Herrlichkeit des ewigen Lebens, die 
irdische Liebesgemeinschaft die Liebesgemeinschaft mit Gott, die dem Menschen in 
Christus angeboten wird, nicht erkennen. Darüber wird der Gastgeber (nach Mt der 
König) d. h. Gott zornig und am Schluß das harte Wort: •Keiner von jenen Män- 
nern, die zuerst geladen waren, soll von meinem Mahl kosten". • Angesichts der 
Einladung Gottes an den Menschen zum Hochzeitsmahl seines Sohnes, die an- 
zunehmen oder abzulehnen nicht im Belieben des Menschen steht, kann es für 
diesen notwendig werden, sich von allen irdischen Gütern, selbst vom Ehegatten, 
loszureißen. In diesem Sinn ist das unmittelbar dem Gleichnis folgende Herrenwort 
zu verstehen: •Wenn einer zu mir kommt und haßt nicht seinen Vater und die 
Mutter und die Frau und die Kinder und die Brüder und die Schwestern, dazu auch 
noch sein eigenes Leben, so kann er mein Jünger nicht sein. Und wer sein Kreuz nicht 
trägt und mir nachfolgt, kann mein Jünger nicht sein" (Lk 14, 25•27). Die •Ehe- 
losigkeit um des Himmelreiches willen" besagt also unter Umständen etwas Hartes, 
ein Sich-losreißen. Sie gehört dann in den Bereich jener Todesbereitschaft, die das 
Hereinbrechen des Reiches Gottes in diese Weltzeit vom Christen verlangt. 

2 Kor 11, 1•4: Auch hier ist nicht von Jungfräulichkeit im wörtlichen, sondern in 
einem angewandten Sinn die Rede, aber gerade so erhellt, was die christliche Jung- 
fräulichkeit anzeigt und in ganzheitlicher Weise, in der Einheit von Seele und Leib, 
zu verwirklichen sucht: jene keusche (nicht nach einer anderen Liebe schielende) und 
totale Verbundenheit mit dem Herrn in Glaube, Hoffnung und Liebe, die mit keinem 
irdischen Gut verglichen werden kann und die das unveräußerliche Wesen christ- 
lichen Lebens ausmacht. Mit Recht verwendet darum die Kirche das Apostelwort in 
der Liturgie der Jungfrauenmesse. Und noch ein Moment christlicher Jungfräulich- 
keit wird hier deutlich: Paulus wendet sich nicht an den Einzelnen, sondern an die 
Gemeinde. Sie ist die •reine Jungfrau", die er •mit einem einzigen Mann verlobt" 
hat, weil ihr Glaube an Christus und ihre Liebe zu ihm •rein" und rückhaltlos (•ein- 

3 Es ist für den Sinn dieser Perikope unerheblich, ob Petrus, der verheiratet war, die 
eheliche Gemeinschaft später in irgendeiner Form wieder aufgenommen hat (vgl. 1 Kor 9, 5) 
oder nicht. 



Zur Theologie der christlidien Ehelosigkeit und Jungfräulidikeit 345 

fältig") sind. Sie darf sich nicht wie Eva durch die Arglist der Schlange betören 
und nicht zu einem anderen Mann verführen lassen, sondern darf nur einen Mann 
kennen und nur ihm anhangen. 

Mt 25,1•13: Das Gleichnis von den zehn Jungfrauen beschwört die Heilssituation 
der Endzeit. Sie wird geschildert unter dem Bild des Wartens auf den Bräutigam, 
der seiner Braut entgegeneilt, um mit ihr Hochzeit zu feiern und sie heimzuholen. 
Alle Christen gleichen den Jungfrauen, den Freundinnen der Braut, sie alle nehmen 
am Geheimnis der einen jungfräulichen Braut, die die Kirche ist, teil. 

GehOffb 14, 4: Noch einmal ein Bild der Endzeit. Der Schauplatz ist der Berg 
Sion, auf dem nach spätjüdischer apokalyptischer Überlieferung der Messias das 
Gottesvolk in den Drangsalen der Endzeit um sich sammeln wird. In christlicher 
Übersetzung ist der Sionsberg, der durch den Tempel, das Heiligtum ausgezeichnet 
ist, der Ort der Kirche. Auf ihm sieht Johannes das Lamm stehen und um das Lamm 
geschart eine unabsehbare Zahl von Gläubigen; sie tragen den Namen des Lammes 
und des Vaters auf ihrer Stirn, als Zeichen ihrer Zugehörigkeit zum Sieger über den 
Drachen. Das Siegeslied, das aus dem Himmel zu ihnen herabdringt und das nur sie 
verstehen können, machtvoll und lieblich zugleich, ist für sie Stärkung und Trost. 
Denn es sind angstvolle Tage, in denen die gottfeindliche Welt noch einmal auf das 
Gottesvolk einstürmt, Tage des Zornes Gottes und des Gerichts. Wer sind die Hun- 
dertvierundvierzigtausend im Gefolge des Lammes, die •von der Erde losgekauft" 
sind, •erkauft als Erstlingsgabe für Gott und das Lamm"? Johannes sagt: •Das sind 
die, die sich mit Weibern nicht befleckten; denn sie sind jungfräulich. Das sind die, 
die dem Lamm folgen, wohin immer es geht... und in ihrem Mund wurde keine 
Lüge erfunden; sie sind ohne Fehl". Im Licht der alttestamentlichen Überlieferung 
vom Ehebund, den Jahwe mit seinem Volk geschlossen hat, und den im Anschluß 
daran gebrauchten Bildern für Israel von der •Jungfrau, Tochter Sion" oder auch 
dem •ehebrecherischen Volk", der •Dirne Israel" (Is 1,21; Jer 2,20), und gegen- 
über der im gleichen Kapitel genannten Gegenspielerin des Gottesvolkes, der Hure 
Babylon (GehOffb 14, 8), wird man wohl zuerst an diejenigen denken müssen, die 
nicht der Unzucht des Götzendienstes verfallen sind, die ihren Glauben rein und 
unbefleckt bewahrten, die ihrem Herrn auch in der Bedrängnis der Endzeit die 
Treue hielten und ihm auf dem Weg der Selbstverleugnung und des Kreuzes gefolgt 
sind. Aber schon bald und mit Recht hat die Christenheit in ihnen in besonderer 
Weise diejenigen gesehen, die als Zeugen Christi das Martyrium erlitten und die 
zum Zeichen ihrer einzigen Liebe dem Herrn ihre Jungfräulichkeit weihten. Die 
beiden Deutungen widersprechen sich nicht. Die jungfräulichen Menschen im Ge- 
folge des Lammes machen nur sichtbar, was alle auszeichnet, die zu den Hundert- 
vierundvierzigtausend zählen: den reinen, unbefleckten Glauben und die vorbehalt- 
lose Liebe zum Herrn, die seinetwillen jedes irdische Gut und selbst das eigene 
Leben hintansetzt. Vor dem Einzelnen ist es darum die jungfräuliche Kirche als 
solche, in deren Mitte das Lamm erscheint. An ihrer Jungfräulichkeit, an ihrem 
Glauben und ihrer Liebe nehmen alle teil, die in den Drangsalen und Anfechtungen 
der Endzeit dem Lamm folgen, wohin immer es geht. 



346 Friedrich Wulf 

II 
Theologisdie Deutung 

Überschaut man einmal die neutestamentlichen Stellen über Ehelosigkeit und 
Jungfräulichkeit, dann ist ihre unüberhörbare Grundaussage die, daß beide ihren 
Ursprung in Christus haben und sich nur in innigster Beziehung zu Christus erfül- 
len. Christliche Ehelosigkeit und Jungfräulichkeit sind etwas Neues und Einzig- 
artiges. Sie sind darum in ihrem Kern nicht mit außerchristlichen Formen freiwilli- 
ger Ehelosigkeit zu vergleichen. Sie beginnen erst mit Christus. Auch dort, wo sie im 
Alten Bund angetroffen werden, etwa bei Jeremias oder Johannes dem Täufer, sind 
sie auf Christus und die messianische Zeit bezogen. Es ist darum nicht verwunderlich, 
daß sie in dieser Häufigkeit und Stetigkeit durch alle Jahrhunderte hindurch einzig 
in der Kirche zu finden sind. 

Christus selbst war ein jungfräulicher Mensch. Seine Jungfräulichkeit hängt unzer- 
trennlich mit dem Geheimnis seiner Person und seiner Sendung zusammen. Er ist 
der verheißene Bräutigam, der gekommen ist, den Bund Gottes mit seinem Volk zu 
vollenden, seine Braut, die treulos gewordene und sündige, zu suchen, sie von ihrem 
Makel zu befreien und von neuem zu schmücken (Eph 5, 25 ff.), mit ihr Hochzeit zu 
feiern und sie endgültig heimzuführen (Mt 22, 2 ff.; 25, 1 ff.; Jo 2, 1 ff.; GehOffb 
19, 7; 21, 2; 22, 17). In seinem Leben ist das Wort des jungfräulichen Jeremias in 
Erfüllung gegangen: •Also spricht der Herr: An diesem Platz, von dem ihr behaup- 
tet: ,Eine Wüste ist er...'... hört man wieder Freudenruf und Jubelschall, das 
Jauchzen des Bräutigams und der Braut und den Gesang derer, die da ausrufen: 
.Lobpreist den Herrn der Heere, denn gütig ist der Herr, und ewig bleibt seine Huld'" 
(33, 10 f). •Können die Hochzeitsgäste trauern, solange der Bräutigam bei ihnen 
ist?" (Mt 9, 15), entgegnet Jesus den Johannesjüngern auf ihre Klage, seine Jünger 
würden nicht fasten. 

Das Motiv des Bräutigams ist nicht nur ein schönes Bild, das die Heilige Schrift 
metaphorisch auf Christus anwendet. Die Liebe Christi zu seiner Kirche, ihre Aus- 
schließlichkeit, Vorbehaltlosigkeit und Innigkeit, ist vielmehr die Urwirklichkeit, aus 
der alle bräutliche und eheliche Liebe lebt (Eph 5, 25 ff). Der menschgewordene Got- 
tessohn sollte nach dem Ratschluß Gottes mit allen, die an ihn glauben und dem Ruf 
zur Hochzeit nachgekommen sind, einen heiligen Leib bilden und ihr Haupt sein. 
Seine Grundbitte an den Vater lautete darum: •... daß sie eins seien, wie wir eins 
sind, ich in ihnen und Du in mir" (Jo 17, 22), so daß Paulus den Kern des Geheim- 
nisses der Erlösung trifft, wenn er schreibt: •Wir alle sind einer in Christus" 
(Gal 3, 28). 

Das in der Ehelosigkeit Christi zeichenhaft sichtbar werdende Geheimnis der 
unmittelbaren und zuletzt unverhüllten Liebe des einzigen Gottes zu seinem Volk 
und darin zu jedem einzelnen ist der Grund und die Quelle aller christlichen Ehe- 
losigkeit und Jungfräulichkeit. Wo immer diese im Raum des Christentums ange- 
troffen werden, sind sie die Antwort auf dieses Zeichen, die Antwort der Braut auf 
den Ruf des Bräutigams. Das bedeutet aber noch nicht, daß diese Antwort immer 
auch im Sinnfeld des Bildes der bräutlichen Liebe gegeben würde. Ihre Grund- 
gestalt, ihr eigentlicher Vollzug, ist vielmehr die Nachfolge, in der der Mensch alles 
verläßt, um bei Christus zu sein. •Siehe, wir haben alles verlassen und sind dir nach- 



Zur Theologie der christlichen Ehelosigkeit und Jungfräulichkeit 347 

gefolgt", sagt Petrus zum Herrn (Mk 10,28). •Geh hin, verkaufe alles, was du hast, 
und gib es an Arme, und du wirst einen Schatz im Himmel haben, und komm, trag 
das Kreuz und folge mir", sagt der Herr zum Reichen Jüngling (Mk 10, 21). Es ist 
ein und dasselbe, trotz mancher Verschiedenheiten in beiden Berufungen. Man kann 
nach dem Ausweis der Evangelien die Berufung zur Ehelosigkeit und die Berufung 
zur Armut nicht säuberlich voneinander trennen. Beide stehen unter dem Zeichen 
des Verlassens von allem, um frei und ohne andere Bindungen dem Herrn nach- 
folgen zu können. Beide machen für die Ehe untauglich, denn es ist immer der Herr, 
um dessentwillen man alles verläßt; Er ruft, Er gibt die Gnade, es zu •fassen" (Mt 
19, 11), Er nimmt das Herz des Gerufenen gefangen. Und immer ist es eine Nach- 
folge in den Tod; denn die Stunde des Kreuzes, •seine Stunde", ist die Stunde der 
Hochzeit (vgl. Jo 2, 4); hier, im Blut Christi, wird der Bund, den Gott mit den Men- 
schen schließen will, endgültig besiegelt. 

Seitdem Gott Mensch geworden ist, hat die Welt einen neuen Grund und ein 
neues Ziel erhalten, oder besser, ist deutlich geworden, daß die Welt von Ewigkeit 
her ihren Grund und ihr Ziel in Christus haben sollte. Mit Recht wird Christus 
darum •das Alpha und das Omega, der Anfang und das Ende" (GehOffb 20, 6) aller 
Geschichte genannt. Dadurch sind aber die Ordnungen dieser Welt relativiert wor- 
den. Sie haben ihren Sinn und Wert nur noch von Christus her und auf ihn hin 
(darin kommen sie allerdings auch zu ihrer letzten Sinnerfüllung). Das gilt insbeson- 
dere von der Ehe. Diese kann nicht mehr allein aus sich verstanden werden, als in 
der Natur angelegte Institution, als Partnerschaft von Mann und Frau zu gegen- 
seitiger Hilfe hier auf Erden und zur Weitergabe des leiblichen Lebens. Ihre natür- 
liche Sinnbestimmung wurde durch Christus vielmehr in einen größeren, die Welt 
übersteigenden Sinnzusammenhang hineingenommen. Sie ist zum Abbild jener Ehe 
geworden, die Gott mit seinem Volk in Christus geschlossen hat. Das ist nicht nur 
ein schöner Vergleich, sondern rührt an ihre eigentliche, neue Wirklichkeit. Durch 
die sakramentale Weihe ist sie aufgenommen, hineingenommen worden in die 
gnadenhafte, liebende Gemeinschaft zwischen Christus und seiner Kirche, nimmt sie 
teil an dem Geheimnis des Leibes Christi. Sie vollendet sich darum nur in dem Maß, 
als sie sich in dieses Geheimnis hinein aufhebt. Nur in ihm finden die Ehegatten 
wahrhaft und endgültig (in eschatologisdier Endgültigkeit) zueinander, nur auf seine 
Verwirklichung hin geben sie das leibliche Leben noch sinnvoll weiter. In sich 
gesehen, ohne die Sicht auf das größere Geheimnis, das nicht von der Erde, sondern 
vom Himmel stammt, hat die Ehe keinen rechten Sinn mehr (als solche geht sie wie 
die Gestalt dieser Welt dem Untergang entgegen). Denn in der Welt der Erlösten, 
die Christus in seiner Menschwerdung begründet und in seinem Tod vollendet hat 
und die in seiner Auferstehung in Erscheinung tritt, ist Christus der einzige Eheherr 
und Lebenspender. Darum heißt es auch von denen, die •an jener Welt und an der 
Auferstehung von den Toten Anteil haben", daß sie •weder heiraten noch sich 
heiraten lassen; denn sie können ja auch nicht mehr sterben" (Lk 20, 35 f.). 

Im Licht dieses Geheimnisses, der Weltverwandlung durch das Christusereignis, 
des hereinbrechenden, in Christus schon gegenwärtigen •Reiches Gottes", der schon 
anhebenden neuen Welt, ist nun auch die christliche Ehelosigkeit zu sehen. Nicht als 
könnte der Christ sie von sich aus als eine neue Möglichkeit ergreifen. Das bedeutete 



348 Friedridi Wulf 

einen Vorgriff auf die zukünftige Welt, der ihm nicht erlaubt ist. Denn wir sind noch 
Pilger, Angehörige einer alten Welt, die im Vergehen begriffen ist. Aber Christus 
kann ihm diese neue Möglichkeit eröffnen, und er hat es getan, indem er einzelne in 
seine Nachfolge, d. h. in die totale Lebensgemeinschaft mit sich berief. Die näheren 
Umstände solcher Berufung waren verschieden. Für den Reichen Jüngling bedeutete 
sie vielleicht die einzige Möglichkeit, aus seiner Verstocktheit in die Güter dieser 
Welt herauszukommen und des Reiches Gottes teilhaftig zu werden; es war dann die 
große Chance seines Lebens. Aber auch für ihn sollte sie wie für die übrigen Jünger 
die Lebens- und Schicksalsgemeinschaft mit Christus einleiten; auch er sollte um Jesu 
und um des Evangeliums willen alles verlassen (vgl. Mk 10, 29). Denn eine Nach- 
folge bloß um der eigenen Vollkommenheit willen gibt es nicht. Mit der Aufforde- 
rung: •Folge mir!" ist unzertrennlich der Auftrag verbunden: •Geh hin und ver- 
künde das Reich Gottes!" (Lk 9, 59 f.). Christus, der Bräutigam und Erlöser, steht 
immer zuerst dem Volk als ganzem gegenüber, so wie auch später die Kirche die 
erste Wirklichkeit sein wird, in die die einzelnen hineingerufen werden. Wer von 
ihm gerufen wird, wird immer zugleich in die Gemeinschaft der Brüder und um der 
Brüder willen gerufen; nur als Glied des einen Leibes nimmt er teil an der Sendung 
des Erlösers. 

Nicht so sehr also der einzelne, der dem Herrn nachfolgt, sondern die Jüngerschar, 
die ihn umgibt und ständig bei ihm ist • anders als die Rabbinenschüler bei ihrem 
Lehrer • macht das Geheimnis der Ehe Gottes mit seinem Volk deutlich. Hier wird 
eine neue Familie sichtbar, die nicht aus dem Blute stammt, sondern von Gott be- 
gründet wurde und nur in Gott Bestand hat, eine Familie, deren Grundmaximen 
Christus mit einem Seitenblick auf das pharisäische Zerrbild der Gottesfamilie wie 
folgt beschreibt: •Ihr sollt euch nicht Rabbi nennen lassen, denn einer ist euer Leh- 
rer, und ihr alle seid Brüder. Nennt auch niemanden auf Erden euren Vater, denn 
einer ist euer Vater, der im Himmel ist. Auch nicht Lehrmeister laßt euch nennen, 
denn einer ist euer Lehrmeister, der Messias. Der Größte unter euch werde euer 
Diener" (Mt 23, 8 ff.). Um dieser neuen Familie willen haben die Jünger Vater und 
Mutter und Geschwister und gegebenenfalls sogar Weib und Kind verlassen. Sie 
haben kein Zuhause mehr, denn •der Menschensohn hat nicht, wohin er sein Haupt 
lege" (Mt 8, 20). Für alle, die Jesus in seine Gefolgschaft beruft, zieht er einen schar- 
fen Trennungsstrich zwischen der natürlichen Familie und jener Familie, die einzig 
auf der Vaterschaft Gottes beruht und darum eine neue Kindschaft und eine neue 
Bruderschaft schenkt und deren Haupt er selbst ist. Um dieses nur im Glauben zu 
erfassende Geheimnis zeichenhaft sichtbar zu machen, gestattet er dem zur Nachfolge 
Berufenen nicht einmal, von den Seinen Abschied zu nehmen oder den Vater zu be- 
graben (Lk 9, 60. 62). Die harten Worte, die Jesus hier gebraucht, sind paradig- 
matisch gemeint. Das Neue, das mit Ihm angebrochen ist, soll rein und unverfälscht 
zum Ausdruck kommen. Nur so konnte den Jüngern und dem zuhörenden Volk ein- 
gehen, was er meinte, wenn er auf die Meldung hin, seine Mutter und seine Brüder 
stünden draußen vor der Tür und möchten mit ihm sprechen, auf die Schar seiner 
Jünger hinwies und sprach: •Siehe, das sind meine Mutter und meine Brüder" 
(Mt 12, 49). 



Zur Theologie der christlichen Ehelosigkeit und Jungfräulichkeit 349 

Was im irdischen Leben Jesu von wenigen vorgelebt wurde, ist nach seinem Tod 
und seiner Himmelfahrt in gewissem Sinn für alle Christen verpflichtend und be- 
stimmend geworden. Alle Gläubigen galten nun als Jünger Jesu und alle wußten 
sich in seine Nachfolge gerufen. Zwar konnte man dem erhöhten Herrn nicht mehr 
so nachfolgen wie dem irdischen. Er war ja nicht mehr in sichtbarer Weise in ihrer 
Mitte. Aber was der Ruf zur Nachfolge im tiefsten gemeint hatte, bestand unver- 
kürzt weiter, ja, war noch drängender geworden. Denn die letzte Zeit, die Zeit 
Christi, war angebrochen. Das Reich Gottes brach sich mit Macht Bahn; die Ge- 
meinden wuchsen. Und auch die vorausgesagten Drangsale kündigten sich an. Da 
richteten sich die Blicke aller auf den Herrn. Wohl war er hinübergegangen, durch 
den Tod in seine Herrlichkeit. Aber als solcher war er mitten unter ihnen, das Lamm 
auf dem Thron wie geschlachtet (GehOffb 5, 6). Er wurde für sie sichtbar in der Ge- 
meinschaft der Brüder, des Gottesvolkes, in der Kirche, und •sie erkannten ihn beim 
Brotbrechen'' (Lk 24, 35). An dieser Wirklichkeit hat sich die Vision des Johannes 
auf Patmos entzündet. •Und ich sah, und siehe, das Lamm stand auf dem Berg 
Sion" • also nicht im Himmel, sondern auf Erden, inmitten der bedrängten Kirche • 
•und mit ihm hundertvierundvierzigtausend, die seinen Namen und den Namen 
seines Vaters auf ihren Stirnen geschrieben trugen ... sie sind Jungfrauen. Sie folgen 
dem Lamm, wohin immer es geht" (GehOffb 14, 1. 4). Es ist der Schauplatz des Ge- 
richts, des letzten Kampfes mit dem Drachen, dem nur noch eine kurze Zeit gott- 
feindlichen Wirkens hier auf Erden, der Lästerung und Verführung, gegeben ist. 
Auch die Christen stehen im Kampf; sie werden besiegt (ebda. 13, 7), viele von ihnen 
fallen, sie besiegeln ihr Zeugnis für Christus mit dem Tod (ebda. 12,11). Aber in der 
Gefolgschaft des Lammes kann ihnen im letzten kein Schaden zugefügt werden; 
denn das Lamm ist der Sieger in diesem Endkampf. Wenn sie ihm die Treue bewah- 
ren, ihm in unbeflecktem Glauben und bräutlicher Liebe, die keinen anderen Mann 
kennt, verbunden bleiben, dann wird ihr Tod ihr Sieg sein • •Selig die Toten, die 
im Herrn sterben" (ebda. 14,13) •, und sie werden in die Stimme jener großen 
Schar miteinstimmen, die da ruft: •Laßt uns froh sein und jubeln und ihm die Ehre 
geben, denn gekommen ist die Hochzeit des Lammes, und sein Weib hat sich ge- 
rüstet" (ebda. 19, 7). 

Aus solcher heilstheologischer Schau wird verständlich, warum die Evangelisten 
die Nachfolgeworte des Herrn als an alle gerichtet betrachten. Vor allem bei Lukas 
wird das betont herausgestellt. •Zu allen aber sagte er (Jesus): Wenn einer mir nach- 
folgen will, so verleugne er sich selbst (er kenne sich selbst nicht mehr), er nehme 
Tag für Tag sein Kreuz auf sich und folge mir" (Lk 9, 23). Das ist nicht nur von der 
Tugend der Abtötung gemeint, sondern von der täglichen Todesbereitschaft, die den 
Christen auszeichnen muß. So geht es aus einem benachbarten Herrenwort hervor, 
das der Evangelist • gleichsam zur Interpretation des Wortes vom Kreuztragen • 
anführt: •Wenn einer zu mir kommt und nicht seinen Vater, die Mutter, das Weib, 
die Kinder, die Brüder und die Schwestern haßt (hintanstellt), dazu auch noch sein 
eigenes Leben, der kann mein Jünger nicht sein. Wer nicht sein Kreuz trägt und mir 
nachfolgt, der kann mein Jünger nicht sein ... Niemand also aus euch, der nicht auf 
alles verzichtet, was er besitzt, kann mein Jünger sein" (Lk 14, 26. 27. 33). Es ist der 
gleiche Sachverhalt wie bei der Berufung der Zwölf und der •anderen siebzig Jün- 



350 Friedrich, Wulf 

ger" (Lk 10, 1). Alle Christen stehen unter dem gleichen Gesetz der Nachfolge. Für 
sie alle muß Christus immer mehr der Einzige werden, dem zuliebe sie alles hin- 
zugeben bereit sind, anders wirken sie nicht ihr Heil. Wie sie dem Ruf folgen, wird 
verschieden sein. Es gibt viele Möglichkeiten, je nach den besonderen Gnaden und 
Gaben, die den einzelnen verliehen werden. Immer aber wird sich die Nachfolge 
in einem konkreten Leben der Entsagung realisieren müssen, und immer wird es 
eine Entsagung um Christi und um des Evangeliums willen sein. Christus ist aber 
nur in der Kirche zu finden, in seinem heiligen Leibe, im neuen Gottesvolk, in der 
Gemeinschaft der Brüder. Hier allein ist Sicherheit in dieser Weltzeit, hier vollzieht 
sich auch jenes Geheimnis, auf das alle Nachfolge ausgerichtet ist, die Hochzeit zwi- 
schen Christus und seiner jungfräulichen, reinen und makellosen Braut, den Er- 
lösten (Eph 5, 27.32). Darum kann Paulus zu allen, die dem Herrn im Glauben 
und in der Liebe nachgefolgt sind, sagen: •Ich eifere um euch mit Gottes Eifer; habe 
ich euch doch einem einzigen Manne verlobt, euch als reine Jungfrau Christus zu- 
geführt" (2 Kor 11,2). 

Es kann kein Zweifel sein, daß diese Schau der Nachfolge und der hochzeitlichen 
Gemeinschaft mit Christus, die alle Gläubigen umfaßt, sowohl in den Evangelien 
wie auch in den Apostelbriefen vor der besonderen Berufung zur Ehelosigkeit und 
Jungfräulichkeit vorwiegt. Sie erhellt das Wesen des Christseins überhaupt. Nur in 
diesem Horizont ist darum sachgerecht auch von jener besonderen Berufung zu 
sprechen; nur in ihm wird ihr theologischer Ort, ihr Sinn und ihre Gnade sichtbar. 
Paulus hat die Frage aufgegriffen (1 Kor 7), nicht allzu thematisch, darum ist seine 
Antwort wohl auch nicht umfassend, sie enthält keine Gesamttheologie der christ- 
lichen Ehelosigkeit und Jungfräulichkeit. Auch er geht davon aus, daß •jeder seine 
eigene Gabe von Gott hat, der eine so, der andere so" (1 Kor 7, 7). Wenn ihm die 
Jungfräulichkeit als das bessere Gut erscheint, dann sieht er den theologischen 
Grund dafür darin, daß sie in einer Welt, die auf ihr Ende zueilt, der eschatologi- 
schen Liebe Gottes, die uns in Christus, dem eingeborenen Sohn umfängt, besser 
entspricht als der Ehestand. Es ist aber zu beachten, daß der Apostel die Frage ganz 
und gar vom Heil des einzelnen her sieht. Die Jungfräulichkeit ermöglicht in bes- 
serer Weise jene ungeteilte Hingabe, die letztlich alle Christen dem Herrn schulden. 
Ob es in der Kirche jungfräuliche Menschen geben muß und folglich immer geben 
wird, ist damit aber noch nicht gesagt. 

Nun gehört es aber zu einer festen und ununterbrochenen Überlieferung, daß der 
jungfräuliche Stand notwendig zum vollen Leben der Kirche hinzugehört, so daß 
dieser etwas Wesentliches fehlte, wenn es in ihr keine jungfräulichen Menschen 
gäbe. •Ecclesia germinat virgines", •Die Kirche läßt Jungfrauen hervorsprossen", 
lautet ein bekanntes Wort der Kirchenväter. Der Grund dafür kann nur der sein, 
daß das Geheimnis der jungfräulichen Kirche, ihre einzigartige Verbundenheit mit 
Christus ihrem Herrn, anders nicht genügend sichtbar würde, daß sie nur in unvoll- 
ständiger Weise jenes •Zeichen aufgerichtet für die Völker" (Is 11,12; Vatic I) wäre, 
das sie nach göttlicher Anordnung sein soll. Als Fortsetzung des Lebens des mensch- 
gewordenen Gottessohnes, als Sakrament seiner Gegenwart und Wirksamkeit in 
dieser Zeit, muß sie ihr unsichtbares Geheimnis, Christus, und den Geist, von dem 
sie beseelt ist, den Geist des Glaubens an die Gnade, den Geist des Kreuzes und der 



Zur Theologie der diristlidien Ehelosigkeit und Jungfräulichkeit 351 

eschatologischen Hoffnung, den Geist der endgültigen, alle irdischen Güter hinter 
sich lassenden Liebe bezeugen, zeichenhaft sichtbar machen. Sie kann es aber durch 
nichts so eindringlich wie durch die Ehelosigkeit •um des Himmelreiches willen", 
durch die Jungfräulichkeit, die dem Herrn und dem Evangelium geweiht ist. Damit 
übernimmt der um Christi willen Ehelose einen stellvertretenden und notwendigen 
Dienst für die Brüder. Er weist sie durch seinen Stand und • anders würde er seine 
Gabe veruntreuen • durch das lebendige Beispiel seines Lebens auf das eigentliche 
Geheimnis ihres Christseins hin. Der theologische Ort christlicher Ehelosigkeit und 
Jungfräulichkeit in der Kirche ist ihre Zeichen- und Zeugnisfunktion. 

Man kann über die Theologie der christlichen Jungfräulichkeit nicht zureichend 
sprechen, ohne auch Maria erwähnt zu haben. Sie war nicht nur der erste jungfräu- 
liche Mensch im Sinne christlicher Jungfräulichkeit, in ihr ist auch • ähnlich wie in 
Christus, wenn auch abhängig von ihm • das Geheimnis christlicher Jungfräulich- 
keit begründet. Sie vertrat • zu solcher Vertretung von Gott berufen • in der 
Stunde der Verkündigung das alttestamentliche Gottesvolk. Das zeigt schon der Ver- 
kündigungsbericht des Lukasevangeliums. Der Gruß des Engels •Freu dich, Gna- 
denvolle!"4 wendet sich nicht nur an Maria als diesen einzelnen Menschen, sondern 
spricht sie als von Gott erwählte Vertreterin ihres Volkes an. Er nimmt nämlich die 
gleichen Worte wieder auf, mit denen schon die Propheten des Alten Bundes das 
niedergebeugte Volk unter Hinweis auf den kommenden Messias getröstet hatten. 
•Stoße einen Ruf der Freude aus, Tochter Sion, juble laut Israel, freu dich und froh- 
locke von ganzem Herzen, Tochter Jerusalem. Jahwe hat den Richterspruch, der auf 
dir lag, aufgehoben, abgewendet deinen Feind. Israels König ist der Herr in deiner 
Mitte" (Soph 3, 14 f.). •Laut juble Tochter Sion! Aufjauchze Tochter Jerusalem. 
Siehe, dein König kommt zu dir, gerecht und siegreich" (Zach 9,9). •Singe und freue 
dich, Tochter Sion, denn siehe, ich komme, um in deiner Mitte zu wohnen" (Zach 2,14). 
Und auch die Antwort Mariens auf ihre Berufung und das, was Gott an ihr tat, zeigt 
den gleichen Zusammenhang. Das Magnificat nimmt nur den Lobgesang der alttesta- 
mentlichen Anna wieder auf (1 Sam 2,1 ff.), die Gott versprochen hatte: •Herr der 
Heerscharen, wenn du das Elend deiner Magd ansiehst, meiner gedenkst, deine Magd 
nicht vergißt und deiner Magd Samen schenkst, so will ich ihn dem Herrn weihen 
sein Leben lang" (1 Sam 1,11). •Hochpreiset meine Seele den Herrn, und mein Geist 
frohlockt in Gott, meinem Heiland. Denn er hat herabgeschaut auf die Niedrigkeit 
seiner Magd" (Lk 1, 46 ff.). Gott hat in ihr die Schmach Israels, die Unfruchtbarkeit 
und Kinderlosigkeit fortgenommen. Nun jubelt sie als Tochter Jerusalems: •Freue 
dich, du Unfruchtbare, die du nicht gebierst, juble und frohlocke, die du keine Ge- 
burtswehen hast, denn die Kinder der Verlassenen sind zahlreicher als die Kinder 
derjenigen, die einen Mann hat" (Gal 4, 27; vgl. Is 54, 1). In Mariens jungfräulicher 
Mutterschaft kam die Heilsgeschichte des alten Bundesvolkes zur Erfüllung und 
wurde die Geschichte des neuen Bundesvolkes eingeleitet. 

Christliche Jungfräulichkeit geht nicht nur auf Christus zurück, sondern auch auf 
Maria. Sie ist Teilnahme an ihrer Jungfräulichkeit und das heißt: am Geheimnis 
der jungfräulichen Kirche. Auch das hat die Überlieferung immer gewußt. So liest 

4 S. L y o n n e t, Biblica 20 (1939) 131•141; M. T h u r i a n , Marie Mere du Seigneur • 
Figure de V Eglise, Les Presses de Taize, 19•30. 



352 Friedrich Wulf 

man etwa bei Bernhard von Clairvaux: •Niemand nehme sich heraus und wage es, 
seine Seele Braut des Herrn zu nennen. Da wir aber zur Kirche gehören, die sich 
mit Recht dieses Namens und dessen, was er besagt, rühmt, beanspruchen wir nicht 
zu Unrecht, an ihrem Ruhm teilzuhaben"5. •Denn nicht wegen einer einzigen Seele, 
sondern wegen der vielen, die er in einer Kirche sammeln, zu einer einzigen Braut 
vereinigen wollte, hat Gott so viel getan und gelitten, da er auf Erden wirkte"6. 

Wenn Theologie und Verkündigung der christlichen Jungfräulichkeit wieder aus 
solchem Reichtum göttlicher Geheimnisse lebten, dann würde ihr Ruf nicht ungehört 
und unbeantwortet verhallen, auch nicht in unserer Zeit! 

Zur Anthropologie von Zölibat und Jungfräulichkeit 
Von Friedrich W u 1 f SJ, München 

Wenn man einmal in Ordensregeln und Konstitutionen nachliest, was dort über 
das Gelübde der Keuschheit gesagt wird, dann findet man • anders als bei der Be- 
handlung von Armut und Gehorsam • für gewöhnlich nur ein paar Worte, etwa 
dieser Art, daß sein Inhalt nicht weiter erklärt zu werden brauche, weil es sich von 
selbst verstehe, daß man nach einer engelhaften Reinheit streben müsse. Nun ist es 
nicht nur der Takt, der diese knappe Redeweise erklärt. Auch in der mündlichen 
Ordens-Unterweisung erfährt der junge Mensch meist nur das Notwendigste. Man 
spricht nicht gern über Fragen, die als peinlich gelten. 

Eine solche Praxis genügt aber heute nicht mehr. Denn die Schwierigkeiten und 
Gefährdungen der Verwirklichung einer nur aus dem Glauben zu verstehenden Be- 
rufung sind größer geworden, von der Welt und vom Menschen selbst her. Es ist 
darum unerläßlich, denen, die sich von einem Ruf der Gnade her zum Priestertum 
oder Ordensstand oder auch nur persönlich zur Ehelosigkeit entschlossen haben, für 
ihren menschlich nicht immer leichten Weg eine Anleitung und Hilfe zu geben, und 
nicht selten werden sie noch einmal unterwegs einer solchen Hilfe bedürfen. 

Wir versuchen darum im folgenden auf einige Probleme hinzuweisen, die sich 
aus der Ehelosigkeit, auch in einer religiösen Berufung, ergeben, und die damit ge- 
stellten Lebensaufgaben kurz zu umreißen. Es sind Probleme, die mit den drei Ver- 
zichten zusammenhängen, die dem Menschen in Zölibat und Jungfräulichkeit ab- 
verlangt werden, dem Verzicht auf die spezifische Betätigung der Geschlechtlichkeit, 
dem Verzicht auf den andersgeschlechtlichen Partner und dem Verzicht auf Kind und 
Familie. So sehr die Bereiche dieses dreifachen Verzichtes ineinander übergehen und 
im konkreten Vollzug nicht voneinander getrennt werden können, so beinhalten sie 
doch jeweils etwas anderes, das in seiner Besonderheit gesehen werden muß. Nur so 
vermag der ehelose Mensch Schwierigkeiten, die in irgendeiner Form in seinem 

5 Cant. Serm. 12, 11. 
• Cant. Serm. 68, 4. 




