852 Friedrich Wulf

man etwa bei Bernhard von Clairvaux: ,Niemand nehme sich heraus und wage es,
seine Seele Braut des Herrn zu nennen. Da wir aber zur Kirche gehéren, die sich
mit Recht dieses Namens und dessen, was er besagt, rithmt, beanspruchen wir nicht
zu Unrecht, an ihrem Ruhm teilzuhaben®s. ,Denn nicht wegen einer einzigen Seele,
sondern wegen der vielen, die er in einer Kirche sammeln, zu einer einzigen Braut
vereinigen wollte, hat Gott so viel getan und gelitten, da er auf Erden wirkte“s.

Wenn Theologie und Verkiindigung der christlichen Jungfriulichkeit wieder aus
solchem Reichtum géttlicher Geheimnisse lebten, dann wiirde ihr Ruf nicht ungehért
und unbeantwortet verhallen, auch nicht in unserer Zeit!

Zur Anthropblogie von Zélibat und Jungfriulichkeit
Von Friedrich W ulf SJ, Miinchen

Wenn man einmal in Ordensregeln und Konstitutionen nachliest, was dort iiber
das Geliibde der Keuschheit gesagt wird, dann findet man — anders als bei der Be-
handlung von Armut und Gehorsam — fiir gew6hnlich nur ein paar Worte, etwa
dieser Art, dafl sein Inhalt nicht weiter erklart zu werden brauche, weil es sich von
selbst verstehe, dafl man nach einer engelhafien Reinheit streben miisse. Nun ist es
nicht nur der Takt, der diese knappe Redeweise erklart. Auch in der miindlichen
Ordens-Unterweisung erfiahrt der junge Mensch meist nur das Notwendigste. Man
spricht nicht gern iiber Fragen, die als peinlich gelten.

Eine solche Praxis geniigt aber heute nicht mehr. Denn die Schwierigkeiten und
Gefahrdungen der Verwirklichung einer nur aus dem Glauben zu verstehenden Be-
rufung sind gréfler geworden, von der Welt und vom Menschen selbst her. Es ist
darum unerlaflich, denen, die sich von einem Ruf der Gnade her zum Priestertum
oder Ordensstand oder auch nur persénlich zur Ehelosigkeit entschlossen haben, fiir
ihren menschlich nicht immer leichten Weg eine Anleitung und Hilfe zu geben, und
nicht selten werden sie noch einmal unterwegs einer solchen Hilfe bediirfen.

Wir versuchen darum im folgenden auf einige Probleme hinzuweisen, die sich
-aus der Ehelosigkeit, auch in einer religiésen Berufung, ergeben, und die damit ge-
stellten Lebensaufgaben kurz zu umreifien. Es sind Probleme, die mit den drei Ver-
zichten zusammenhingen, die dem Menschen in Zédlibat und Jungfriulichkeit ab-
verlangt werden, dem Uerzicht auf die spezifische Betitigung der Geschlechitlichkeit,
dem Uerzicht auf den andersgeschlechtlichen Partner und dem Uerzicht auf Kind und
Familie. So sehr die Bereiche dieses dreifachen Verzichtes ineinander iibergehen und
im konkreten Vollzug nicht voneinander getrennt werden konnen, so beinhalten sie
doch jeweils etwas anderes, das in seiner Besonderheit gesehen werden mufl. Nur so
vermag der ehelose Mensch Schwierigkeiten, die in irgendeiner Form in seinem

5 Cant. Serm. 12, 11.
¢ Cant. Serm. 68, 4.



" Zur Anthropologie von Zilibat und Jungfriulichkeit 353

Leben auftreten, zu durchschauen und einzuordnen, Stérungen zu begegnen und
Fehlhaltungen zu korrigieren. Das mit dem ehelosen Leben gegebene Alleinsein
greift so tief in die Entwicklung eines Menschen ein, dafl seine humane und religiose
Aufarbeitung oft ein ganzes Leben in Anspruch nimmt.

Bei einem so umfassenden Problem kann es sich in einem kurzen Beitrag nur
darum handeln, einige Fragen zu nennen und einige Hinweise zu ihrer Lésung zu
geben.

I

Da die spezifisch geschlechtliche Sphire, auf deren Betitigung der Mensch in der
christlichen Ehelosigkeit verzidhtet, nicht ein in jeder Weise isolierter Bereich ist,
bezieht sich sein Verzicht auch auf das leib-seelische Umfeld dieser Sphére und auf
alles, was die Bewahrung der vollkommenen Keuschheit gefahrden kénnte. Hierher
gehoren erotische Erlebnisse, soweit sie gesucht werden und aus ihrer Natur zur
Sexualitdt hinstreben; bestimmte Korpergefiihle, die an sich noch keinen qualitativ
sexuellen Charakter haben, aber fiir das Erwachen oder die Betitigung der Sexuali-
tit empfanglich machen. Hierher gehort aber auch die Ordnung des dem Menschen
als eines leiblichen Wesens eingeborenen und darum auch in einem gewissen Um-
fang unerldfllichen Verlangens nach Selbstdarstellung, insbesondere dem anders-
geschlechtlichen Menschen gegeniiber, angefangen von der Kleidung iiber die Sprache
bis zum Sich-Geben.

Diese Verzichte werden von der Natur nicht ohne weiteres hingenommen. Sie
haben bestimmte Gefihrdungen zur Folge. Ein nicht zur Erfiillung kommender
Drang, ein unerfiilltes Verlangen kann auf eine Ersatzbefriedigung hinstreben und
zu Fehlentwicklungen fihren. Nicht die Enthaltsamkeit als solche schadet, wohl aber
eine nicht bewaltigte, verdrangte Geschlechtlichkeit. Denn die Geschlechtlichkeit
bleibt. Sie duBert sich in vielfaltiger Weise, leiblich und seelisch: im Korpergefiihl
(in der Art und Weise, wie der Mensch seinen Leib empfindet), im Gang, in der
Haltung, in der Gebérde, in der Stimme, im Angesicht, in den Augen, in den Han-
den, in der Art des seelischen Empfindens, des Gefiihlslebens, der Phantasie, des
Instinktes, des Denkens und Wollens, des Reagierens, des Tuns und Erleidens, des
Liebens und Hassens, des Hoffens und Fiirchtens. Es gibt nichts im Menschen, was
nicht geschlechtlich geprigt wire. Es gibt keine geschlechtsfreie oder neutrale Zone.

Man darf darum die Geschlechtlichkeit nicht ignorieren; man darf nicht so tun, als
gibe es sie nicht. Man sagt, die Atmosphire in manchen Frauenkldstern, die Art und
Weise des Sich-Gebens und des Sprechens erwecke bisweilen den Eindrudk, als sei
dies der Fall. Man soll die Geschlechtlichkeit nicht ausdriicklich machen, aber man
mufl um sie wissen und als Grundvoraussetzung fiir ihre Bewiltigung ein natiir-
liches, selbstverstindliches, unreflexes Verhiltnis zu seinem Leib haben. Von der
Ordnung und Integrierung der Geschlechtlichkeit hingt nicht nur das allgemeine
Wobhlbefinden des Menschen mit ab, sondern vor allem auch seine innere Aus-
geglichenheit, die Zufriedenheit, das Bewuftsein der Kraft und Fruchtbarkeit. Die
unverarbeitete oder verdringte Geschlechtlichkeit wuchert unkontrolliert. Das kann
sich in verschiedener Weise zeigen: in einer ungeordneten Trieb- und Gefuhlswelt,
die sich verselbstindigt und dem Geist entzieht, in sich hervordringenden Kérper-



854 Friedrich Wulf

gefithlen bis zum sexuellen Drang, in Zerfahrenheit und Unzufriedenheit (was sich
natiirlich auch alles auf Grund einer gestorten, geschwichten Gesundheit, von Uber-
arbeitung und nervoser Gereiztheit einstellen kann), u. U. in harten Bufien und
Selbstpeinigungen, Die nicht bejahte und integrierte Geschlechtlichkeit kann aber
auch zur Folge haben, daffl der Mensch unvital wird, unschdpferisch, einfallslos,
lahm, daf8 seine Fihigkeiten eintrocknen, Kontaktbediirfnis und Kontaktfihigkeit
nachlassen, dafl mit einem Wort die humane Substanz einschrumpft, diinn wird bis
zur Infantilitit. Man kénnte fiir all das Beispiele aus dem Leben anfithren. Er-
scheinungen wie Unausgeglichenheit, Unordnung in Lebensstil und Lebensrhythmus,
impulsives Handeln, unkontrollierte Reaktionen, Neigung zu Siichten, Arbeitswut
oder auch Hang zur Bequemlichkeit, zum Sichgehenlassen, geringes Ausdrucksver-
mogen, Phantasielosigkeit aus Mangel an Antrieben, Lustlosigkeit und Erschlaffung
kénnen Folgen der nicht bewiltigten oder vernachlassigten Geschlechtlichkeit sein.

Die zunehmenden Storungen im leib-seelischen Bereich des Menschen — vielfach
die Folge der weitgehenden Technisierung unseres Lebens und der damit gegebenen
Naturentfremdung des Menschen, schlechter Arbeitsbedingungen und eines unnatiir-
lichen Arbeitsrhythmus — machen eine Aufarbeitung und Integrierung der Ge-
schlechtlichkeit heute mehr denn je notwendig. Zeigen wir einige Moglichkeiten auf,
wie das geschehen kann.

Man weif}, wie sechr eine geordnete Korperpflege: Sauberkeit, Bad, Kleidung,
Nahrung, Sport, Wandern, dazu beitrigt, ein gesundes Verhiltnis zu seinem Leib
zu gewinnen, seinen Leib zu besitzen. In Priesterseminaren hat man dem friher
Rechnung getragen als in Klostern, und hier wieder in Ménnerkldstern eher als in
Frauenklostern. Mancherorts wird heute fast zuviel dafiir getan, aber es ist alles
noch nicht sehr planvoll, man bat kein System, etwa in bezug auf Nahrung und
Kleidung. Was weniger gewufit wird, ist die Tatsache, dafl es zur Integrierung des
Leibes, der Geschlechtlichkeit eines rechten Raumes, eines gewissen Besitzes und
der gemiflen Arbeit bedarf.

Der Mensch muf sich als leibliches Wesen in sichtbarer Weise darstellen, ver-
gegenstindlichen kdnnen, sonst kommt er nicht oder nicht geniigend zu sich selbst.
Das geschieht einmal in einem entsprechenden Raum, im cigenen Zimmer, in der
personlich gestalteten Wohnung, im (wenigstens teilweise) selbst gestalteten tag-
lichen Arbeitsraum. Hier hat der Mensch als leibliches Wesen seinen Ort, hier ist
er zu Hause. Umgekehrt: In der Kochnische eines Apartement kann sich die allein-
stehende berufstitige Frau in ihren hausfraulichen Eigenschaften nicht geniigend
entfalten, wird sie sich nur in geringem Mafle wiederfinden. Ahnliches gilt aber auch
fiir manches Pfarrhaus und fir Kloster, die bisweilen fiir Menschen von heute nur
wenig das Gefiihl des Zuhauseseins aufkommen lassen. Von hierher sollte man ein-
mal die Frage des Einzelzimmers fiir die Ordensfrau, der klésterlichen Erholungs-
rdume und nicht zuletzt auch der Kirche oder Kapelle (einschliefilich der gottes-
dienstlichen Gestaltung) neu bedenken. Das alles ist nicht nur eine Sache der Armut,
der Zweckmifigkeit und der Richtigkeit, sondern der Ausdrucksmoglichkeit fiir
den Menschen, der Moglichkeit fiir die Sinne, das sichtbar zu machen, was der
Mensch an Fihigkeiten und Idealen in sich trigt. Sind diese Rdume belebt, kann
der Mensch in sie eingehen? Solche Fragen sind selbst in Klostern strengster Be-



Zur Anthropologie von Zilibat und Jungfréulichkeit 355

schauung und Bufle am Platz. Eine einigermaflen differenzierte Frau von heute, die
in ein solches Kloster eintritt, wird wohl echte, u. U. harte Armut als den ihr ge-
méflen Ausdruck empfinden, sie verlangt sogar danach, aber sie kann nicht, ohne
auf die Dauer Schaden zu nehmen, in einen Primitivzustand zuriickversetzt werden.
Die Mafistibe, nach denen wir solches und dhnliches zu beurteilen und zu unter-
scheiden pflegen, sind vielfach zu einfach und einseitig; Frommigkeit und Aszese
allein geniigen dafiir jedenfalls nicht.

Auch der Besitz ist eine echte Mdglichkeit, sich zu vergegenstindlichen, ein ge-
sundes Leibverbiltnis zu gewinnen. Ohne jeden Besitz (Besitz ist nicht dasselbe wie
Eigentum!) kann niemand leben. Es mufl Dinge fiir den ausschlieRlich personlichen
Gebrauch geben, sei es dafl sie unmittelbar dem Leib zugeordnet sind, wie Wische
und Kleidung, sei es dafl sie der tiglichen Berufsausiibung dienen wie das Werk-
zeug, sei es dafl sie den Menschen selbst und seine Welt zum Ausdruck bringen wie
die Gegenstinde des Wohn- und Arbeitsraumes, sei es endlich daf sie einem Men-
schen nur zur Freude gereichen. Kleinlichkeit in Fragen der religiosen Armut ist
ebensowenig am Platz (hier schadet manche klésterliche Praxis mehr als sie zur
Losschilung beitrigt) wie eine unkontrollierte Grofiziigigkeit, der man heute nicht
selten begegnet.

Endlich ist hier noch die Arbeit als unersetzliches Mittel zur Integrierung des Lei-
bes und seiner Geschlechtlichkeit zu nennen. Das wufiten schon die alten Ménche,
die der Handarbeit ¢inen festen Platz in ihrer Lebensordnung anwiesen. In der
Arbeit driickt der Mensch sich am meisten aus, setzt er Krifte aus sich heraus, macht
er seine Fahigkeiten sichtbar. Allerdings muf die Arbeit, die diesen Zwedk erfiillen
will, den Menschen als solchen beanspruchen, sinnvoll sein und aufs Ganze ge-
sehen ein Lebenswerk erméglichen. Manche alte und neue Arbeit ist dazu wenig
geeignet: die ,Fliefarbeit* der technischen Arbeitswelt, die Planlosigkeit und der
Wechsel der apostolischen Arbeit in manchen Orden und bisweilen die vielen klei-
nen Amter in religiésen Kommunititen, die fiir ein heutiges Arbeitsbewufltsein zur
Farce geworden sind. Aufer der Berufsarbeit sind hier aber auch noch jene Be-
schiftigungen zu nennen, die einzig der Entspannung dienen. Solche mufl es geben.
Wohl dem, der ein gutes Hobby und eine unschuldige Passion hat. Ordensfrauen
sollten neben ihrer Pflichtarbeit etwas tun konnen, was ihnen Freude macht und
wozu sie sich selbst angeregt fithlen. Und wenn in den Schulkonventen bei dem
Mangel an ,Laienschwestern“ auch die Lehrschwestern soweit moglich in hauswirt-
schaftlichen Arbeiten mithelfen miissen, so kdnnte das nicht nur fiir die Gemeinschaft
von Nutzen sein, sondern auch diese selbst gegen eine allzu einseitige Entwicklung
schiitzen. Was der ehelose Mensch, der es um Gottes willen ist, fiir die Wedckung
echter Freude tut, trigt zur humanen und religiosen Aufarbeitung des ersten Ver-
zichtes bei, den er in seinem Stand gelobt hat.

II

Der Uerzicht auf den andersgeschlechtlichen Partner betrifft nicht nur die totale,
sondern auch eine weitgehende, wenn auch nicht riumlich in Erscheinung tretende
Lebensgemeinschaft mit einem Menschen, einem Lebensgefihrten, was eine Freund-



856 Friedrich Wulf

schaft nicht unbedingt ausschliefit. Der Verzicht ist grundsatzlich zu leisten und ge-
gebenenfalls in aller Redlichkeit zu wiederholen. Man sucht nicht partout den Part-
ner, auch nicht unter dem falschen Vorwand der Seelsorge oder der Inanspruch-
nahme einer priesterlichen Hilfe, man bejaht das Kreuz des Alleinseins, verzichtet
auf die an sich dem Menschen von Gott zugedachte Anlehnung und Stiitze, auf eine
bestimmte Geborgenheit, auf das Bewufltsein, einem anderen ganz anzugehéren
oder den anderen ganz zu besitzen. Das wird nur auf lingere Sicht, im oftmaligen
Ringen, in der allmahlichen Uberwindung von Eifersucht, Verletztheit (weil man
iibergangen wurde) und spezifischen Minderwertigkeitsgefiihlen gelingen.

Mit dem Fehlen des andersgeschlechtlichen Partners sind manche Gefahren an-
gezeigt und ist zu manchen Fehlentwicklungen die Tir aufgetan. Dem ehelosen
Menschen fehlt die natiirliche, von der Natur vorgesechene Ergidnzung, und die
Frommigkeit ersetzt das nicht ohne weiteres. Dem ehelosen Mann fehlt weithin
derjenige, der ihn anregt und zum Sprechen bringt, durch den er zu sich selbst
findet; es fehlt ihm derjenige, der ihn wie sich selbst anerkennt und ihm das Be-
wulltsein des Konnens gibt, aber auch derjenige, bei dem er sich ganz geborgen
weifl und an dessen andersartigen Anlagen und Haltungen er sich immer wieder
korrigiert. (Es bleiben ihm allerdings auch manche Gefdhrdungen humaner und
religioser Art erspart.) Der ehelosen Frau fehlt derjenige, der sie licbend beachtet
und verehrt, innerlich weckt, formt und pragt, klart und auf ihren eigenen Weg
bringt; es fehlt ihr derjenige, der sie ganz annimmt, zu dem sie aufschanen kann,
der ihr das Gefiihl der Sicherheit und Geborgenheit gibt. (Und auch sie kennt manche
Gefihrdungen nicht, denen Ehefrauen ausgesetzt sind.) Bei beiden gilt es darum
vieles aufzuarbeiten. Wo das nicht geschieht, kommt es zu Fehlentwicklungen, die
auf die Dauer der Umgebung nicht verborgen bleiben kénnen. Man kennt den allzu
verminnlichten Priester, der (wir uberzeichnen im folgenden absichtlich) herrisch,
selbstsiichtig, kalt, gemiitsarm (oft racht sich die Natur durch das Gegenteil!) und ab-
gekapselt ist, der sich von niemand etwas sagen 1afit und alles bestimmen will; der
Herzensgrund kommt bei ihm nicht mehr geniigend zum Schwingen, Frauen gegen-
itber benimmt er sich unhé6flich bis zur Verachtung, in Krisenzeiten ist er sehr ge-
fihrdet, weil er es verlernt hat, iiber sich selbst zu sprechen. Man kennt aber ebenso
den femininen Priester, der weich und sentimental ist vom Sich-Geben, iber die
Sprache bis zur Frommigkeit; er umgibt sich am liebsten mit Frauen; im Innersten
ist er unsicher, angstlich, skrupulds, oft gereizt, abweisend und launisch. Die gleichen
Typen gibt es bei den unverheirateten Frauen. Die iiberfeminine Frau bespiegelt
sich selbst — bis zur Autoerotik, ist aussprachesiichtig, anlehnungsbedirftig, eifer-
siichtig, intrigiert gern und ist neugierig. Die verméannlichte Frau wertet die Miitter-
lichkeit und oft auch die hausfraulichen Eigenschaften ab, ohne daf} ihr das immer
zum Bewufitsein kommt, und glorifiziert das Engagement in Beruf und 6ffentlichem
Leben,; sie ist herrisch, kommandierend und darauf aus, andere (Frauen und Man-
ner) von sich abhéngig zu machen; man trifft sie als Funktiondrin in Politik, Wirt-
schaft und im kirchlichen Bereich; sie gehért zum Erscheinungsbild unserer Zeit.

Zu den Fehlentwicklungen gehort auch, dal man seine Liebe in Ersatzformen
sucht. Man braucht dabei nicht sofort an Homosexualitdt zu denken. Es gibt viele



Zur Anthropologie von Zélibat und Jungfriulichkeit 857

Weisen solcher Ersatzformen. Der Priester bindet Frauen an sich unter dem Vor-
wand der Seelenfithrung. Die ehelose Frau bindet die Freundin an sich, wendet ihre
Liebe und Verehrung ganz dem Vorgesetzten zu. Die Ordensfrau wirft ihre Liebe
auf eine Mitschwester oder auf die Oberin. Und dauernd ist in solchen Menschen
etwas am Werk, unterbewufit und instinktiv, um den geliebten oder umschwirmten
Menschen fiir sich zu gewinnen, zu interessieren und sein Wohlwollen zu bewahren.

Dort, wo der Verzicht auf den Ehepartner nicht bewaltigt wurde, schwelt ein Herd
der Unzufriedenheit, wichst das Gefiihl der Vereinsamung, der Sinnleere des Le-
bens und eine iiberstarke Selbstbezogenheit.

Wie kann nun der Verzicht auf den andersgeschlechtlichen Partner aufgearbeitet,
wie Fehlentwicklungen vorgebeugt werden? Es seien einige Moglichkeiten dafiir
angedeutet.

Niemand ist reingeschlechtlich, nur Mann und nur Frau. Jeder tragt auch das
Gegengeschlechiliche, in leiblichen und seelischen Anlagen, in sich. Der Ehelose muf§
es bewuflt entfalten. Der Priester mufl das Miitterliche, die hegenden und bergenden
Figenschaften pflegen; erst so kommt seine Viterlichkeit zu ihrer Vollendung. Wer-
den solche Figenschaften nicht auch Christus zugesprochen (vgl. Mt 23, 37)? Und hat
nicht auch Paulus von sich gesagt, er habe bei seinem Auftreten in den Gemeinden
nicht immer gleich die Autoritdt des Apostels Christi hervorgekehrt, sondern habe
voll Giite und Milde in ihrer Mitte geweilt, ,wie eine Mutter ihre Kinder hegt”
(1 Thess 2, 7)? Der Priester mufl hinhéren konnen, nicht selten einen Rat erbitten,
anderen Spielraum geben, die Leistung anderer anerkennen, die Initiative jiin-
gerer Mitbriider férdern. In all dem iibt er die Eigenschaften ein, die ihm als Mann
nicht ohne weiteres gegeben sind. Die ehelose Frau mufl die Festigkeit (nicht Harte
und Unduldsamkeit!) und Klarheit, die an sich mehr dem Mann eigentiimlich sind,
pllegen; sie braucht es, sich selbst und den Mitmenschen gegeniiber. So erst strahlt
sie Sicherheit aus und vermag anderen etwas zu sein. Auch dafiir lassen sich viele
Beispiele aus beiden Testamenten wie aus der Geschichte der Kirche anfiihren.

Dazu kommt ein Zweites: Auch der Mensch, der sich Gott geweiht hat, kann der
mitmenschlichen Partnerschaft nicht entraten. Sie geh6rt zum menschlichen Leben
einfach hinzu. Partnerschaft bedeutet noch nicht ohne weiteres Freundschaft im Voll-
sinn dieses Wortes, noch viel weniger, dafl der Partner des anderen Geschlechtes sei,
sondern zunichst nur dies, dafl man die Menschen, mit denen Gott einen zusammen-
gefithrt hat, ernst nimmt, daf man sie annimmt und auf sich nimmt, sich mit ihnen
als Mensch zu Mensch einlifit, ihnen seine Liebe schenkt und ihre Schwichen ertrigt.
Auf irgendeine Weise mufl jeder Mensch das Abenteuer der Liebe mit seinen Freu-
den und Enttiuschungen wagen. Das ist eine unerlifiliche, ja die wirksamste Schule
selbstloser Liebe. Die Skala der Moglichkeiten und der tatsichlichen Beobachtungen
reicht hier vom Leben in einer Gemeinschaft iiber die gemeinsame Arbeit im Sinne
eines team-work bis zur Freundschaft. Schon das gemeinsame Leben, das oft mit der
religiosen Ehelosigkeit gegeben ist, bedeutet eine Schule und Erprobung echter
Liebe. Wo es einer Kommunitit von Priestern oder Ordensleuten nicht gelingt, zu
einer Gemeinschaft von Briidern und Schwestern zusammenzuwachsen, da hat man
das Abenteuer der Liebe, jenes radikale Uberschreiten der Schwelle des eigenen



858 Friedrich Wulf

Herzens zum anderen hin, noch nicht geniigend gewagt. Ahnliches 138t sich von der
gemeinsamen Arbeit sagen. Thr Grundgesetz launtet, dafl jeder den anderen bejahen,
auf ihn zugehen, ihn in seiner Eigenart anerkennen und bereit sein muf}, auch ein
Stiick von sich selbst zu opfern. Wo das geschieht, da wird die Geschichte der Liebe
geschrieben, die oftmals eine Geschichte der Entsagung ist; da wachsen Menschen in
eine reife Liebe hinein. Christliche Ehelosigkeit ist nicht nur Abstinenz, sondern
erhohtes Wagnis der Liebe; das Sich-Einlassen mit Gott verlangt immer zugleich
auch ein Sich-Einlassen mit den Menschen, nicht nur im allgemeinen, sondern im
Gegeniiber von Du zu Du. Das ist der Boden, auf dem dann auch einmal eine hohe
Freundschaft entstehen kann; die emotionale Zuneigung wiirde dafiir nicht aus-
reichen, sie allein wiirde nur schlecht iiber den geringen Tiefgang der Liebe hinweg-
tauschen.

Entscheidend fiir die Aufarbeitung und Fruchtbarmachung des Verzichtes auf den
ehelichen Partner ist endlich die religiose Liebeskraft, die aus dem Gegeniiber zu
Gott ibren Ursprung herleitet und nur in der stindigen Verbundenheit mit Gott
bewahrt wird. Wo die geistliche Welt fiir den ehelosen Menschen eine Realitat ist,
wo er in ihr lebt nnd wo in ihr etwas passiert, da mag der Verzicht auf die eheliche
Liebe immer wieder einmal schmerzlich gespiirt werden, im Grund ist das Herz in
einer viel tieferen Weise ausgefillt, als es unter Menschen sein kann. Aber als echt
erweist sich die religiose Welt nur, wenn sie sich in der Welt des Alltags und das
heifit immer in erster Linie in der Liebe zum Mitmenschen bewihrt, und diese
Liebe zum Mitmenschen darf nicht nur seelsorgliche oder karitative Betreuung sein,
in der man dem anderen etwas Gutes tut, sondern mufl immer vor Augen haben,
was Christus fiir die Menschen getan hat und was auch die Ehe anstrebt; sie muf§
den anderen annehmen und auf sich nehmen, in sein Herz eintreten und das eigene
Herz fiir ihn zum Pfand geben. Ob nicht viele, die im Stand der Jungfriulichkeit
leben, zu einseitig die religiose Welt pflegen und zu wenig ihr Augenmerk auf das
Abenteuer der Liebe zum Mitmenschen richten? Die grofien Heiligen jedenfalls ver-
banden beides miteinander, und eben darum war ihre Liebe so leuchtend.

II1

Der Uerzicht auf das Kind trifft die Frau starker als den Mann. Er ist fiir sie sogar
fiir gewohnlich der schwerste aller Verzichte, dessen Schmerzlichkeit am lingsten er-
fahren wird. Im Kind findet sich die Frau am intensivsten ausgedriickt. Das Kind
ist in gewissem Sinn ihr naturhafter Besitz, ihre Leistung. Im Kind findet sie anch
den Mann wieder. Mag darum der Verzicht auf den Mann lingst geleistet sein, so
meldet sich noch oft das Verlangen nach dem Kind. Da das Kleinkind ganz von der
Mutter abhingig ist und darum oft nach der Mutter verlangt, in ihr seine Welt,
seine Geborgenheit findet, und umgekehrt die Mutter das Kind in seiner Bediirftig-
keit erfiillen, sein Verlangen befriedigen kann, erlebt die Mutter im Kind starke
Selbstwertgefiithle und erfihrt in ihm eine oftmalige Bestitigung ibrer selbst: das
Kind ist ganz fiir sie da. Mag die heutige Frau auch hiufig vor dem zweiten und
dritten Kind zurtickschrecken, nach dem ersten hat sie meist ein ungestiimes Ver-
langen.



Zur Anthropologie von Zélibat und Jungfriulichkeit 359

Fiir den Mann ist es im allgemeinen mehr der Uerzicht auf die Familie, der von
ihm zu leisten ist. Er will fiir die Seinen sorgen, er will in ihrem Kreis anerkannt
sein, er méchte, je alter er wird, das Heim und die Geborgenheit; er mdchte, dafl ihn
jemand erwartet, wenn er von der Arbeit nach Hause kommt. Aber auch fiir die
Frau spielt die Familie als Raum ihrer Betitigung und Selbstdarstellung eine grofie
Rolle. Die Familie ist der sichtbar werdende miitterliche Schof}, in dem sie die IThren
trigt und umfingt und in den die Ihren sich bergen. Die Frau ist der Mittelpunkt
und die Seele der Familie, deren Haupt der Mann ist. Hier bedeutet sie fiir die Thren
etwas, kommt sie zur Erfiillung.

Auch im Bereich dieses Verzichtes gibt es bestimmte Gefidhrdungen und Fehl-
haltungen. Das Geringste beim Mann ist noch, daf er sich vernachldssigt, was bis-
weilen allerdings auf Gleichgiiltigkeit und Resignation schliefen 1afit. Die ehelose
Frau (wenigstens in der Welt) wird eher in Gefahr sein, ihre Hauslichkeit und sich
selbst zu sehr zu kultivieren. Doch auch das Umgekehrte kommt vor. Schlimmer ist,
wenn der ehelose Mensch seinem Alleinsein erliegt und sich abzuschliefen beginnt,
wenn ihn nicht mehr die Sorge um andere und fiir andere bewegt. Dann wird er auf
sich selbst zuriickgeworfen und hért immer nur das Echo seiner eigenen Stimme,
seiner Wiinsche und Klagen. Mancher kommt aus diesem selbstgewihlten Getto nicht
mehr heraus.

Begegnet man solchen Fehlhaltungen auch bei Menschen, die ihr Leben Gott und
dem Nichsten geweiht haben? In dieser Schirfe wohl kaum, wohl aber in Ansitzen.
Das Gefiihl der Ungeborgenheit macht vielen zu schaffen. Sie suchen die Familie
und glauben sie in der Gemeinschaft der Briider und Schwestern nicht zu finden. Die
Atmosphire ist ihnen zu kiihl, zu uninteressiert am Schicksal des Einzelnen. Anderen
ist das Gemeinschafisleben zu eng; sie fithlen sich in ihrer Freiheit zu sehr ein-
geschrinkt. Sie sondern sich darum ab oder suchen sich sogar auf irgendeinen Titel
hin ganz von der Kommunitit zu entfernen. Die Zahl der Ordenspriester, die aufler-
halb ihrer Kommunitit wohnen, ist gewachsen. Die vita communis, ein Wesensstiick
des Ordenslebens, ist gefdhrdet. Aber auch Weltpriester leiden immer hiufiger
unter der Ungeborgenheit ihres Lebens, je weniger Frauen sich finden, die ihr Heim
auf gute Weise beseelen.

Es ergibt sich darum heute fiir alle, die Gott zu einem ehelosen und jungfriulichen
Leben berufen hat, die erhohte Pflicht, das Gemeinschaftsleben zu fordern und den
Familiengeist zu pflegen. Das trifft nicht nur die Orden; auch Weltpriester miif3-
ten heute stirker denn je um ihre Verantwortung fiirecinander wissen. Man darf
nicht immer nur von der Gemeinschaft etwas fordern, sondern muf} selbst dazu bei-
tragen, dafl eine briiderliche Gemeinschaft zustande kommt. Wer das tut, iiber-
windet die Gefdhrdungen, die mit dem Verzicht auf die Familie fiir sein Menschen-
tum und fiir sein Christsein gegeben sind.

Damit ist aber schon auf die der christlichen Ehelosigkeit innewohnende Méglich-
keit hingewiesen, den urspriinglichen Verzicht in einen Gewinn zu verwandeln. Das
Freisein von der Sorge um die Familie, von der Paulus im ersten Korintherbrief
spricht, muf} frei machen fiir die Sorge um viele. Hier liegt der Kern der jungfriu-
lichen Berufung. Wer Gott gehdren will, mufl den Menschen gehdren wollen, Nichts



860 ’ Friedrich WWulf

befreit den Menschen so sehr von dem bedriickenden Gefiihl des Alleinseins und der
Ungeborgenheit wie die Sorge um andere und fir andere. Wer fiir andere besorgt
ist, fiir die Ungliubigen ebenso wie fir die Glaubigen, wer sich der Armen, Kranken,
Verlassenen und Kinder annimmt, wer sein Leben mit anderen teilt, der setzt sich
zwar einerseits der Verwundung aus, schafft aber anderseits immer neue Riume der
Geborgenheit, in denen er auch selbst zu Hause ist. Es gibt wunderbare Menschen,
die gerade durch die Ehelosigkeit ,um des Himmelreiches willen“ in einer selbst-
losen Liebe reif geworden sind und eine grofle Giite ausstrahlen. Gott hat ihnen eine
neue Fruchtbarkeit geschenkt, sie sind Viter und Miitter einer groflen Familie,
haben eine grofle Kinderschar. Sie werden von vielen aufgesucht und verehrt und
erfahren eine Dankbarkeit, die sie fiir alle Miihen belohnt.

Wenn wir noch einmal auf den ganzen Bereich der Verzichte und der damit ge-
gebenen Gefdhrdungen der christlichen Ehelosigkeit und Jungfraulichkeit zuriick-
schauen, dann werden wir sagen miissen: ein hohes, begliickendes Gut, aber ,wir
tragen diesen Schatz in irdenen Gefiflen, damit die ganz iiberschwengliche Kraft
von Gott ist und nicht von uns“ (2 Kor 4, 7). Christliche Ehelosigkeit und Jungfriu-
lichkeit besagen eine Aufgabe, die menschlich gesehen nicht leicht zu 16sen ist. Wenn
sie in der kirchlichen Uberlieferung als der leichtere und sicherere Weg zur voll-
kommenen Liebe gepriesen werden, dann sind wir Heutigen dagegen ein wenig
skeptisch geworden. Wir sehen dafiir zu viele Fehlhaltungen und trauen auch uns
selbst nicht ganz. Aber vielleicht ist gerade das die grofie Versuchung unserer Zeit: Wir
neigen zum Pessimismus, weil wir jede Fehlleistung wacher und schmerzlicher als
frithere Generationen registrieren. Darum gilt es um so mehr, das hohe und mit-
reiffende Ideal, das uns die Heilige Schrift und die Theologie vom jungfriulichen
Leben entwirft, immer wieder vor uns hinzustellen. Gott ist es, der nicht nur die
Berufung zur Jungfraulichkeit schenkt, sondern auch die Gnade gibt, ihr nachzukom-
men. Mag darum die menschliche Aufarbeitung der géttlichen Berufung nie ganz ge-
lingen, mogen Schmerzen, Unausgeglichenheiten und Ausfille bleiben, das alles ist
im Grunde wenig von Belang. Solange einer von seiner Berufung erfiillt ist, wird
das Licht Gottes die Schatten menschlicher Schwiche iiberstrahlen und die Menschen
auf den hinweisen, der zur jungfraulichen Kirche spricht: ,Ja, ich komme bald“

(GehOffb 22, 20).






