
352 Friedrich Wulf 

man etwa bei Bernhard von Clairvaux: •Niemand nehme sich heraus und wage es, 
seine Seele Braut des Herrn zu nennen. Da wir aber zur Kirche gehören, die sich 
mit Recht dieses Namens und dessen, was er besagt, rühmt, beanspruchen wir nicht 
zu Unrecht, an ihrem Ruhm teilzuhaben"5. •Denn nicht wegen einer einzigen Seele, 
sondern wegen der vielen, die er in einer Kirche sammeln, zu einer einzigen Braut 
vereinigen wollte, hat Gott so viel getan und gelitten, da er auf Erden wirkte"6. 

Wenn Theologie und Verkündigung der christlichen Jungfräulichkeit wieder aus 
solchem Reichtum göttlicher Geheimnisse lebten, dann würde ihr Ruf nicht ungehört 
und unbeantwortet verhallen, auch nicht in unserer Zeit! 

Zur Anthropologie von Zölibat und Jungfräulichkeit 
Von Friedrich W u 1 f SJ, München 

Wenn man einmal in Ordensregeln und Konstitutionen nachliest, was dort über 
das Gelübde der Keuschheit gesagt wird, dann findet man • anders als bei der Be- 
handlung von Armut und Gehorsam • für gewöhnlich nur ein paar Worte, etwa 
dieser Art, daß sein Inhalt nicht weiter erklärt zu werden brauche, weil es sich von 
selbst verstehe, daß man nach einer engelhaften Reinheit streben müsse. Nun ist es 
nicht nur der Takt, der diese knappe Redeweise erklärt. Auch in der mündlichen 
Ordens-Unterweisung erfährt der junge Mensch meist nur das Notwendigste. Man 
spricht nicht gern über Fragen, die als peinlich gelten. 

Eine solche Praxis genügt aber heute nicht mehr. Denn die Schwierigkeiten und 
Gefährdungen der Verwirklichung einer nur aus dem Glauben zu verstehenden Be- 
rufung sind größer geworden, von der Welt und vom Menschen selbst her. Es ist 
darum unerläßlich, denen, die sich von einem Ruf der Gnade her zum Priestertum 
oder Ordensstand oder auch nur persönlich zur Ehelosigkeit entschlossen haben, für 
ihren menschlich nicht immer leichten Weg eine Anleitung und Hilfe zu geben, und 
nicht selten werden sie noch einmal unterwegs einer solchen Hilfe bedürfen. 

Wir versuchen darum im folgenden auf einige Probleme hinzuweisen, die sich 
aus der Ehelosigkeit, auch in einer religiösen Berufung, ergeben, und die damit ge- 
stellten Lebensaufgaben kurz zu umreißen. Es sind Probleme, die mit den drei Ver- 
zichten zusammenhängen, die dem Menschen in Zölibat und Jungfräulichkeit ab- 
verlangt werden, dem Verzicht auf die spezifische Betätigung der Geschlechtlichkeit, 
dem Verzicht auf den andersgeschlechtlichen Partner und dem Verzicht auf Kind und 
Familie. So sehr die Bereiche dieses dreifachen Verzichtes ineinander übergehen und 
im konkreten Vollzug nicht voneinander getrennt werden können, so beinhalten sie 
doch jeweils etwas anderes, das in seiner Besonderheit gesehen werden muß. Nur so 
vermag der ehelose Mensch Schwierigkeiten, die in irgendeiner Form in seinem 

5 Cant. Serm. 12, 11. 
• Cant. Serm. 68, 4. 



Zur Anthropologie von Zölibat und Jungfräulichkeit 353 

Leben auftreten, zu durchschauen und einzuordnen, Störungen zu begegnen und 
Fehlhaltungen zu korrigieren. Das mit dem ehelosen Leben gegebene Alleinsein 
greift so tief in die Entwicklung eines Menschen ein, daß seine humane und religiöse 
Aufarbeitung oft ein ganzes Leben in Anspruch nimmt. 

Bei einem so umfassenden Problem kann es sich in einem kurzen Beitrag nur 
darum handeln, einige Fragen zu nennen und einige Hinweise zu ihrer Lösung zu 
geben. 

I 

Da die spezifisch geschlechtliche Sphäre, auf deren Betätigung der Mensch in der 
christlichen Ehelosigkeit verzichtet, nicht ein in jeder Weise isolierter Bereich ist, 
bezieht sich sein Verzicht auch auf das leib-seelische Umfeld dieser Sphäre und auf 
alles, was die Bewahrung der vollkommenen Keuschheit gefährden könnte. Hierher 
gehören erotische Erlebnisse, soweit sie gesucht werden und aus ihrer Natur zur 
Sexualität hinstreben; bestimmte Körpergefühle, die an sich noch keinen qualitativ 
sexuellen Charakter haben, aber für das Erwachen oder die Betätigung der Sexuali- 
tät empfänglich machen. Hierher gehört aber auch die Ordnung des dem Menschen 
als eines leiblichen Wesens eingeborenen und darum auch in einem gewissen Um- 
fang unerläßlichen Verlangens nach Selbstdarstellung, insbesondere dem anders- 
geschlechtlichen Menschen gegenüber, angefangen von der Kleidung über die Sprache 
bis zum Sich-Geben. 

Diese Verzichte werden von der Natur nicht ohne weiteres hingenommen. Sie 
haben bestimmte Gefährdungen zur Folge. Ein nicht zur Erfüllung kommender 
Drang, ein unerfülltes Verlangen kann auf eine Ersatzbefriedigung hinstreben und 
zu Fehlentwicklungen führen. Nicht die Enthaltsamkeit als solche schadet, wohl aber 
eine nicht bewältigte, verdrängte Geschlechtlichkeit. Denn die Geschlechtlichkeit 
bleibt. Sie äußert sich in vielfältiger Weise, leiblich und seelisch: im Körpergefühl 
(in der Art und Weise, wie der Mensch seinen Leib empfindet), im Gang, in der 
Haltung, in der Gebärde, in der Stimme, im Angesicht, in den Augen, in den Hän- 
den, in der Art des seelischen Empfindens, des Gefühlslebens, der Phantasie, des 
Instinktes, des Denkens und Wollens, des Reagierens, des Tuns und Erleidens, des 
Liebens und Hassens, des Hoffens und Fürchtens. Es gibt nichts im Menschen, was 
nicht geschlechtlich geprägt wäre. Es gibt keine geschlechtsfreie oder neutrale Zone. 

Man darf darum die Geschlechtlichkeit nicht ignorieren; man darf nicht so tun, als 
gäbe es sie nicht. Man sagt, die Atmosphäre in manchen Frauenklöstern, die Art und 
Weise des Sich-Gebens und des Sprechens erwecke bisweilen den Eindruck, als sei 
dies der Fall. Man soll die Geschlechtlichkeit nicht ausdrücklich machen, aber man 
muß um sie wissen und als Grundvoraussetzung für ihre Bewältigung ein natür- 
liches, selbstverständliches, unreflexes Verhältnis zu seinem Leib haben. Von der 
Ordnung und Integrierung der Geschlechtlichkeit hängt nicht nur das allgemeine 
Wohlbefinden des Menschen mit ab, sondern vor allem auch seine innere Aus- 
geglichenheit, die Zufriedenheit, das Bewußtsein der Kraft und Fruchtbarkeit. Die 
unverarbeitete oder verdrängte Geschlechtlichkeit wuchert unkontrolliert. Das kann 
sich in verschiedener Weise zeigen: in einer ungeordneten Trieb- und Gefühlswelt, 
die sich verselbständigt und dem Geist entzieht, in sich hervordrängenden Körper- 



354 Friedridi Wulf 

gefühlen bis zum sexuellen Drang, in Zerfahrenheit und Unzufriedenheit (was sich 
natürlich auch alles auf Grund einer gestörten, geschwächten Gesundheit, von Über- 
arbeitung und nervöser Gereiztheit einstellen kann), u. U. in harten Bußen und 
Selbstpeinigungen. Die nicht bejahte und integrierte Geschlechtlichkeit kann aber 
auch zur Folge haben, daß der Mensch unvital wird, unschöpferisch, einfallslos, 
lahm, daß seine Fähigkeiten eintrocknen, Kontaktbedürfnis und Kontaktfähigkeit 
nachlassen, daß mit einem Wort die humane Substanz einschrumpft, dünn wird bis 
zur Infantilität. Man könnte für all das Beispiele aus dem Leben anführen. Er- 
scheinungen wie Unausgeglichenheit, Unordnung in Lebensstil und Lebensrhythmus, 
impulsives Handeln, unkontrollierte Reaktionen, Neigung zu Süchten, Arbeitswut 
oder auch Hang zur Bequemlichkeit, zum Sichgehenlassen, geringes Ausdrucksver- 
mögen, Phantasielosigkeit aus Mangel an Antrieben, Lustlosigkeit und Erschlaffung 
können Folgen der nicht bewältigten oder vernachlässigten Geschlechtlichkeit sein. 

Die zunehmenden Störungen im leib-seelischen Bereich des Menschen • vielfach 
die Folge der weitgehenden Technisierung unseres Lebens und der damit gegebenen 
Naturentfremdung des Menschen, schlechter Arbeitsbedingungen und eines unnatür- 
lichen Arbeitsrhythmus • machen eine Aufarbeitung und Integrierung der Ge- 
schlechtlichkeit heute mehr denn je notwendig. Zeigen wir einige Möglichkeiten auf, 
wie das geschehen kann. 

Man weiß, wie sehr eine geordnete Körperpflege: Sauberkeit, Bad, Kleidung, 
Nahrung, Sport, Wandern, dazu beiträgt, ein gesundes Verhältnis zu seinem Leib 
zu gewinnen, seinen Leib zu besitzen. In Priesterseminaren hat man dem früher 
Rechnung getragen als in Klöstern, und hier wieder in Männerklöstern eher als in 
Frauenklöstern. Mancherorts wird heute fast zuviel dafür getan, aber es ist alles 
noch nicht sehr planvoll, man hat kein System, etwa in bezug auf Nahrung und 
Kleidung. Was weniger gewußt wird, ist die Tatsache, daß es zur Integrierung des 
Leibes, der Geschlechtlichkeit eines rechten Raumes, eines gewissen Besitzes und 
der gemäßen Arbeit bedarf. 

Der Mensch muß sich als leibliches Wesen in sichtbarer Weise darstellen, ver- 
gegenständlichen können, sonst kommt er nicht oder nicht genügend zu sich selbst. 
Das geschieht einmal in einem entsprechenden Raum, im eigenen Zimmer, in der 
persönlich gestalteten Wohnung, im (wenigstens teilweise) selbst gestalteten täg- 
lichen Arbeitsraum. Hier hat der Mensch als leibliches Wesen seinen Ort, hier ist 
er zu Hause. Umgekehrt: In der Kochnische eines Apartement kann sich die allein- 
stehende berufstätige Frau in ihren hausfraulichen Eigenschaften nicht genügend 
entfalten, wird sie sich nur in geringem Maße wiederfinden. Ähnliches gilt aber auch 
für manches Pfarrhaus und für Klöster, die bisweilen für Menschen von heute nur 
wenig das Gefühl des Zuhauseseins aufkommen lassen. Von hierher sollte man ein- 
mal die Frage des Einzelzimmers für die Ordensfrau, der klösterlichen Erholungs- 
räume und nicht zuletzt auch der Kirche oder Kapelle (einschließlich der gottes- 
dienstlichen Gestaltung) neu bedenken. Das alles ist nicht nur eine Sache der Armut, 
der Zweckmäßigkeit und der Richtigkeit, sondern der Ausdrucksmöglichkeit für 
den Menschen, der Möglichkeit für die Sinne, das sichtbar zu machen, was der 
Mensch an Fähigkeiten und Idealen in sich trägt. Sind diese Räume belebt, kann 
der Mensch in sie eingehen? Solche Fragen sind selbst in Klöstern strengster Be- 



Zur Anthropologie von Zölibat und Jungfräulichkeit 355 

schauung und Buße am Platz. Eine einigermaßen differenzierte Frau von heute, die 
in ein solches Kloster eintritt, wird wohl echte, u. U. harte Armut als den ihr ge- 
mäßen Ausdruck empfinden, sie verlangt sogar danach, aber sie kann nicht, ohne 
auf die Dauer Schaden zu nehmen, in einen Primitivzustand zurückversetzt werden. 
Die Maßstäbe, nach denen wir solches und ähnliches zu beurteilen und zu unter- 
scheiden pflegen, sind vielfach zu einfach und einseitig; Frömmigkeit und Aszese 
allein genügen dafür jedenfalls nicht. 

Auch der Besitz ist eine echte Möglichkeit, sich zu vergegenständlichen, ein ge- 
sundes Leibverhältnis zu gewinnen. Ohne jeden Besitz (Besitz ist nicht dasselbe wie 
Eigentum!) kann niemand leben. Es muß Dinge für den ausschließlich persönlichen 
Gebrauch geben, sei es daß sie unmittelbar dem Leib zugeordnet sind, wie Wäsche 
und Kleidung, sei es daß sie der täglichen Berufsausübung dienen wie das Werk- 
zeug, sei es daß sie den Menschen selbst und seine Welt zum Ausdruck bringen wie 
die Gegenstände des Wohn- und Arbeitsraumes, sei es endlich daß sie einem Men- 
schen nur zur Freude gereichen. Kleinlichkeit in Fragen der religiösen Armut ist 
ebensowenig am Platz (hier schadet manche klösterliche Praxis mehr als sie zur 
Losschälung beiträgt) wie eine unkontrollierte Großzügigkeit, der man heute nicht 
selten begegnet. 

Endlich ist hier noch die Arbeit als unersetzliches Mittel zur Integrierung des Lei- 
bes und seiner Geschlechtlichkeit zu nennen. Das wußten schon die alten Mönche, 
die der Handarbeit einen festen Platz in ihrer Lebensordnung anwiesen. In der 
Arbeit drückt der Mensch sich am meisten aus, setzt er Kräfte aus sich heraus, macht 
er seine Fähigkeiten sichtbar. Allerdings muß die Arbeit, die diesen Zweck erfüllen 
will, den Menschen als solchen beanspruchen, sinnvoll sein und aufs Ganze ge- 
sehen ein Lebenswerk ermöglichen. Manche alte und neue Arbeit ist dazu wenig 
geeignet: die •Fließarbeit" der technischen Arbeitswelt, die Planlosigkeit und der 
Wechsel der apostolischen Arbeit in manchen Orden und bisweilen die vielen klei- 
nen Ämter in religiösen Kommunitäten, die für ein heutiges Arbeitsbewußtsein zur 
Farce geworden sind. Außer der Berufsarbeit sind hier aber auch noch jene Be- 
schäftigungen zu nennen, die einzig der Entspannung dienen. Solche muß es geben. 
Wohl dem, der ein gutes Hobby und eine unschuldige Passion hat. Ordensfrauen 
sollten neben ihrer Pflichtarbeit etwas tun können, was ihnen Freude macht und 
wozu sie sich selbst angeregt fühlen. Und wenn in den Schulkonventen bei dem 
Mangel an •Laienschwestern" auch die Lehrschwestern soweit möglich in hauswirt- 
schaftlichen Arbeiten mithelfen müssen, so könnte das nicht nur für die Gemeinschaft 
von Nutzen sein, sondern auch diese selbst gegen eine allzu einseitige Entwicklung 
schützen. Was der ehelose Mensch, der es um Gottes willen ist, für die Weckung 
echter Freude tut, trägt zur humanen und religiösen Aufarbeitung des ersten Ver- 
zichtes bei, den er in seinem Stand gelobt hat. 

II 

Der Verzicht auf den andersgesdileditlichen Partner betrifft nicht nur die totale, 
sondern auch eine weitgehende, wenn auch nicht räumlich in Erscheinung tretende 
Lebensgemeinschaft mit einem Menschen, einem Lebensgefährten, was eine Freund- 



356 Friedrich Wulf 

schaft nicht unbedingt ausschließt. Der Verzicht ist grundsätzlich zu leisten und ge- 
gebenenfalls in aller Redlichkeit zu wiederholen. Man sucht nicht partout den Part- 
ner, auch nicht unter dem falschen Vorwand der Seelsorge oder der Inanspruch- 
nahme einer priesterlichen Hilfe, man bejaht das Kreuz des Alleinseins, verzichtet 
auf die an sich dem Menschen von Gott zugedachte Anlehnung und Stütze, auf eine 
bestimmte Geborgenheit, auf das Bewußtsein, einem anderen ganz anzugehören 
oder den anderen ganz zu besitzen. Das wird nur auf längere Sicht, im oftmaligen 
Ringen, in der allmählichen Überwindung von Eifersucht, Verletztheit (weil man 
übergangen wurde) und spezifischen Minderwertigkeitsgefühlen gelingen. 

Mit dem Fehlen des andersgeschlechtlichen Partners sind manche Gefahren an- 
gezeigt und ist zu manchen Fehlentwicklungen die Tür aufgetan. Dem ehelosen 
Menschen fehlt die natürliche, von der Natur vorgesehene Ergänzung, und die 
Frömmigkeit ersetzt das nicht ohne weiteres. Dem ehelosen Mann fehlt weithin 
derjenige, der ihn anregt und zum Sprechen bringt, durch den er zu sich selbst 
findet; es fehlt ihm derjenige, der ihn wie sich selbst anerkennt und ihm das Be- 
wußtsein des Könnens gibt, aber auch derjenige, bei dem er sich ganz geborgen 
weiß und an dessen andersartigen Anlagen und Haltungen er sich immer wieder 
korrigiert. (Es bleiben ihm allerdings auch manche Gefährdungen humaner und 
religiöser Art erspart.) Der ehelosen Frau fehlt derjenige, der sie liebend beachtet 
und verehrt, innerlich weckt, formt und prägt, klärt und auf ihren eigenen Weg 
bringt; es fehlt ihr derjenige, der sie ganz annimmt, zu dem sie aufschauen kann, 
der ihr das Gefühl der Sicherheit und Geborgenheit gibt. (Und auch sie kennt manche 
Gefährdungen nicht, denen Ehefrauen ausgesetzt sind.) Bei beiden gilt es darum 
vieles aufzuarbeiten. Wo das nicht geschieht, kommt es zu Fehlentwicklungen, die 
auf die Dauer der Umgebung nicht verborgen bleiben können. Man kennt den allzu 
vermännlichten Priester, der (wir überzeichnen im folgenden absichtlich) herrisch, 
selbstsüchtig, kalt, gemütsarm (oft rächt sich die Natur durch das Gegenteil!) und ab- 
gekapselt ist, der sich von niemand etwas sagen läßt und alles bestimmen will; der 
Herzensgrund kommt bei ihm nicht mehr genügend zum Schwingen, Frauen gegen- 
über benimmt er sich unhöflich bis zur Verachtung, in Krisenzeiten ist er sehr ge- 
fährdet, weil er es verlernt hat, über sich selbst zu sprechen. Man kennt aber ebenso 
den femininen Priester, der weich und sentimental ist vom Sich-Geben, über die 
Sprache bis zur Frömmigkeit; er umgibt sich am liebsten mit Frauen; im Innersten 
ist er unsicher, ängstlich, skrupulös, oft gereizt, abweisend und launisch. Die gleichen 
Typen gibt es bei den unverheirateten Frauen. Die überfeminine Frau bespiegelt 
sich selbst • bis zur Autoerotik, ist aussprachesüchtig, anlehnungsbedürftig, eifer- 
süchtig, intrigiert gern und ist neugierig. Die vermännlichte Frau wertet die Mütter- 
lichkeit und oft auch die hausfraulichen Eigenschaften ab, ohne daß ihr das immer 
zum Bewußtsein kommt, und glorifiziert das Engagement in Beruf und öffentlichem 
Leben; sie ist herrisch, kommandierend und darauf aus, andere (Frauen und Män- 
ner) von sich abhängig zu machen; man trifft sie als Funktionärin in Politik, Wirt- 
schaft und im kirchlichen Bereich; sie gehört zum Erscheinungsbild unserer Zeit. 

Zu den Fehlentwicklungen gehört auch, daß man seine Liebe in Ersatzformen 
sucht. Man braucht dabei nicht sofort an Homosexualität zu denken. Es gibt viele 



Zur Anthropologie von Zölibat und Jungfräulichkeit 357 

Weisen solcher Ersatzformen. Der Priester bindet Frauen an sich unter dem Vor- 
wand der Seelenführung. Die ehelose Frau bindet die Freundin an sich, wendet ihre 
Liebe und Verehrung ganz dem Vorgesetzten zu. Die Ordensfrau wirft ihre Liebe 
auf eine Mitschwester oder auf die Oberin. Und dauernd ist in solchen Menschen 
etwas am Werk, unterbewußt und instinktiv, um den geliebten oder umschwärmten 
Menschen für sich zu gewinnen, zu interessieren und sein Wohlwollen zu bewahren. 

Dort, wo der Verzicht auf den Ehepartner nicht bewältigt wurde, schwelt ein Herd 
der Unzufriedenheit, wächst das Gefühl der Vereinsamung, der Sinnleere des Le- 
bens und eine überstarke Selbstbezogenheit. 

Wie kann nun der Verzicht auf den andersgeschlechtlichen Partner aufgearbeitet, 
wie Fehlentwicklungen vorgebeugt werden? Es seien einige Möglichkeiten dafür 
angedeutet. 

Niemand ist reingeschlechtlich, nur Mann und nur Frau. Jeder trägt auch das 
Gegengeschlechtliche, in leiblichen und seelischen Anlagen, in sich. Der Ehelose muß 
es bewußt entfalten. Der Priester muß das Mütterliche, die hegenden und bergenden 
Eigenschaften pflegen; erst so kommt seine Väterlichkeit zu ihrer Vollendung. Wer- 
den solche Eigenschaften nicht auch Christus zugesprochen (vgl. Mt 23, 37)? Und hat 
nicht auch Paulus von sich gesagt, er habe bei seinem Auftreten in den Gemeinden 
nicht immer gleich die Autorität des Apostels Christi hervorgekehrt, sondern habe 
voll Güte und Milde in ihrer Mitte geweilt, •wie eine Mutter ihre Kinder hegt" 
(1 Thess 2, 7)? Der Priester muß hinhören können, nicht selten einen Rat erbitten, 
anderen Spielraum geben, die Leistung anderer anerkennen, die Initiative jün- 
gerer Mitbrüder fördern. In all dem übt er die Eigenschaften ein, die ihm als Mann 
nicht ohne weiteres gegeben sind. Die ehelose Frau muß die Festigkeit (nicht Härte 
und Unduldsamkeit!) und Klarheit, die an sich mehr dem Mann eigentümlich sind, 
pflegen; sie braucht es, sich selbst und den Mitmenschen gegenüber. So erst strahlt 
sie Sicherheit aus und vermag anderen etwas zu sein. Auch dafür lassen sich viele 
Beispiele aus beiden Testamenten wie aus der Geschichte der Kirche anführen. 

Dazu kommt ein Zweites: Auch der Mensch, der sich Gott geweiht hat, kann der 
mitmenschlichen Partnerschaft nicht entraten. Sie gehört zum menschlichen Leben 
einfach hinzu. Partnerschaft bedeutet noch nicht ohne weiteres Freundschaft im Voll- 
sinn dieses Wortes, noch viel weniger, daß der Partner des anderen Geschlechtes sei, 
sondern zunächst nur dies, daß man die Menschen, mit denen Gott einen zusammen- 
geführt hat, ernst nimmt, daß man sie annimmt und auf sich nimmt, sich mit ihnen 
als Mensch zu Mensch einläßt, ihnen seine Liebe schenkt und ihre Schwächen erträgt. 
Auf irgendeine Weise muß jeder Mensch das Abenteuer der Liebe mit seinen Freu- 
den und Enttäuschungen wagen. Das ist eine unerläßliche, ja die wirksamste Schule 
selbstloser Liebe. Die Skala der Möglichkeiten und der tatsächlichen Beobachtungen 
reicht hier vom Leben in einer Gemeinschaft über die gemeinsame Arbeit im Sinne 
eines team-work bis zur Freundschaft. Schon das gemeinsame Leben, das oft mit der 
religiösen Ehelosigkeit gegeben ist, bedeutet eine Schule und Erprobung echter 
Liebe. Wo es einer Kommunität von Priestern oder Ordensleuten nicht gelingt, zu 
einer Gemeinschaft von Brüdern und Schwestern zusammenzuwachsen, da hat man 
das Abenteuer der Liebe, jenes radikale Überschreiten der Schwelle des eigenen 



358 Friedrich Wulf 

Herzens zum anderen hin, noch nicht genügend gewagt. Ähnliches läßt sich von der 
gemeinsamen Arbeit sagen. Ihr Grundgesetz lautet, daß jeder den anderen bejahen, 
auf ihn zugehen, ihn in seiner Eigenart anerkennen und bereit sein muß, auch ein 
Stück von sich selbst zu opfern. Wo das geschieht, da wird die Geschichte der Liebe 
geschrieben, die oftmals eine Geschichte der Entsagung ist; da wachsen Menschen in 
eine reife Liebe hinein. Christliche Ehelosigkeit ist nicht nur Abstinenz, sondern 
erhöhtes Wagnis der Liebe; das Sich-Einlassen mit Gott verlangt immer zugleich 
auch ein Sich-Einlassen mit den Menschen, nicht nur im allgemeinen, sondern im 
Gegenüber von Du zu Du. Das ist der Boden, auf dem dann auch einmal eine hohe 
Freundschaft entstehen kann; die emotionale Zuneigung würde dafür nicht aus- 
reichen, sie allein würde nur schlecht über den geringen Tiefgang der Liebe hinweg- 
täuschen. 

Entscheidend für die Aufarbeitung und Fruchtbarmachung des Verzichtes auf den 
ehelichen Partner ist endlich die religiöse Liebeskraft, die aus dem Gegenüber zu 
Gott ihren Ursprung herleitet und nur in der ständigen Verbundenheit mit Gott 
bewahrt wird. Wo die geistliche Welt für den ehelosen Menschen eine Realität ist, 
wo er in ihr lebt und wo in ihr etwas passiert, da mag der Verzicht auf die eheliche 
Liebe immer wieder einmal schmerzlich gespürt werden, im Grund ist das Herz in 
einer viel tieferen Weise ausgefüllt, als es unter Menschen sein kann. Aber als echt 
erweist sich die religiöse Welt nur, wenn sie sich in der Welt des Alltags und das 
heißt immer in erster Linie in der Liebe zum Mitmenschen bewährt, und diese 
Liebe zum Mitmenschen darf nicht nur seelsorgliche oder karitative Betreuung sein, 
in der man dem anderen etwas Gutes tut, sondern muß immer vor Augen haben, 
was Christus für die Menschen getan hat und was auch die Ehe anstrebt; sie muß 
den anderen annehmen und auf sich nehmen, in sein Herz eintreten und das eigene 
Herz für ihn zum Pfand geben. Ob nicht viele, die im Stand der Jungfräulichkeit 
leben, zu einseitig die religiöse Welt pflegen und zu wenig ihr Augenmerk auf das 
Abenteuer der Liebe zum Mitmenschen richten? Die großen Heiligen jedenfalls ver- 
banden beides miteinander, und eben darum war ihre Liebe so leuchtend. 

III 

Der Verzicht auf das Kind trifft die Frau stärker als den Mann. Er ist für sie sogar 
für gewöhnlich der schwerste aller Verzichte, dessen Schmerzlichkeit am längsten er- 
fahren wird. Im Kind findet sich die Frau am intensivsten ausgedrückt. Das Kind 
ist in gewissem Sinn ihr naturhafter Besitz, ihre Leistung. Im Kind findet sie auch 
den Mann wieder. Mag darum der Verzicht auf den Mann längst geleistet sein, so 
meldet sich noch oft das Verlangen nach dem Kind. Da das Kleinkind ganz von der 
Mutter abhängig ist und darum oft nach der Mutter verlangt, in ihr seine Welt, 
seine Geborgenheit findet, und umgekehrt die Mutter das Kind in seiner Bedürftig- 
keit erfüllen, sein Verlangen befriedigen kann, erlebt die Mutter im Kind starke 
Selbstwertgefühle und erfährt in ihm eine oftmalige Bestätigung ihrer selbst: das 
Kind ist ganz für sie da. Mag die heutige Frau auch häufig vor dem zweiten und 
dritten Kind zurückschrecken, nach dem ersten hat sie meist ein ungestümes Ver- 
langen. 



Zur Anthropologie von Zölibat und Jungfräulichkeit 359 

Für den Mann ist es im allgemeinen mehr der Verzicht auf die Familie, der von 
ihm zu leisten ist. Er will für die Seinen sorgen, er will in ihrem Kreis anerkannt 
sein, er möchte, je älter er wird, das Heim und die Geborgenheit; er möchte, daß ihn 
jemand erwartet, wenn er von der Arbeit nach Hause kommt. Aber auch für die 
Frau spielt die Familie als Raum ihrer Betätigung und Selbstdarstellung eine große 
Rolle. Die Familie ist der sichtbar werdende mütterliche Schoß, in dem sie die Ihren 
trägt und umfängt und in den die Ihren sich bergen. Die Frau ist der Mittelpunkt 
und die Seele der Familie, deren Haupt der Mann ist. Hier bedeutet sie für die Ihren 
etwas, kommt sie zur Erfüllung. 

Auch im Bereich dieses Verzichtes gibt es bestimmte Gefährdungen und Fehl- 
haltungen. Das Geringste beim Mann ist noch, daß er sich vernachlässigt, was bis- 
weilen allerdings auf Gleichgültigkeit und Resignation schließen iäßt. Die ehelose 
Frau (wenigstens in der Welt) wird eher in Gefahr sein, ihre Häuslichkeit und sich 
selbst zu sehr zu kultivieren. Doch auch das Umgekehrte kommt vor. Schlimmer ist, 
wenn der ehelose Mensch seinem Alleinsein erliegt und sich abzuschließen beginnt, 
wenn ihn nicht mehr die Sorge um andere und für andere bewegt. Dann wird er auf 
sich selbst zurückgeworfen und hört immer nur das Echo seiner eigenen Stimme, 
seiner Wünsche und Klagen. Mancher kommt aus diesem selbstgewählten Getto nicht 
mehr heraus. 

Begegnet man solchen Fehlhaltungen auch bei Menschen, die ihr Leben Gott und 
dem Nächsten geweiht haben? In dieser Schärfe wohl kaum, wohl aber in Ansätzen. 
Das Gefühl der Ungeborgenheit macht vielen zu schaffen. Sie suchen die Familie 
und glauben sie in der Gemeinschaft der Brüder und Schwestern nicht zu finden. Die 
Atmosphäre ist ihnen zu kühl, zu uninteressiert am Schicksal des Einzelnen. Anderen 
ist das Gemeinschaftsleben zu eng; sie fühlen sich in ihrer Freiheit zu sehr ein- 
geschränkt. Sie sondern sich darum ab oder suchen sich sogar auf irgendeinen Titel 
hin ganz von der Kommunität zu entfernen. Die Zahl der Ordenspriester, die außer- 
halb ihrer Kommunität wohnen, ist gewachsen. Die vita communis, ein Wesensstück 
des Ordenslebens, ist gefährdet. Aber auch Weltpriester leiden immer häufiger 
unter der Ungeborgenheit ihres Lebens, je weniger Frauen sich finden, die ihr Heim 
auf gute Weise beseelen. 

Es ergibt sich darum heute für alle, die Gott zu einem ehelosen und jungfräulichen 
Leben berufen hat, die erhöhte Pflicht, das Gemeinschaftsleben zu fördern und den 
Familiengeist zu pflegen. Das trifft nicht nur die Orden; auch Weltpriester müß- 
ten heute stärker denn je um ihre Verantwortung füreinander wissen. Man darf 
nicht immer nur von der Gemeinschaft etwas fordern, sondern muß selbst dazu bei- 
tragen, daß eine brüderliche Gemeinschaft zustande kommt. Wer das tut, über- 
windet die Gefährdungen, die mit dem Verzicht auf die Familie für sein Menschen- 
tum und für sein Christsein gegeben sind. 

Damit ist aber schon auf die der christlichen Ehelosigkeit innewohnende Möglich- 
keit hingewiesen, den ursprünglichen Verzicht in einen Gewinn zu verwandeln. Das 
Freisein von der Sorge um die Familie, von der Paulus im ersten Korintherbrief 
spricht, muß frei machen für die Sorge um viele. Hier liegt der Kern der jungfräu- 
lichen Berufung. Wer Gott gehören will, muß den Menschen gehören wollen. Nichts 



360 Friedrich Wulf 

befreit den Menschen so sehr von dem bedrückenden Gefühl des Alleinseins und der 
Ungeborgenheit wie die Sorge um andere und für andere. Wer für andere besorgt 
ist, für die Ungläubigen ebenso wie für die Gläubigen, wer sich der Armen, Kranken, 
Verlassenen und Kinder annimmt, wer sein Leben mit anderen teilt, der setzt sich 
zwar einerseits der Verwundung aus, schafft aber anderseits immer neue Räume der 
Geborgenheit, in denen er auch selbst zu Hause ist. Es gibt wunderbare Menschen, 
die gerade durch die Ehelosigkeit •um des Himmelreiches willen" in einer selbst- 
losen Liebe reif geworden sind und eine große Güte ausstrahlen. Gott hat ihnen eine 
neue Fruchtbarkeit geschenkt, sie sind Väter und Mütter einer großen Familie, 
haben eine große Kinderschar. Sie werden von vielen aufgesucht und verehrt und 
erfahren eine Dankbarkeit, die sie für alle Mühen belohnt. 

Wenn wir noch einmal auf den ganzen Bereich der Verzichte und der damit ge- 
gebenen Gefährdungen der christlichen Ehelosigkeit und Jungfräulichkeit zurück- 
schauen, dann werden wir sagen müssen: ein hohes, beglückendes Gut, aber •wir 
tragen diesen Schatz in irdenen Gefäßen, damit die ganz überschwengliche Kraft 
von Gott ist und nicht von uns" (2 Kor 4, 7). Christliche Ehelosigkeit und Jungfräu- 
lichkeit besagen eine Aufgabe, die menschlich gesehen nicht leicht zu lösen ist. Wenn 
sie in der kirchlichen Überlieferung als der leichtere und sicherere Weg zur voll- 
kommenen Liebe gepriesen werden, dann sind wir Heutigen dagegen ein wenig 
skeptisch geworden. Wir sehen dafür zu viele Fehlhaltungen und trauen auch uns 
selbst nicht ganz. Aber vielleicht ist gerade das die große Versuchung unserer Zeit: Wir 
neigen zum Pessimismus, weil wir jede Fehlleistung wacher und schmerzlicher als 
frühere Generationen registrieren. Darum gilt es um so mehr, das hohe und mit- 
reißende Ideal, das uns die Heilige Schrift und die Theologie vom jungfräulichen 
Leben entwirft, immer wieder vor uns hinzustellen. Gott ist es, der nicht nur die 
Berufung zur Jungfräulichkeit schenkt, sondern auch die Gnade gibt, ihr nachzukom- 
men. Mag darum die menschliche Aufarbeitung der göttlichen Berufung nie ganz ge- 
lingen, mögen Schmerzen, Unausgeglichenheiten und Ausfälle bleiben, das alles ist 
im Grunde wenig von Belang. Solange einer von seiner Berufung erfüllt ist, wird 
das Licht Gottes die Schatten menschlicher Schwäche überstrahlen und die Menschen 
auf den hinweisen, der zur jungfräulichen Kirche spricht: •Ja, ich komme bald" 
(GehOffb 22, 20). 




