EINUBUNG UND WEISUNG

Das Geheimnis ist gro8

Vielfalt und Einheit der christlichen Liebe

Ordnet euch einander unter in der Furcht Christi,

Die Frauen ihren Minnern — wie dem Herrn; denn der Mann ist das Haupt der
Frau, — wie auch Christus das Haupt der Kirche ist, er, der Retter des Leibes. Doch
wie die Kirche sich Christus unterordnet — so auch die Frauen den Mdnnern in
allem.

Ihr Ménner liebet die Frauen, — so wie auch Christus die Kirche geliebt und sich
fiir sie dahingegeben hat, dafs er selbst sich die Kirche herrlich zufiihre, ohne Flecken
oder Runzeln oder dergleichen, sondern heilig und makellos; so miissen die Mdinner
thre Frauen wie ihre eigenen Leiber lieben. Wer seine Frau liebt, liebt sich selbst;
denn es hat noch niemand sein eigenes Fleisch gehafit, sondern jeder hegt und pflegt
es — wie auch Christus die Kirche; denn wir sind Glieder seines Leibes.

Deshalb wird der Mensch Uater und Mutter verlassen und seinem Weibe anhan-
gen, und die zwei werden ein Fleisch sein (Gn 2, 24). Dies Geheimnis ist grofi; ich
deute es auf Christus und die Kirche.

Doch wie dem auch sei, ein jeder liebe seine Frau wie sich selbst, die Frau aber
begegne ihrem Manne in der Furcht. Eph 5, 22—33

Wenn wir Texte des Evangeliums dem christlichen Leben erschliefen wollen,
tun wir gut daran, uns genau in die Richtung vorzutasten, in die auch die Intention
des heiligen Autors oder der hinter ihm stehenden urchristlichen Verkiindigung geht.
Die Briefe des Neuen Testaments dagegen verlangen von uns meist eine umge-
kehrte Bewegung. Sie sind zum groflen Teil als Belehrung, Mahnung oder Trost an
einen bestimmten Adressaten gerichtet und in eine konkrete Zeitsituation hinein-
gestellt. Was z. B. ein Paulus den Ephesern oder auch andern Adressaten seines
Briefes an die Epheser zu sagen hat, mag fiir uns heute unersetzlich wichtig sein, da
dies Wort aus apostolischem Munde die Giiltigkeit der authentischen, uniiberhol-
baren Botschaft Christi hat. Aber unser Text ist ein schones Beispiel dafiir, dafl sich
die Fiille der inspirierten Lehre erst dann aufschlieft, wenn wir gleichsam zuriick-
gehen in die Vorstellungswelt des Autors selbst, wenn wir zu erfassen suchen, aus
welchen theologischen Erkenntnissen, aus welcher Tiefe der Begegnung mit dem
Menschgewordenen Paulus seine Mabnung an die Epheser richtet.

Mahnung zur Unterordnung und Liebe

Nachdem Paulus, wie er es zu tun pflegt, im ersten, belehrenden Teil seines Brie-
fes eine Katechese gegeben hat, richtet er in der zweiten Hilfte seine Mahnun-
gen an die Gemeinde. Zuerst spricht er alle Christen unterschiedslos an: er mahnt
zur Eintracht, legt Wachstum im Glauben und christlichen Lebenswandel nahe und
warnt vor den heidnischen Lastern. Dann aber konkretisiert er seine Worte und
richtet sich in der sogenannten ,Haustafel* an die einzelnen christlichen Stinde. An
erster Stelle spricht er zu den christlichen Ehegatten.



Einiibung und Weisung 385

Wer antike Texte iiber verwandte Themen kennt, ist erstaunt iiber den persona-
len Adel und die redliche Niichternheit, die hier Hand in Hand gehen. Nichts ist zu
spiiren von einer Minderbewertung der Frau, die man auch bei spiteren christlichen
Autoren oft genug findet, nichts aber auch ist vorhanden von dem Gberschwenglichen
Idealismus der Schwirmer, die alle irdischen Fesseln sprengen und ein zukiinftiges
Paradies schon auf dieser Erde verwirklichen méchten. Klar und bestimmt sagt die
Uberschrift, die zugleich die Uberleitung vom vorhergehenden Kapitel ist, ,Ordnet
euch einander unter in der Furcht Christi“. Diese Unterordnung gewinnt ihre per-
sonale Tiefe, die weit weg von jeder knechtischen Unterwiirfigkeit ist, aus den vor-
hergehenden Kapiteln des Briefes. Dort lehrte Paulus, daf Christus der grofie Frie-
densstifter ist (2, 14), der allen Menschen den gleichen Zugang zum Vater eroffnet
hat (2,18), ,demnach seid ihr jetzt nicht mehr Fremdlinge und Beisassen, sondern
Vollbiirger mit den Heiligen und Gottes Hausgenossen, aufgebaut auf dem Grund
der Apostel und Propheten; der Eckstein aber ist Christus . . . (2, 19f). Die Unter-
schiede der antiken Gesellschaftsordnung sind von Christus iiberwunden, alle sind
ein Leib, ein Geist,in einer Hoffnung, denn es ist ein Herr, ein Glaube,
eine Taufe und ,ein Gott und Vater aller, der da waltet Giber allen und durch
alle und in allen. Jedem einzelnen von uns aber ist die Gnade nach dem Mafle ver-
lichen worden, wie Christus sie ihm zugeteilt hat* (4, 4—7). Deshalb ruft Paulus
seine Christen auf, die Unmiindigkeit hinter sich zu lassen und »Zur vollkommenen
Mannesreife, zum Vollmafl des Wuchses in der Fille Christi® heranzureifen
(4,13—15). Der Christ, ,nach Gottes Ebenbild geschaffen, mufl den neuen Menschen
anziehen (4, 24), und als Kind des Lichtes und in der Wachheit der Auferstehung
Christi ,die Zeit auskaufen® (5, 7—16). ,Darum zeigt euch nicht unverstindig, son- .
dern sucht zu verstehen, welches der Wille des Herrn ist® (5, 17). Wenn auch all
diese Worte in eine etwas andere Sinnrichtung hineingesprochen sind, so zeugen sie
doch fiir das gleiche Menschenbild, das Paulus im Galaterbrief (8, 27. 28) verkiindet:
»Denn ihr alle, die ihr in Christus getauft seid, habt Christus angezogen. Da gibt es
nun nicht mehr Juden und Griechen, nicht mehr Knechte und Freie, nicht mehr Mann
und Weib; nein, ihr seid allesamt Einer in Christus Jesus®.

Aus dieser Wiirde des Christen entspringt dann die Mahnung zur Unter-Ordnung
(das griechische Wort hat die gleichen Sprachwurzeln wie das deutsche). Wer sich
unter-ordnet, erkennt eine vorher gegebene Ordnung an und stellt sich in sie hinein;
ja noch mehr, wer sich einem Menschen unter-ordnet, der beugt sich, der nimmt
Befehle in Empfang und fithrt sie aus. Aber wenn diese Unterordnung aus der
Wiirde des Christen heraus geschieht, aus der innern Gewiftheit, daf§ jeder Mensch
durch Christus einen absoluten, mit nichts vergleichbaren und nur vor Gott zu erfas-
senden Wert hat, dann verliert sie alle Entwiirdigung. Dann ist es ein Unterordnen
im Wissen um die eigene Gréfle und in Anerkennung der personalen Wiirde des
andern; dann ist es eine personale Begegnung, in der jeder im andern das Siegel der
Taufe bejaht, das mehr Wert hat und Wiirde verleiht, als alle Wissenschaft und
Macht.

Doch Paulus bleibt Realist: ,In der Furcht Christi“ sollen wir uns unterordnen.
Damit ist nicht nur eine Art Ehrfurcht gemeint, sondern ganz realistisch auch die
Furcht ,vor dem Richterstuhl Christi“, vor dem sich entscheidet, wie es eigentlich um
unser Christ-sein bestellt war, ,damit ein jeder seinen Lohn empfange, wie er wih-
rend seines Lebens gehandelt hat, es sei gut oder bose® (2 Kor 5,10—11). Paulus
sieht, daf} die christliche Ordnung der Liebe nicht auf schwirmerische Ideale gegrin-
det werden kann, sondern nur auf die Furcht des Herrn, die »der Anfang aller



386 Einiibung und Weisung

Weisheit“ (Spr 1, 7 u. 6.) und ebenso auch ,der Anfang der Liebe“ (Sir 25, 16 vulg)
ist.

Erst wenn wir dies beachten, kénnen wir auch die weiteren Einzelmahnungen an
Mann und Frau recht verstehen. Hier entbindet ndmlich Paulus die uralte Weisheit
vom Geheimnis der Geschlechter aus einer angstvoll-schwillen, magisch-rituellen
Entstellung in die Klarheit des christlichen Lebens hinein. Es erfordert eine stindige
Anstrengung fiir unser Denken und Tun, beide Tatsachen zur gleichen Zeit zu erfas-
sen: dal Mann und Frau in gleicher Wiirde und gleichem Angesprochensein neben-
einander und vor Gott stehen, und daff der Mann als Haupt der Frau thr aber-
geordnet ist. Es ist die Spannung, an der sich die echte Liebe erst entziindet. Viel-
leicht kann man diese Spannung nicht anders bestehen, als dafl man den Fixpunkt,
in dem sie begriindet ist, auflerhalb ihrer sucht, also wie Paulus an seine Epheser
schreibt, sofort auf Christus schaut, in dem es ,nicht mehr Knechte und Freie, nicht
mehr Mann und Frau® gibt; ,nein, ihr seid allesamt Einer in Christus Jesus®.

Jetzt sehen wir auch, dafl die Unterordnung der Frau unter den Mann, den Dienst
der Liebe bedeutet, der von Zeitalter zu Zeitalter andere Formen annehmen kann,
aber immer nur die Entfaltung der einen Grundhaltung bedeutet, die Paulus hier
aufzeigt. Und die Liebe des Mannes zur Frau, die Paulus mit dem Bild des Schop-
fungsberichtes (Gen 2, 23. 24) von dem einen Fleisch und dem einen Bein einschérft,
ist nichts anderes als der Dienst des Hegens und Pllegens. Alles Fragen nach dem
Wesen der Liebe, ob sie exstatisch oder immanent, altruistisch oder egoistisch, ein
Zustand oder ein Tun, aktiv oder passiv sei, bleiben hinter der Wirklichkeitsfille
des Geheimnisses zuriick, das Paulus mit niichternen Worten entfaltet: personaler
Selbstand der beiden Partner in ihrer mannlichen und fraulichen Eigenart, und
zugleich innigste Einheit; beides aber, Selbstand und Einheit in Wechselwirkung,
sich gegenseitig iibersteigend und bestirkend, so dafl gerade der, der in inniger Liebe
nur den andern kennt und ihm dient, eine erfiillte eigene Personalitit besitzt.

Die Liebe des Herrn zur Kirche

Man wird den Unterschied zwischen den oft mifiverstandenen Worten des Paulus
im 1. Korintherbrief (7. Kap.) iiber die Ehe — die nur aus einer glithenden Sehnsucht
nach der nahegeglaubten, letzten Wiederkunft des Herrn zu verstehen sind — und
dem Paulus des Epheserbriefes nicht allein aus der gewandelten Situation oder
vielleicht aus den neuen philosophischen Ausdrucksmitteln erkliren kénnen. Eines
gilt sicher fiir beide Briefe: Ehe und Ehelosigkeit sind gut, ,nur geschehe es im
Herrn*“ (1 Kor 7, 39). Aber dennoch scheint sich dem Paulus des Epheserbriefes ein
neues Verstindnis des Gebeimnisses der Ehe erschlossen zu haben. Den Schlissel fiir
diese neue Tiefe gibt er uns leicht zur Hand. Er méchte ja in diesem Abschnitt iiber
die Ehe sprechen; aber seine Gedanken sind von etwas anderm gefangen genom-
men. Wie ein schlechter Redner beginnt er abzuschweifen, das Nebenthema, mit dem
er die Vereinigung von Mann und Frau begriinden méchte, wichst sich aus und wird
zum Hauptthema. Am Schluf kann er nur mit Mithe den urspriinglichen Faden wie-
der aufgreifen: ,Doch, wie dem auch sei...“. Ein wunderbares Zeugnis fur die
Christusliebe, man mochte sagen Christusbesessenheit des Volkerapostels, denn
Christus ist es, der ihn zur Abschweifung verleitet. Wie gebannt ist Paulus von
seinem Herrn; ,Leben ist fiir ihn Christus und Sterben Gewinn® (Phil 1, 21); keinen
andern Ruhm kennt er als ,im Kreuze unseres Herrn Jesus Christus® (Gal 6, 14)
und kein anderes Thema der Verkiindigung als ,,Christus den Gekreuzigten® (1 Kor



Einiibung und Weisung 387

1,21). Und aus ihm, nicht aus psychologischen oder humanistischen Erwigungen,
hat Paulus auch seine neue, tiefe Erkenntnis iiber die Ehe geschopft.

Man streitet heute dariber, ob seine Worte iiber die Liebe Christi zur Kirche und
die Brautschaft der Kirche vor ihrem Herrn nur ein Bild seien, oder ob sich in ihnen
eine inspirierte Aussage der apostolischen Predigt zeige. Wir tun gut daran, die
Worte des Apostels moglichst ernst und wértlich zu nehmen. Wenn er von der
Kirche, wie von einer Person spricht, so ist damit der Personwiirde des Einzelnen
kein Abbruch geschehen; an der Lehre iiber den personalen Selbstand des einzelnen
Christen und iiber die Entscheidung, zu der jeder einzelne fiir oder gegen Christus
aufgerufen ist, kann bei Paulus kein Zweifel sein; wir haben ja oben auf einige
Punkte hingewiesen. Aber dennoch sieht er alle Christen in einer Einheit, die mehr
ist als die Summe der vielen, die eben die Kirche, die Braut Christi ist. Dem Katho-
liken sind diese Vorstellungen geldufig, er weif}, dafl er die Kraft des Glaubens aus
dieser Kirche nimmt, er weifi, dafl er getragen ist von der Gnade, die nur in dieser
Kirche Gestalt annimmt und Realitdt wird.

Wenn man aber den Text genaver liest, erkennt man, dafl diese Kirche in der
Liebe Christi schon Wirklichkeit war, bevor der Herr durch die Erlgsung ihren
Grundstein legte. Paulus spricht von ihr als einer unreinen, hafilichen Frau; fiir sie
hat sich Christus am Kreuze dahingegeben, um sie im ,, Wasserbad der Taufe“ und
im ,Wort“ des Evangeliums zu reinigen, um sie ,heilig und makellos“ sich selbst als
Braut ,zuzufithren“; und mit ihr wird er, wie Mann und Frau, ein Leib und ein
Bein. Das ist kein Mythos, wenn auch Paulus eine mythologische Vorstellung zur
Hilfe genommen hat, sondern es ist die Wahrheit der Liebe. Wir kennen — um mit
dem zu beginnen, was uns an dieser Wahrheit leichter fafllich ist — die verwan-
delnde Kraft echter Liebe. Es ist nicht so, als ob in der Ehe einfach Mann und Frau
addiert wiirden, sondern eine neue Einheit entsteht, die reicher und erfiillter ist als
die Summe der beiden Menschen, die hier zusammengefunden haben. In der Kraft
dieser neuen Einheit wachsen dann auch die beiden Glieder dieser Einheit zur neuen
Selbstindigkeit. Wie oft kommt es vor, daf} diese Liebe eine echte Wiedergeburt ist,
aus der die Partner in ein neues, reicheres, ,heiligeres und makelloseres“ Sein hinein-
reifen. Eine solche Liebe verbindet Christus mit seiner Kirche. Hier hat er die Rolle
des sich aufopfernden Briutigams iibernommen, der bis zur Selbsthingabe, ,bis zum
Tod, ja bis zum Tod am Kreuz* (Phil 2, 8) seine Braut ,hegt und pflegt®. Alles, was
wir aus der Heilsgeschichte kennen, und ebenso die Fortsetzung der Heilsgeschichte
im sakramentalen Leben der Kirche, in den vielen Formen und Gebriuchen, in denen
wir Christus begegnen, sind nichts anderes als ein Ausdruck dieser selbstlosen Liebe
des gottlichen Brautigams. Einmal, am Kreuz, vollzog er den Hohepunkt der Selbst-
hingabe bis ins Letzte hinein, und dieser geschichtliche Augenblick ist fiir alle Ewig-
keit der Zeitpunkt der Begegnung Christi mit seiner Kirche geworden, der Begeg-
nung der Liebe, aus dem die Kirche ,herrlich, ohne Flecken und Runzeln® hervorgeht.

Aber dhnlich, wie dieser geschichtliche Augenblick des Kreuzestodes kein verging-
liches Moment ist, das von der Zeit iiberrollt wurde, sondern die gesamte Zukunft
schon zusammengefafit in sich enthdlt und in alle Zeiten hinein wirkende Gegenwart
dieser Selbsthingabe Christi ist, so strahlt von diesem Augenblick auch die gleiche
reinigende und liebende Kraft in die Vergangenheit zuriick. Die Gnade Christi, die
im Wasserbad der Taufe und im Wort des Evangeliums die Kirche zur makellosen
Braut reinigt, ist auch in die Vergangenheit wirksam. Das alles mochte Paulus durch
die fiir uns so schwer zu fassende Lehre von der Brautschaft der Kirche ausdriicken,
die schon vor der Selbsthingabe ihres Brautigams als unwiirdige Braut lebte, und



388 Eindibung und Weisung

durch seinen Kreuzestod erst zur wahren Kirche wurde. Wenn wir uns in diese Lehre
betrachtend hinein vertiefen wollen, kénnen wir nichts anderes tun, als beide Seiten
des Christusmysteriums zu ilberdenken: in der Ewigkeit Gottes stand von Anfang
an die Kirche da als das gefallene Geschépf, das durch Christus zur neuen, hoheren
Schénheit wiederhergestellt wurde; in der Zeit der Menschen aber war es eine
bestimmte Stunde, in der Christus sein Blut vergof}, und-waren es Jahre und Jahr-
hunderte, in denen sich um die sakramentale Wirklichkeit dieses Kreuzestodes all-
mahlich die Menschen sammelten, die die eine Kirche bildeten. Wir konnen nichts
anderes tun, denn diese beiden Seiten als das eine Geschehen der Licbe Goties zu
den Menschen glavbend annehmen und betend uns zu eigen machen. Was in der
Liebe des Gott-Menschen eins ist, und was unser Verstand niemals als Einheit be-
greifen kann, soll in unserem tdglichen Tun der Liebe wieder zur Einheit werden.
Paulus sagt es uns doch: ,Das Geheimnis ist gro®, und nur wer die Liebe kennt,
dem kann dieses Geheimnis zur begliickenden Lebensmitte werden.

Wie ernst Paulus dieses Geheimnis nimmt, zeigt seine iiberraschende Deutung des
Verses aus der Schopfungsgeschichte. ,Deshalb wird der Mensch Vater und Mutter
verlassen und seinem Weibe anhangen, und die zwei werden ein Fleisch sein®. Man
sollte nicht schnellhin behaupten, dies sei nur eine allegorische Ausdeutung, nur ein
Bild, aber keine Wirklichkeit. Paulus sieht tiefer, als eine philologische Wissenschaft
sehen kann, er sicht die Einheit der Liebe, die im Verhiltnis Christi zu seiner Kirche
ebenso wie im Verhiltnis des Mannes zur Frau dieselbe ist; es geschieht nicht nur
etwas Ahnliches zwischen diesen beiden Paaren der Liebe, sondern, wenn wir die
Lehre des hl. Paulus ganz annehmen, dann ist es in letzter Tiefe eine einzige Liebe,
die beide Verhiltnisse begritndet. Mehr noch, die Liebe Christi zu seiner Kirche ist
die urspriinglich von Gott gestiftete, und die Liebe des Briutigams zu seiner Braut
nimmt ihre Kraft und ihre Eigentlichkeit nur aus dieser urspringlicheren Liebe.
Deshalb kann Paulus die Bibelverse tiber das irdische Bild der himmlischen Ehe auf
diese himmlische Ehe zwischen Christus und der Kirche selbst anwenden.

Das Geheimnis ist fiirwahr grof. Man kann verstehen, dafl es nicht immer leben-
dig im Mittelpunkt der christlichen Verkindigung stand und man kann auch ver-
stehen, dafl es stetes neues Bemithen kostet, im christlichen Glauben und im christ-
lichen Leben dies Mysterium nachzuvollziehen.

Die Antwort der Kirche

Letzteres nimlich, Nachvollzug und Antwort auf dieses Geheimnis, ist der Kirche
und ihren Gliedern aufgegeben. Und wie von selbst sind wir auf die Haltung der
paulinischen Christusliebe oder gar, wie wir eben zu sagen wagten, Christusbesessen-
heit verwiesen, die die Antwort des Paulus auf die Liebe des himmlischen Briuti-
gams bildet. Das, was jede Braut ihrem Briutigam entgegenbringen mufi, Ganzheit,
Unbedingtheit, Ausschlieflichkeit, das muf auch die Kirche ihrem Briutigam ent-
gegenbringen, da er sie doch durch seine Ganzhingabe am Kreuz erst zur makellosen
Braut neugeschaffen hat. Man kénnte ebenso wie bei Paulus auch im Evangelium die
Worte der Nachfolge aufschlagen: ,Wenn einer mir nachfolgen will . . .“ (Mk 8,34
par), , Wer Vater und Mutter nicht um meinetwillen hintansetzt . . .“ (Mt 10, 37 par),
oder auch die kurzangebundenen Aufforderungen ,Kommt, folget mir nach...®
(Mt 4, 19 par); man konnte auch in der Kirchengeschichte den Taten der Heiligen
nachgehen, iiberall finden wir diese Unbedingtheit der Christusnachfolge, die die
Antwort der Braut auf die Selbsthingabe des Brautigams bedeutet.



Einiibung und Weisung ) 389

Es braucht gar nicht erst betont zu werden, dafl diese Antwort, die die Kirche als
ganze ebenso wie in ihren heiligen Gliedern auf das Liebesangebot des Herrn gibt,
die Antwort eines jeden Christen sein mufi. Christsein heiflt eben in der Kirche
stehen und deren Leben fithren; nur soweit ist einer voll Christ, inwieweit er diese
Ganzhingabe der Kirche nachzuvollzichen bereit ist. Was aber hier neu ins Auge
gefaflit werden soll, ist die Einheit, die nach dem hl. Paulus zwischen der irdischen
Liebe von Mann und Frau und der Ganzhingabe des Christen an Gott besteht. Es ist
eben nicht so, wie man dem Drange einer rationalistischen Logik nachgebend sagen
mdichte und oft genug gesagt hat, dafl die irdische Liebe der Ganzhingabe an Gott
Abbruch tut. Wer das glaubt, denkt zu klein von der Liebe. Paulus lehrt uns etwas
anderes; fir ihn ist zwischen der ehelichen Liebe und der Hingabe an Gott ein
inniger Zusammenhang, fiir ihn ist die Liebe zu den Menschen und das heifit weiter,
die Liebe zu den Dingen, die Liebe zur erldsten Schonheit und Gutheit dieser Welt
kein Gegensatz zur Liebe Jesu Christi, sondern die Liebe zum himmlischen Briuti-
gam selbst ist es, aus der jede andere Liebe erst wachsen und reifen kann.

Aber das Geheimnis von Vielfalt und Einheit der christlichen Liebe ist noch
grofer. Obgleich, oder besser, weil wir keinen Gegensatz zwischen himmlischer und
irdischer Liebe konstruieren diirfen, weil beide sich gegenseitig befruchten und weil
ihre rechte Ordnung, in der Christus immer noch gréfer ist als alles Grofe neben
ihm, erst den vollen Christen ausmacht, deshalb gibt es und gab es von den ersten
Tagen der Predigt Jesu an immer schon Menschen, die der Unbedingtheit der Jesus-
liebe und der Jesusnachfolge auch in ihrer irdischen Existenz Ausdruck geben. Der
Stand der drei Geliibde, in dem sich heute diese Menschen finden, ist nichts anderes
als leibhaft gewordener Ausdruck dessen, was jeder Christ in seiner Ganzhingabe
an Gott leisten muf}, um den Namen eines Christen mit Recht tragen zu diirfen. Von
Anfang an pries die Kirche das Geheimnis der Jungfriulichkeit als ein Geheimnis
der Brautschaft Christi; ein Methodius von Olymp, Bischof und Martyrer (+ 311),
hat in seiner Schrift tiber die Jungfriulichkeit gerade unsere Stelle aus dem Epheser-
brief des hl. Paulus zum Anlafl genommen, seinen Lobeshymnus auf die Jungfriu-
lichkeit zu singen. Brautschaft Christi, Jungfriulichkeit, Ganzhingabe, Christsein,
alles das ist in der letzten Tiefe der Liebe dasselbe. Und wiederum ist es nur unsere
zum Rationalismus neigende Logik, die hier Widerspriiche oder wenigstens Stufen
konstruieren méchte, von dem Christen, der sein Leben nur in der Welt aufbaut,
zu dem Christen, der g an z Gott unter den Gelitbden dienen will. In Wirklichkeit
aber sind diese verschiedenen Stinde der Kirche nur der in die Mannigfaltigkeit der
irdischen Wirklichkeiten ausgezeugte Reichtum der einen Liebe des himmlischen
Brautigams zu seiner Braut, der Kirche.

Jetat lassen sich auch die Worte iiber die Ehe aus dem 7.Kap. des 1. Korintherbrie-
fes recht verstehen. Hier spricht Paulus eben ganz aus dem Blick zum Jenseits, zum
himmlischen Briutigam heraus: Und wenn er dem Drang seiner eigenen Berufung
folgend, die Jungfriulichkeit so lobt, dafl fast die Ehe in Mifkredit kommt, dann
korrigiert er sich sofort, ,aber jeder hat von Gott seine eigene Gnadengabe, der
eine so, der andere anders® (7, 7). Er, und viele andere nach ihm, sind so sehr von
der hohen Berufung der Jungfriulichkeit gefangen genommen, daf sie alles andere
dariiber zu vergessen scheinen — aber nur scheinen, wie wir sahen. Etwas von dieser
Begeisterung fiir das eine Ziel eines jeden Christen, das in den Gelitbden derjeni-
gen, die Gott dazu berufen hat, Sichtbarkeit und Greifbarkeit erhilt, steht jedem
Christen an. Es ist ja falsch, zu glauben, daf8 der Stand der Ehelosigkeit nur fiir die
sei, die Gott dazu berufen hat; er ist im Gegenteil Ausdruck dessen, was fiir jeden



390 ‘ Einiibung und Weisung

Christen Inhalt seines Christenlebens sein muf}. Wie konnte denn Paulus anders an
alle Christen seine Belehrung richten: ,Denn ich habe euch einem Manne ver-
lobt, um euch Christus als reine Braut zuzufithren“ (2 Kor 11, 2)? Wir stehen hier
vor dem groflen Geheimnis der e inen Liebe, die wir alle zu unserem himmlischen
Brautigam haben, ,ein jeder nach seinen Gnadengaben®. Ahnlich ist es doch auch im
christlichen Alltag: hier stehen die Gebetsstunden nicht in Isolierung von dem tbri-
gen Tun des Tages, sondern sie sind nur der psychologisch erfahrbar werdende Aus-
druck dafiir, dafl der ganze Tag Gott gehort; und der Sonntag ist kein Gegensatz
zur Woche, sondern der heilige Tag, der die ganze Woche heiligen soll.

Man konnte jetzt die Betrachtung weiter vertiefen und dhnlich, wie beim per-
sonalen Gleichsein und Verschiedensein von Mann und Frau auch auf die Verschie-
denheiten im Leben unter den Geliibden und im Leben des Alltags hinweisen; Aus-
gangspunkt wire immer wieder die Brautschaft der Kirche, die iberall gleichblei-
bend im Stand der Jungfriulichkeit eine greifbarere Sichtbarkeit gewinnt als im
Stand der Laien. Man miifite sogar auf Stufen hinweisen, doch diese Stufen wiren
keine Wertmessung fiir die Heiligkeit des Einzelnen, sondern eine Aufgabe, die zu
erfiillen Gott jeden Christen personlich anruft.

Es kam uns aber in diesen Gedanken iiber einige Sitze des Epheserbriefes nur
darauf an, die Augen fiir das Gesetz der christlichen Liebe zu 6ffnen, die kein Ent-
weder-oder, sondern ein Sowohl-als-auch besagt. Nicht Mann oder Frau, sondern in
ihrer Verschiedenheit sind sie beide von Gott mit seiner ganzen personalen Liebe
erschaffene und in den Gnadenstand erhobene Menschen; nicht irdische Liebe gegen
himmlische Liebe, sondern die Liebe Christi zu seiner Kirche ist der Grund und die
erfillte Wirklichkeit all dessen, was hier auf Erden den Namen Liebe verdient:
nicht Liebe zum Ehegatten als zweitrangig gegeniiber der jungfraulichen Liebe zu
Gott, sondern beides sind Erscheinungsformen der einen Ganzhingabe an Gott, die
von jedem Christen geleistet werden mufl. Erst wenn diese Einheit der Liebe
erkannt ist, diirfen die Vorzige einer der Formen aus der Vielfalt der Konkretisie-
rungen dieser Liebe gepriesen werden; erst dann darf auch der Christ, der unter die
Geliibde berufen ist, sich freuen tber die Vorzige seiner Berufung; erst dann ver-
stehen wir auch die Tiefe der paulinischen Theologie, die sich sowohl im Lobpreis
der Jungfridulichkeit des 1. Korintherbriefes wie im Loblied auf die Ehe des Ephe-
serbriefes im Letzten gleich geblieben ist.

Die Kreuzblume aber, die all diese verschiedenen Ausprigungen zusammenhilt,
zur Vollendung fithrt und ihnen zugleich die volle Sinngebung gibt, ist die Liebe
Christi zu seiner Kirche und deren brautliche Gegenliebe. Hiervon spricht die
Geheime Offenbarung: ,Und ich sah die heilige Stadt von Gott als neues Jerusalem
aus dem Himmel herabschweben, ausgestattet wie eine Braut fir den Gemahl ge-
schmiickt. Eine laute Stimme vom Thron hérte ich rufen: Sieh, das Zelt Gottes unter
den Menschen. Er wird unter ihnen wohnen. Sie werden sein Volk sein und Er wird
ihr Gott sein.“ (21, 2—3)

Dieses eschatologische Geschehen wird erst die eigentliche Einheit und Vielfalt
der Liebe enthiillen; erst dann, wenn Christus sich seine Braut ,ohne Flecken oder
Runzeln oder dergleichen” zufiihrt, wird auch unser Ringen um das Verstandnis
seine Not verlieren. , Jetzt bleiben Glaube, Hoffnung, Liebe, die drei — aber das
Grofite von ihnen ist die Liebe“ (1 Kor 18, 12).

J.S.





