B UCH BESZ?PRETUG CHUNSGEN

Theologie und Frommigkeit

Guardini, Romano: Unterschei-
dung des Christlichen. Ge-
sammelte Studien 1928—1963. Mainz,
Matthias-Griinewald-Uerlag (1963). 620
S., Ln. DM 384,80.

Zum funfzigsten Geburtstag Guardinis
(1935) gab Heinrich Kahlefeld die vorliegen-
den Studien unter dem Titel: ,Unterschei-
dung des Christlichen zum erstenmal her-
aus. Sie erscheinen nun in 2. Auflage; einige
Beitrige sind in Wegfall gekommen, dafir
wurden 13 neu aufgenommen; sie reichen
jetzt bis 1960. Die grofle Zeitspanne erlaubt
es demnach, die Grundabsicht des V{.’s im
Hinblick auf sein ganzes Lebenswerk in ein-
zigartiger Weise zu tbersehen. Es ging ihm
von Anfang an nm die Herausarbeitung des
Eigentiimlich-Christlichen in der welthaften
Welt. Schon der Essay aus dem Jahre 1923:
»Vom Wesen katholischer Weltanschauung*
entwickelt das Programm und die urspriing-
lichen Einsichten des V{.’s. Das Christliche
erscheint ihm als ein aus innerweltlichen
Griinden nicht adaequat ableitbares Phino-
men innerhalb des menschlichen Daseinsrau-
mes. Es stellt sich von der Welt her als ein
Andersartiges, ein Uber-Weltliches und doch
nicht v6llig Fremdes dar. ,Jenes Uber-Welt-
liche miifite wohl der Welt gegeniiber ,anders
sein, aber nicht nur anders. Es miifite zur
Welt auch ein positives Verhiltnis haben;
und zwar ein ganz positives, ein erfiillendes.
Es miifite in seinem Seinsbestand ,superemi-
nenter’ ... in hoherer Fiille und Reinheit die
positiven Seins- und Wertgehalte der Welt
befassen“ (23). (Man beachte die theologische
Explikation dieser These durch den Begriff
des ,Ubernatiirlichen Existenzials® in der
neueren Theologie.) Konkret erscheint das
Christliche, das zugleich die Tiefe der Schép-
fung erschliefit, in Christus. Thm verbindet
sich der Glaubende. ,Glauben heifit, zu
Christus treten, auf den Standpunkt, auf
dem er steht. Aus seinen Augen heraus
sehen. Mit seinen Maflstiben messen“ (24).

Hat sich diese friihe Einsicht Guardinis in
seinem Werk gewandelt? Wir meinen nicht.
Sie hat sich nur entfaltet und ist in gewissem
Sinne radikaler geworden. In einer Arbeit
aus dem Jahre 1958: ,Das Unendlich-Abso-
Iute und das Religiés-Christliche“ wird das
Letztere als glaubig auszuhaltendes intellek-
tuelles ,, Argernis® gesehen und zwar des-
halb, weil Gott in Christus sich in eins als

absolut und kontingent zeigt. , Wie kann es
aber sein, daf da ein Wesen steht, welches in
alle Begrenztheiten der Kontingenz einge-
schlossen und doch Gott ist? Hier erreicht die
Gefahr des Argernisses aus der Angrenzung
von Absolut und Bedingt ihre héchste Dring-
lichkeit, und Jesus selbst hat das gewufit*
(272). Dieses ,Argernis® ist aber ,nicht Un-
Sinn, sondern letzter Uber-Sinn; nicht Zer-
stérung, sondern Kundwerdung letzter heil-
gebender Méglichkeit® (273). Ahnlich in:
»Die Offenbarung und die Endlichkeit*
(1951): ,Ist Gott nicht der Absolute? ...
Kann von Gott, der mit reinen Absolutheits-
begriffen gedacht werden mufi, gesagt wer-
den, er sei frei; er entschliefle sich; er tue,
was nicht als Notwendigkeit, sondern nur als
Faktum, als Tat-Sache, zu fassen ist* (407).
Dieses , Argernis“ hitte sich wohl noch schir-
fer in einer Kreuzestheologie ansichtig ma-
chen lassen. Eine solche ist meines Wissens
von Guardini nie ausdricklich entwidkelt
worden.

In aller ,Unterscheidung des Christlichen”
ging es dem Vf. immer um den Menschen. In
Bezug auf ihn kommen nach dem zweiten
Weltkrieg neue Aspekte in Sicht, vor allem
die wachsende ,Technisierung des Daseins®
(219). Technik, so meint Guardini, hilft dem
Menschen eine ,wesentliche Weltbeziehung
verwirklichen . .. Auf der anderen Seite ver-
liert er aber durch sie an lebendiger Unmit-
telbarkeit; gibt er eigene Schaffensmoglich-
keit ab und entfernt die Natur von sich®
(236). Technik wird durchans bejaht und
doch in ihrer Ambivalenz gesichtet. Sie ent-
lastet und belastet den Menschen zugleich.
Und so fragt der hellsichtige und unbestech-
liche V{.: ,Ist das (die Entlastung des Lebens
durch Technik), auf das Ganze der Existenz
bezogen, ein Gewinn oder ein Verlust® (248)?

Mit Dankbarkeit miissen wir bekennen,
dafl das Humane, Welthaltige, der Wirklich-
keit rein Geoffnete der Einsichten Guardinis
immer wieder begliickt. Im Lebenswerk die-
ses Mannes und Meisters ist die Einheit von
Christlichem und Menschlichem, genauer die
Uberhshung des Menschlichen, seine radikale,
gnadenhaft geschenkte Entbindung vorbild-
lich geleistet. H. Wulf§]

Rahner, Karl: Héorer des Wor-
tes. Neu bearbeitet von ]. B. Metz.
Miinchen, Késel-Uerlag (1963). 222 S.,
Ln. DM 18,50,



392 Buchbesprechungen

K. Rahners Bedeutung fiir die moderne
christliche Spiritualitit braucht nicht mehr
herausgestellt zu werden. Was aber oftmals
nicht erkannt wird, ist die innere Ordnung
des Neuansatzes, die sich in seinen vielf4lti-
gen Arbeiten zur echten Systematik entfaltet
hat. Wer diesen Grundansatz verstehen will,
muf} nach den beiden Frithwerken ,Geist in
Welt* und ,Horer des Wortes® greifen.
Hierbei hat ,Horer des Wortes“ den Vorzug
der gerafften Aussage und trotz der schweren
Sprache den der leichteren Lesbarkeit (das
Buch ist gesprochenes Wort), der Konzentra-
tion auf das Wesentliche (,Geist in Welt*
ist ja eine Thomas-Interpretation) und der
vollstindigeren Ausfiihrung dessen, was in
»Geist in Welt* nur skizziert wurde. Mit
Hilfe der transzendentalen Analyse — der
logischen Entfaltung der Grundfrage, die in
allem Tun des Menschen mitgefragt ist —
wird der Mensch bestimmt als derjenige, der
immer schon auf das Ganze, das in letzter
Konsequenz der freie, liebende Gott ist, aus-
gerichtet ist; auch die intellektualistisch er-
scheinende Frage-Haltung des Menschen ver-
deutlicht sich zu Freiheit und Liebe. Die Ant-
wort aber, oder auch die Nicht-Antwort
Gottes (die ja auch eine ,Antwort® ist), hat
der Mensch in der Geschichte zu erwarten.
(Hier ist die Differenzierung von transzen-
dentaler und kategorialer Offenbarung durch
den Bearbeiter sehr wichtig.) Damit aber
steht der Mensch positiv zur Offenbarung in
Jesus Christus, ohne deren Ubernatiirlichkeit
anzutasten.

Die von J. B. Metz mit ermunternder Zu-
stimmung des Autors, aber in eigener Ver-
aniwortung vorgenommene Neubearbeitung
dieser ,Religionsphilosophie“ hat alle fiir
das geschriebene Wort iiberfliissigen Wieder-
holungen ausgeschieden, aber gliicklicherweise
stilistisch nur sehr selten und vorsichtig in die
charakteristische Redeweise Rahners einge-
griffen. Es wurde zur Hauptsache die heutige
Problemlage miteingearbeitet und deshalb
manches differenzierter ausgedriickt (z. B. die
Frage der christlichen Philosophie oder pro-

testantischen Religionsphilosophie).Wie Metz
selbst schreibt, war es ihm im Text darum zu
tun, den Seinsbegriff vor einem hypostatisie-
renden Miflverstindnis zu bewahren, wih-
rend er in den neuhinzugekommenen Anmer-
kungen die philosophische Analyse Rahners
von der Theologie her beleuchtete. Es ist
sicher an der Zeit gewesen, dafl dieses etwas
in Vergessenheit geratene Buch Rahners in
einer vorziiglichen Neuvauflage wieder greif-
bar geworden ist. J. Sudbrack S}

Fransen, Piet S]: Gnade und
Auftrag. Kurzgefafite Einfiihrung in
die Theologie und Gnadenlehre. Wien
— Freiburg — Basel, Herder (1961).
172 S., Hin. DM 8,50.

Der deutschen Ubersetzung (M. M. Gerrits)
des von uns schon 1961 (Gul 34, 394) emp-
fohlenen Originals ist es gelungen, die an-
schauliche und zugleich theologisch klare
Sprache beizubehalten. Fransen, inzwischen
Professor in Innsbruck geworden, gualifiziert
sich damit auch im deutschen Sprachraum als
ciner derjenigen, die theologische Tiefe, er-
griffene Spiritualitit und fiir jeden leicht
verstandliche Sprache in gliicklicher Einheit
verbinden. J. Sudbrack S}

Journet, Charles: Dom Geheim-
nis der Gnade. Freiburg (Schweiz),
Paulusverlag (1962). 164 S., Ln. DM

B

Das franzésische Original auch dieser
Ubersetzung wurde schon 1962 von uns be-
sprochen (GuL 35, 75). Im Unterschied zu
Fransen spricht Journet bei allem Eingehen
auf moderne Anliegen und modernen Aus-
druck mehr die Sprache der Lehrbiicher. Es
ist dadurch in seinem Inhalt reicher, aber
nicht so unmittelbar ansprechend. Auch die
Ubersetzung scheint uns nicht so gegliickt wie
bei Fransen. J. Sudbrack S]

Frommigkeitsgeschichte

Festugiere, André-Jean OP: Ur -
spriinge christlicher Frim-
migkeit. Bildung oder Heiligkeit im
Monchtum des altchristlichen Orients.
Freiburg — Basel — Wien, Herder
(1963). 152 S., Linson DM 14,80.

Der Dominikanerpater Festugiére, der sich
durch seine Untersuchungen iiber die herme-
tischen Schriften einen Namen gemacht hat,
ist nach manchen anderen Studien augen-
blicklich an einer vielbdndigen Arbeit iiber

das christliche Monchtum. Vorliegende Uber-
setzang wirkt zwar wie ein Essay gegeniiber
seinem wissenschaftsschweren Werk, greift
aber eine auch heute noch aktuelle Frage auf.
Hatten die ,Heroen der Wiiste“ recht, als sie
im Streben nach Heiligkeit auf Bildung und
Kultur verzichteten? Ihr finsterer Dimonen-
glaube (1.Kap) war schon ein Riickschritt
gegenilber den Erkenntnissen mancher Hei-
den. Die Einsamkeit des Anachoreten (2. Kap)
14t freundlichere Ziige aufleuchten. Aber
ihre grausamen Selbstkasteiungen (3. Kap)



Buchbesprechungen 393

fithren Festugiére zum Schluf}, daf Studium,
Beschiftigung mit Geistigem (4. Kap) ein
wichtiger Bestandteil gerade des monchischen
Lebens sein mufl. Das Urteil, das hier ge-
fallt wird, ist zum Teil vernichtend, wenn
auch der reiche Schatz von Ménchsgeschich-
ten, den Festugitre ausschiittet, manchen Le-
ser iiber die ernsten Probleme hinweglesen
1aft. Vielleicht ist auch die positive Seite, die
Unbedingtheit der Christusnachfolge nicht so
liebevoll gezeichnet wie die Kuriosititen aus
den Viterspriichen. Aber wenn die iibrigens
gut lesbare Ubersetzung von ,Urspriingen
christlicher Frommigkeit® spricht, so regt sie
damit eine Unterscheidung der Geister fiir
die Frémmigkeit unserer Tage an, die im
vorliegenden Buch Anschauungsmaterial und
zugleich positive Hinweise fir notwendige
Korrekturen erhilt. J. Sudbrack S]

Franziskus, Engel des
sechsten Stegels. Sein Leben
nach den Schriflen des heiligen Bona-
ventura. Einfiihrung, Ubersetzung, An-
merkungen von P. DDr. Sophronius
Clasen OFM. UWerl, Dietrich-Coelde-
Uerlag (1962). 632 S., Ln. DM 27 ,—.

Wohl allzu bescheiden verbirgt sich der
gelehrte Franziskanerlektor hinter dem Werk
des seraphischen Lehrers, denn seine Einfiih-
rungen (20—248) machen einen wichtigen
Teil dieses 7. Bandes der ,Franziskanischen
Quellenschriften® auns. An erster Stelle fin-
den wir eine Art ,geistlicher Biographie®
des hl. Bonaventura, als Franziskaner, als
Priester und als Lehrer (20—134). Hier
kommt es dem Vf. weniger auf psychologi-
sches Verstechen an als auf biographische
Genauigkeit und theologische Bedeutsamkeit;
dabei kommt ihm die stupende Belesenheit
im Werke Bonaventuras zugute, so dafl man
den Eindrudk hat, daf alles aus dessen Werk,
was fiir diese Themen von Bedeutung sein
konnte, hier verwertet wird. Ahnliches ist
auch #ber ,Bonaventuras Franziskusbild“
(185—248) zu sagen, worin zuerst die Aus-
sagen Bonaventuras liber Franziskus gesam-
melt werden, dann deren ,geschichtlicher
Standort“ anfgezeigt und zuletzt die Eigen-
leistung Bonaventuras hervorgehoben wird.
Hier ist besonders wichtig, was Clasen gegen
den alten, im letzten Jahrhundert von Saba-
tier wieder aufgegriffenen Vorwurf, dafl
Bonaventura den wirklichen Franziskus ver-
filscht habe, zu sagen hat, und wie er die
ausgesprochen theologische Intention Bona-
venturas, die vorliegendem Buch auch den
Titel gegeben hat (Apok 6, 12), herausarbei-
tet. Bonaventura erscheint immer deutlicher
als der Theologe, der eine Mitte zwischen

dem fast materialistischen Geschichtsbild der
Joachiten und der geschichtslosen abstrakten
Philosophie fand.

Der wissenschaftlich genaue und niichterne
Stil des Vf. kommt auch den Ubersetzungen
zugute (249—588). Sie legen keinen Wert
auf Modernitit und Eleganz, sind aber bei
aller Genauigkeit gut lesbar und behalten
sogar etwas von der Patina, die wir in alten
Heiligengeschichten so sehr schitzen. Der V1.
hat alle abgeschlossenen Schriften Bonaven-
turas gesammelt: das Grofle und Kleine
Franziskusleben, die , Wunder nach seinem
Tode“, sechs Predigten iiber Franziskus und
zwei Einzelberichte. Die reichen Anmerkun-
gen zu diesem zweiten Teil und ein ausge-
zeichnetes Namen- und Sachregister machen
dieses fiir eine fromme Lektiire nur zu emp-
fehlende Buch zugleich zu einem wissen-
schaftlichen Nachschlagewerk iiber Bonaven-
tura und Franziskus. Sie geben sogar mit
ihren detaillierten Verweisen auf Almosen,
Armut, Beispiel, Bekehrung, Berufung, Be-
schauung usw. einen genuinen Zugang zur
Spiritualitat des hl. Franziskus. Die Ausstat-
tung ist ausgezeichnet (Druckfchler: 452,
Anm. 69; 510, 16). J. Sudbrack S]

Frithwald, Wolfgang: Der St
Georgener Prediger. Studien
zur Wandlung des geistlichen Gehaltes.
Berlin, Walter de Gruyter & Co. (1963).
164 S., Ln. DM 38,—.

Der Untertitel zeigt an, daf wir es nicht
mit einer geschlossenen Monographie iiber
die seit dem ausgehenden 13. Jahrhundert in
vielen Handschriften iiberlieferte Sammlung
von 75 oder weniger deutschen Predigten zu
tun haben, sondern mit Einzeluntersuchun-
gen. Leider maeht es uns der Vi. nicht leicht,
seine fiir die Geschichte der Spiritualitdt
wertvollen Ergebnisse auszuwerten; er setzt
einfachhin die fiir den Nicht-Germanisten
nicht leicht greifbaren Forschungen der letz-
ten Jahre (E. Liiders u. a.) voraus, und iiber-
dies fehlt auch der fiir die nur lose zusam-
mengchaltenen Untersuchungen so unent-
behrliche Sach- und Personenindex. )

‘Wenn man von Einzelergebnissen, wie die
Zuweisung der Urschrift an einen Zisterzien-
serménch, und von Bestitigungen bekannter
Tatsachen, wie der Platz Bertholds von Re-
gensburg in dieser Predigtkompilation, ab-
sieht, scheint uns ein Dreifaches fir die Ge-
schichte der Spiritualitit von Bedeutung zu
sein. Einmal ist es die Breite dieser Samm-
lung, die von moralischen Belehrungen bis zu
wausdrucksstarken-mystischen Stiicken“ reicht,
wozu noch in der Auswahl der Predigten eine
liturgische Pragung kommt. Hier zeigt sich



394 Buchbesprechungen

die urspriingliche Einheit dieser Bereiche, die
aber bald, wie spitere Leseverbote, die man
am Rande bei mystischen Stiicken hinzufiigte
(75), zeigen, auseinanderfiel. Das zweite ist
die ,Wandlung dieser geistlichen Gestalt“
durch die 200 Jahre der Uberlieferung. Die
Texte wurden nicht einfachhin als toter Stoff
tradiert, sondern je nach Aufgabe und An-
lage des Schreibers den Verhiltnissen ange-
pafit. Am Anfang stand wohl weniger ein
Predigthandbuch als eine Erbauungslektiire
zum Vorlesen oder Meditieren. Diese Vor-
lage wurde dann liturgisch bearbeitet oder
auf niichternen, volkstiimlichen Boden ge-
stellt, sie wurde verkiirzt oder erweitert, um-
gestellt oder neugeformt, fir Nonnen oder
fiir Laien: ein interessantes Dokument einer
lebendigen Tradition. Das dritte ist der
grofle Einfluf des hl. Bernhard, der, immer
schon bekannt, in dieser frithen Zeit noch
keine Selbstverstandlichkeit war.

Besonders dankbar ist man fiir die reiche
Verwertung der lateinischen Quellenlitera-
tur. Die Glossa ordinaria (71) hat allerdings
kaum etwas mit Walafrid Strabo zu tun, und
Hugo von Fouilloy (148f.), der nicht nur
,wahrscheinlich® das De Claustro Animae
verfaflt hat, war Augustinerchorherr und
kein Kartduserprior. Zu wiinschen ist nur
noch eine Weiterfiihrung dieser ,Studien® zu
einer abgerundeten Monographie.

J. Sudbrack S}

Beer, Martin: Dionysius’ des
Kartdusers Lehre vom de-
siderium naturale des Men -
schen nach der Gottesschau
(Miinchener theol. Stud. 11, 26). Miin-
chen, Hueber 1963. 308 S., brosch. DM
28,—.

Dionysius von Rickel, genannt der Kar-
tauser, war einer der Méonche des Spitmittel-
alters, die mit ihrer Spiritualitat und ihrem
Reformstreben tief in kirchliche und politi-
sche Bereiche eingriffen (1 1471, vgl. GuL 34
[1961] 388f.). Neben seinen Visitationsreisen
mit Nikolaus von Kues und seiner ausge-
dehnten Korrespondenz machte ihn besonders
seine umfassende schriftstellerische Tatigkeit
bekannt: 41 (43) 1896—1913 leider unkritisch
herausgegebene Foliobinde! Dafl Beer seine
Dissertation von einer Darstellung der Ge-
samt-Gnadenlehre auf deren Grundlage, die
»natiirliche Sehnsucht des Menschen nach der

Gottesschau“ einschrinken mufite, darf als
typisch fiir die durchgehende spirituelle Ein-
stellung dieser 41 Bande gewertet werden.
Die Gliederung vorliegender Arbeit besteht
in einem Fortschreiten von der allgemeinen
Hinordnung der Schépfung auf Gott zur
natiirlichen Sehnsucht der Geistnatur nach
Gott und deren iibernatiirliche Erhdhung.
Hand in Hand damit geht eine stindige Aus-
einandersetzung mit der Hochscholastik. der,
wie Beer glaubt, jiingsten Quelle des Diony-
sius. Thomas ist hierbei der wichtigste Autor.
Bei aller Anlehnung aber an den Fiirsten der
Theologie wies der Kartiuser dessen Lehre
vom ,Desiderium Naturale® zuriick und er-
setzte das Objekt dieser Sehnsucht, das ihm
bei Thomas der sich iibernatiirlich offen-
barende Gott zu sein schien, in neuplatoni-
scher Weise irgendwie durch die dem Men-
schen nichststehende Ordnung der Engel.
Uber diese, wie Beer sagt, Fehlinterpretation
des Thomas kam aber Dionysius als erster
zur scharfen Problemstellung der Neuzeit:
»Natur im Gegensatz zur Ubernatur®, und
Beer mdchte thm deshalb neben dem bisheri-
gen Ehrentitel des ,letzten Scholastikers®
den des ,ersten neuzeitlich denkenden Theo-
logen® geben.

Auffillig bei dieser Arbeit ist die erstaun-
liche Belesenheit im umfangreichen Opus des
Kartiusers; um so mehr verwundert aller-
dings, daf} die gesamte Uberlieferung des 14.,
15. Jahrhunderts und der Zeitgenossen bei
Seite geschoben wird. Wenn man von allem
anderen absieht, so hitte doch wenigstens ein
Blick in die reiche, neuplatonisch gefirbte
Traktat- und Kommentarliteratur iiber geist-
liche Themen oder zumindest in den spatmit-
telalterlichen Kélner Albertinismus, den Dio-
nysius wihrend seines Studiums kennen ge-
lernt hat, geworfen werden missen. Viel-
leicht hitte der neuplatonische Zug bei dem
Kartauser weiter erhellt werden koénnen,
vielleicht wiiren auch das Thomasbild und die
Spekulationen Beers weniger ,,scholast_i_sch“
ausgefallen. Alfaro z.B., der nur erwihnt,
nicht zitiert wird, meint, dafl gerade bei Tho-
mas die ,Dialektik der geistbegabten Krea-
tur® aufbreche, ,die Unméglichkeit, ohne den
Besitz des Unendlichen véllig vollendet zu
sein, und das Unvermégen, das Unendliche
von sich aus zu erreichen®. Hoffentlich ist es
dem Vf. méglich, sich fiir die angekiindigte
Weiterfiihrung der Gnadenlehre des Diony-
sius niher mit dessen Zeitgenossen zu be-
schiftigen. J. Sudbrack S]



Buchbesprechungen 395

Ordensstand

Egli,Beat OSB: Der vierzehnte
Psalm im Prolog der Regel
des heiligen Benedikt Eine
patrologisch-monastische Studie. Sarnen,
Beilage zum Jahresbericht des Kolle-
giums Sarnen 1961/62. 184 S.

Die Regel des hl. Benedikt gehért mit
ihrer klaren Ausrichtung auf das Wesentliche
des Christentums und ihrer klugen Beschrén-
kung auf das gesunde Maf des Menschlichen
zu den Dokumenten, deren Einfluf auf Ver-
gangenheit und Gegenwart nicht hoch genug
eingeschitzt werden kann. Deshalb ist es
erfreulich, dafl schon seit einigen Jahrzehn-
ten eine grofle Anzahl von Wissenschaftlern
sich ihrer Deutung und der Erforschung ihrer
Umwelt und Geschichte widmen.

Vorliegende verkiirzte Drucklegung einer
Dissertation bei Hugo Rahner hat als Haupt-
anliegen nicht das Bestreben, in die literar-
kritischen Diskussionen einzugreifen, sondern
an einer Stelle der Regel ihren biblisch-patri-
stischen Reichtum herauszuarbeiten. Zau An-
fang steht allerdings eine weitausholende
Einfithrung iiber die Regelforschung heute,
iber den Psalter in der Regula St. Benedicti
und iiber den Prolog. Im Prolog ist namlich
der 14. Psalm nicht nur eines von vielen
Schriftworten, sondern wird in seiner Ginze
(dazn S. 54) zitiert, wobei er — sicherlich von
dem V{. so gewollt — die Intention der Regel
zusammenfafit: Wegweiser des zu Gott pil-
gernden Ménchs zu sein. Diese Exegese des
Psalmes in der Regel bekriftigt und erwei-
tert Egli durch ausgedehnte Viterstudien,
wobei besonders die Untersuchungen iiber
das Abhingigkeitsverhiltnis von Arnobius
— Kassiodor — Benedikt der Beachtung
wert ist.

Der ecigentliche Ertrag der Studie ist aber
der spirituelle Reichtum, den der Vf. im
Psalmengebet der frithen Christenheit auf-
deckt, wobei die Benediktinerregel mehr
ein Sammelbecken als eine originelle Neu-
schépfung bedeutet. Eine weitere inhaltliche
und auch sprachliche Straffung hitte der
Arbeit nichts geschadet (vgl. die iiberlange
Hinfihrung zam Thema oder Ausdriicke wie
»Sensus fir Formgefiihl“ 49).

J. Sudbrack S]

Iparraguirre, Ignacio S]: Espiritu
de San Ignacio de Loyola.
Perspectivas y actitudines ignacianas de
espiritualidad (Espiritualidad ignaciana
2). Bilbao, El mensajero del Corazén de
Jestis 1958. 207 S.

Der Vi. versucht mit seiner grofien Quel-
lenkenntnis die innerste Geisteshaltung des
hl. Ignatius aus dessen Briefen heraus aufzu-
zeigen. Hierzu zog man bisher vor allem die
Konstitutionen, die Exerzitien, den Pilger-
bericht und das geistliche Tagebuch heran,
wobei die zwolf Briefbande der ,Monu-
menta Historica“ fast ungeniitzt blieben.

Die Einleitung gibt einen instruktiven
Uberblick iiber die Methode der Ignatius-
biographie vom Anfang bis zur Jetztzeit.

Im ersten Teil wird dann die Weltanffas-
sung des Heiligen dargestellt: sein Gottes-
bild, Christus, Maria, die Kirche, die Gesell-
schaft Jesu, die Seelsorge, das Leid. Im zwei-
ten Teil zeigt der V{. jene inneren Haltun-
gen auf, die den typisch ,ignatianischen®
Charakter ausmachen: Wahrhaftigkeit, reine
Absicht, Gottvertrauen, Abhingigkeit von
Gott, Gebrauch der Dinge, Sinn fir die Rea-
lititen und zugleich der Blick hinter alles
Geschaffene, das Vollkommenheitsideal, die
Ausdauer im geistlichen Streben.

Durch die Beniitzung des wegen seines gro-
flen Umfangs unerschlossenen Materials der
Briefbinde ist die vorliegende Broschiire fiir
jeden, der die Tiefenwirkung ignatianischer
Exerzitien auf die gesamte Geisteshaltung
beim Heiligen selbst studieren will, eine be-
griflenswerte Hilfe. Besonders wird auf die-
sem Wege die Einstellung zum Schmerz und
zur Ausdauer im geistlichen Streben beleuch-
tet, da ja gerade diese beiden Haltungen nur
im konkreten Alltag ihre Echtheit erweisen.

Natiirlich kann das schmale Bindchen in
der eingeschlagenen Richtung nur einen
ersten Schritt tun. Die Briefzitate sind grof3-
tenteils dem spanischen Sammelband: Obras
completas de San Ignacio de Loyola...,
Madrid en la B. A. C., nr. 86, entnommen, so
dafl man den Eindruck gewinnt, es handle
sich in diesem Werk ebenfalls um eine zwar
qualifizierte, aber doch beschrinkte Auswahl.

Fiir genauere Studien wire wiinschenswert,
dafl der angefiigte Index von P. Henriei
durch einen ersetzt wiirde, der dem Aufbau
des Buches besser entspricht und der auch
jene Briefstellen auffiihrt, aus denen der Vi.
zwar schopft, die aber in einer Broschiire die-
sen Stils nicht alle in den Text aufgenommen
werden kénnen. R. Silberer S]

1. Gilmont, Jean-Frangois S]: Les
Ecrits Spirituels des pre-
miers Jésuites. Inventaire com-
menté (Subsidia ad historiam S. ]., 3).
Roma, Institutum Historicum S. ]. 1961.
358 §., Lit. 3000.



396 Buchbesprechungen

2. Iparraguirre, Ignacio SJ: Réper -
toire de Spiritualité Igna-
tienne de la mort de 8.
Ignace d@ celle du P. Aqua-
viva (1556—1615) (Subsidia ad histo-
riam S. J., 4). Roma, Institutum histo-
ricum S. J. 1961. 268 S., Lit 2.500.

Beide Werke bilden in Aufban und Tnhalt
eine Einheit. Sie entspringen der allgemei-
nen Einsicht, dafl der Nicht-Spezialist, der
sich in den ,geistlichen Schriften des ersten
Jesuiten® und in der ,ignatianischen Spiritua-
litdt“ aus historischen oder auch — wie heut-
zutage immer mehr — ans praktischen Griin-
den orientieren will, sich ,schnell im Wald
der Monumenta Historica Soc. Jesu verlieren
wird” (Gilmont, S.10). Beide Binde geben
eine moglichst erschopfende Zusammenstel-
lung der einschligigen Schriften mit eciner
kurzen Charakteristik und inhaltlichen Zn-
sammenfassung, wie sie heute in Fachzeit-
schriften allgemein dblich ist. Dazu kommen
bibliographische Anmerkungen.

Gilmont erfafit die geistlichen Schriften des
hl. Ignatius, seiner ersten Gefihrten sowie
jener Jesuiten, die mit Ignatius in persén-
lichem Kontakt gestanden hatten, von Fran-
cisco de Borgia uber Polanco, Canisius und
Nadal bis Dirk Geeraerts. Der Abschnitt
~Ignatius® umfafit auch alle fremden Quel-
len iiber das Leben des Heiligen, seine Exer-
zitien, Konstitutionen usw. Iparraguirre stellt
in chronologischer Ordnung die geistlichen
Schriften zusammen, die in diesem selben
Zeitraum, also bis 1615, von den iibrigen
Jesuiten verfalit worden sind. Zur Abrun-
dung werden hier auch die spateren Schriften
der schon angefiihrten Autoren angefiigt, so
dafl der Uberblick bis 1658 reicht.

Die Unterschiede beider Arbeiten sind da-
gegen nur beiliufig. So hat Gilmont der sach-
lichen Nidhe zu Ignatius entsprechend aus-
fihrlichere Inhaltsangaben, auch einen ange-
nehmeren Druck. Jedoch erscheint die wis-
senschaftliche Genauigkeit bei beiden Auto-
ren gleich griindlich. Ein Autoren-, Perso-
nen- und Sachregister machen jeden der
Biande zn einem unersetzlichen Hilfsmittel
beim Studium jesuitischer Spiritualitit.

Fiir den Nicht-Spanier ist erfreulich, dafl
die Werke trotz cines spanischen Autors und
der vielen spanischen Quellen in franzési-
scher Sprache erscheinen. Man kann nur hof-
fen, daf} sie so bei uns eine weitere Verbrei-
tung finden als die zwei dhnlich grundlegen-
den Untersuchungen Iparraguirres iiber die
friithe Exerzitienpraxis. R. Silberer S]

Erbe und Auftrag. Festschrifl
zum hundertjihrigen Bestehen der Ge-
nossenschafl der Armen Franziskanerin-
nen von der Ewigen Anbetung zu Olpe.
Olpe, Selbstverlag 1968. 110 S., kart.
DM §,—.

Ein guter Teil der weiblichen Ordensge-
nossenschaften in Deutschland wurde zwi-
schen den vierziger und sechziger Jahren des
vorigen Jahrhunderts gegriindet. Thre Hun-
dertjahrfeier fiel und fallt in eine fiir sie
nicht in allem giinstige Zeit. Ein Grund
mehr, nicht nur ,Festreden® zu halten und
sich bei ein paar offiziellen Gelegenheiten
feiern zu lassen, sondern sich auf seinen Ur-
sprung: auf das Evangelium, auf die Griin-
dergeneration, aber auch auf den Anruf Got-
tes in unserer Zeit zu besinnen. Das tut die
vorliegende Festschrift in vorbildlicher Weise.
fhr Schwerpunkt liegt in einer biblisch-theo-
logischen Vertiefung des Ritestandes (H.
Schiirmann, Der Jingerkreis Jesu als
Zeichen fiir Israel und als Urbild des kirch-
lichen Rdtestandes [wir durften diesen Bei-
trag als Vorabdruck bringen, Heft 1, 1963,
S. 21£]; J. Bieker, Der Ordensstand in
der Kirche) sowie in einer Darlegung fran-
ziskanischen Ordensgeistes (K. Efiner,
Franziskanisches Ordensleben; E. Schef -
fer, Die Sprache heiliger Zeichen. Sinn-
deutung der Einkleidungs- und Profefifeier;
L. Hardick, Einhundert Jahre). Anch
einige Ordensfrauen sind mit Beitrigen ver-
treten; sie geben von ihrem innersten Wol-
len und von ihrer tiglichen Arbeit in Erzie-
hung und Krankendienst Zeugnis. Die Aus-
fihrungen von Sr. M. Bonaventura
(Novizenmeisterin?) iber ,Pflege und Fér-
derung des Ordensberufes im Noviziat“ zei-
gen in erfreulicher Weise, wie die Bemithun-
gen um ecine Ernenerung der Theologie des
Ordensstandes nicht fruchtlos geblieben sind.
Ein Fragezeichen kann allerdings hinter
ihren Satz gemacht werden: ,Der junge zum
Ordensstande berufene Mensch ist mit der
Abhsicht ins Kloster gekommen, vollkommen
werden zu wollen.” Wer viel mit jungen
Menschen von heute umgeht, weif}, daf} dies
nicht gerade im Vordergrund ihres Bewufit-
seins steht, wenn sie an einen Ordenseintritt
denken, und das ist bei der tatsichlichen
Mentalitit unserer Zeit gut so. Ergreifend
ist die kleine Meditation einer Schwester, die
ihr Leben im Umgang mit schwachsinnigen
Kindern zubringt. Mit einem ,Ausblick® in
die Zukunft (Generaloberin Sr. M. Fran -
cesco), der von tiefer Dankbarkeit fiir die
Berufung und von einem groflen Gottver-
trauen in einer nicht leichten Periode des
Ordenslebens getragen ist, und mit einem
Nachwort von Spiritual E. Wolf schliefit



Buchbesprechungen 397

die Sclirift. Man kann nur wiinschen, daf ein
so hoher Idealismus auch die rechten Wege
konkreter Verwirklichung in einer verdnder-
ten Welt findet. F.Wulf §]

Gleason, Robert (D.:Mein Leben
ist Christus. Natur und Gnade im
Ordensleben. Mainz, Matthias-Griine-
wald-Uerlag (1968). 170 S., Ln. DM
9,80.

Das Buch des amerikanischen Jesuiten
scheint zunichst etwas erhaben-abstrakt das
Wesen der christlichen Licbe darzulegen;
aber dann gewinnt es bald Leben und Farbe
und greift mitten in unsere heutigen Pro-
bleme hinein. Gerade auch die Christen im
Ordensstand kénnen nicht an den Briidern
vorbeileben, sondern haben sich den Men-
schen und ihren Néten zu 6ffnen. Es ist eine
unchristliche Versuchung, wenn sie sich auf
sich selbst zuriickzichen wollen. Weitere Ge-
fihrdungen, die das Ordensleben mit sich
bringen kann, sind Legalismus und Erstar-
rung, ja es kann auch ungewollt einen Infan-
tilismus ziichten. So handelt je ein eigenes
Kapitel iiber ,Fortschritt und Wachstum”, in
dem energisch eine Anpassung des Ordens-
lebens an den Menschen von heute gefordert
wird, und eines uber die ,christliche Reife®
im Orden. Dabei riumt der Theologe, der
Gleason ist, der Psychologie und Soziologie
einen weiten Raum ein. Er kann das um so
unbefangener tun, als er das Christentum
nnd seine Entfaltung im Ordensleben als
Fortsetzung der Inkarnation sieht und, wie
der Untertitel verdeutlicht, stets die Zusam-
menhinge zwischen Natur und Gnade im
Auge behilt. Die Christozentrik, die sich so
ergibt, wird in der Darstellung der drei
Ordensgelitbde entfaltet: Alles in Christus
erneuern, ist der Sinn der Armut. Sie ist Frei-
heit aus Liebe und verleiht der Seele die
Fihigkeit, die ganze Schopfung zu verstehen.
In der Darstellung der Ehelosigkeit um
Christi Liebe willen wird sehr stark der
eschatologische Akzent gesetzt und im Kapi-
tel iiber den Gehorsam die Mindigkeit be-
tont. ,Es ist nicht der letzte Sinn des Gehor-
sams eine Maschine zu konstruieren, mit der
man ,alles machen‘ kann“ (135). Den Ab-
schluf bildet ein schénes Kapitel iiber das
Vertrauen. Das ganze Buch atmet cinen ver-
trauenden und zupackenden Geist. Es ist
theologisch tief und doch auch niichtern und
realistisch. Es hat im guten Sinn etwas Ge-
sundes und Festes und meidet sowohl iiber-
triebene Spekulation wie iiberspitzte Kritik.
Es legt einen Weg frei in die Zukunft, und
man kann nur sehr wiinschen, dafl es von
vielen Ordensleuten und Ordensoberen ge-
lesen wird. Es enthidlt aber auch viel fiir

jedes christliche Leben Giiltiges und kann
darum auch anderen aufgeschlossenen Lesern
empfohlen werden. F. Hillig S]

Mofhamer,Ottilie: Freundschaft-
liche Streitgespriche mit Klo-
sterfrauen. Freiburg-Basel-Wien,
Herder 1968. 192 S., Ln. DM 12,80.

»Die Nonnen, die Nonnen!*® spitestens seit
dem Mittelalter gibt es diesen Ausruf, und
die Priester sind die ersten, denen er sich
gelegentlich entringt. Der Ausruf wird von .
den verschiedensten Kategorien unseres Kir-
chenvolks aufgegriffen und abgewandelt, von
Kritikern auflerhalb der Kirche ganz zu
schweigen. Der Ausruf ist nicht immer blutig
ernst gemeint. Mehr als einmal ist er von
einem leisen Licheln begleitet; oft ist er ein-
fach der Ausdruck einer Ratlosigkeit. Es gibt
da Dinge, die der gewdhnliche Sterbliche
beim besten Willen nicht begreift.

Genau an diesem Punkt setzt Ottilie Mof3-
hamer, die wir wohl nicht vorzustellen brau-
chen, ein. Sie ist als Referentin fir Fragen
der Jugend- und Frauenseelsorge mit aller-
lei aktiven katholischen Laien und mit den
verschiedensten Schwesterngemeinschaften zu-
sammengekommen. Nun holt sie die Nonnen
und die Weltchristen an einen Tisch und l1afit
sie im offenen Gesprich ihre Fremdheit diber-
winden. Sie tut es ungezwungen und doch
zielgerichtet: die Gruppe um den runden
Tisch wechselt. Bald sind es Theologen, bald
Erzieher, bald Arzte und Vertreter der
Sozialberufe, und immer ist eine Ordensfrau
der entsprechenden Branche dabei.

Es geht freundlich und gescheit bei diesen
Gesprachen zu. Ubermiitige Zeichnungen be-
gleiten den Leser und weisen ihn dar-
auf hin, daf} er es hier mit keiner systema-
tischen Arbeit zn tun hat und eine tiefere
Problematik, die es freilich um diese Fragen
gibt, hochstens gelegentlich gestreift wird.
Manches, was hier vorgebracht wird, bleibt
im Vorfeld, anderes wird vielleicht allzu
freundlich geglittet; es soll halt niemandem
wehe getan werden. Damit ist die Art dieser
Verdffentlichung gekennzeichnet. Doch gerade
sein lockerer Plauderton wird dem Buch viele
Leser zufiihren. Es wird sie angenehm unter-
halten, und wiahrend es sie unterhilt, ithnen
manches Licht aufstecken. Den aggressiven
Laien, den Kritikern und Spéttern, werden
Lichter aufgesteckt, aber auch den ,Ehrwiir-
digen“. Alle kénnen sie voneinander lernen:
Die Kritik an den Nonnen macht es sich zu
leicht; aber auch die Kritik der Nonnen an
der ,Welt“ bedarf oft sehr kraftiger Korrck-
turen. Alles in allem ein Buch, das zu einem
Stimmungsumschlag zugunsten des gottge-
weihten Lebens beizutragen vermag.

F. Hillig S]



398 Buchbesprechungen

Biot, Francois: Evangelische
Ordensgemeinschaften. Mainz,
Matthias-Griinewald-Uerlag (1962). 194
S., Ln. DM 12,50.

»Die Ukumenische Bewegung wird, wenn
nicht alles triigt, als eine der kennzeichnen-
den Erscheinungen des zwanzigsten Jahr-
hunderts in die Kirchengeschichte eingehen®
(7). Mit diesem Einleitungssatz seiner Studie
weist der V1., ein franzésischer Dominikaner,
Mitarbeiter des Gkumenischen Studienzen-
trums ,St. Irenée”, Lyon, zugleich auf seine
Intention hin. Er stellt die Erneuerung ge-
wisser Formen des Ordenslebens im Raum
der Reformationskirchen in den Dienst des
6kumenischen Anliegens der heutigen Chri-
stenheit. Seine erste Absicht ist, die katholi-
schen Christen mit einem bedeutsamen Phi-
nomen evangelischen Lebens in der Gegen-
wart bekannt zu machen und damit das
gegenseitige Verstindnis zu férdern. Er zeigt
aber auch, welche Bedeutung die evangeli-
schen Kommunititen fiir die Entwicklung der
6kumenischen Bewegung im eigenen Lager
haben. Sie stellen einen Anruf an die evan-
gelischen Kirchengemeinschaften und an die
evangelische Theologie dar.

Zunichst gibt der Vf. einen geschichtlichen
Uberblick iiber die Stellung des Protestantis-
mus zum ,Ménchtum®. Wie haben die Refor-
matoren fiber das katholische Ménchtum ihrer
Zeit und iberhaupt iiber ein gemeinschaft-
liches Leben in Armut, Ehelosigkeit und Ge-
horsam geurteilt und was hat sich an Formen
des Monchtums in den Kirchen der Reforma-
tion im Lauf der Jahrhunderte erhalten?
Schon hjer wird der Unkundige iiberrascht
feststellen, wie vielschichtig die Aussagen der
Reformatoren iiber das Ménchtum sind und
dafl sie bei aller Polemik keineswegs alles
verwarfen, was das Ideal des iiberlieferten
Ordenslebens ausmachte. Thr Kampf ging vor
allem gegen die Privilegierung des Monch-
tums in der Kirche, seine angebliche Uber-
bewertung im Vergleich mit den iibrigen
Christen, und gegen die Geliibde als einem
verdienstlichen Werk. Tatsdchlich hat dann
aber die Polemik den Ausschlag gegeben, so
daf sich immer mehr das Urteil herausbil-
dete, dic Reformation habe mit dem Ménch-
tum als einer unevangelischen Einrichtung

aufgerdumt. Es sind nur wenige Reste oder
Neuansitze eines Ordenslebens nach der Re-
formation zu beobachten. (Der Vf. scheint mir
diese Reste und Neuansitze zu wichtig zu
nehmen.) Das 19. Jahrhundert hat dann (in
Deutschland) in der Griindung verschiedener
Diakonien eine gewisse Neubelebung ge- -
bracht. Aber erst die ,Kommunititen® unse-
rer Zeit kann man als eine echte Wieder-
erstehung des zonobitischen Lebens im Raum
der protestantischen Kirchen ansehen. Der
V. gibt eine Darstellung einiger von ihnen:
der Christusbruderschaft von Selbitz, der
Kommunitit von Taizé, der Kommunitit
(Schwesternschaft) von Grandchamp, der Ma-
rienschwesternschaft von Darmstadt.

Im letzten Teil seiner Studie versucht der
Vi. das Phianomen der ,Kommunititen“ aus
evangelischem Denken heraus theologisch zu
deuten. Wie begriinden diese selbst ihre
Lebensform und wie fiigen sie diese in die
reformatorische Uberlieferung ein? Dabei
zeigt sich, daf es sich in der evangelischen
Ordensbewegung unserer Tage einérseits um
eine deutliche Korrektur reformatorischer
Uberlieferung handelt, anderseits aber doch
auch Unterschiede zum katholischen Ordens-
leben festzustellen sind. In einem eigenen
Kapitel legt der Vf. dar, in welchem Sinn
K. Barth ein evangelisches Monchtum fiir
méglich halt.

Die Studie des V£.’s ist sehr sorgfiltig und
abgewogen. Biot iiberschitzt die Bedeutung
der ,Kommunititen* nicht, denn er weift,
daf sie bis jetzt noch keine feste Heimat in
den offiziellen Kirchen gefunden haben. Aber
er ist davon iiberzeugt, daf ihnen eine wich-
tige Rolle im kumenischen Gesprich unse-
rer Zeit zukommt. Die ,Kommunititen“ sind
gewifl auch ein Anruf an die katholischen
Orden, sich immer wieder auf das Evan-
gelium als dem Griindungsdokument eines
Lebens in Armut, Ehelosigkeit und Gehor-
sam zu besinnen und sich zu fragen, ob der
Sinn_dieses Lebens in den heutigen Formen
des Ordenslebens noch geniigend zum Leuch-
ten gebracht wird, oder ob diese Formen
nicht in vielem ein Hindernis dafiir sind.
Damit steht das Buch mitten in der Ausein-
andersetzung um die Erneuerung des kirch-
lichen Lebens, die sich das Konzil zum Ziel
gesetzt hat. F.Wulf S

Christliches Leben

Hanssler, Bernhard: Christliches
Spektrum. Aufrisse — Gestalten —
Lebensmdchte. Frankfurt am Main, Josef
Knecht (1963). 282 S., Ln. DM 13,80.

Durch seine Tatigkeit in Jugendarbeit und
Studentenseelsorge wie als Pfarrer und heu-

te als Direktor des Zentralkomitees der dt.
Katholiken und Leiter des Kulturreferates
ist Prdlat Hanssler wie wenige berufen, iiber
die Diskussion des Christen mit der Welt
von heute zu sprechen.

Schon ein Blick auf das Inhaltsverzeichnis
dieses Sammelbandes zeigt die Einheit des



Buchbesprechungen 399

zugrundeliegenden christlichen Weltbildes,
das sich iiber die vielfiltigen Fragen zu
mannigfaltigen Antworten ansfichert. Dafl
dabei Theorie und Praxis stets Hand in
Hand gehen, vermerkt der Leser immer wie-
der gerne.

Die ,Aufrisse“ behandeln Themen mehr
grundsitzlicher Art: ,Der Herr der Ge-
schichte — Der Heilige Geist — Kirche und
Reich Gottes — Der Knecht Gottes — Im
Banne des Bosen® (1. Teil), der letzte Essay
befaflt sich mit dem Thema Beichte und Tie-
fenpsychologie. Hier wie auch im dritten Teil
freut man sich dber die ausfithrliche Beriick-
sichtigung der Bibeltheologie, die ganz be-
sonders bei der Behandlung des schwierigen
Themas ,Masse“ auffallt (S. 248 ff.).

Klirende Auslegung dieser Gedanken stel-
len die geistigen Portrits grofier ,Gestalten®
dar: Augustinus — Thomas Morus — Pascal
— J.A. Mohler — Th. Haecker. Es handelt
sich um Minner recht bewegter Epochen, die
die Entscheidungen ihres Lebens Neuerungen
gegeniber zu treffen hatten. Leider wird
keine Frau genannt.

Endlich werden Standortbestimmungen in
der Welt und Gesellschaft unserer Tage vor-
genommen, fiir die man sicherlich dankbar
ist: ,Angriff auf die Welt — Die neue Ju-
gend — Krankheit — Altern und Alter —
Masse® (I1I. Teil).

Es ist erfrischend, die niichternen Analysen
der Tatsachen verbunden mit ruhiger viel-
seitiger Wertung in diesen fliissig geschriebe-
nen Essays zu lesen und wieder zn lesen.
Hier spiirt man erbetete und durchdachte
Theologie von grofler Spannweite und Le-
bensnihe. Gewifl méchte Vf. nicht alle auf-
gegriffenen Probleme erschépfend l6sen. Je-
der aber, dem am echten Gesprich mit den
Menschen der Gegenwart aus christlichem
Geiste ernsthaft gelegen ist, wird sich solch
einem kundigen und geistvollen Fiihrer gerne
anvertrauen. C. Becker S]

Kirchgdssner, Ernst: Der Mensch
in der Bedridngnis. Paderborn,
Bonifacius-Druckerei (1962). 246 S.,
kart. DM 8,80; Ln. DM 11,50.

Im Gegensatz zu seinen ersten Veréffent-
lichungen ist die Sprache des VI.’s nicht mehr
so aggressiv, ohne dafl seine Gedanken da-
durch an Zielstrebigkeit und Durchschlags-
kraft cingebiifit hitten. Das ganze Buch ist
durchzogen von einer hoffnungsfrohen Freu-
de, dic trotz der Bedrangnis unserer Zeit
immer wieder Lésungen und versShnende
Ausblicke zu geben weifl. Die schmissigen
Uberschriften zeigen schon die Aktualitat der
Gedanken: ,Der kriminelle Langsamfahrer,

Billige Leichenschau, Jede Rakete ein Dieb-
stahl, Affe miifite man sein“ usw. Aber die
korzen Abhandlungen, die darauf folgen,
werden auch dem etwas geben, dem die
Uberschrifien zu augenblicksgebunden vor-
kommen. Ad. Rodewyk S]

van de Walle, A. R.: Gott will
uns frohklich. Glauben, Leben und
Liebe der jungen Generation. Luzern —
Miinchen, Rex-Uerlag (1962). 108 S.,
Kart. Fr./DM 6,80.

Der Autor, ein belgischer Dominikaner-
pater und Jugendseelsorger, méchte gleich-
sam Gesprache mit der Jugend iiber die ihr
am nichsten liegenden Themen vorlegen, die
aber den Nachteil haben, dafl man den ande-
ren Partner nicht hort. So kann der Leser
manches nur erraten, nur seine Schliisse zie-
hen, was in den Angesprochenen vor sich
gehen mag. Fiir Erzieher, Lehrer, Priester
reicher Stoff zum Nachdenken! Aber ob junge
Menschen iiber dieses Buch begeistert waren?
Sie wiirden zwar ihre Selbst-Vorwiirfe und
Angste wiederfinden, aber durch die Erkli-
rungen und die Anregungen doch nicht froh
werden. Der technisch-abstrakte oft sprung-
hafte Stil, die manchmal zu einseitig in der
Frommigkeit gesnchten, manchmal reflex
psychologisch geformten Lésungen sind kei-
ne echten Weisungen. Einige Beispiele mé-
gen zeigen, was gemeint ist. In einem Ab-
schnitt tiber die ,Passion der Tugend“ (?)
heifdt es (S. 57): ,Sowohl der Wille wie der
Verstand werden vom Gefithl angetrieben
und angeregt. Wie aber bringen wir Gott in
unser Gefiithlsleben hinein, so dafl er auch
von dort aus unseren Willen nnd unnseren
Verstand beeinflussen kann?“ und nun die
Losung: ,Gefiihl entspringt einem unmittel-
baren Kontakt mit der Wirklichkeit. Wo fin-
den wir diesen Kontakt mit Gott? Im Gebet.“
Dann folgen sechs Zeilen iiber das Gebet!
Sonst nichts! Oder S. 83: ,Wir miissen den
Heiligen Geist in uns inkarnieren. Wir miis-
sen Gottes Geist mit unserem Korper tun las-
sen, was Er will, und es ihm iiberlassen, ob
er diesen Kérper véllig und ausschliefilich fir
sich und das Reich Gottes beanspruchen will
(wie in der freiwilligen gottgeweihten Jung-
friulichkeit) oder ob er ihn dazu verwenden
will, Gottes Liebe auf eine vollkommen
menschliche Art mittels der sakramentalen
Liebe einem anderen angedeihen zu lassen.“
Wir sollen also inkarnieren? Wo bleibt die
leib-seelische Einheit? Wir sind anscheinend
interessierte passive Zuschauer unserem Leib
gegeniiber. Muf man eine solche Introver-
tiertheit des Jugendlichen denn mitmachen?
Sollte man ihm stattdessen nicht vielmehr



400 Buchbesprechungen

ganz anderes, Schlichteres, aber auch Leben-
digeres iiber den Leib, das Leben, die Liebe
sagen? Fiir vieles wird man auch die Uber-
setzung verantwortlich machen miissen. Die
Liebe Gottes wird dargestellf als verschieden
von der ,Liebe in ihrer vulgdren Publizitats-
form* (S.70). Und darauf heif} es (S. 70/71):
»Es ist eigentlich entsetzlich, welch ungleiche
Ladung dieses eine Wort decken mufl.“ nsw.
Hollandisch und Dentsch sind zwar ver-
wandte Sprachen. Aber gerade deswegen
mufl man um so behutsamer iibersetzen. Aber
auch abgeschen von der Ubersetzung bleibt
das Biichlein unbefriedigend. Es ist eben ein
Unterschied, ob man beratend mit einem
jungen Menschen spricht oder ob man ein
Buch schreibt. Was im Gesprich mit dem
einen gut war, kann fiir den andern die
Dinge noch komplizierter machen, als sie
schon sind. Der junge Mensch will nicht eine
tiefschiirfende Darstellung seiner theologi-
schen oder psychologischen Situation, sondern
er will Wege zur echten spontanen Fréhlich-
keit gewiesen wissen. Es ist zn befiirchten,
daf dieses Biichlein ihn noch nachdenklicher
macht. W. Hoffmann S]

Mayer, Josef Ernst: Siebzigfdl-
tige Frucht Uom Gotteswort im
Kirchenjahr. 1. Die Lesungen (Nr. 21),
11. Die Evangelien (Nr. 26). Innsbruck
— Wien — Minchen, Tyrolia-Uerlag
(1963). Je 228 S. kasch. S. 48,—; DM
7,80. ’

Der Vi. kennt als erfahrener Grofistadt-
pfarrer den heutigen Menschen und seine
Probleme. Er stellf sich hier der Anfgabe,
das alte Gotteswort der Heiligen Schrift neu

zu verkiinden. Mit einem guten Blick fiir das
seelsorglich Wichtige und Notwendige macht
er sich an die Arbeit und gewinnt den heili-
gen Worten mit einem erstaunlichen Weit-
und Tiefblik manch neue Sidit ab. Wenn
man seine Gedanken liest, horcht man auf,
nicht nur wegen dieser oft iiberraschenden
neuen Sichten, sondern auch weil man sich
angesprochen fiihlt, zum Teil persénlich be-
troffen, zum Teil erhoben und positiv ange-
regt. Zwar kénnte nicht jeder es so sagen wie
Pfarrer Mayer, aber jeder kann zu ihm in
die Schule gehen, sei es als Zuhorer, sei es
als Verkiinder des Wortes.
Ad. Rodewyk S]

Roth, Paul: Gott wartet auf
Antwort. Meditationen. Wiirzburg,
Echter-Uerlag (1963). 130 S., kart. DM
4,80.

Es handelt sich hier um Meditationen zu
den Sonntagsevangelien. Thr Text nach der
Ubersetzung aus Bomms MeBbuch wird je-
weils vorangestellt. Dann folgen aber nicht
etwa Uberlegungen oder klar cingeteilte
Medifationen, sondern Gebete. Sie kinnen
natiirlich den Text nicht erschépfend durch-
betrachten, sondern miissen einen Gedanken
herausgreifen, nm ihn mit Gott durchzuspre-
chen. Das geschieht aus den Anregungen des
taglichen Lebens herans; auch die Ausdrucks-
weise ist dem mdoglichst angepaflt, so daff
bisweilen die Grenze des Trivialen gestreift
wird. Diese Betrachtungen sollen vor allem
den Laien Gebetsworte aus dem Geist der
Sonntagsevangelien ans Herz und anf die
Lippen legen. Ad. Rodewyk S]

Berichtigung: In Heft 4, S. 315, ist ein Versehen unterlanfen. Die Zeile ,Leipzig, St.-Benno-
Uerlag (1961)° gehért nicht zur Titelangabe des Buches von Herbert Schade, sondern zur
Titelangabe des Buches von Heinrich Schipperges in der rechten Spalte.





