
BUCHBESPRECHUNGEN 

Theologie und Frömmigkeit 

Guardini, Romano: Unterschei- 
dung des Christlichen. Ge- 
sammelte Studien 1923•1963. Mainz, 
Matthias-Grünewald-Verlag (1963). 620 
S., Ln. DM 34,80. 

Zum fünfzigsten Geburtstag Guardinis 
(1935) gab Heinrich Kahlefeld die vorliegen- 
den Studien unter dem Titel: •Unterschei- 
dung des Christlichen" zum erstenmal her- 
aus. Sie erscheinen nun in 2. Auflage; einige 
Beiträge sind in Wegfall gekommen, dafür 
wurden 13 neu aufgenommen; sie reichen 
jetzt bis 1960. Die große Zeitspanne erlaubt 
es demnach, die Grundabsicht des Vf.'s im 
Hinblick auf sein ganzes Lebenswerk in ein- 
zigartiger Weise zu übersehen. Es ging ihm 
von Anfang an um die Herausarbeitung des 
Eigentümlich-Christlichen in der welthaften 
Welt. Schon der Essay aus dem Jahre 1923: 
•Vom Wesen katholischer Weltanschauung" 
entwickelt das Programm und die ursprüng- 
lichen Einsichten des Vf.'s. Das Christliche 
erscheint ihm als ein aus innerweltlichen 
Gründen nicht adaequat ableitbares Phäno- 
men innerhalb des menschlichen Daseinsrau- 
mes. Es stellt sich von der Welt her als ein 
Andersartiges, ein Über-Weltliches und doch 
nicht völlig Fremdes dar. •Jenes Über-Welt- 
liche müßte wohl der Welt gegenüber ,anders' 
sein, aber nicht nur anders. Es müßte zur 
Welt auch ein positives Verhältnis haben; 
und zwar ein ganz positives, ein erfüllendes. 
Es müßte in seinem Seinsbestand ,superemi- 
nenter'... in höherer Fülle und Reinheit die 
positiven Seins- und Wertgehalte der Welt 
befassen" (23). (Man beachte die theologische 
Explikation dieser These durch den Begriff 
des •Übernatürlichen Existenzials" in der 
neueren Theologie.) Konkret erscheint das 
Christliche, das zugleich die Tiefe der Schöp- 
fung erschließt, in Christus. Ihm verbindet 
sich der Glaubende. •Glauben heißt, zu 
Christus treten, auf den Standpunkt, auf 
dem er steht. Aus seinen Augen heraus 
sehen. Mit seinen Maßstäben messen" (24). 

Hat sich diese frühe Einsicht Guardinis in 
seinem Werk gewandelt? Wir meinen nicht. 
Sie hat sich nur entfaltet und ist in gewissem 
Sinne radikaler geworden. In einer Arbeit 
aus dem Jahre 1958: •Das Unendlich-Abso- 
lute und das Religiös-Christliche" wird das 
Letztere als gläubig auszuhaltendes intellek- 
tuelles •Ärgernis" gesehen und zwar des- 
halb, weil Gott in Christus sich in eins als 

absolut und kontingent zeigt. •Wie kann es 
aber sein, daß da ein Wesen steht, welches in 
alle Begrenztheiten der Kontingenz einge- 
schlossen und doch Gott ist? Hier erreicht die 
Gefahr des Ärgernisses aus der Angrenzung 
von Absolut und Bedingt ihre höchste Dring- 
lichkeit, und Jesus selbst hat das gewußt" 
(272). Dieses •Ärgernis" ist aber •nicht Un- 
Sinn, sondern letzter Über-Sinn; nicht Zer- 
störung, sondern Kundwerdung letzter heil- 
gebender Möglichkeit" (273). Ähnlich in: 
•Die Offenbarung und die Endlichkeit" 
(1951): •Ist Gott nicht der Absolute? ... 
Kann von Gott, der mit reinen Absolutheits- 
begriffen gedacht werden muß, gesagt wer- 
den, er sei frei; er entschließe sich; er tue, 
was nicht als Notwendigkeit, sondern nur als 
Faktum, als Tat-Sache, zu fassen ist" (407). 
Dieses •Ärgernis" hätte sich wohl noch schär- 
fer in einer Kreuzestheologie ansichtig ma- 
chen lassen. Eine solche ist meines Wissens 
von Guardini nie ausdrücklich entwickelt 
worden. 

In aller •Unterscheidung des Christlichen" 
ging es dem Vf. immer um den Menschen. In 
Bezug auf ihn kommen nach dem zweiten 
Weltkrieg neue Aspekte in Sicht, vor allem 
die wachsende •Technisierung des Daseins" 
(219). Technik, so meint Guardini, hilft dem 
Menschen eine •wesentliche Weltbeziehung 
verwirklichen ... Auf der anderen Seite ver- 
liert er aber durch sie an lebendiger Unmit- 
telbarkeit; gibt er eigene Schaffensmöglich- 
keit ab und entfernt die Natur von sich" 
(236). Technik wird durchaus bejaht und 
doch in ihrer Ambivalenz gesichtet. Sie ent- 
lastet und belastet den Menschen zugleich. 
Und so fragt der hellsichtige und unbestech- 
liche Vf.: •Ist das (die Entlastung des Lebens 
durch Technik), auf das Ganze der Existenz 
bezogen, ein Gewinn oder ein Verlust" (248)? 

Mit Dankbarkeit müssen wir bekennen, 
daß das Humane, Welthaltige, der Wirklich- 
keit rein Geöffnete der Einsichten Guardinis 
immer wieder beglückt. Im Lebenswerk die- 
ses Mannes und Meisters ist die Einheit von 
Christlichem und Menschlichem, genauer die 
Überhöhung des Menschlichen, seine radikale, 
gnadenhaft geschenkte Entbindung vorbild- 
lich geleistet. H.Wulf S] 

Rahner, Karl: Hörer des Wor- 
tes. Neu bearbeitet von ]. B. Metz. 
München, Kösel-Verlag (1963). 222 S., 
Ln. DM 18,50. 



392 Buchbesprechungen 

K. Rahners Bedeutung für die moderne 
christliche Spiritualität braucht nicht mehr 
herausgestellt zu werden. Was aber oftmals 
nicht erkannt wird, ist die innere Ordnung 
des Neuansatzes, die sich in seinen vielfälti- 
gen Arbeiten zur echten Systematik entfaltet 
hat. Wer diesen Grundansatz verstehen will, 
muß nach den beiden Früh werken •Geist in 
Welt" und •Hörer des Wortes" greifen. 
Hierbei hat •Hörer des Wortes" den Vorzug 
der gerafften Aussage und trotz der schweren 
Sprache den der leichteren Lesbarkeit (das 
Buch ist gesprochenes Wort), der Konzentra- 
tion auf das Wesentliche (•Geist in Welt" 
ist ja eine Thomas-Interpretation) und der 
vollständigeren Ausführung dessen, was in 
•Geist in Welt" nur skizziert wurde. Mit 
Hilfe der transzendentalen Analyse • der 
logischen Entfaltung der Grundfrage, die in 
allem Tun des Menschen mitgefragt ist • 
wird der Mensch bestimmt als derjenige, der 
immer schon auf das Ganze, das in letzter 
Konsequenz der freie, liebende Gott ist, aus- 
gerichtet ist; auch die intellektualistisch er- 
scheinende Frage-Haltung des Menschen ver- 
deutlicht sich zu Freiheit und Liebe. Die Ant- 
wort aber, oder auch die Nicht-Antwort 
Gottes (die ja auch eine •Antwort" ist), hat 
der Mensch in der Geschichte zu erwarten. 
(Hier ist die Differenzierung von transzen- 
dentaler und kategorialer Offenbarung durch 
den Bearbeiter sehr wichtig.) Damit aber 
steht der Mensch positiv zur Offenbarung in 
Jesus Christus, ohne deren Übernatürlichkeit 
anzutasten. 

Die von J. B. Metz mit ermunternder Zu- 
stimmung des Autors, aber in eigener Ver- 
antwortung vorgenommene Neubearbeitung 
dieser •Religionsphilosophie" hat alle für 
das geschriebene Wort überflüssigen Wieder- 
holungen ausgeschieden, aber glücklicherweise 
stilistisch nur sehr selten und vorsichtig in die 
charakteristische Redeweise Rahners einge- 
griffen. Es wurde zur Hauptsache die heutige 
Problemlage miteingearbeitet und deshalb 
manches differenzierter ausgedrückt (z. B. die 
Frage der christlichen Philosophie oder pro- 

testantischen Religionsphilosophie) .Wie Metz 
selbst schreibt, war es ihm im Text darum zu 
tun, den Seinsbegriff vor einem hypostatisie- 
renden Mißverständnis zu bewahren, wäh- 
rend er in den neuhinzugekommenen Anmer- 
kungen die philosophische Analyse Rahners 
von der Theologie her beleuchtete. Es ist 
sicher an der Zeit gewesen, daß dieses etwas 
in Vergessenheit geratene Buch Rahners in 
einer vorzüglichen Neuauflage wieder greif- 
bar geworden ist. J. Sudbrack SJ 

Fransen, Piet SJ: Gnade und 
Auftrag. Kurzgefaßte Einführung in 
die Theologie und Gnadenlehre. Wien 
• Freiburg • Basel, Herder (1961). 
172 S., Hin. DM 8,50. 

Der deutschen Übersetzung (M. M. Gerrits) 
des von uns schon 1961 (GuL 34, 394) emp- 
fohlenen Originals ist es gelungen, die an- 
schauliche und zugleich theologisch klare 
Sprache beizubehalten. Fransen, inzwischen 
Professor in Innsbruck geworden, qualifiziert 
sich damit auch im deutschen Sprachraum als 
einer derjenigen, die theologische Tiefe, er- 
griffene Spiritualität und für jeden leicht 
verständliche Sprache in glücklicher Einheit 
verbinden. /. Sudbrack SJ 

Journet, Charles: Vom Geheim- 
nis der Gnade. Freiburg (Schweiz), 
Paulusverlag (1962). 164 S., Ln. DM 
11•. 

Das französische Original auch dieser 
Übersetzung wurde schon 1962 von uns be- 
sprochen (GuL 35, 75). Im Unterschied zu 
Fransen spricht Journet bei allem Eingehen 
auf moderne Anliegen und modernen Aus- 
druck mehr die Sprache der Lehrbücher. Es 
ist dadurch in seinem Inhalt reicher, aber 
nicht so unmittelbar ansprechend. Auch die 
Übersetzung scheint uns nicht so geglückt wie 
bei Fransen. /. Sudbrack SJ 

Frömmigkeitsgeschichte 

Festugiere, Andre-Jean OP: Ur- 
sprünge christlicher Fröm- 
migkeit. Bildung oder Heiligkeit im 
Mönchtum des altchristlichen Orients. 
Freiburg • Basel • Wien, Herder 
(1963). 152 S., Linson DM 14,80. 

Der Dominikanerpater Festugiere, der sich 
durch seine Untersuchungen über die herme- 
tischen Schriften einen Namen gemacht hat, 
ist nach manchen anderen Studien augen- 
blicklich an einer vielbändigen Arbeit über 

das christliche Mönchtum. Vorliegende Über- 
setzung wirkt zwar wie ein Essay gegenüber 
seinem wissenschaftsschweren Werk, greift 
aber eine auch heute noch aktuelle Frage auf. 
Hatten die •Heroen der Wüste" recht, als sie 
im Streben nach Heiligkeit auf Bildung und 
Kultur verzichteten? Ihr finsterer Dämonen- 
glaube (I.Kap) war schon ein Rückschritt 
gegenüber den Erkenntnissen mancher Hei- 
den. Die Einsamkeit des Anachoreten (2. Kap) 
läßt freundlichere Züge aufleuchten. Aber 
ihre grausamen Selbstkasteiungen  (3. Kap) 



Buchbespredvungen 393 

führen Festugiere zum Schluß, daß Studium, 
Beschäftigung mit Geistigem (4. Kap) ein 
wichtiger Bestandteil gerade des mönchischen 
Lebens sein muß. Das Urteil, das hier ge- 
fällt wird, ist zum Teil vernichtend, wenn 
auch der reiche Schatz von Mönchsgeschich- 
ten, den Festugiere ausschüttet, manchen Le- 
ser über die ernsten Probleme hinweglesen 
läßt. Vielleicht ist auch die positive Seite, die 
Unbedingtheit der Christusnachfolge nicht so 
liebevoll gezeichnet wie die Kuriositäten aus 
den Vätersprüchen. Aber wenn die übrigens 
gut lesbare Übersetzung von •Ursprüngen 
christlicher Frömmigkeit" spricht, so regt sie 
damit eine Unterscheidung der Geister für 
die Frömmigkeit unserer Tage an, die im 
vorliegenden Buch Anschauungsmaterial und 
zugleich positive Hinweise für notwendige 
Korrekturen erhält. /. Sudbrack SJ 

Franziskus, Engel des 
sechsten Siegels. Sein Leben 
nach den Schriften des heiligen Bona- 
ventura. Einführung, Übersetzung, An- 
merkungen von P. DDr. Sophronius 
Clasen OFM. Werl, Dietrich-Coelde- 
Verlag (1962). 632 S., Ln. DM 27,•. 

Wohl allzu bescheiden verbirgt sich der 
gelehrte Franziskanerlektor hinter dem Werk 
des seraphischen Lehrers, denn seine Einfüh- 
rungen (20•248) machen einen wichtigen 
Teil dieses 7. Bandes der •Franziskanischen 
Quellenschriften" aus. An erster Stelle fin- 
den wir eine Art •geistlicher Biographie" 
des hl. Bonaventura, als Franziskaner, als 
Priester und als Lehrer (20•134). Hier 
kommt es dem Vf. weniger auf psychologi- 
sches Verstehen an als auf biographische 
Genauigkeit und theologische Bedeutsamkeit; 
dabei kommt ihm die stupende Belesenheit 
im Werke Bonaventuras zugute, so daß man 
den Eindruck hat, daß alles aus dessen Werk, 
was für diese Themen von Bedeutung sein 
könnte, hier verwertet wird. Ähnliches ist 
auch über •Bonaventuras Franziskusbild" 
(135•248) zu sagen, worin zuerst die Aus- 
sagen Bonaventuras über Franziskus gesam- 
melt werden, dann deren •geschichtlicher 
Standort" aufgezeigt und zuletzt die Eigen- 
leistung Bonaventuras hervorgehoben wird. 
Hier ist besonders wichtig, was Clasen gegen 
den alten, im letzten Jahrhundert von Saba- 
tier wieder aufgegriffenen Vorwurf, daß 
Bonaventura den wirklichen Franziskus ver- 
fälscht habe, zu sagen hat, und wie er die 
ausgesprochen theologische Intention Bona- 
venturas, die vorliegendem Buch auch den 
Titel gegeben hat (Apok 6, 12), herausarbei- 
tet. Bonaventura erscheint immer deutlicher 
als der Theologe, der eine Mitte zwischen 

dem fast materialistischen Geschichtsbild der 
Joachiten und der geschichtslosen abstrakten 
Philosophie fand. 

Der wissenschaftlich genaue und nüchterne 
Stil des Vf. kommt auch den Übersetzungen 
zugute (249•588). Sie legen keinen Wert 
auf Modernität und Eleganz, sind aber bei 
aller Genauigkeit gut lesbar und behalten 
sogar etwas von der Patina, die wir in alten 
Heiligengeschichten so sehr schätzen. Der Vf. 
hat alle abgeschlossenen Schriften Bonaven- 
turas gesammelt: das Große und Kleine 
Franziskusleben, die •Wunder nach seinem 
Tode", sechs Predigten über Franziskus und 
zwei Einzelberichte. Die reichen Anmerkun- 
gen zu diesem zweiten Teil und ein ausge- 
zeichnetes Namen- und Sachregister machen 
dieses für eine fromme Lektüre nur zu emp- 
fehlende Buch zugleich zu einem wissen- 
schaftlichen Nachschlagewerk über Bonaven- 
tura und Franziskus. Sie geben sogar mit 
ihren detaillierten Verweisen auf Almosen, 
Armut, Beispiel, Bekehrung, Berufung, Be- 
schauung usw. einen genuinen Zugang zur 
Spiritualität des hl. Franziskus. Die Ausstat- 
tung ist ausgezeichnet (Druckfehler: 452, 
Anm. 69; 510, 16). ]. Sudbrack S] 

Frühwald, Wolf gang: Der St. 
G e or gener Prediger. Studien 
zur Wandlung des geistlichen Gehaltes. 
Berlin, Walter de Gruyter 8c Co. (1963). 
164 S., Ln. DM 38,•. 

Der Untertitel zeigt an, daß wir es nicht 
mit einer geschlossenen Monographie über 
die seit dem ausgehenden 13. Jahrhundert in 
vielen Handschriften überlieferte Sammlung 
von 75 oder weniger deutschen Predigten zu 
tun haben, sondern mit Einzeluntersuchun- 
gen. Leider macht es uns der Vf. nicht leicht, 
seine für die Geschichte der Spiritualität 
wertvollen Ergebnisse auszuwerten; er setzt 
einfachhin die für den Nicht-Germanisten 
nicht leicht greifbaren Forschungen der letz- 
ten Jahre (E. Lüders u. a.) voraus, und über- 
dies fehlt auch der für die nur lose zusam- 
mengehaltenen Untersuchungen so unent- 
behrliche Sach- und Personenindex. 

Wenn man von Einzelergebnissen, wie die 
Zuweisung der Urschrift an einen Zisterzien- 
sermönch, und von Bestätigungen bekannter 
Tatsachen, wie der Platz Bertholds von Re- 
gensburg in dieser Predigtkompilation, ab- 
sieht, scheint uns ein Dreifaches für die Ge- 
schichte der Spiritualität von Bedeutung zu 
sein. Einmal ist es die Breite dieser Samm- 
lung, die von moralischen Belehrungen bis zu 
•ausdrucksstarken-mystischen Stücken" reicht, 
wozu noch in der Auswahl der Predigten eine 
liturgische Prägung kommt. Hier zeigt sich 



394 Buchbesprechungen 

die ursprüngliche Einheit dieser Bereiche, die 
aber bald, wie spätere Leseverbote, die man 
am Rande bei mystischen Stücken hinzufügte 
(75), zeigen, auseinanderfiel. Das zweite ist 
die •Wandlung dieser geistlichen Gestalt" 
durch die 200 Jahre der Überlieferung. Die 
Texte wurden nicht einfachhin als toter Stoff 
tradiert, sondern je nach Aufgabe und An- 
lage des Schreibers den Verhältnissen ange- 
paßt. Am Anfang stand wohl weniger ein 
Predigthandbuch als eine Erbauungslektüre 
zum Vorlesen oder Meditieren. Diese Vor- 
lage wurde dann liturgisch bearbeitet oder 
auf nüchternen, volkstümlichen Boden ge- 
stellt, sie wurde verkürzt oder erweitert, um- 
gestellt oder neugeformt, für Nonnen oder 
für Laien: ein interessantes Dokument einer 
lebendigen Tradition. Das dritte ist der 
große Einfluß des hl. Bernhard, der, immer 
schon bekannt, in dieser frühen Zeit noch 
keine Selbstverständlichkeit war. 

Besonders dankbar ist man für die reiche 
Verwertung der lateinischen Quellenlitera- 
tur. Die Glossa ordinaria (71) hat allerdings 
kaum etwas mit Walafrid Strabo zu tun, und 
Hugo von Fouilloy (148 f.), der nicht nur 
•wahrscheinlich" das De Claustro Animae 
verfaßt hat, war Augustinerchorherr und 
kein Kartäuserprior. Zu wünschen ist nur 
noch eine Weiterführung dieser •Studien" zu 
einer abgerundeten Monographie. 

/. Sudbrack SJ 

Beer, Martin: Dionysius' des 
Kartäusers Lehre vom de- 
siderium naturale des Men- 
schen nach der Gottesschau 
(Münchener theol. Stud. II, 26). Mün- 
chen, Hueber 1963. 308 S., brosch. DM 
28,•. 

Dionysius von Rickel, genannt der Kar- 
täuser, war einer der Mönche des Spätmittel- 
alters, die mit ihrer Spiritualität und ihrem 
Reformstreben tief in kirchliche und politi- 
sche Bereiche eingriffen (f 1471, vgl. GuL 34 
[1961] 388 f.). Neben seinen Visitationsreisen 
mit Nikolaus von Kues und seiner ausge- 
dehnten Korrespondenz machte ihn besonders 
seine umfassende schriftstellerische Tätigkeit 
bekannt: 41 (43) 1896•1913 leider unkritisch 
herausgegebene Foliobände! Daß Beer seine 
Dissertation von einer Darstellung der Ge- 
samt-Gnadenlehre auf deren Grundlage, die 
•natürliche Sehnsucht des Menschen nach der 

Gottesschau" einschränken mußte, darf als 
typisch für die durchgehende spirituelle Ein- 
stellung dieser 41 Bände gewertet werden. 
Die Gliederung vorliegender Arbeit besteht 
in einem Fortschreiten von der allgemeinen 
Hinordnung der Schöpfung auf Gott zur 
natürlichen Sehnsucht der Geistnatur nach 
Gott und deren übernatürliche Erhöhung. 
Hand in Hand damit geht eine ständige Aus- 
einandersetzung mit der Hochscholastik, der, 
wie Beer glaubt, jüngsten Quelle des Diony- 
sius. Thomas ist hierbei der wichtigste Autor. 
Bei aller Anlehnung aber an den Fürsten der 
Theologie wies der Kartäuser dessen Lehre 
vom •Desiderium Naturale" zurück und er- 
setzte das Objekt dieser Sehnsucht, das ihm 
bei Thomas der sich übernatürlich offen- 
barende Gott zu sein schien, in neuplatoni- 
scher Weise irgendwie durch die dem Men- 
schen nächststehende Ordnung der Engel. 
Ober diese, wie Beer sagt, Fehlinterpretation 
des Thomas kam aber Dionysius als erster 
zur scharfen Problemstellung der Neuzeit: 
•Natur im Gegensatz zur Übernatur", und 
Beer möchte ihm deshalb neben dem bisheri- 
gen Ehrentitel des •letzten Scholastikers" 
den des •ersten neuzeitlich denkenden Theo- 
logen" geben. 

Auffällig bei dieser Arbeit ist die erstaun- 
liche Belesenheit im umfangreichen Opus des 
Kartäusers; um so mehr verwundert aller- 
dings, daß die gesamte Überlieferung des 14., 
15. Jahrhunderts und der Zeitgenossen bei 
Seite geschoben wird. Wenn man von allem 
anderen absieht, so hätte doch wenigstens ein 
Blidc in die reiche, neuplatonisch gefärbte 
Traktat- und Kommentarliteratur über geist- 
liche Themen oder zumindest in den spätmit- 
telalterlichen Kölner Albertinismus, den Dio- 
nysius während seines Studiums kennen ge- 
lernt hat, geworfen werden müssen. Viel- 
leicht hätte der neuplatonische Zug bei dem 
Kartäuser weiter erhellt werden können, 
vielleicht wären auch das Thomasbild und die 
Spekulationen Beers weniger •scholastisch" 
ausgefallen. Alfaro z.B., der nur erwähnt, 
nicht zitiert wird, meint, daß gerade bei Tho- 
mas die •Dialektik der geistbegabten Krea- 
tur" aufbreche, •die Unmöglichkeit, ohne den 
Besitz des Unendlichen völlig vollendet zu 
sein, und das Unvermögen, das Unendliche 
von sich aus zu erreichen". Hoffentlich ist es 
dem Vf. möglich, sich für die angekündigte 
Weiterführung der Gnadenlehre des Diony- 
sius näher mit dessen Zeitgenossen zu be- 
schäftigen. /• Sudbrack SJ 



Buchbesprechungen 395 

Ordensstand 

Egli,Beat OSB: Der vierzehnte 
Psalm im Prolog der Regel 
des heiligen Benedikt. Eine 
patrologisdi-monastische Studie. Samen, 
Beilage zum Jahresbericht des Kolle- 
giums Samen 1961/62. 134 S. 

Die Regel des hl. Benedikt gehört mit 
ihrer klaren Ausrichtung auf das Wesentliche 
des Christentums und ihrer klugen Beschrän- 
kung auf das gesunde Maß des Menschlichen 
zu den Dokumenten, deren Einfluß auf Ver- 
gangenheit und Gegenwart nicht hoch genug 
eingeschätzt werden kann. Deshalb ist es 
erfreulich, daß schon seit einigen Jahrzehn- 
ten eine große Anzahl von Wissenschaftlern 
sich ihrer Deutung und der Erforschung ihrer 
Umwelt und Geschichte widmen. 

Vorliegende verkürzte Drucklegung einer 
Dissertation bei Hugo Rahner hat als Haupt- 
anliegen nicht das Bestreben, in die literar- 
kritischen Diskussionen einzugreifen, sondern 
an einer Stelle der Regel ihren biblisch-patri- 
stischen Reichtum herauszuarbeiten. Zu An- 
fang steht allerdings eine weitausholende 
Einführung über die Regelforschung heute, 
über den Psalter in der Regula St. Benedicti 
und über den Prolog. Im Prolog ist nämlich 
der 14. Psalm nicht nur eines von vielen 
Schriftworten, sondern wird in seiner Gänze 
(dazu S. 54) zitiert, wobei er • sicherlich von 
dem Vf. so gewollt • die Intention der Regel 
zusammenfaßt: Wegweiser des zu Gott pil- 
gernden Mönchs zu sein. Diese Exegese des 
Psalmes in der Regel bekräftigt und erwei- 
tert Egli durch ausgedehnte Väterstudien, 
wobei besonders die Untersuchungen über 
das Abhängigkeitsverhältnis von Arnobius 
• Kassiodor • Benedikt der Beachtung 
wert ist. 

Der eigentliche Ertrag der Studie ist aber 
der spirituelle Reichtum, den der Vf. im 
Psalmengebet der frühen Christenheit auf- 
deckt, wobei die Benediktinerregel mehr 
ein Sammelbecken als eine originelle Neu- 
schöpfung bedeutet. Eine weitere inhaltliche 
und auch sprachliche Straffung hätte der 
Arbeit nichts geschadet (vgl. die überlange 
Hinführung zum Thema oder Ausdrücke wie 
•Sensus für Formgefühl" 49). 

/. Sudbrack SJ 

Der Vf. versucht mit seiner großen Quel- 
lenkenntnis die innerste Geisteshaltung des 
hl. Ignatius aus dessen Briefen heraus aufzu- 
zeigen. Hierzu zog man bisher vor allem die 
Konstitutionen, die Exerzitien, den Pilger- 
bericht und das geistliche Tagebuch heran, 
wobei die zwölf Briefbände der •Monu- 
menta Historica" fast ungenützt blieben. 

Die Einleitung gibt einen instruktiven 
Oberblick über die Methode der Ignatius- 
biographie vom Anfang bis zur Jetztzeit. 

Im ersten Teil wird dann die Weltauffas- 
sung des Heiligen dargestellt: sein Gottes- 
bild, Christus, Maria, die Kirche, die Gesell- 
schaft Jesu, die Seelsorge, das Leid. Im zwei- 
ten Teil zeigt der Vf. jene inneren Haltun- 
gen auf, die den typisch •ignatianischen" 
Charakter ausmachen: Wahrhaftigkeit, reine 
Absicht, Gottvertrauen, Abhängigkeit von 
Gott, Gebrauch der Dinge, Sinn für die Rea- 
litäten und zugleich der Blick hinter alles 
Geschaffene, das Vollkommenheitsideal, die 
Ausdauer im geistlichen Streben. 

Durch die Benützung des wegen seines gro- 
ßen Umfangs unerschlossenen Materials der 
Briefbände ist die vorliegende Broschüre für 
jeden, der die Tiefenwirkung ignatianischer 
Exerzitien auf die gesamte Geisteshaltung 
beim Heiligen selbst studieren will, eine be- 
grüßenswerte Hilfe. Besonders wird auf die- 
sem Wege die Einstellung zum Schmerz und 
zur Ausdauer im geistlichen Streben beleuch- 
tet, da ja gerade diese beiden Haltungen nur 
im konkreten Alltag ihre Echtheit erweisen. 

Natürlich kann das schmale Bändchen in 
der eingeschlagenen Richtung nur einen 
ersten Schritt tun. Die Briefzitate sind größ- 
tenteils dem spanischen Sammelband: Obras 
completas de San Ignacio de Loyola..., 
Madrid en la B. A. C, nr. 86, entnommen, so 
daß man den Eindruck gewinnt, es handle 
sich in diesem Werk ebenfalls um eine zwar 
qualifizierte, aber doch beschränkte Auswahl. 

Für genauere Studien wäre wünschenswert, 
daß der angefügte Index von P. Henrici 
durch einen ersetzt würde, der dem Aufbau 
des Buches besser entspricht und der auch 
jene Brief stellen aufführt, aus denen der Vf. 
zwar schöpft, die aber in einer Broschüre die- 
sen Stils nicht alle in den Text aufgenommen 
werden können. R. Silberer SJ 

lparraguirre, Ignacio SJ: Espiritu 
de San Ignacio de Loyola. 
Perspectivas y actitudines ignacianas de 
espiritualidad (Espiritualidad ignaciana 
2). Bilbao, El mensajero del Corazon de 
Jesus 1958. 207 S. 

1. Gilmont, Jean-Francois SJ: L e s 
£ c r it s Spirituels des pre- 
miers J e suit e s. Inventaire com- 
ments (Subsidia ad historiam S. /., 3). 
Roma, Institutum Historicum S. J. 1961. 
358 S., Lit. 3000. 



396 Buchbesprechungen 

2. Iparraguirre, Ignacio SJ: Reper- 
toire de Spiritualite Igna- 
tienne de I a mo r t de S. 
I gnac e ä c eile du P. A qua- 
viv a (1556•1615) (Subsidia ad histo- 
riam S. ]., 4). Roma, lnstitutum histo- 
ricum S. ]. 1961. 268 S., Lit 2.500. 

Beide Werke bilden in Aufbau und Inhalt 
eine Einheit. Sie entspringen der allgemei- 
nen Einsicht, daß der Nicht-Spezialist, der 
sich in den •geistlichen Schriften des ersten 
Jesuiten" und in der •ignatianischen Spiritua- 
lität" aus historischen oder auch • wie heut- 
zutage immer mehr • aus praktischen Grün- 
den orientieren will, sich •schnell im Wald 
der Monumenta Historica Soc. Jesu verlieren 
wird" (Gilmont, S. 10). Beide Bände geben 
eine möglichst erschöpfende Zusammenstel- 
lung der einschlägigen Schriften mit einer 
kurzen Charakteristik und inhaltlichen Zu- 
sammenfassung, wie sie heute in Fachzeit- 
schriften allgemein üblich ist. Dazu kommen 
bibliographische Anmerkungen. 

Gilmont erfaßt die geistlichen Schriften des 
hl. Ignatius, seiner ersten Gefährten sowie 
jener Jesuiten, die mit Ignatius in persön- 
lichem Kontakt gestanden hatten, von Fran- 
cisco de Borgia über Polanco, Canisius und 
Nadal bis Dirk Geeraerts. Der Abschnitt 
•Ignatius" umfaßt auch alle fremden Quel- 
len über das Leben des Heiligen, seine Exer- 
zitien, Konstitutionen usw. Iparraguirre stellt 
in chronologischer Ordnung die geistlichen 
Schriften zusammen, die in diesem selben 
Zeitraum, also bis 1615, von den übrigen 
Jesuiten verfaßt worden sind. Zur Abrun- 
dung werden hier auch die späteren Schriften 
der schon angeführten Autoren angefügt, so 
daß der Überblick bis 1658 reicht. 

Die Unterschiede beider Arbeiten sind da- 
gegen nur beiläufig. So hat Gilmont der sach- 
lichen Nähe zu Ignatius entsprechend aus- 
führlichere Inhaltsangaben, auch einen ange- 
nehmeren Druck. Jedoch erscheint die wis- 
senschaftliche Genauigkeit bei beiden Auto- 
ren gleich gründlich. Ein Autoren-, Perso- 
nen- und Sachregister machen jeden der 
Bände zu einem unersetzlichen Hilfsmittel 
beim Studium jesuitischer Spiritualität. 

Für den Nicht-Spanier ist erfreulich, daß 
die Werke trotz eines spanischen Autors und 
der vielen spanischen Quellen in französi- 
scher Sprache erscheinen. Man kann nur hof- 
fen, daß sie so bei uns eine weitere Verbrei- 
tung finden als die zwei ähnlich grundlegen- 
den Untersuchungen Iparraguirres über die 
frühe Exerzitienpraxis. R. Silberer SJ 

Erbe und Auftrag. Festschrift 
zum hundertjährigen Bestehen der Ge- 
nossenschaft der Armen Franziskanerin- 
nen von der Ewigen Anbetung zu Olpe. 
Olpe, Selbstverlag 1963. 110 S., kart. 
DM 5,•. 

Ein guter Teil der weiblichen Ordensge- 
nossenschaften in Deutschland wurde zwi- 
schen den vierziger und sechziger Jahren des 
vorigen Jahrhunderts gegründet. Ihre Hun- 
dertjahrfeier fiel und fällt in eine für sie 
nicht in allem günstige Zeit. Ein Grund 
mehr, nicht nur •Festreden" zu halten und 
sich bei ein paar offiziellen Gelegenheiten 
feiern zu lassen, sondern sich auf seinen Ur- 
sprung: auf das Evangelium, auf die Grün- 
dergeneration, aber auch auf den Anruf Got- 
tes in unserer Zeit zu besinnen. Das tut die 
vorliegende Festschrift in vorbildlicher Weise. 
Ihr Schwerpunkt liegt in einer biblisch-theo- 
logischen Vertiefung des Rätestandes (H. 
Schürmann, Der Jüngerkreis Jesu als 
Zeichen für Israel und als Urbild des kirdi- 
lichen Rätestandes [wir durften diesen Bei- 
trag als Vorabdruck bringen, Heft 1, 1963, 
S. 21 ff.]; J. B i e k e r , Der Ordensstand in 
der Kirche) sowie in einer Darlegung fran- 
ziskanischen Ordensgeistes (K. Eßner, 
Franziskanisches Ordensleben; E. Schef- 
fer, Die Sprache heiliger Zeichen. Sinn- 
deutung der Einkleidungs- und Profeßfeier; 
L. H a r d i c k , Einhundert Jahre). Auch 
einige Ordensfrauen sind mit Beiträgen ver- 
treten; sie geben von ihrem innersten Wol- 
len und von ihrer täglichen Arbeit in Erzie- 
hung und Krankendienst Zeugnis. Die Aus- 
führungen von Sr. M. Bonaventura 
(Novizenmeisterin?) über •Pflege und För- 
derung des Ordensberufes im Noviziat" zei- 
gen in erfreulicher Weise, wie die Bemühun- 
gen um eine Erneuerung der Theologie des 
Ordensstandes nicht fruchtlos geblieben sind. 
Ein Fragezeichen kann allerdings hinter 
ihren Satz gemacht werden: •Der junge zum 
Ordensstande berufene Mensch ist mit der 
Absicht ins Kloster gekommen, vollkommen 
werden zu wollen." Wer viel mit jungen 
Menschen von heute umgeht, weiß, daß dies 
nicht gerade im Vordergrund ihres Bewußt- 
seins steht, wenn sie an einen Ordenseintritt 
denken, und das ist bei der tatsächlichen 
Mentalität unserer Zeit gut so. Ergreifend 
ist die kleine Meditation einer Schwester, die 
ihr Leben im Umgang mit schwachsinnigen 
Kindern zubringt. Mit einem •Ausblick" in 
die Zukunft (Generaloberin Sr. M. Fran- 
cesco), der von tiefer Dankbarkeit für die 
Berufung und von einem großen Gottver- 
trauen in einer nicht leichten Periode des 
Ordenslebens getragen ist, und mit einem 
Nachwort von Spiritual E. Wolf   schließt 



Budibesprechungen 397 

die Schrift. Man kann nur wünschen, daß ein 
so hoher Idealismus auch die rechten Wege 
konkreter Verwirklichung in einer veränder- 
ten Welt findet. F. Wulf SJ 

Gleason, Robert W.: Mein Leben 
ist Christus. Natur und Gnade im 
Ordensleben. Mainz, Matthias-Grüne- 
wald-Verlag (1963). 170 S., Ln. DM 
9,80. 

Das Buch des amerikanischen Jesuiten 
scheint zunächst etwas erhaben-abstrakt das 
Wesen der christlichen Liebe darzulegen; 
aber dann gewinnt es bald Leben und Farbe 
und greift mitten in unsere heutigen Pro- 
bleme hinein. Gerade auch die Christen im 
Ordensstand können nicht an den Brüdern 
vorbeileben, sondern haben sich den Men- 
schen und ihren Nöten zu öffnen. Es ist eine 
unchristliche Versuchung, wenn sie sich auf 
sich selbst zurückziehen wollen. Weitere Ge- 
fährdungen, die das Ordensleben mit sich 
bringen kann, sind Legalismus und Erstar- 
rung, ja es kann auch ungewollt einen Infan- 
tilismus züchten. So handelt je ein eigenes 
Kapitel über •Fortschritt und Wachstum", in 
dem energisch eine Anpassung des Ordens- 
lebens an den Menschen von heute gefordert 
wird, und eines über die •christliche Reife" 
im Orden. Dabei räumt der Theologe, der 
Gleason ist, der Psychologie und Soziologie 
einen weiten Raum ein. Er kann das um so 
unbefangener tun, als er das Christentum 
und seine Entfaltung im Ordensleben als 
Fortsetzung der Inkarnation sieht und, wie 
der Untertitel verdeutlicht, stets die Zusam- 
menhänge zwischen Natur und Gnade im 
Auge behält. Die Christozentrik, die sich so 
ergibt, wird in der Darstellung der drei 
Ordensgelübde entfaltet: Alles in Christus 
erneuern, ist der Sinn der Armut. Sie ist Frei- 
heit aus Liebe und verleiht der Seele die 
Fähigkeit, die ganze Schöpfung zu verstehen. 
In der Darstellung der Ehelosigkeit um 
Christi Liebe willen wird sehr stark der 
eschatologische Akzent gesetzt und im Kapi- 
tel über den Gehorsam die Mündigkeit be- 
tont. •Es ist nicht der letzte Sinn des Gehor- 
sams eine Maschine zu konstruieren, mit der 
man ,alles machen' kann" (135). Den Ab- 
schluß bildet ein schönes Kapitel über das 
Vertrauen. Das ganze Buch atmet einen ver- 
trauenden und zupackenden Geist. Es ist 
theologisch tief und doch auch nüchtern und 
realistisch. Es hat im guten Sinn etwas Ge- 
sundes und Festes und meidet sowohl über- 
triebene Spekulation wie überspitzte Kritik. 
Es legt einen Weg frei in die Zukunft, und 
man kann nur sehr wünschen, daß es von 
vielen Ordensleuten und Ordensoberen ge- 
lesen wird.  Es  enthält aber  auch viel  für 

jedes christliche Leben Gültiges und kann 
darum auch anderen aufgeschlossenen Lesern 
empfohlen werden. F. Hillig SJ 

Moßhamer,Ottilie: Freundschaft- 
liche Streitgespräche mit Klo- 
sterfrauen. Freiburg - Basel - Wien, 
Herder 1963. 192 S., Ln. DM 12,80. 

•Die Nonnen, die Nonnen!" spätestens seit 
dem Mittelalter gibt es diesen Ausruf, und 
die Priester sind die ersten, denen er sich 
gelegentlich entringt. Der Ausruf wird von 
den verschiedensten Kategorien unseres Kir- 
chenvolks aufgegriffen und abgewandelt, von 
Kritikern außerhalb der Kirche ganz zu 
schweigen. Der Ausruf ist nicht immer blutig 
ernst gemeint. Mehr als einmal ist er von 
einem leisen Lächeln begleitet; oft ist er ein- 
fach der Ausdruck einer Ratlosigkeit. Es gibt 
da Dinge, die der gewöhnliche Sterbliche 
beim besten Willen nicht begreift. 

Genau an diesem Punkt setzt Ottilie Moß- 
hamer, die wir wohl nicht vorzustellen brau- 
chen, ein. Sie ist als Referentin für Fragen 
der Jugend- und Frauenseelsorge mit aller- 
lei aktiven katholischen Laien und mit den 
verschiedensten Schwesterngemeinschaften zu- 
sammengekommen. Nun holt sie die Nonnen 
und die Weltchristen an einen Tisch und läßt 
sie im offenen Gespräch ihre Fremdheit über- 
winden. Sie tut es ungezwungen und doch 
zielgerichtet: die Gruppe um den runden 
Tisch wechselt. Bald sind es Theologen, bald 
Erzieher, bald Ärzte und Vertreter der 
Sozialberufe, und immer ist eine Ordensfrau 
der entsprechenden Branche dabei. 

Es geht freundlich und gescheit bei diesen 
Gesprächen zu. Übermütige Zeichnungen be- 
gleiten den Leser und weisen ihn dar- 
auf hin, daß er es hier mit keiner systema- 
tischen Arbeit zu tun hat und eine tiefere 
Problematik, die es freilich um diese Fragen 
gibt, höchstens gelegentlich gestreift wird. 
Manches, was hier vorgebracht wird, bleibt 
im Vorfeld, anderes wird vielleicht allzu 
freundlich geglättet; es soll halt niemandem 
wehe getan werden. Damit ist die Art dieser 
Veröffentlichung gekennzeichnet. Doch gerade 
sein lockerer Plauderton wird dem Buch viele 
Leser zuführen. Es wird sie angenehm unter- 
halten, und während es sie unterhält, ihnen 
manches Licht aufstecken. Den aggressiven 
Laien, den Kritikern und Spöttern, werden 
Lichter aufgesteckt, aber auch den •Ehrwür- 
digen". Alle können sie voneinander lernen: 
Die Kritik an den Nonnen macht es sich zu 
leicht; aber auch die Kritik der Nonnen an 
der •Welt" bedarf oft sehr kräftiger Korrek- 
turen. Alles in allem ein Buch, das zu einem 
Stimmungsumschlag zugunsten des gottge- 
weihten Lebens beizutragen vermag. 

F. Hillig SJ 



398 Buchbesprechungen 

Biot, Franqois: Evangelische 
Ordensgemeinschaften. Mainz, 
Matthias-Grünewald-Verlag (1962). 194 
S., Ln. DM 12,50. 

•Die ökumenische Bewegung wird, wenn 
nicht alles trügt, als eine der kennzeichnen- 
den Erscheinungen des zwanzigsten Jahr- 
hunderts in die Kirchengeschichte eingehen" 
(7). Mit diesem Einleitungssatz seiner Studie 
weist der Vf., ein französischer Dominikaner, 
Mitarbeiter des ökumenischen Studienzen- 
trums •St. Irenee", Lyon, zugleich auf seine 
Intention hin. Er stellt die Erneuerung ge- 
wisser Formen des Ordenslebens im Raum 
der Reformationskirchen in den Dienst des 
ökumenischen Anliegens der heutigen Chri- 
stenheit. Seine erste Absicht ist, die katholi- 
schen Christen mit einem bedeutsamen Phä- 
nomen evangelischen Lebens in der Gegen- 
wart bekannt zu machen und damit das 
gegenseitige Verständnis zu fördern. Er zeigt 
aber auch, welche Bedeutung die evangeli- 
schen Kommunitäten für die Entwicklung der 
ökumenischen Bewegung im eigenen Lager 
haben. Sie stellen einen Anruf an die evan- 
gelischen Kirchengemeinschaften und an die 
evangelische Theologie dar. 

Zunächst gibt der Vf. einen geschichtlichen 
Überblick über die Stellung des Protestantis- 
mus zum •Mönchtum". Wie haben die Refor- 
matoren über das katholische Mönchtum ihrer 
Zeit und überhaupt über ein gemeinschaft- 
liches Leben in Armut, Ehelosigkeit und Ge- 
horsam geurteilt und was hat sich an Formen 
des Mönchtums in den Kirchen der Reforma- 
tion im Lauf der Jahrhunderte erhalten? 
Schon hier wird der Unkundige überrascht 
feststellen, wie vielschichtig die Aussagen der 
Reformatoren über das Mönchtum sind und 
daß sie bei aller Polemik keineswegs alles 
verwarfen, was das Ideal des überlieferten 
Ordenslebens ausmachte. Ihr Kampf ging vor 
allem gegen die Privilegierung des Mönch- 
tums in der Kirche, seine angebliche Über- 
bewertung im Vergleich mit den übrigen 
Christen, und gegen die Gelübde als einem 
verdienstlichen Werk. Tatsächlich hat dann 
aber die Polemik den Ausschlag gegeben, so 
daß sich immer mehr das Urteil herausbil- 
dete, die Reformation habe mit dem Mönch- 
tum als einer unevangelischen Einrichtung 

aufgeräumt. Es sind nur wenige Reste oder 
Neuansätze eines Ordenslebens nach der Re- 
formation zu beobachten. (Der Vf. scheint mir 
diese Reste und Neuansätze zu wichtig zu 
nehmen.) Das 19. Jahrhundert hat dann (in 
Deutschland) in der Gründung verschiedener 
Diakonien eine gewisse Neubelebung ge- 
bracht. Aber erst die •Kommunitäten" unse- 
rer Zeit kann man als eine echte Wieder- 
erstehung des zönobitischen Lebens im Raum 
der protestantischen Kirchen ansehen. Der 
Vf. gibt eine Darstellung einiger von ihnen: 
der Christusbruderschaft von Selbitz, der 
Kommunität von Taize, der Kommunität 
(Schwesternschaft) von Grandchamp, der Ma- 
rienschwesternschaft von Darmstadt. 

Im letzten Teil seiner Studie versucht der 
Vf. das Phänomen der •Kommunitäten" aus 
evangelischem Denken heraus theologisch zu 
deuten. Wie begründen diese selbst ihre 
Lebensform und wie fügen sie diese in die 
reformatorische Überlieferung ein? Dabei 
zeigt sich, daß es sich in der evangelischen 
Ordensbewegung unserer Tage einerseits um 
eine deutliche Korrektur reformatorischer 
Überlieferung handelt, anderseits aber doch 
auch Unterschiede zum katholischen Ordens- 
leben festzustellen sind. In einem eigenen 
Kapitel legt der Vf. dar, in welchem Sinn 
K. Barth ein evangelisches Mönchtum für 
möglich hält. 

Die Studie des Vf.'s ist sehr sorgfältig und 
abgewogen. Biot überschätzt die Bedeutung 
der •Kommunitäten" nicht, denn er weiß, 
daß sie bis jetzt noch keine feste Heimat in 
den offiziellen Kirchen gefunden haben. Aber 
er ist davon überzeugt, daß ihnen eine wich- 
tige Rolle im ökumenischen Gespräch unse- 
rer Zeit zukommt. Die •Kommunitäten" sind 
gewiß auch ein Anruf an die katholischen 
Orden, sich immer wieder auf das Evan- 
gelium als dem Gründungsdokument eines 
Lebens in Armut, Ehelosigkeit und Gehor- 
sam zu besinnen und sich zu fragen, ob der 
Sinn dieses Lebens in den heutigen Formen 
des Ordenslebens noch genügend zum Leuch- 
ten gebracht wird, oder ob diese Formen 
nicht in vielem ein Hindernis dafür sind. 
Damit steht das Buch mitten in der Ausein- 
andersetzung um die Erneuerung des kirch- 
lichen Lebens, die sich das Konzil zum Ziel 
gesetzt hat. F.Wulf SJ 

Christliches Leben 

Hanssler, Bernhard: Christliches 
Spektrum. Aufrisse • Gestalten • 
Lebensmächte. Frankfurt am Main, Josef 
Knecht (1963). 282 S., Ln. DM 13,80. 

Durch seine Tätigkeit in Jugendarbeit und 
Studentenseelsorge wie als Pfarrer und heu- 

te als Direktor des Zentralkomitees der dt. 
Katholiken und Leiter des Kulturreferates 
ist Prälat Hanssler wie wenige berufen, über 
die Diskussion des Christen mit der Welt 
von heute zu sprechen. 

Schon ein Blick auf das Inhaltsverzeichnis 
dieses Sammelbandes zeigt die Einheit des 



Buchbesprechungen 399 

zugrundeliegenden christlichen Weltbildes, 
das sich über die vielfältigen Fragen zu 
mannigfaltigen Antworten ausfächert. Daß 
dabei Theorie und Praxis stets Hand in 
Hand gehen, vermerkt der Leser immer wie- 
der gerne. 

Die •Aufrisse" behandeln Themen mehr 
grundsätzlicher Art: •Der Herr der Ge- 
schichte • Der Heilige Geist • Kirche und 
Reich Gottes • Der Knecht Gottes • Im 
Banne des Bösen" (I. Teil), der letzte Essay 
befaßt sich mit dem Thema Beichte und Tie- 
fenpsychologie. Hier wie auch im dritten Teil 
freut man sich über die ausführliche Berück- 
sichtigung der Bibeltheologie, die ganz be- 
sonders bei der Behandlung des schwierigen 
Themas •Masse" auffällt (S. 248 ff.). 

Klärende Auslegung dieser Gedanken stel- 
len die geistigen Porträts großer •Gestalten" 
dar: Augustinus • Thomas Morus • Pascal 
• J. A. Möhler • Th. Haecker. Es handelt 
sich um Männer recht bewegter Epochen, die 
die Entscheidungen ihres Lebens Neuerungen 
gegenüber zu treffen hatten. Leider wird 
keine Frau genannt. 

Endlich werden Standortbestimmungen in 
der Welt und Gesellschaft unserer Tage vor- 
genommen, für die man sicherlich dankbar 
ist: •Angriff auf die Welt • Die neue Ju- 
gend • Krankheit • Altern und Alter • 
Masse" (III. Teil). 

Es ist erfrischend, die nüchternen Analysen 
der Tatsachen verbunden mit ruhiger viel- 
seitiger Wertung in diesen flüssig geschriebe- 
nen Essays zu lesen und wieder zu lesen. 
Hier spürt man erbetete und durchdachte 
Theologie von großer Spannweite und Le- 
bensnähe. Gewiß möchte Vf. nicht alle auf- 
gegriffenen Probleme erschöpfend lösen. Je- 
der aber, dem am echten Gespräch mit den 
Menschen der Gegenwart aus christlichem 
Geiste ernsthaft gelegen ist, wird sich solch 
einem kundigen und geistvollen Führer gerne 
anvertrauen. C. Becker SJ 

Kirckgässner, Ernst: Der Mensch 
in der Bedrängnis. Paderborn, 
Bonifacius-Druckerei (1962). 246 S., 
kart. DM 8,80; Ln. DM 11,50. 

Im Gegensatz zu seinen ersten Veröffent- 
lichungen ist die Sprache des Vf .'s nicht mehr 
so aggressiv, ohne daß seine Gedanken da- 
durch an Zielstrebigkeit und Durchschlags- 
kraft eingebüßt hätten. Das ganze Buch ist 
durchzogen von einer hoffnungsfrohen Freu- 
de, die trotz der Bedrängnis unserer Zeit 
immer wieder Lösungen und versöhnende 
Ausblicke zu geben weiß. Die schmissigen 
Überschriften zeigen schon die Aktualität der 
Gedanken: •Der kriminelle Langsamfahrer, 

Billige Leichenschau, Jede Rakete ein Dieb- 
stahl, Affe müßte man sein" usw. Aber die 
kurzen Abhandlungen, die darauf folgen, 
werden auch dem etwas geben, dem die 
Überschriften zu augenblicksgebunden vor- 
kommen. Ad. Rodewyk S] 

van de Walle, A. R.: Gott will 
uns fröhlich. Glauben, Leben und 
Liebe der jungen Generation. Luzern • 
München, Rex-Verlag (1962). 108 S., 
Kart. Fr.lDM 6,80. 

Der Autor, ein belgischer Dominikaner- 
pater und Jugendseelsorger, möchte gleich- 
sam Gespräche mit der Jugend über die ihr 
am nächsten liegenden Themen vorlegen, die 
aber den Nachteil haben, daß man den ande- 
ren Partner nicht hört. So kann der Leser 
manches nur erraten, nur seine Schlüsse zie- 
hen, was in den Angesprochenen vor sich 
gehen mag. Für Erzieher, Lehrer, Priester 
reicher Stoff zum Nachdenken! Aber ob junge 
Menschen über dieses Buch begeistert wären? 
Sie würden zwar ihre Selbst-Vorwürfe und 
Ängste wiederfinden, aber durch die Erklä- 
rungen und die Anregungen doch nicht froh 
werden. Der technisch-abstrakte oft sprung1 

hafte Stil, die manchmal zu einseitig in der 
Frömmigkeit gesuchten, manchmal reflex 
psychologisch geformten Lösungen sind kei- 
ne echten Weisungen. Einige Beispiele mö- 
gen zeigen, was gemeint ist. In einem Ab- 
schnitt über die •Passion der Tugend" (?) 
heißt es (S. 57): •Sowohl der Wille wie der 
Verstand werden vom Gefühl angetrieben 
und angeregt. Wie aber bringen wir Gott in 
unser Gefühlsleben hinein, so daß er auch 
von dort aus unseren Willen und unseren 
Verstand beeinflussen kann?" und nun die 
Lösung: •Gefühl entspringt einem unmittel- 
baren Kontakt mit der Wirklichkeit. Wo fin- 
den wir diesen Kontakt mit Gott? Im Gebet." 
Dann folgen sechs Zeilen über das Gebet! 
Sonst nichts! Oder S. 83: •Wir müssen den 
Heiligen Geist in uns inkarnieren. Wir müs- 
sen Gottes Geist mit unserem Körper tun las- 
sen, was Er will, und es ihm überlassen, ob 
er diesen Körper völlig und ausschließlich für 
sich und das Reich Gottes beanspruchen will 
(wie in der freiwilligen gottgeweihten Jung- 
fräulichkeit) oder ob er ihn dazu verwenden 
will, Gottes Liebe auf eine vollkommen 
menschliche Art mittels der sakramentalen 
Liebe einem anderen angedeihen zu lassen." 
Wir sollen also inkarnieren? Wo bleibt die 
leib-seelische Einheit? Wir sind anscheinend 
interessierte passive Zuschauer unserem Leib 
gegenüber. Muß man eine solche Introver- 
tiertheit des Jugendlichen denn mitmachen? 
Sollte man ihm stattdessen nicht vielmehr 



400 Buchbesprechungen 

ganz anderes, Schlichteres, aber auch Leben- 
digeres über den Leib, das Leben, die Liebe 
sagen? Für vieles wird man auch die Über- 
setzung verantwortlich machen müssen. Die 
Liebe Gottes wird dargestellt als verschieden 
von der •Liebe in ihrer vulgären Publizitäts- 
form" (S. 70). Und darauf heißt es (S. 70/71): 
•Es ist eigentlich entsetzlich, welch ungleiche 
Ladung dieses eine Wort decken muß." usw. 

Holländisch und Deutsch sind zwar ver- 
wandte Sprachen. Aber gerade deswegen 
muß man um so behutsamer übersetzen. Aber 
auch abgesehen von der Übersetzung bleibt 
das Büchlein unbefriedigend. Es ist eben ein 
Unterschied, ob man beratend mit einem 
jungen Menschen spricht oder ob man ein 
Buch schreibt. Was im Gespräch mit dem 
einen gut war, kann für den andern die 
Dinge noch komplizierter machen, als sie 
schon sind. Der junge Mensch will nicht eine 
tiefschürfende Darstellung seiner theologi- 
schen oder psychologischen Situation, sondern 
er will Wege zur echten spontanen Fröhlich- 
keit gewiesen wissen. Es ist zu befürchten, 
daß dieses Büchlein ihn noch nachdenklicher 
macht. W. Hoffmann SJ 

Mayer, Josef Ernst: Siebzigfäl- 
tige Frucht. Vom Gotteswort im 
Kirchenjahr. I. Die Lesungen (Nr. 21), 
II. Die Evangelien (Nr. 26). Innsbruck 
• Wien • München, Tyrolia-V erlag 
(1963). Je 228 S. hasch. S. 48,•; DM 
7,80. 

Der Vf. kennt als erfahrener Großstadt- 
pfarrer den heutigen Menschen und seine 
Probleme. Er stellt sich hier der Aufgabe, 
das alte Gotteswort der Heiligen Schrift neu 

zu verkünden. Mit einem guten Blick für das 
seelsorglich Wichtige und Notwendige macht 
er sich an die Arbeit und gewinnt den heili- 
gen Worten mit einem erstaunlichen Weit- 
und Tiefblick manch neue Sicht ab. Wenn 
man seine Gedanken liest, horcht man auf, 
nicht nur wegen dieser oft überraschenden 
neuen Sichten, sondern auch weil man sich 
angesprochen fühlt, zum Teil persönlich be- 
troffen, zum Teil erhoben und positiv ange- 
regt. Zwar könnte nicht jeder es so sagen wie 
Pfarrer Mayer, aber jeder kann zu ihm in 
die Schule gehen, sei es als Zuhörer, sei es 
als Verkünder des Wortes. 

Ad. Rodewyk SJ 

Roth, Paul: Gott wartet auf 
Antwort. Meditationen. Würzburg, 
Echter-Verlag (1963). 130 S., hart. DM 
4,80. 

Es handelt sich hier um Meditationen zu 
den Sonntagsevangelien. Ihr Text nach der 
Übersetzung aus Bomms Meßbuch wird je- 
weils vorangestellt. Dann folgen aber nicht 
etwa Überlegungen oder klar eingeteilte 
Meditationen, sondern Gebete. Sie können 
natürlich den Text nicht erschöpfend durch- 
betrachten, sondern müssen einen Gedanken 
herausgreifen, um ihn mit Gott durchzuspre- 
chen. Das geschieht aus den Anregungen des 
täglichen Lebens heraus; auch die Ausdrucks- 
weise ist dem möglichst angepaßt, so daß 
bisweilen die Grenze des Trivialen gestreift 
wird. Diese Betrachtungen sollen vor allem 
den Laien Gebetsworte aus dem Geist der 
Sonntagsevangelien ans Herz und auf die 
Lippen legen. Ad. Rodewyk SJ 

Berichtigung: In Heft 4, S. 315, ist ein Versehen unterlaufen. Die Zeile •Leipzig, St.-Benno- 
Verlag (1961)" gehört nicht zur Titelangabe des Buches von Herbert Schade, sondern zur 
Titelangabe des Buches von Heinrich Schipperges in der rechten Spalte. 




