
Spiritualität der lukanischen Kindheitsgeschichte 

Von Alois  S t ö g e r , Rom 

I. Überlieferung und Redaktion 

Die lukanische Kindheitsgeschichte (Lk 1•2) gilt vielfach wegen ihres Inhaltes 
wie auch wegen ihrer Darstellungsform als ein in sich geschlossenes abgerundetes 
Ganzes, das sich von den übrigen Kapiteln des dritten Evangeliums durch seinen 
erbaulichen Charakter und seine stark semitische Sprache deutlich unterscheidet, so 
daß es nicht erst Lukas zusammengestellt, noch weniger geschaffen haben kann1. Es 
darf aber nicht übersehen werden, wie sehr diese Kapitel in das Ganze des lukani- 
schen Geschichtswerkes (Evangelium und Apostelgeschichte) organisch eingebaut und 
von der gleichen heilsgeschichtlichen und theologischen Konzeption bestimmt sind 
wie dieses. 

Stark vereinfachend könnten die charakteristischen Züge der Lukasauffassung in 
drei zusammengefaßt werden2. Lukas erzählt •den Lauf des Wortes Gottes" durch 
Palästina nach Jerusalem und von Jerusalem bis an die Grenzen der Erde (Apg 1,8). 
Die Kindheitsgeschichte erzählt vom Anfang des Wortes Gottes, das durch Jesus 
gebracht wurde; es kommt vom Himmel nach Nazareth. Dort wird Christus empfan- 
gen, in Bethlehem geboren und in Jerusalem als Entscheidungszeichen und Retter 
der Welt geoffenbart. 

Die Zeit Jesu ist nach Lukas die Zeit des Heils. Diesem •Heute" des Heils geht die 
Zeit der Verheißung und Erwartung voraus, die mit dem Täufer Höhepunkt und 
Ende erreicht, in Jesus aber Erfüllung findet. Der Heilszeit folgt die Zeit der Kirche. 
Sie nimmt mit der Geistsendung ihren Anfang und ist vom Wirken des Geistes 
bestimmt, sie vergegenwärtigt das Heute der Heilszeit für die Kirche und schließt 
mit der endzeitlichen Ankunft Jesu3. Die Zeit der Kindheit Jesu wird als Zeit der 
Heilserfüllung dargestellt; zugleich erscheint diese Zeit auch als Typus der Anfangs- 
zeit der Kirche. 

Das Evangelium des Lukas ist Frohbotschaft Gottes durch den vom Heiligen Geist 
Gesalbten (Christus) an die •Armen Gottes", wie dies programmatisch über das 
Wirken Jesu mit den Worten aus Isaias ausgesagt ist (Lk 4,17 f.; Is 61,1 f.; 58,6). 
Die Menschen, die zur Erkenntnis Christi, des Heilsbringers, kommen, an ihn 
glauben und so das Heil empfangen, sind als die •Armen Jahwes" dargestellt. 

Dennoch unterscheidet sich die Spiritualität der Kindheitsgeschichte von der des 
Evangeliums. Dies nicht nur im Gegenstand sondern auch in dem religiösen Ver- 

1 R. Bultmann, Geschichte der synoptischen Tradition (1931) 320; P. Gächter, 
Maria im Erdenleben (1953); J. S c h m i d , Das Evangelium nach Lukas (31955) 33, 84. 

2 A. Stöger, Das Evangelium nach Lukas (Geistliche Schriftlesung), das demnächst 
erscheint. 

3 H. Conzelmann, Die Mitte der Zeit, Studien zur Theologie des Lukas (Beiträge 
historischer Theologie 7) s1960; E. L o h s e , Lukas als Theologe der Heilsgeschichte: Evan- 
gelische Theologie 14 (1954) 256•275. 



Spiritualität der lukanisdien Kindheitsgesdiidite 405 

halten der Menschen, die in der Kindheitsgeschichte auftreten, und so gezeichnet 
sind, daß ihr Bild nicht erst Lukas geschaffen haben kann. Die Frömmigkeit, die 
diese Menschen mitbringen, als sie die Offenbarung Christi trifft, ist von vorchrist- 
lichen spätjüdischen Auffassungen, Überzeugungen und Gewohnheiten bestimmt4. 
Gesetzestreue, Freude am Tempelkult, Hoffnung auf das kommende Heil, das ver- 
heißen ist, erfüllt das Leben dieser schlichten, einfachen Gestalten. Die Frömmigkeit 
der Armen treibt ihre besten Blüten. Gerade diesen hat Jesus in den Seligpreisungen 
das Heil verheißen (Lk 6, 20 ff.; Mt 5, 3•10). 

Die erste christliche Verkündigung hat sich kaum für die Geburt und Kindheit Jesu 
interessiert. Markus und Johannes haben keine Kindheitsgeschichte. Die Erzählungen 
aus der Kindheit Jesu, die Matthäus und Lukas bringen, schöpfen nicht aus der glei- 
chen Überlieferung. Erst spät, nachdem die Auferstehung die Überzeugung einge- 
wurzelt hatte, daß Jesus der Sohn Gottes (im strengen Sinn) ist, hat man sich gefragt, 
wie Jesus in die Welt eingetreten und was seinem öffentlichen Wirken vorausgegan- 
gen ist. Die lukanische Kindheitsgeschichte erzählt nur von wenigen Ereignissen: 
Empfängnis, Geburt, •Darstellung" im Tempel und (erster) Tempelbesuch des 
Zwölfjährigen. Diese Ereignisse werden heilsgeschichtlich gedeutet. Mit diesen Kind- 
heitsereignissen geschieht das, was mit dem Tod Jesu in der Glaubensverkündigung 
geschehen ist. Paulus zeigt dies mit Worten eines urchristlichen Glaubensbekennt- 
nisses: •Christus ist gestorben für unsere Sünden gemäß der Schrift" (1 Kor 15, 3). 
Die Tatsache des Todes Jesu wird heilsgeschichtlich (•für unsere Sünden") nach der 
Schrift des Alten Testamentes (mit der •Weisheit Gottes") gedeutet. 

Die heilsgeschichtliche Deutung ist mit diesen Ereignissen schon in der Überliefe- 
rung verbunden gewesen: die jungfräuliche Empfängnis, die Geburt in Bethlehem, 
die Abstammung aus dem Hause Davids u. a. Manches wurde in der Redaktions- 
arbeit des Lukas neu gesehen und gedeutet, aber doch so, daß die Eigenart der Über- 
lieferung nicht völlig ausgelöscht wurde. Die Verweltlichung des Weihnachtsfestes 
und die Verniedlichung der Mysterien der Kindheitsgeschichte rufen danach, daß wir 
wieder zu den Quellen gehen, um die weihnachtliche Freude aus den Worten Gottes 
zu erneuern. 

II. Gottes Handeln in Jesus durch den Heiligen Geist 

In der Mitte der Kindheitserzählungen steht Jesus. Alles was über Johannes den 
Täufer gesagt wird, weist auf Jesus hin. Der literarische Parallelismus der Erzäh- 
lungen über Johannes und der Erzählungen über Jesus zeigt, wie sehr christozen- 
trisch gedacht ist5. In den Erzählungen über Jesus ist diese Christozentrik dadurch 

4 J. S c h m i d , Lk 86. 
5 Johannes Jesus 

1, 5•25:    Verkündigung 1,26•38: Verkündigung 
1,39•56: Magnifikat 
1,57•66: Geburt 2,1•21:    Geburt 

Beschneidung Beschneidung 
1,67•79: Prophezeiung des Zacharias 2, 22•39: Prophezeiung des Symeon 

(Benediktus) (Anna, Nunc dimittis) 
1,80:         Jugend 2,40:         Jugend 

2,41•52: Der zwölfjährige Jesus 



406 Alois Stager 

in den Mittelpunkt gerückt, daß die heilsgeschichtlichen Deutungen durch Hymnen, 
Akklamationen und prophetische Aussprüche allesamt der Person und der Sendung 
Jesu gelten. 

Jesus ist der Erwartete, nach dem die Sehnsucht des israelitischen Volkes, seiner 
Frommen und selbst der Heiden ausschaut. Durch ihn hat sich Gott seines Knechtes 
Israel angenommen, zu gedenken seines Erbarmens, wie er zu seinen Vätern geredet 
hat (1, 54 f.), hat er sein Volk heimgesucht und ihm Erlösung bereitet, machtvolles 
Heil aufgerichtet im Hause seines Knechtes David, wie er von der Urzeit an zu seinen 
Propheten geredet und eidlich dem Stammvater Abraham zugesichert hat (1,68 f.). 
Jesus ist die Erfüllung des Lebens für Symeon, der auf den Trost Israels wartet, und 
nun bereit ist zu sterben, da seine Augen das Heil geschaut haben (2, 29). Für die 
Heiden ist er Licht der Offenbarung, für Israel Verherrlichung (2, 32). Die Prophetin 
Anna verkündet ihn als die Erfüllung der Heilsbotschaft denen, die auf die Erlö- 
sung Jerusalems warteten (2, 38). Jesus ist die Erfüllung der Heilsgeschichte und der 
Sehnsucht des menschlichen Herzens. 

Der Handelnde in der Kindheitsgeschichte wie im ganzen Evangelium des Lukas 
ist Gott. Er sieht gnädig auf Elisabeth, so daß sie empfing (1, 25). Der Engel Gabriel 
wird von Gott zu Maria gesandt (1, 26). Sie hat Gnade bei Gott gefunden und wird 
Mutter des Messias (1, 30). Er ist Gebieter, dem alles zur Verfügung steht (2, 29). 
Der Messias hat seine Würde von ihm; er ist der Sohn des Höchsten (1,32). 
Gott gibt ihm den Thron seines Vaters David (1,32). Jesus ist Heiliger 
(Gottes), seinem Dienst geweiht (1, 35; Joh 6, 69). Gott bestimmt seinen Namen und 
damit auch seine Sendung (1, 31 vgl. 1, 13). Jesus muß in dem sein, was seines Vaters 
ist (1, 49). Gott erweist sich als Gott, weil er das Heil gerade denen gibt, die aus 
eigener Kraft nichts vermögen. Der Vorläufer des Messias ist aus der unfruchtbaren 
Mutter geboren (1, 18) und Jesus aus der Jungfrau, die keinen Mann erkennt (1, 34). 
Die Erlösung ist Neuschöpfung. In den Hymnen, die auf Gottes Heilshandeln ant- 
worten, wird Gott gepriesen (1, 46 ff.; 1, 68 ff.; 1, 29 ff.)6. 

Gott wirkt das Heil durch den Geist7. Die Schöpferkraft Gottes, die das Leben Jesu 
zeugt, ist der Geist. Als Geistgeborener ist Jesus Heiliger und Sohn Gottes (1, 35) 
und von Anfang an Besitzer des Geistes. Johannes •erstarkt im Geist" (1, 80), von 
Jesus aber wird solches Wachstum des Geistes nicht ausgesagt (2, 40). Die Menschen 
der Kindheitsgeschichte, die für die Aufnahme Jesu bereitet sind, werden zu Pro- 
pheten und vom Geist Gottes inspiriert, Jesus aber ist Spender des Geistes, ehe er 
noch geboren ist (1,42.44). Die Geistausgießung, welche nach vollbrachtem Erlö- 
sungswerk der Erhöhte seiner Kirche schenkt (Apg 2, 17 ff.), hat ihr Vorbild im 
reichen Wirken des Geistes am Beginn der Heilszeit Jesu. Männer und Frauen 
werden zu Propheten (1,15.67; 2,25 ff.; vgl. 2,36). Gott sendet in den letzten Tagen 
von seinem Geist über alles Fleisch aus, und Israels Söhne und Töchter prophezeien 
(Joel 3, 1•5). Es beginnt schon mit dem Anfang der Zeit Jesu. Bevor Christus 

6 Die Menschen (Israel) sind zwar am Rettungsgeschehen beteiligt, aber sie müssen sich 
darüber im klaren sein, daß Gott stets die Ursache des ganzen Geschehens ist; Rieht 7,2; 
1 Sam 14,6; 17,4.5 ff.; vgl. E. H a a g , Studien zum Buche Judith. Seine theologische Bedeu- 
tung und literarische Eigenart, 1963, 102. 

7 ThWb VI, 402 f (Schweizer). 



Spiritualität der lukanischen Kindheitsgeschichte 407 

öffentlich gewirkt hatte und nachdem er sein Werk auf Erden vollzogen hat, ist es 
der Heilige Geist, der das Heil wirkt, aber immer in der Bezogenheit auf Christus. 
Alles Geschehen, von dem Lukas berichtet, stellt eine geistgewirkte Einheit dar. Wie 
der Geist Jesu Leben und Wirken begründet, so begründet und leitet er die 
Gemeinde und ihre Mission8. 

III. Biblisches Denken 

Die Darstellung der lukanischen Kindheitsgeschichte schöpft ohne Aufhören aus 
dem Alten Testament und ist mit biblischen Reminiszenen reichlich durchwoben. 
Matthäus beweist durch das Alte Testament, Lukas erzählt mit ihm; Matthäus zitiert 
die Stellen, die er der Bibel entnimmt, Lukas tritt in den Hintergrund und läßt die 
Bibel für sich sprechen. Intensive Vertrautheit mit der Bibel stattet den Verfasser aus 
und wird zum vollen Verständnis vorausgesetzt. Die Art, in der geschrieben wird, 
hat Ähnlichkeit mit dem Midrasch9. 

Die Bibel ist als Wort Gottes verstanden; was Gott verkündet, spricht er durch 
Engel und Propheten, die in der Kraft des Geistes reden. Der Engel Gabriel ist Bote 
der Verkündigung des Johannes (1, 19) und Jesu (1, 26). Er ist es, der zu Daniel zur 
Stunde des Abendopfers (Daniel 9, 21) die Offenbarung über die 70 Jahreswochen 
gesprochen hat (9, 4•19); er inauguriert jetzt die Heilszeit, in der •der (das) Aller- 
heiligste gesalbt wird" (9, 24). Engel deuten und proklamieren, was die Geburt Jesu 
heilsgeschichtlich bedeutet. In spätjüdischer Zeit vermitteln Engel zwischen den 
Menschen und Gott, weil die Transzendenz Gottes stärker entfaltet wurde10. Gabriel 
bedient sich in der Verkündigung Jesu der alttestamentlichen Messiasverheißungen 
über die jungfräuliche Mutterschaft (Is 7, 14), des ewigen Bestandes der davidischen 
Königsherrschaft (2 Sam 7, 12•16; Is 9, 5 f.) und über die Gottessohnschaft (Ps 2, 7). 
Das Wort, das der Engel verkündet, steht im Vordergrund, nicht die Erscheinung 
des Engels, die auch nirgends beschrieben wird11. 

Was die von Gott inspirierten Prophetengestalten sagen • Elisabeth, Zacharias, 
Symeon, Anna •, ist Deutung des geschichtlichen Ereignisses durch das Schriftwort. 
Symeon ist Prophet, weil er mit Isaias die heilsgeschichtliche Rolle des Kindes, das 
er auf seinen Armen hält, zu deuten weiß, als Knecht Gottes (Is 42, 6; 49, 6), als 
Licht zur Erleuchtung der Heiden, als Opfer (Is 53) und als Entscheidungszeichen 
(Is 8,14 f.; 28,16f.). Zacharias spricht den Hymnus Benediktus vom Geiste erleuch- 
tet, in Worten und Gedanken der Bibel. Nicht anders ist es beim Magnifikat. Wer 
vom Geist erleuchtet ist, weiß die heilsgeschichtlichen Ereignisse im Worte Gottes 
recht zu deuten. •Jede Prophezeiung der Schrift ist nicht eigener Auslegung; denn 

8 R. Bultmann, Geschichte 392. 
8 Terminus technicus für die sich an den Bibeltext anschließende und diesen erklärende 

rabbinische Literatur: LTK2 7, 408 (Schubert); R. Laurentin, Structure et Theo- 
logie de Luc I•II (1957) 93•119. 

10 ThWb I, 77, 32. 
11 H. F r i e s , Handbuch theologischer Grundbegriffe, I (1962) 280: •Er (der Christ) wird 

auch bedenken, daß die Engel als reine Geister niemals in einem wirklichen Körper erschei- 
nen können, vielmehr in einer uns unbekannten, aber durch die Schrift und die Erfahrungen 
des christlichen Gnadenlebens bezeugten Art eines Geistwesens auf Menschen einwirken" 
(J. Michl). 



408 Alois Stager 

nicht durch den Willen eines Menschen wurde jemals eine Prophezeiung gebracht, 
sondern vom Heiligen Geist geleitet, haben Männer von Gott her gesprochen" 
(2 Petr 1,20 f.). Vom Geist geleitet, können sie die Rätsel der Schrift lösen. Das 
Wort Gottes ergeht an die Menschen durch das Charisma (Engel), durch Propheten, 
durch Jesus selbst (2, 49) und durch die Heilige Schrift. Diese bleibt die entscheidende 
Quelle der Deutung der Heilsereignisse; aber sie ist nicht toter Buchstabe, sondern 
lebendiges Wort durch den Geist, das Charisma und das Offenbarungswort Jesu. 

Das Schriftwort gibt das heilsgeschichtliche Selbstverständnis. Maria versteht sich 
und ihre heilsgeschichtliche Stunde durch das Schriftwort und spricht dieses Selbst- 
verständnis jubelnd aus; denn ihr Dankeshymnus ist ein Mosaik aus Schriftstellen 
(1,46•54). Sie liest die Schrift heilsgeschichtlich-theologisch. Das Magnifikat faßt 
die Grundgedanken des Alten Testamentes zusammen: Macht, Heiligkeit und 
Erbarmen sind die leuchtendsten Züge des alttestamentlichen Gottesbildes; das 
paradoxe •Gesetz" des göttlichen Heilshandelns erhebt die Niedrigen und erniedrigt 
die Hohen; der Einlaß zum Heil wird den Armen, Weinenden und Hungernden 
gewährt; Christus ist nach der Schrift die Erfüllung aller Verheißungen, die Gott im 
Alten Bund gegeben hat. 

Das biblische Wort wird christologisch gelesen. Auf Christus weisen nicht allein 
Aussprüche der Propheten und Psalmen, sondern auch Gestalten der Heilsgeschichte 
hin. Jesu Größe und Sendung wird durch Johannes sichtbar; denn dieser wird durch 
Jesus übertroffen. Der Täufer Johannes steht über den großen führenden Gestalten 
der Vorzeit, wird aber von Jesus übertroffen. Samson (Rieht 13, 2) und Samuel 
(1 Sam 1, 11.28) sind gottgeweiht (Nasiräer), heilig dem Herrn; Johannes ist es 
ebenso wie diese (1,15); Jesus übertrifft sie alle, denn er ist durch seine Geburt der 
Heilige (Gottes) 1,35). Isaak (Gen 17,17), Samson (Rieht 13,2), Samuel (1 Sam 
1, 2. 5) und der Täufer werden aus Müttern geboren, die als unfruchtbar galten und 
es waren; sie wurden mehr durch ein Wunder Gottes als durch natürliche Kraft 
geboren, wenngleich diese Mütter vom Mann empfangen hatten. Jesus ist aus der 
Jungfrau geboren, die keinen Mann erkennt (1,35). Er ist Sohn Gottes. Über das 
Wachstum des Johannes und Jesus wird mit Worten der Samuelsgeschichte gespro- 
chen, von dem es heißt: •Er wuchs immer mehr und wurde beliebt bei Gott und den 
Menschen" (vgl. 1, 80; 2, 40; 2, 52). Mit Samuel beginnt die Reihe der Propheten: 
•Alle Propheten, die von Samuel an und weiterhin gesprochen haben, künden diese 
Tage (Jesu Christi) an" (Apg 3,24; vgl 13,20). Johannes ist der letzte aus den alt- 
testamentlichen Propheten (Lk 16, 16), mit Jesus aber beginnt die Heilszeit. Auch 
er ist Prophet, bringt aber die Vollendung des Prophetismus; Lukas zeichnet Jesus 
als Propheten •mächtig in Werk und Wort" (Lk 24, 19)12. 

In der Schrift meditieren die, die das Heil suchen, in ihr finden sie die Deutung der 
Ereignisse, die Gott zum Heil bestimmt hat, in ihr beten sie die Lobpreisungen Got- 
tes, wenn sie das Heil gefunden haben. 

"• Zu Jesus als Elias vgl. Lk 4,25•27; 7,16 mit 1 Kön 17,23f.; Lk 9,51 mit 2 Kön 2,11; 
Lk 9,61 f. mit 1 Kön 19,19 ff. 



Spiritualität der lukanischen Kindheitsgeschichte 409 

IV. Marianisch-ekklesiologische Frömmigkeit 

Die Urgestalt der Kirche findet sich in der Apostelgeschichte mit den Worten 
gezeichnet: •Sie alle (die elf Apostel) verharrten einmütig im Gebet mit den Frauen 
und Maria, der Mutter Jesu und seinen Brüdern" (1, 14). Das Apostelkolleg mit 
Petrus an der Spitze hebt sich gegenüber der •Laienkirche" ab. In der Mitte dieser, 
herausgehoben aus den anderen, steht Maria. Lukas ist in der Apostelgeschichte 
und noch mehr in der Kindheitsgeschichte an Maria interessiert. Er rückt sie bewußt 
in die Mitte. 

Mit Markus hat die lukanische Kindheitsgeschichte gemeinsam, daß Maria die 
Mutter Jesu ist13, mit Matthäus, daß sie Jesus jungfräulich empfängt (1,34). Wie 
dieser erklärt auch Lukas die jungfräuliche Empfängnis durch das Wirken des 
Heiligen Geistes (Mt 1, 18 ff.). Die Aussage über die jungfräuliche Empfängnis ist 
wie bei Matthäus durch die Weissagung des Isaias (7, 14) vorbereitet (vgl. Lk 1, 31). 
Die jungfräuliche Empfängnis überbietet nach Lukas die Empfängnis des Johannes 
des Täufers durch die unfruchtbare Elisabeth, die in einer Reihe mit der Empfängnis 
Isaaks, Samsons und Samuels steht. Maria selbst sieht sich im Licht dessen, was über 
Anna, die Mutter Samuels, berichtet ist. Das Magnifikat nimmt das Danklied der 
Mutter Samuels auf. 

Maria ist mit dem Lebenslos Jesu aufs engste verbunden. Nach Gottes Ratschluß 
ist er dazu bestimmt, daß sich an ihm die Menschen scheiden. Er ist ein von Gott 
aufgestelltes Zeichen (Is 8, 18), das bei vielen Widerspruch hervorrufen wird. Die 
Entscheidung zwischen Annahme und Widerspruch hat Verurteilung oder Heils- 
besitz zur Folge. Weil Jesus widersprochen wird, durchdringt die Seele Mariens 
Schmerz. Noch ist nicht vom Kreuz die Rede, aber es ist die letzte Folge der Ableh- 
nung Jesu. Maria ist durch die Mutterschaft Jesu Mater dolorosa. Durch die Ent- 
scheidung, die an Jesus gefällt wird, enthüllen sich die Gesinnungen der Menschen. 
Ist das Wort an Maria nicht als Parenthese zu lesen, dann ist die Erfüllung dieser- 
Gesinnungen Folge oder Absicht Gottes aus dem Widerspruch gegen Jesus und dem 
Schmerz Mariens. Dadurch würde angedeutet, daß gerade die Menschwerdung, deren 
letzte Folge der Tod ist, zum Widerspruch reizt. Der Anstoß wird an Jesus immer 
deswegen genommen, weil er Sohn Mariens (Mk 6, 3), Sohn Josephs (Lk 4, 22) ist, 
weil er Mensch ist und am Kreuz stirbt (1 Kor 1, 23). 

Der Gruß, der bei der Verkündigung an Maria gerichtet wird, ist zweizeilig: 
Freue dich, Begnadete • der Herr ist mit dir, Gesegnete unter den Frauen. Große 
Rettergestalten der Heilsgeschichte hatten wie Maria das ermutigende Wort ver- 
nommen: •Der Herr ist mit dir": Moses (Ex 3, 12), der Richter Gedeon (vgl. Rieht 
6, 11•17). Auch die Anrede: •Gesegnete unter den Frauen", ist durch biblische 
Überlieferung geheiligt; mit diesem Wort werden die Heldinnen Jahel (Rieht 5, 24) 
und Judith (Jdth 13•17) gepriesen. Maria steht unter den großen Rettergestalten 
und Heldenfrauen ihres Volkes. Sie hat •den Helden" gebracht, •der da hilft" (Soph 
3, 17), den Erlöser von allen Feinden (vgl. Lk 1, 71). 

Mariens heilsgeschichtliche Größe liegt in ihrer Messias-Mutterschaft. Sie ist die 
Mutter dessen, der heilig • Sohn Gottes ist, Mater dolorosa, weil sie mit ihm Ent- 

13 Mk 6,3; Lk 1,27.30.34 passim. 



410 Alois Stager 

Scheidungsgestalt ist, Retterin und Heldin, weil sie mit dem verbunden ist, der 
Retter und Erlöser ist. Dies alles ist sie, weil sie die •Mutter des Herrn" ist (1, 43). 
Elisabeth nennt sie: •die Mutter meines Herrn" (1, 43). 

Die Größe Mariens und der Grund ihrer Verehrung ist nicht so sehr in ihrer 
Mutterschaft, sondern vielmehr in ihrem Glauben begründet14. Die Seligpreisung, 
welche ihr Elisabeth zuspricht, gilt ihrem Glauben: •Selig, weil du geglaubt hast" 
(1, 45). Damit ist das gleiche ausgesprochen, was Jesus bejahend und zugleich korri- 
gierend auf die Seligpreisung, mit der die Frau aus dem Volk die Mutter Jesu 
erhebt, antwortet: •Ja, selig, die das Wort Gottes hören und befolgen" (Lk 11,27 f.). 

Mariens Glaube ist Vertrauen, daß es eine Vollendung (Erfüllung) dafür gibt, was 
ihr vom Herrn gesagt worden ist (1,45). Maria ist gehorsam gegen das Wort Gottes: 
•Mir geschehe nach deinem Wort" (1,39). Als gehorsame und vertrauende Magd 
Gottes, die sein Wort annimmt und bejaht, ist sie die wahre Tochter Abrahams (Gen 
12, 1•5). Mit seinem Glaubensakt beginnt die Heilsgeschichte Israels, mit dem 
Glaubensakt Mariens ist die Heilsgeschichte der Welt vollendet. 

Der Glaube ist die Antwort auf das Wort Gottes. Was Lukas in der Auslegung 
des Sämannsgleichnisses verlangt, wenn das Wort Gottes vielfache Frucht tragen 
soll, erfüllt Maria. Sie nimmt das Wort in einem •guten und schönen (recht- 
schaffenen) Herzen" auf, •hält es fest" und •trägt in Geduld Frucht" (Lk 8,15). Sie 
nimmt das Wort Gottes, das ihr durch den Engel, durch Elisabeth, die Hirten und 
Propheten zukommt, hörend und gehorchend auf (bewahrt und hält es fest) 
(2,19.51) und überlegt es im Herzen und beschäftigt sich mit ihm (2,19), meditiert es. 

Das aufgenommene Wort bringt nur in Geduld Frucht (Lk 8, 15). Der Glaube 
wird durch Bewährung immer neu ergriffen und vertieft. Mariens Glaube an Jesus 
geht durch Dunkelheiten. Sie und Joseph verstanden das Wort nicht,, das er auf die 
vorwurfsvolle Frage Mariens im Tempel antwortet: •Wußtet ihr nicht, daß ich in 
dem sein muß, was meines Vaters ist" (2, 49). Als sie den Lobgesang Symeons ver- 
nommen hatten, •wunderten sie sich darüber, was gesagt wurde" (2, 33). Jesus stellt 
vor Rätsel, die je und je im Glauben bewältigt werden müssen. Jede Enthüllung 
Jesu bringt neue Rätsel: die Geburt im Stall, seine Kindheit, sein Leben mit den 
Verwandten und dem Volk, seine Mißerfolge, sein Kreuzestod. Das Wort Gottes 
über diese Ereignisse muß immer neu angenommen und geglaubt werden. 

Zacharias hat ein Zeichen verlangt, das ihn von der Wahrheit dessen überzeugen 
sollte, was die Engelsbotschaft aussprach. Er will sehen und dann glauben. Maria 
glaubt ohne Zeichenforderung, sie glaubt auf das Wort hin, daß Erfüllung finden 
wird, was zu ihr gesprochen wurde. •Selig, die glauben und nicht sehen" (Joh 20,29). 

Die in der Bibel aufgezeichnete Heilsgeschichte stützt den Glauben. Maria hört 
vom Engel das Wort: •Nicht kraftlos ist von Gott her jedes Wort", bei Gott ist kein 
Ding unmöglich (1, 36). Ähnlich sprach Abraham, als Sara über die Botschaft, daß sie 
in ihrem Alter noch Mutter werden sollte, lachte: •Ist etwa für den Herrn etwas 
unmöglich?" (Gen 18, 13 f.). Von Abraham und Isaak über Elisabeth und Johannes 
spannt sich ein Bogen zu Maria und Jesus. Die tragende Kraft der Heilsgeschichte 

14 W. Grundmann,   Das Evangelium nach Lukas (2o. J.) 97 f. Über die biblische 
Glaubensanalyse: I. Hermann, Das Experiment mit dem Glauben, Düsseldorf 1963. 



Spiritualität der lukanischen Kindheitsgeschichte 411 

und des Heilswirkens Gottes, das in Abraham begonnen hat, im Täufer den alttesta- 
mentlichen Höhepunkt erreicht hat, das in Jesus Vollendung und Erfüllung findet, 
ist immer das Wort Gottes. Abraham erhält einen Sohn von Sara, weil er in den 
Augen Gottes Gnade gefunden hat (Gen 8, 3), Maria erhält einen Sohn, weil sie 
Gnade gefunden hat in den Augen Gottes (1, 13). Maria weiß sich im Glauben und 
in der Gnade als Tochter Abrahams; •in ihrem Sohn gehen alle Verheißungen in 
Erfüllung, die an Abraham und seinen Samen ergangen sind" (Gal 3, 15 vgl. 
Lkl,55). 

Maria ist Typus der Glaubenden. Damit zeigt sie sich als treues Glied des Gottes- 
volkes15. Der Gruß, den der Engel an sie richtet, lautet: •Freue dich, Begnadete" 
(1, 28). Weil dieser Gruß im Alltagsleben der Umwelt Mariens nicht begegnet, 
Lukas aber besonders in der Kindheitsgeschichte oft in den Worten des Alten Testa- 
mentes spricht, muß gesehen werden, ob sich nicht eine Schriftstelle anbietet, die die 
Darstellung beeinflußt hat. Soph 3, 14•17 zeigt einige auffallende Ähnlichkeiten 
mit den Grußworten der Verkündigung. Die messianische Weissagung, die der Pro- 
phet ausspricht, wendet sich an Jerusalem: •Freue dich, Tochter Sion" (3, 14). Die 
Worte sind eine festgeprägte prophetisch-liturgische Formel, die bisweilen benutzt 
wurde, wenn der Spruch günstigen Ausgang vermuten ließ (vgl. Joel 2,21; Zach 
9, 9). Auch die Worte: •Fürchte dich nicht" (Lk 1, 30) finden sich bei ihm (3, 16). 
•Begnadete" (Anrede im Gruß des Engels), •du hast Gnade gefunden bei Gott" 
(1,30), gibt wieder, was Sophonias in den Worten ausspricht: •Er (Gott) freut sich 
über dich voller Lust und erneuert seine Liebe" (3, 17). Der auffallend pleonastisch 
überladene Ausdruck: •Du wirst empfangen in deinem Schoß" (1, 31) mag durch das 
Wort des Propheten veranlaßt sein: •Der Herr in deiner Mitte": •König ward der 
Herr in deiner Mitte" (3, 15); •Der Herr, dein Gott ist in deiner Mitte ein Held, der 
hilft" (3, 17). Sion (Jerusalem) vertritt das Gottesvolk des Alten Bundes. Maria ist 
die Stadt, in deren Mitte (Schoß) der König, der hilfreiche Held, der Herr wohnt, 
der die Widersacher und Feinde des Gottesvolkes überwindet und beseitigt. Maria 
stellt das Bundesvolk dar. An ihr gehen zunächst die Verheißungen in Erfüllung, 
die Gott seinem Volk gegeben hat. Sie ist der •Rest", der Träger des neuen Heils, 
das Gott seinem Volk schenkt, der übrigbleibende Kern, an dem Gott die Fülle 
seiner messianischen Verheißungen verwirklichen wird. Es ist sicher nicht zufällig, 
daß das Magnifikat im Aufgesang (1, 46•48) vom Heil spricht, das Gott für Maria 
bereitet hat, im Abgesang aber (54 f.) vom Heil, das für ihr Volk anbricht. Was an 
Maria geschieht, vollzieht sich am ganzen Gottesvolk. In ihr ist Gottes Volk dar- 
gestellt. Die Geschichte ihrer Erwählung endet in der Geschichte ihres Volkes und 
die Geschichte ihres Volkes vollendet sich in ihrer eigenen Geschichte. 

Maria empfängt und bleibt Jungfrau, weil sie •die Kraft des Allerhöchsten (Got- 
tes) überschattet" (1,35). Auf das Offenbarungszelt des Alten Testamentes ließ 
•sich die Wolke nieder" und die Herrlichkeit des Herrn erfüllte die Wohnung (Ex 
40,34). Als der Tempel unter Salomon geweiht wurde, •überschattete" ihn eine 

15 S. L y o n n e t, Le recit de VAnnonciation et la maternite divine de la sainte Vierge, 
1954; R. Laurentin, Structure et theologie de Luc I•II, 1957; L. Deiss, Marie, 
Fille de Sion, 1959. 



412 Alois Stager 

Wolke, die Herrlichkeit des Herrn erfüllte das Haus (3 Kön 8, 10 f.). Die Herrlich- 
keit Gottes, für die Licht und Kraft Ausdruck sind, erfüllt Maria und wirkt in ihr 
das Leben Jesu. In ihm offenbart sich die Herrlichkeit Gottes durch die Mensch- 
werdung aus Maria. Sie ist der neue Tempel, in dem Gott durch Jesus seinem Volk 
nahe ist, mitten in seinem Volk wohnt. Dies wird auch über die Kirche gesagt. Wo 
zwei oder drei im Namen Jesu versammelt sind, ist er mitten unter ihnen (Mt 18, 20; 
vgl. 28, 20). Maria ist der Anfang der Kirche und ihre Darstellung. In Maria gewinnt 
die Kirche Selbstverständnis über ihre heilsgeschichtliche Stellung. Sie ist nicht als 
individuelle Heilige betrachtet, sondern als Christus-Mysterium, das zugleich das 
Mysterium Israels und der Kirche ist. 

Jerusalem ist die Heilige Stadt, weil sie den Tempel in sich birgt, der Tempel ist 
heilige Stätte, weil in seinem heiligsten Raum die Bundeslade aufbewahrt wird. Es 
scheint, daß nicht allein Jerusalem und der Tempel als Typen Mariens gedacht sind, 
sondern auch die Bundeslade. Die Heimsuchung Mariens bei Elisabeth scheint nicht 
ohne Anspielung auf die Übertragung der Bundeslade nach Jerusalem dargestellt 
worden zu sein. Die Lade wird von Kirjath Jeharim (Baala in Juda) weggeführt, 
wobei die Prozession, David miteingeschlossen, im heiligen Tanz mit Singen und 
Spielen voranzieht. Als Ozias die Lade berührte, sank er tot zusammen. David war 
von der Furcht des Herrn durchdrungen und sprach: •Woher mir dies, daß die Lade 
des Herrn zu mir kommt". Er schafft sie in das Haus des Obed-Edom, wo sie drei 
Monate lang verblieb. •Der Herr aber segnete Obed-Edom und sein ganzes Haus" 
(2 Sam 6, 2•11). Die Erzählung spielt im Bergland von Juda, von der Lade geht 
Gottes Kraft aus, weil sie heilig ist, sie bleibt drei Monate in der Fremde, wo sie 
Quelle des Segens ist. Motive, die auch in der Erzählung von der Heimsuchung 
wiederkehren: Maria ging eilends in das Bergland in eine Stadt Judas (1, 39), sie 
kommt, die Frucht ihres Leibes tragend, in das Haus Elisabeths, und das Kind 
Johannes hüpft jubelnd im Schoß der Mutter auf, und diese wird vom Heiligen Geist 
erfüllt, so daß sie prophetisch mit lautem Rufen spricht. Sie bleibt •ungefähr" (!) 
drei Monate im Haus der Elisabeth, wo sie reichen Segen zurückläßt. Im Lichte 
der Ähnlichkeit beider Erzählungen muß das Wort Elisabeths gesehen werden, 
das dem Wort Davids ähnlich ist: •Woher mir dies, daß die Mutter meines Herrn 
zu mir kommt" (Lk 1, 43)16. Maria ist die heilige Lade, über der sich Gott im Tempel 
offenbart. Jesus ist die Offenbarung Gottes (Schekhina), die Lade aber, durch die 
Gott seinem Volk gegenwärtig wird, ist Maria. 

Die Gegenwart Gottes unter den Menschen ist das große Thema der Heils- 
geschichte. Jerusalem, Tempel, Bundeslade sind Institutionen der Heilsgeschichte, 
durch die sich diese Gegenwart Gottes verwirklicht. Wenn die Heilszeit anbricht, 
werden die Bilder Wirklichkeit. In Maria ist •Gott mit uns". Was in Maria begon- 
nen wurde, vollzieht sich in der Kirche. 

16 Von einer Gleichheit der Worte kann allerdings nicht die Rede sein; denn LXX liest: 
JICöC; ElaEA.Ei3asT(xi itoög (XE f| xißcotög xuoiou; 2 Sam 6, 9. Die Furcht ist in der Kindheits- 
geschichte in Bewunderung verwandelt. 



Spiritualität der lukanischen Kindheitsgeschichte 413 

IV. Im Geist der Evangelischen Räte 

Die Menschen, die nach der lukanischen Kindheitsgeschichte Jesus heilbringend 
erfahren und durch seine gläubige Aufnahme zum Heil kommen, gehören zu den 
•Armen Jahwes'' (anawim Jahwe). Seit den Tagen des Exils verschwisterte sich mit 
dem Begriff der Armut der Begriff der Demut und wurde zu einem eigenen Fröm- 
migkeitsbild17. Im Lobgesang Mariens (Magnifikat) ist das heilsgeschichtliche Gesetz 
des göttlichen Handels aufgestellt: •Er hat Machthaber von Thronen gestürzt und 
Niedrige erhöht; er hat Hungernde mit Gütern erfüllt und Reiche hat er leer davon- 
geschickt" (1, 52 f.). Maria nennt sich eine niedrige Magd (1, 48). Sie erschrak über 
den Gruß des Engels (1, 29). Weil sie arm war, bringt sie das Reinigungsopfer der 
Armen dar (2,24 vgl. Lev 12,6•8). Zacharias und Elisabeth gehörten zu den Kinder- 
losen und hatten darum Schmach unter den Menschen zu ertragen (1, 24). Die himm- 
lische Proklamation über die Geburt des Messias ergeht zunächst an die Hirten, die 
zu den Armen und Verachteten des Volkes zählten (2, 8). Symeon erwartete den 
Messias •als Trost Israels" (2,25). Ist er als einer gedacht, der trauert und Leiden 
erträgt? (vgl. Mt 5, 4). Die Prophetin Anna lebt als Witwe, als alte Frau, die nicht 
vom Tempel ging und mit Fasten und Beten Tag und Nacht Gott diente (2, 37). 
Jesus ist auch in der Kindheitsgeschichte, was programmatisch über seine öffentliche 
Wirksamkeit gesagt wird: der mit Geist Gottes Gesalbte, daß er den Armen die 
frohe Botschaft verkünde (4, 18). Er selbst gehört zu den Armen Gottes, was sich 
am stärksten in seiner Geburt offenbart. Das Zeichen, unter dem er erscheint, lautet: 
•Ein kleines Kind, in Windeln gewickelt und liegend in einer Krippe" (2, 12; vgl. 
2, 7). Dieses kleine hilflose Kind erfährt aber höchste Verherrlichung in der Prokla- 
mation des Himmels durch die Engel: •Ehre ist Gott in der Höhe und Friede unter 
den Menschen des (göttlichen) Wohlgefallens" (2,14). Diese Worte werden gewis- 
sermaßen beim Einzug Jesu in Jerusalem (wo ihn die •Aufnahme" in den Himmel 
erwartet) durch die Jünger wieder aufgenommen, die ihn als Friedenskönig (Zach 9,9) 
preisen: •Im Himmel ist Friede und Ehre in der Höhe"18. Friede und Herrlichkeit, 
die im Himmel herrschen, sollen durch Jesus auch auf Erden verwirklicht werden. 
Der Einzug in Jerusalem bringt die Vollendung des Heils. Die Selbstentäußerung 
im Tod gibt Jesus und dem Gottesvolk Friede und Herrlichkeit (Heilsvollendung). 
Damit ist angedeutet, was das Lied vom Armen Jahwes, der Jesus ist, singt (Phil 
2,6•11; vgl. Is 53). 

In diesem wahrscheinlich vorpaulinischen Abendmahls-Hymnus über Jesus den 
Gottesknecht (Phil 2, 6 ff.) heißt es, daß Christus sich erniedrigte und gehorsam war 
bis zum Tod des Kreuzes (2, 8). Unter diesen Gedanken steht auch die Kindheits- 
geschichte Jesu. Jesus ist aus dem Weib geboren, geworden unter dem Gesetz (Gal 
4, 4): aus dem Weib durch Empfängnis und Geburt (1, 26; 2, 1 ff.), unter dem Gesetz 
durch Beschneidung, Darstellung und Tempelgang (2, 21•52). Das Leben Jesu steht 
unter dem •Muß" des Vaters (2,49) und dem Gehorsam der Eltern (2,51). 

Die Ereignisse der Kindheitsgeschichte vollziehen sich in der Atmosphäre des 

17 H. F r i e s , Handbuch I 103; A. G e 1 i n ,  Les pauvres de Jahwe, 2 1958. 
18 Über den literarischen Zusammenhang der beiden Worte K. H. Rengstorf,  Das 

Evangelium nach Lukas (NT D 3) (5 1949) 211. 



414 Alois Stager 

Gesetzes und des Gehorsams. Gesetz und heiliges Brauchtum bestimmen das Han- 
deln der Frommen; sie wandeln in allen Gesetzen und Rechtsatzungen des Herrn 
untadelig (1, 6) und sind gerechte und gottesfürchtige Menschen (2, 25). Das heilige 
Brauchtum gilt wie ein Gesetz Gottes (1,9.61; 2,41). Die Zeiten, die das Gesetz 
bestimmt, werden gewissenhaft eingehalten (1, 59; 2, 21; 2, 22; 2, 41). 

Der Ruf Gottes, der an die Gestalten der Kindheitsgeschichte ergeht, wird gewis- 
senhaft und •eilends" erfüllt. Maria will als die Magd des Herrn nichts anderes, als 
daß das Wort Gottes in Erfüllung gehe (1,34). Sie geht eilends in das Gebirge zu 
ihren Verwandten, weil sie in der Verheißung des Zeichens den Willen Gottes sah, 
um es entgegenzunehmen. Symeon geht auf Antrieb des Geistes in den Tempel. 
Gott will Auslieferung an sein Wort, ohne zu zweifeln (1, 20). Alle Menschen der 
Kindheitsgeschichte, die gläubig die Heilsbotschaft annehmen, jubeln und werden zu 
Boten der Heilsfreude, die zweifelnde Zeichenforderung des Zacharias tötet die 
Freude und verschließt den Mund des Jubels und Apostolates. 

Die geschichtlichen Ereignisse, die in der Vorsehung Gottes begründet sind (vgl. 
Lkl3,1•5), werden mit Gehorsam angenommen. Der Gang nach Bethlehem, der 
durch den Erlaß des Augustus befohlen ist, und die Übersiedlung in den Stall, weil 
in der Herberge kein Platz ist, dienen der Erfüllung der Heilsgeschichte. In dem 
Raum politischer Knechtung, Armut und Ausweisung vollzieht sich das große Heils- 
ereignis, das zur wahren Freiheit und zum Reichtum des göttlichen Heils führt: Ehre 
in der Höhe und Friede den Menschen. 

Die Kindheitsgeschichte des Lukas gewährt der geschlechtlichen Enthaltsamkeit 
hohe Wertschätzung. Maria ist Mutter und Jungfrau zugleich. Ihre Frage: •Wie 
wird dies sein, weil ich einen Mann nicht erkenne?" (1, 34), wird oft zum Ausgang 
einer psychologischen Analyse Mariens unter dem Eindruck der Verheißung ihrer 
Mutterschaft gemacht. Lukas hat die Frage aufgeschrieben, aber keine Erklärung 
darüber gegeben, warum sie gestellt wird18a. Das einleitende Wort: •wie", drückt Un- 
möglichkeit aus. Jungfräulichkeit und Mutterschaft können vom Menschen her gese- 
hen unmöglich vereinigt werden. Hier ist nur Hoffnung wider Hoffnung möglich 
(Rom 4, 18). Gottes Kraft vermag aber auch dies (1,35). Er hat durch die Heils- 
geschichte dieses Geheimnis in den Frauen vorbereitet, die trotz ihrer Unfrucht- 
barkeit empfangen haben und Mütter wurden. Die Heilszeit hat überboten, was an 
diesen Unfruchtbaren, die Frucht bringen, geschehen ist. In ihnen hat Gott den 
erstorbenen Mutterschoß zu neuer Kraft erweckt, so daß sie vom Mann empfangen 
und gebären konnten. Mariens jungfräuliche Mutterschaft übertrifft, was an diesen 
Frauen geschah, sie ist Mutter und bleibt Jungfrau. 

Die Prophetin Anna trat als Jungfrau in die Ehe, sieben Jahre dauerte diese, 
seitdem lebte sie in keuscher Witwenschaft; nun zählte sie 84 Jahre, zwölfmal so 
lang, als ihre Ehe gedauert hatte. Ihr Leben war mit Gebet, Tempelbesuch (Gottes- 
dienst) und Fasten ausgefüllt. An dieser Darstellung mag das Bild der christlichen 
Witwe (1 Tim 5, 5) mitgearbeitet haben, aber nicht weniger stark das Bild der 
Judith, von der es heißt: •Viele begehrten sie zu besitzen; doch erkannte sie ihr 
ganzes Leben lang keinen Mann, seit ihr Mann Manasse tot war" (Jdth 16, 22; vgl. 
8, 4). Auch sie fastete alle Tage mit Ausnahme der Festtage (8, 6). Judith ist ein Bild 

18* J. G e w i e ß , Die Marienfrage, Lk 1, 34: BZ 5 (1961) 221•254. 



Spiritualität der lukanischen Kindheitsgeschichte 415 

Israels, das seit dem Exil wie eine Witwe voller Trauer und Bußgesinnung in Ver- 
lassenheit und Einsamkeit der Befreiung durch Jahwe entgegenharrte (Is 54, 1 ff.; 
60, 15; 62, 4)19. In der Prophetin Anna steht diese große Heldengestalt Judith wie- 
der auf. •Die Gebenedeite unter den Frauen" kehrt in herrlicherer Gestalt in Maria 
wieder. Die enthaltsame Witwenschaft, die für Gottesdienst, Rettung des Volkes und 
Apostolat sich freihält, wird durch die jungfräuliche Mutterschaft Mariens über- 
troffen und vollendet. 

Der Sinn der Jungfräulichkeit und keuschen Witwenschaft ist nicht die Aszese. Sie 
ist vielmehr Zeichen dafür, daß Gott alles in allem ist, daß das Heil nicht durch 
menschliche Kraft, sondern durch Gott kommt. Die Enthaltsamkeit ist nicht Selbst- 
zweck, sondern Freisein für das Walten Gottes, der gerade in denen das Heil wirkt, 
die alles von ihm erwarten und nichts von sich. Die Gestalten der lukanischen Kind- 
heitsgeschichte, allen voran Maria, stellen dar, was die Kirche in der Darstellung des 
Lukas ist: die kleine Herde (Lk 12, 32), die alles gemeinsam hatte, einmütig im 
Tempel im täglichen Gebet verharrte und mit Frohlocken und lauterem Herzen das 
Brot brach (Apg 2, 42•45). Die Kirche lebt den Geist •der evangelischen Räte". 
Wer die evangelischen Räte lebt, stellt die Kirche dar, Christus, das Heilsgesetz Got- 
tes, und daß Christus den Armen Sieg und Leben und Fülle gibt, weil er sich als Gott 
erweisen will, der alles in allem ist. Das Gottesvolk lebt wie Maria aus der Erkennt- 
nis, daß Gott nicht von den äußeren Machtmitteln abhängig ist, wenn er seine Pläne 
verwirklicht, sondern gerade er es ist, der seinem schwachen Volk Kraft und Stärke 
verleiht (Jdth 9). 

V. Kult und Verkündigung 

Der Höhepunkt der Kindheitsgeschichte wird erreicht, als Jesus im Tempel dar- 
gestellt wird. Nazareth • Bethlehem • Jerusalem; das ist die Wanderung der 
Kindheitsgeschichte. Wie im corpus des lukanischen Evangeliums die Wege Jesu 
nach Jerusalem führen, wo er seine •Aufnahme" (Lk 9, 51), Tod und Verherrlichung 
erfährt, so ist auch die Kindheitsgeschichte nach diesem Schema einer ähnlichen 
Wanderung aufgebaut. In Jerusalem erfährt das Kind bzw. seine Mutter Weis- 
sagung des Widerspruches und der Verherrlichung (2, 22•38). Im Tempel ver- 
kündet Jesus, daß er in dem sein muß, was seines Vaters ist (2,41•50). Wieder 
klingt das Leiden an (•muß") und die Verherrlichung (Sohn des Vaters). 

Im Tempel zu Jerusalem erfährt Symeon die Erfüllung seiner Hoffnung, emp- 
fängt er Christus aus der Hand Mariens. Die Herrlichkeit des Volkes Israel strahlt 
auf und der Tempel wird als Stätte verkündet, zu der die Heiden hineilen, um Er- 
leuchtung zu empfangen. Jesus offenbart sich hier als Gericht, dessen Ausgang Fall 
oder Auferstehung ist. Die Weissagung des Malachias erfüllt sich, nach welcher •der 
Gebieter in seinen Tempel kommt, nach dem Israel verlangt, und der Bundesengel, 
den es herbeisehnt" (Mal 3, 1). Er kommt und ist dem Feuer des Schmelzers gleich 
und der Lauge der Wäscher (3,2). Was Gabriel Daniel verkündet hat, erfüllt sich 
(Dan 9,24 f.). 

Maria bringt Jesus in den Tempel, damit er dort •dargestellt" werde. Daß Jesus 
als Erstgeborener mit der vorgeschriebenen Geldsumme losgekauft wurde, wird nicht 

19 E. H a a g , Studium zum Buche Judith (1963) 39. 



416 Alois Stager 

gesagt. Durch die Darstellung soll er Gott geweiht und als sein Eigentum erklärt 
werden. Anna, die Mutter Samuels, brachte das Kind, das sie empfangen hatte, ob- 
wohl sie unfruchtbar schien, in den Tempel und weihte es dem Dienst Gottes (1 Sam 
1,11. 22•28). Sie schenkt es dem Herrn, daß es alle Tage seines Lebens dem Herrn 
geweiht sei (1 Sam 1,28). Weil Johannes der Täufer Gott geweiht war, trank er 
nichts Berauschendes (1, 15). Jesus ist der Heilige Gottes (Apg 13,35; Joh 6,69), 
ganz an Gott geweiht. Wenn er im Tempel als der geoffenbart wird, der Zeichen ist, 
dem widersprochen wird und durch dessen Ablehnung die Seele seiner Mutter ein 
Schwert durchbohrt, ist es schwierig, nicht an den Tod am Kreuz zu denken. Der Tod 
Jesu vollendet die Weihe an Gott, die in der Darstellung vollzogen wurde. Ein 
neuer Kult erfüllt den neuen Tempel. 

Der alte Tempel mit seinem Kult nimmt ein Ende. Maria, in der die Kirche dar- 
gestellt ist, wird der neue Tempel und das Heiligtum der Bundeslade. Der geheim- 
nisvolle Ausdruck, Jesus müsse in dem sein, was seines Vaters ist, will vielleicht dar- 
auf hindeuten, daß der alte Tempel nicht mehr genannt wird, weil er durch Jesus 
ein Ende findet. Der Tempel ist dort, wo Gott als Vater verehrt wird, der sich in 
Jesus, seinem Sohn der Welt offenbart (vgl. Joh 4,23). 

Die Kindheitsgeschichte vollzieht sich in der Atmosphäre der messianischen-escha- 
tologischen Freude und des Heils jubeis. Die Geburt des Johannes wird Freude und 
Jubel auslösen (1, 14)20. Wenn Johannes geboren wird, ist die Heilszeit nahe, die 
eine Zeit der Freude und des Jubels ist. Mariens Geist •jubelt" über Gott ihren 
Heiland (1, 47 vgl. Hab 3, 18; Ps 35 [34], 9). Das Evangelium von der Geburt des 
Messias ist Grund der großen Freude; sie ist im eschatologischen Heute begründet, 
das mit der Geburt des Retters anbricht. Diese Freude wird die Verkündigung des 
Evangeliums immer begleiten; denn es verkündet und bringt das Heil und damit 
Freude (Lk 10, 17; Apg 5, 40 f.). Die Begegnung mit Jesus im Schoß seiner Mutter 
löst schon im ungeborenen Kinde Johannes die Heilsfreude aus. Das Kind hüpft vor 
Jubel im Schoß Elisabeths auf. Das Hüpfen ist Bild der Heilsfreude; der Prophet 
sagt von denen, die die Heilszukunft erleben, daß sie •hervorkommen und hüpfen 
wie die Kälbchen aus dem Stall" (Mal 3, 20). 

Die Freude drückt sich in jubelnden und dankenden Lobpreisen aus. Die großen 
Geschehnisse der Kindheitsgeschichte sind als eschatologische Heilstaten von Lobes- 
hymnen begleitet: die Geburt des Johannes, die auf die anbrechende Heilstat 
unmittelbar hinweist, vom Benediktus, in dem die Segnungen der messianischen Zeit 
gepriesen werden; die Empfängnis Jesu vom Magnifikat, in dem die Verheißungs- 
treue Gottes gefeiert wird; die Geburt Jesu vom Engelshymnus, in dem die Frucht 
der Menschwerdung im Liede erklingt; die Darstellung im Tempel durch den Abend- 
gesang Symeons, der die Sendung des Messias ausspricht. Das Loben und Preisen ist 
die Antwort des Glaubenden auf die Heilsverkündigung und die Heilstaten Gottes. 
Die Hirten kehrten zurück, Gott ehrend und preisend für alles, was sie gehört und 
gesehen hatten, wie zu ihnen gesprochen wurde (2, 20). Das Staunen über die großen 
Taten begleitet Jesu ganzes Leben vom Anfang bis zum Ende (Lk 23, 47). Nach der 

20 Das griechische Wort ayaXiaav; bezeichnet die Freude der Endzeit, die als kultische 
Freude vorgestellt ist: ThWb I, 19, 25•29 (R. B u 11 m a n n). 



Die religiöse Grunderfahrung von Charles de Foucauld 417 

Himmelfahrt kehrten die Jünger nach Jerusalem mit großer Freude zurück und 
priesen allzeit Gott im Tempel (Lk 24, 53). Die Urgemeinde in Jerusalem feiert ihre 
Zusammenkünfte mit Frohlocken und Gotteslob (Apg 4, 47). 

Wer zum Zeugen der Heilsereignisse wurde, machte dies kund und wird zum 
Apostel des Evangeliums. Die Verwandten und Nachbarn Zacharias' und Elisabeths 
verkündeten alles, was sich bei der Geburt des Johannes zugetragen hatte, im Berg- 
land Judäas (1,65); was die Hirten gesehen hatten, machten sie kund, das Wort, das 
zu ihnen gesprochen worden war über dieses Kind (2,17). Die Prophetin Anna sprach 
über Jesus zu allen, welche die Erlösung Israels erwarteten (2, 38). Die von Gott 
vorausbestimmten Zeugen hören und sehen und bringen die Botschaft den anderen. 
Damit wird vorweggenommen, was die Apostel nach der Auferstehung zu tun hatten 
(vgl. 10, 40•43). Das gleiche könnte von den Boten der Kindheitsgeschichte gesagt 
werden, was Paulus von sich sagt: •Mir dem Geringsten unter allen Heiligen ward 
diese Gnade verliehen, den Heiden die Frohbotschaft von dem unergründlichen 
Reichtum Christi zu künden und aufleuchten zu lassen, wie sich das Geheimnis ver- 
wirklicht, das von Ewigkeit her in Gott dem Schöpfer des Alls verborgen war" 
(Eph 3, 8 f.). 

Kult und Künden sind die beiden priesterlichen Aufgaben. »Laßt euch als leben- 
dige Steine aufbauen zu einem geistigen Haus, zu einer heiligen Priesterschaft, um 
geistige, Gott wohlgefällige Opfer darzubringen durch Jesus Christus" (1 Petr 2, 5). 
•Ihr aber seid ein auserwähltes Geschlecht, eine königliche Priesterschaft, ein heiliges 
Volk, ein Eigentumsvolk, daß ihr die Großtaten dessen verkündet, der euch gerufen 
hat zu seinem wunderbaren Licht" (1 Petr 2, 9)21. Die Frommen der Kindheits- 
geschichte sind priesterlich-königliches Volk des Priesters und Königs Jesus Christus22. 

Die religiöse Grunderfahrung von Charles de Foucauld 
Von Piet Penning de Vr i e s SJ, Nijmegen 

Alle Heiligen und Frommen sind einseitig. Nicht in dem Sinn, als hätten sie nur 
eine Seite des Geheimnisses der Offenbarung und Erlösung gesehen und gelebt. 
Aber sie haben sich dem Geheimnis von einer bestimmten Seite her genaht, sie haben 
es in einer bestimmten Weise erfahren. Darum hat es für sie von Anfang an ein 
eigenes Gesicht. Übrigens nicht nur für sie selbst, sondern auch für ihre Schüler und 
Nachfolger. 

Ein solcher Einseitiger ist auch Charles de Foucauld (1858•1916). Wie hat er 
Gott, Christus und in ihrem Licht die Welt und sich selbst gesehen? 

21 H. B a u e r, Bibeltheologisches Wörterbudi 2II, 931•944 (A. S t ö g e r). 
22 Zum Königtum Christi in der Kindheitsgeschichte Lk 1, 32; weil Maria mit Elisabeth, 

einer Tochter Aarons (1,5) verwandt ist, stammt auch sie aus priesterlichem Geschlecht, somit 
auch Jesus. Die Erwartung eines Messias aus Juda und eines Messias aus Levi (Spätjuden- 
tum) findet in Jesus Christus Erfüllung. 




