Die religiése Grunderfahrung von Charles de Foucauld 417

Himmelfahrt kehrten die Jinger nach Jerusalem mit grofer Freude zuriick und
priesen allzeit Gott im Tempel (Lk 24, 53). Die Urgemeinde in Jerusalem feiert ihre
Zusammenkiinfte mit Frohlocken und Gotteslob (Apg 4, 47).

Wer zum Zecugen der Heilsereignisse wurde, machte dies kund und wird zum
Apostel des Evangeliums. Die Verwandten und Nachbarn Zacharias’ und Elisabeths -
verkiindeten alles, was sich bei der Geburt des Johannes zugetragen hatte, im Berg-
land Judias (1,65); was die Hirten gesehen hatten, machten sie kund, das Wort, das
zu ihnen gesprochen worden war iiber dieses Kind (2, 17). Die Prophetin Anna sprach
iber Jesus zu allen, welche die Erlosung Israels erwarteten (2, 38). Die von Gott
vorausbestimmten Zeugen héren und sehen und bringen die Botschaft den anderen.
Damit wird vorweggenommen, was die Apostel nach der Auferstehung zu tun hatten
(vgl. 10, 40—43). Das gleiche konnte von den Boten der Kindheitsgeschichte gesagt
werden, was Paulus von sich sagt: ,Mir dem Geringsten unter allen Heiligen ward
diese Gnade verlichen, den Heiden die Frohbotschaft von dem unergriindlichen
Reichtum Christi zu kiinden und aufleuchten zu lassen, wie sich das Geheimnis ver-
wirklicht, das von Ewigkeit her in Gott dem Schépfer des Alls verborgen war®
(Eph 3, 8 f.).

Kult und Kiinden sind die beiden priesterlichen Aufgaben. ,Lafit euch als leben-
dige Steine aufbauen zu einem geistigen Haus, zu einer heiligen Priesterschaft, um
geistige, Gott wohlgefillige Opfer darzubringen durch Jesus Christus* (1 Petr 2, 5).
»1hr aber seid ein auserwihltes Geschlecht, eine kénigliche Priesterschaft, ein heiliges
Volk, ein Eigentumsvolk, dafl ihr die Grofitaten dessen verkiindet, der euch gerufen
hat zu seinem wunderbaren Licht* (1 Petr 2, 9)21. Die Frommen der Kindheits-
geschichte sind priesterlich-kénigliches Volk des Priesters und Kénigs Jesus Christus?2.

Die religiése Grunderfahrung von Charles de Foucauld

Von Piet Penning de Vries SJ, Nijmegen

Alle Heiligen und Frommen sind einseitig. Nicht in dem Sinn, als hitten sie nur
eine Seite des Geheimnisses der Offenbarung und Erlésung gesehen und gelebt.
Aber sie haben sich dem Geheimnis von einer bestimmten Seite her genaht, sie haben
es in einer bestimmten Weise erfahren. Darum hat es fiir sie von Anfang an ein
eigenes Gesicht. Ubrigens nicht nur fiir sie selbst, sondern audh fiir ihre Schiiler und
Nachfolger.

Ein solcher Einseitiger ist auch Charles de Foucauld (1858—1916). Wie hat er
Gott, Christus und in ihrem Licht die Welt und sich selbst gesehen?

* H.Bauer, Bibeltheologisches Wirterbuch 211, 981—944 (A.Stéger).

22 Zum Kénigtum Christi in der Kindheitsgeschichte Lk 1, 32; weil Maria mit Elisabeth,
einer Tochter Aarons (1, 5) verwandt ist, stammt anch sie aus priesterlichem Geschlecht, somit
auch Jesus. Die Erwartung eines Messias aus Juda und eines Messias aus Levi (Spdtjuden-
tum) findet in Jesus Christus Erfiillung.



418 Piet Penning de Uries

Nazareth als Theologoumenon des letzten Platzes

Wihrend der Exerzitien in Nazareth 1897, also gut zehn Jahre nach seiner Bekeh-
rung (1886), schaut er auf sein Leben zuriick, auf den Weg, den Gott ihn gefiihrt hat,
und schreibt sich betend seinen Dank gegen Gott von der Seele. Was war es denn, das
ihn veranlaBite, alles zu verlassen und dem Herrn zu folgen: ,Dieses so starke
Gefiibl fiir die Eitelkeit, die Falschheit, das Weltleben und die grofie Kluft, die zwi-
schen dem vollkommenen, evangelischen Leben und dem Leben in der Welt besteht ...
diese zarte und wachsende Liebe zu Dir, mein Herr Jesus, dieser Geschmack am
Gebet, dieser Glaube an Dein Wort. .. dieses Verlangen, Dich nachzuahmen, dieses
Wort aus einer Predigt von Abbé Huvelin, da Du so sehr den letzten Platz einge-
nommen habest, dafy ihn Dir niemand entreifien konnte, ein Wort, das sich meiner
Seele nnverbriichlich eingeprigt hat, dieser Durst, Dir das grofBtmogliche Opfer zu
bringen, eine Familie zu verlassen, die mein ganzes Gliick ausmachte, und weit weg
zu gehen, um einsam zu leben und zu sterben . . 1% (25—26)1. Das ist die urspring-
liche religiose Erfahrung Bruder Karls: er hat den Herrn auf dem letzten, geringsten
Platz angetroffen, als den geringsten aller Menschen. Das hat ihn iiberwaltigt und
seinem Leben die entscheidende Wendung gegeben, das hat ihn nach Nazareth
gefithrt.

Jesus auf dem letzten Platz. Es geht hier nicht blof um Niedrigkeit. Fiir die Nie-
drigkeit, mit der Christus sich klein machte, haben viele Heilige eine Schwiche
gehabt. Aber was Charles de Foucauld angezogen, was ihn seinem weltlichen Leben
und sich selbst entriickt hat, ist das Dynamische dieser Niedrigkeit, dafl diese nicht
einzuholende Niedrigkeit ein personliches Verhaltnis bezeichnet: Er erniedrigt sich
fiir seine Mitmenschen, fiir uns. Das beherrscht die menschlichen Beziehungen Christi,
nicht nur Gott, sondern auch den Menschen gegeniiber. Jesus auf dem letzten Platz
ist fiir Charles de Foucauld Jesus, wie er sich fiir die Menschen und unter alle Men-
schen erniedrigt.

Um diesen letzten Platz wird nun eine ganze Welt gebaut. Oder besser: Von
diesem letzten Platz aus wird eine ganze neue Welt entdeckt, im Evangelium und
im Heiligen Land. Nicht zofillig war es in Nazareth, dafl Foucauld die schon
erwihnten Worte seines Seelenfiihrers niederschrieb und zum Inhalt eines Gebetes
machte. Hier in Nazareth wurde ihm sein Christusbild deutlich. Im verborgenen
Leben von Nazareth, in diesem Leben eines unauffilligen nnd gewohnlichen Men-
schen kam ihm wie nie zuvor die nnerreichbare Selbsterniedrigung Jesu zum Bewufit-

sein.
Das monastische Nazareth

Das Hinabsteigen auf den letzten Platz in der Nachfolge Jesu geht fiir Charles de
Foucauld durch fiinf Kldster: Solesmes, Soligny, La Trappe de Notre-Dame-des-
Neiges, Clamart und La Trappe de Cheiklalé bei Akbés. Znnichst scheint fiir ihn
Notre-Dame-des-Neiges wegen der grofieren Armut das Nazarcth des letzten Plat-

1 Die beste Auswahl der Briefe und Niederschriften (niedergeschricbenen Meditationen)
von Charles de Foucanld, die wir heute besitzen, ist die von Denise Barrat: ,Frére Charles
de Jesus. Qeuvres spirituelles. Anthologie. fditions du Seuil. Paris 1958, 826 8. Nach ihr
wird im folgenden zitiert. — Eine kleinere Auswahl liegt in dem vorziiglichen Bandchen des
Johannes-Verlags, Einsiedeln (1962): ,Charles de Foucauld. Der letzte Platz“ vor.



Die religiose Grunderfahrung von Charles de Foucauld 419

zes zu sein. Am 16. Januar 1890 tritt er dort cin. Friede und Trost bekriftigen vorerst
seine Wahl. Er hat offenbar sein Ziel erreicht; seine Sehnsucht ist erfallt. Sein
Gebet wird von der Atmosphire und vom Geist Nazareths oder zumindest Palastinas
getragen, ,Nichts Auflergewdhnlichies®, schreibt er; aber ,eine dauernde Vereinigung
mit unserem Herrn, mit der Heiligen Jungfrau, mit allen Heiligen, die ihn wihrend
seines Lebens umgaben, im Gebet, bei der Lesung, bei der Arbeit und in allem® (28).
Auch der Umzug nach Cheiklalé und seine Profel werden durch tiefe Sammlung
gesegnet. Doch dauert die Ruhe nicht lange. Im Gehorsam wird ihm aufgetragen,
sich auf das Priestertum vorzuberciten, und durch den Papst wird die Armut des
Ordens erleichtert. Die Furcht, dadurch nicht mehr den letzten Platz einzunehmen,
vertreibt ihn. Er bittet um die Erlaubnis und erhilt sie, ihn in Nazareth, seinem
Ausgangspunkt und letzten Halt, wiederzusuchen. Als Diener wird er im dortigen
Klarissenkloster aufgenommen.

Anderthalb Jahre dauert sein zweiter Aufenthalt in Nazareth, der V erkérperung
sciner Sehnsucht, der einstigen Umwelt des letzten Platzes Jesu. Vom 5. bis zum 15.
November hilt er dort seine jahrlichen Exerzitien. Thre Frucht scheint aber zu sein,
dafl er sich von Nazareth 16st. Er nennt es cine groRe Gnade, in der Heimatstadt
Jesu leben zu diirfen, aber auf die Frage: ,Muf ich daran festhalten, in Nazareth zu
wohnen?“, antwortet er mit Bestimmtheit: »Nein, nicht mehr als an allem iibrigen.
Nur an Gottes Willen festhalten, an Gott allein® (33, 34).

Die Bedeutung dieser Indifferenz in Bezug auf Nazareth ist kaum zu tiberschit-
zen. Das Priestertum, in dem er die Aufhebung seiner Nazarethwiinsche sah (genau so,
wic im Leben Jesu, wie er meinte), hatte ohne sie in seinem Leben keinen Platz
erhalten. Damit wire aber sein Nazareth in der raumlichen Beschrinkung stecken
geblieben und verkiimmert, wihrend nun die neue Gestalt seiner Nazarethgedanken
gerade seiner priesterlichen Spiritualitit zu verdanken ist, wie wir noch schen wer-
den. Die heilige Gleichmiitigkeit tragt somit das ganze Gebdude seines Ideals, auch
spater noch (47).

Gott allein. Charles de Foucauld hat versucht, mit biblischer, evangelischer Konse-
quenz diesen Grundsatz zu leben. , Wo euer Schatz ist, da wird auch cuer Herz sein®
(Lk 12, 34). In der Zeit, in der er sich dieses Wort zu eigen zu machen suchte, schreibt
er: ,Hiten wir uns davor, unser Herz an etwas Geschaffenes zu hiangen ... Machen
wir unser Herz von allem frei, was nicht das Einzige ist. Nichts sei unser Schatz als
Gott. Weder der Nachste noch wir selbst . . . Machen wir uns also frei von allem und
seien wir auf der Hut, daff nichts mehr hineinkommt* (172).

Das ist die gleiche Indifferenz, wie wir sie in den Geistlichen Ubungen des hl.
Ignatius finden. Darum kann Charles de Foucauld nun auch mit seiner positiven
Lebenswahl beginnen.

Das priesterliche Nazareth

Es ware kurzsichtig, in den kldsterlichen Zickzackwegen von Charles de Foucauld
einen Umweg zu sehen. Sie waren nicht nur notwendig, sondern haben auch einen
bleibenden, positiven Beitrag geleistet. Uberdies haben sie ihn auf den Weg des
Priestertums gefithrt. Und gerade im Dialog mit seinem priesterlichen Sendungs-
bewufitsein wird sein Nazarethideal sich weiter entwickeln.



420 Piet Penning de Uries

Es ist auffallend, dafl jedesmal die Exerzitien, so iibereinstimmend sie auch waren,
dem Leben Bruder Karls eine neue Richtung wiesen. Im Jahre 1901 machte er zwei-
mal Exerzitien, einmal vor seiner Weihe zum Diakon, das andere Mal vor seiner
Priesterweihe. Beide Male unternimmt er einen Schritt, der fiir sein Leben bedeu-
tungsvoll ist. Man konnte von einer endgiiltigen Lebenswahl in zwei Schritten
sprechen. .

Der erste Schritt betrifft ganz allgemein seine Lebensweise (genre de vie); der
zweite bestimmt niherhin seinen Lebensplatz. Zunichst stellt sich Charles die drei
Weisen der vollkommensten Nachfolge Christi vor: die Predigt, die Wiiste, Nazareth.
Dann nimmt er eine ruhige, scheinbar mehr auf dem Verstand beruhende Wahl vor.
Er sagt sich: ,Ich bin sicher nicht zum Predigen berufen, weil meine Seele dazu nicht
fihig ist, noch zur Wiiste, weil mein Leib nicht leben kann, ohne zu essen, ich bin also
zum Leben von Nazareth berufen (wozu meine Seele und mein Leib fahig sind und
von dem ich mich angezogen fithle)“ (531). Der letzte Zusatz zeigt, dafl die Wahl
keineswegs nur durch eine Verstandesiiberlegung zustande kam. Von jetzt ab weiff
er: ,Ich bin zum Leben von Nazareth berufen®.

Im zweiten Schritt kann nun diese Berufung nach Nazareth niher untersucht
werden. Die Frage fiir ihn lautet: Ist der letzte Platz so in Nazareth lokalisiert, daf}
er nur dort zu finden ist, oder entsteht umgekehrt Nazareth erst da, wo der letate
Platz ist? Das ist der tiefere Sinn dessen, was oberflichlich gesehen als eine Wahl
zwischen Nazareth und Marokko erscheint. Letzlich geht es in diesem Stadium seines
Lebensweges um die Wahl zwischen dem ,heiligsten Land“ und den ,bediirftigsten
Seelen® (534), zwischen dem letzten Platz im Heiligen Land und dem letzten Platz
im Reiche Gottes, zwischen einem Nazareth, das fiir immer an einen Ort gebunden
ist, und einem Nazareth, das immer aufs neue entsteht auf dem neuen letzten Platz,
zwischen einem physischen Symbolismus und einem symbolkriftigen Realismus.

Welche Glut dem Charisma des Heiligen Landes innewohnt, welche religiose
Anzichungskraft dieses Land auf Charismatiker ausibt, kann man an dem lang-
samen Tempo ermessen, in dem die Liebe zu den Stitten Jesu vergeistigt wird. Das
ist bei de Foucauld genauso wie bei dem Stifter der Gesellschaft Jesu. Und auch beim
ersten ,Kleinen Bruder Jesu® ist es die priesterlich-eucharistische Frommigkeit, die
diese Vergeistigung bewirkt. Das eucharistische Sendungsbewufltsein 14t ihn das
geliebte Nazareth verlassen, um die eucharistische Gegenwart des Herrn Besitz
ergreifen zu lassen vom letzten Platz der Bediirftigkeit, und so ein neues, sakramen-
tales Nazareth griinden. Nur weil er sein geliebtes Nazareth auf eine neue, sakra-
mentale Weise und darum als das wahre mitnahm, konnte er dahin kommen, Naza-
reth zu verlassen (36—37).

Das palastinensische Nazareth hatte nun seinen Dienst getan. Aber gerade jetzt,
da es endgiiltig aufgegeben wird, gibt es eine theologische Bedeutung frei: Umwelt
zu sein von Jesu Lieblingsort, dem letzten Platz.

Das endgiiltige Nazareth

Nach all dem wird man sich kaum noch wundern, im endgiiltigen Nazareth Bruder
Karls Ziige zu finden, die eher im Gegensatz zum evangelischen Nazareth zu stehen
scheinen. Es ist das beschauliche Erbe aus der monastischen Zeit. Als Beispiel dafir



Die religiose Grunderfahrung von Charles de Foucauld 421

zunichst einige Exerzitienvorsitze aus Béni-Abbés (1902): ,Es niemals unter-
lassen, tagsiiber und nachts je eine Stunde dem Gebet zu widmen, tagsitber eine
volle Stunde der schweigenden Anbetung, nachts zunéchst Rezitation von Matutin
und Laudes, dann schweigende Anbetung® (537). ,Soviel wie méglich eine halbe
Stunde Vorbereitung vor der Messe und anderthalb Stunden Danksagung danach®
(541). Dazu einige Regeln fiir die geplante Griindung der ,Kleinen Briider vom
Heiligsten Herzen Jesu®, ebenfalls aus dem Jahre 1902: ,Jmmerwihrendes Schwei-
gen (Le silence est perpetuel)! Die Kleinen Briider sprechen nur mit dem Prior. Um
mit anderen zu sprechen, mufl man von ihm Erlaubnis haben. Diese Erlaubnis, sei es
zum Gesprach untereinander, sei es mit Auswartigen, soll aber nur selten erteilt
werden . .. Keine weltliche Lektiire, keine weltlichen Studien, keine Zeitungen®
(425). ,,Obwohl sie zu mehreren zusammen leben, sollen sie sich als Einsiedler be-
trachten, wegen der groflen Zuriickgezogenheit, in der sich ihr Leben abspielt, dank
der immerwihrenden Klausur, dem Stillschweigen, der Abgeschiedenheit von allen
weltlichen Dingen und duferen Geschiften® (434). So wird sich wohl niemand das
Familienleben in Nazareth vorgestellt haben. Nur Foucauld, und wir werden sehen,
warum,

Auch durch das Priestertum scheint das eine oder andere in das nazarethanische
Ideal hineingekommen zu sein, was wir nicht in ihm erwarten wiirden. Zum Beispiel
der energische Vorsatz: ,Mehr Wissenschaft — alle Zeit, die nicht von den geist-
lichen Ubungen, von der Liebe oder von anderen zwingenden Pflichten beansprucht
wird, dem Studium widmen® (533). Taglich sollen zu genau festgelegten Zeiten
Evangelisationsstunden fiir Hausgenossen und Giste stattfinden (540, 543). Der
Zimmermannssohn wird wohl kaum an ein solches Tagesprogramm gedacht haben.
Einmal klagt Bruder Karl, dafl sein Nazareth einem Bienenkorb gleiche (39, 618).
Wenn wir uns dariiber wundern, tut er es nicht minder: ,Mit Verwunderung sehe
ich mich von einem betrachtenden Leben in ein Leben geistlicher Dienste iibergehen,
wozu ich gegen meinen Willen durch die Not der Seelen gebracht werde“ (39).

Aber mit welchem Recht erhebt dann de Foucauld noch Anspruch auf Nazareth als
sein Ideal? Weil sich seine religiése Grunderfahrung: ,, Jesus auf dem letzten Platz®,
wenn auch gewandelt, durchgehalten hat, reiner, tiefer, geistiger geworden ist. Er
hat immer mehr verstanden, was es um den evangelischen, theologischen Sinn seines
Nazareth, oder besser: seiner Nazaretherfahrung ist; Nazareth ist ihm nur noch
Umwelt des letzten Platzes, sonst nichts. Dieser Idee ist er immer treu geblieben. Das
priesterliche Amt und die priesterliche Aufgabe sind als neue Méglichkeit verbor-
genen, niedrigen, demiitig dienenden Nazarethlebens in den Lebensplan aufgenom-
men worden, und nur insoweit, als sie diesem Lebensplan sich einfiigen. Die Bruder-
schaften miissen darum auch vor allem in den Missionslindern, in denen noch keine
direkte Evangelisation moglich ist, errichtet werden (401—403, 447). So versichert
sich Charles de Foucauld des letzten Platzes, sowoh! unter den anderen Priestern,
denen er den Weg bereitet (544), wie auch unter den Eingeborenen, unter denen er
sich in Armut, Erniedrigung und Schweigen verbirgt. Dafl der Priester schweigt,
erhéht die Verborgenheit des letzten Platzes.

Auch die kontemplativen Elemente des Foucauld’schen Lebensideales sind keine
heterogene Bruchstiicke einer nazarethfremden Welt. Er sieht sein Gebetsleben aus-



422 Friedrich Wulf

driicklich als apostolisch an: apostolisch in seinem ,sehnsiichtigen® Verlangen, der
Name , Jesus-Retter” moge ausdriicken, was Er ist, und apostolisch durch den Herrn
selbst (537—5388). Damit sind die Kleinen Briider Jesn eine apostolische Genossen-
schaft, wenn auch im verborgenen, titig in der Beschauung. Kontemplation ist selbst
Tatigkeit anf dem letzten Platz.

So bleibt als tragender Grund, als alles umfassender und umformender Sinn des
Lebens von Charles de Foncauld die durch Christus inspirierte Vorliebe fiir voll-
kommenen Miflerfolg und ewiges Schweigen, fir Verworfenwerden und Verlassen-
heit, fiir Entbehrung und Verachtung, fiir Einsamkeit, Schwachheit und Verdemii-
tigung (,anéantissement®, 47, 49, 334). Er ist nach einem von ihm selbst als Vorsatz
ausgesprochenen Wort stindig ,auf der Suche nach dem letzten Platz“ (546).

Tugenden der Humanitit

Von Friedrich Wulf SJ, Miinchen

Man hat katholischerseits in den letzten Jahrzehnten viel von der ,Unterschei-
dung® des Christlichen gesprochen, um das Einmalige und Unvergleichliche der
christlichen Botschaft hervorzuheben und sie gegen eine weltliufige Einebnung zu
schittzen. Im Hintergrund stand dabei die bedrohliche Selbstverstindlichkeit, mit der
ein guter Teil der modernen Menschen, insbesondere der Intellektuellen, das Chri-
stentum im Vergleich mit anderen Religionen und philosophischen Weltanschau-
nngen relativiert. Man mnfl aber in der heutigen Verkindigung ebenso von der
»Gewdhnlichkeit” des Christlichen sprechen, von seinem humanen Untergrund, von
dem, was alle an ihm verstehen, wenn sie nur guten Willens sind. Anders wird man
die vielen, die dem Glauben ihrer Viter entfremdet sind und oft nicht mehr als die
Empfanglichkeit fiir Gottes Anruf mitbringen, nicht erreichen. Gott selbst ist diesen
Weg gegangen. Er ist Mensch geworden wie wir, in der Gewéhnlichkeit der mensch-
lichen Natur und des menschlichen Alltags (Phil 2, 7; Hebr 2, 17). Er hat die Men-
schen in ihren gewdhnlichen Lebenserfahrungen, in ihrem Alltag angesprochen.
»Apparuit benignitas et humanitas Salvatoris nostri Dei”, ,Erschienen ist die Giite
und die Menschenfreundlichkeit, die Humanitét, unseres Erlésergottes®, schreibt der
hl. Paulus an seinen Schiiler nnd Mitapostel Titus (Tit 3, 4). Nicht zufillig begegnet
dieses Wort in der zweiten Weihnachtsmesse, die in aurora, in der Morgendimme-
rung, beim Einfallen des neuen Lichtes, am Beginn des Tages unserer Erldsung,
gefeiert werden soll. Das Licht von oben, das absolute Geheimnis, leuchtet auf in
der Humanitit unseres Erlosergottes. Das ,Unterscheidende des Christlichen wird
erst in seiner ,Gewdhnlichkeit“ richtig erfafit. Wenn wir darum im folgenden von
einigen humanen Tugenden handeln, vom Verstehen und Verzeihen, von der Geduld
und der Giite, dann kniipfen wir zunéchst an allgemeingiiltige, von allen angenom-
mene menschliche Ideale an. Wir suchen dann aber zu zeigen, wie diese Ideale erst





