
Die religiöse Grunderfahrung von Charles de Foucauld 417 

Himmelfahrt kehrten die Jünger nach Jerusalem mit großer Freude zurück und 
priesen allzeit Gott im Tempel (Lk 24, 53). Die Urgemeinde in Jerusalem feiert ihre 
Zusammenkünfte mit Frohlocken und Gotteslob (Apg 4, 47). 

Wer zum Zeugen der Heilsereignisse wurde, machte dies kund und wird zum 
Apostel des Evangeliums. Die Verwandten und Nachbarn Zacharias' und Elisabeths 
verkündeten alles, was sich bei der Geburt des Johannes zugetragen hatte, im Berg- 
land Judäas (1,65); was die Hirten gesehen hatten, machten sie kund, das Wort, das 
zu ihnen gesprochen worden war über dieses Kind (2,17). Die Prophetin Anna sprach 
über Jesus zu allen, welche die Erlösung Israels erwarteten (2, 38). Die von Gott 
vorausbestimmten Zeugen hören und sehen und bringen die Botschaft den anderen. 
Damit wird vorweggenommen, was die Apostel nach der Auferstehung zu tun hatten 
(vgl. 10, 40•43). Das gleiche könnte von den Boten der Kindheitsgeschichte gesagt 
werden, was Paulus von sich sagt: •Mir dem Geringsten unter allen Heiligen ward 
diese Gnade verliehen, den Heiden die Frohbotschaft von dem unergründlichen 
Reichtum Christi zu künden und aufleuchten zu lassen, wie sich das Geheimnis ver- 
wirklicht, das von Ewigkeit her in Gott dem Schöpfer des Alls verborgen war" 
(Eph 3, 8 f.). 

Kult und Künden sind die beiden priesterlichen Aufgaben. »Laßt euch als leben- 
dige Steine aufbauen zu einem geistigen Haus, zu einer heiligen Priesterschaft, um 
geistige, Gott wohlgefällige Opfer darzubringen durch Jesus Christus" (1 Petr 2, 5). 
•Ihr aber seid ein auserwähltes Geschlecht, eine königliche Priesterschaft, ein heiliges 
Volk, ein Eigentumsvolk, daß ihr die Großtaten dessen verkündet, der euch gerufen 
hat zu seinem wunderbaren Licht" (1 Petr 2, 9)21. Die Frommen der Kindheits- 
geschichte sind priesterlich-königliches Volk des Priesters und Königs Jesus Christus22. 

Die religiöse Grunderfahrung von Charles de Foucauld 
Von Piet Penning de Vr i e s SJ, Nijmegen 

Alle Heiligen und Frommen sind einseitig. Nicht in dem Sinn, als hätten sie nur 
eine Seite des Geheimnisses der Offenbarung und Erlösung gesehen und gelebt. 
Aber sie haben sich dem Geheimnis von einer bestimmten Seite her genaht, sie haben 
es in einer bestimmten Weise erfahren. Darum hat es für sie von Anfang an ein 
eigenes Gesicht. Übrigens nicht nur für sie selbst, sondern auch für ihre Schüler und 
Nachfolger. 

Ein solcher Einseitiger ist auch Charles de Foucauld (1858•1916). Wie hat er 
Gott, Christus und in ihrem Licht die Welt und sich selbst gesehen? 

21 H. B a u e r, Bibeltheologisches Wörterbudi 2II, 931•944 (A. S t ö g e r). 
22 Zum Königtum Christi in der Kindheitsgeschichte Lk 1, 32; weil Maria mit Elisabeth, 

einer Tochter Aarons (1,5) verwandt ist, stammt auch sie aus priesterlichem Geschlecht, somit 
auch Jesus. Die Erwartung eines Messias aus Juda und eines Messias aus Levi (Spätjuden- 
tum) findet in Jesus Christus Erfüllung. 



418 Piet Penning de Dries 

Nazareth als Theologoumenon des letzten Platzes 

Während der Exerzitien in Nazareth 1897, also gut zehn Jahre nach seiner Bekeh- 
rung (1886), schaut er auf sein Leben zurück, auf den Weg, den Gott ihn geführt hat, 
und schreibt sich betend seinen Dank gegen Gott von der Seele. Was war es denn, das 
ihn veranlaßte, alles zu verlassen und dem Herrn zu folgen: •Dieses so starke 
Gefühl für die Eitelkeit, die Falschheit, das Weltleben und die große Kluft, die zwi- 
schen dem vollkommenen, evangelischen Leben und dem Leben in der Welt besteht... 
diese zarte und wachsende Liebe zu Dir, mein Herr Jesus, dieser Geschmack am 
Gebet, dieser Glaube an Dein Wort... dieses Verlangen, Dich nachzuahmen, dieses 
Wort aus einer Predigt von Abbe Huvelin, daß Du so sehr den letzten Platz einge- 
nommen habest, daß ihn Dir niemand entreißen konnte, ein Wort, das sich meiner 
Seele unverbrüchlich eingeprägt hat, dieser Durst, Dir das größtmögliche Opfer zu 
bringen, eine Familie zu verlassen, die mein ganzes Glück ausmachte, und weit weg 
zu gehen, um einsam zu leben und zu sterben ...!" (25•26)'. Das ist die ursprüng- 
liche religiöse Erfahrung Bruder Karls: er hat den Herrn auf dem letzten, geringsten 
Platz angetroffen, als den geringsten aller Menschen. Das hat ihn überwältigt und 
seinem Leben die entscheidende Wendung gegeben, das hat ihn nach Nazareth 

geführt. 
Jesus auf dem letzten Platz. Es geht hier nicht bloß um Niedrigkeit. Für die Nie- 

drigkeit, mit der Christus sich klein machte, haben viele Heilige eine Schwäche 
gehabt. Aber was Charles de Foucauld angezogen, was ihn seinem weltlichen Leben 
und sich selbst entrückt hat, ist das Dynamische dieser Niedrigkeit, daß diese nicht 
einzuholende Niedrigkeit ein persönliches Verhältnis bezeichnet: Er erniedrigt sich 
für seine Mitmenschen, für uns. Das beherrscht die menschlichen Beziehungen Christi, 
nicht nur Gott, sondern auch den Menschen gegenüber. Jesus auf dem letzten Platz 
ist für Charles de Foucauld Jesus, wie er sich für die Menschen und unter alle Men- 

schen erniedrigt. 
Um diesen letzten Platz wird nun eine ganze Welt gebaut. Oder besser: Von 

diesem letzten Platz aus wird eine ganze neue Welt entdeckt, im Evangelium und 
im Heiligen Land. Nicht zufällig war es in Nazareth, daß Foucauld die schon 
erwähnten Worte seines Seelenführers niederschrieb und zum Inhalt eines Gebetes 
machte. Hier in Nazareth wurde ihm sein Christusbild deutlich. Im verborgenen 
Leben von Nazareth, in diesem Leben eines unauffälligen und gewöhnlichen Men- 
schen kam ihm wie nie zuvor die unerreichbare Selbsterniedrigung Jesu zum Bewußt- 

sein. 
Das monastische Nazareth 

Das Hinabsteigen auf den letzten Platz in der Nachfolge Jesu geht für Charles de 
Foucauld durch fünf Klöster: Solesmes, Soligny, La Trappe de Notre-Dame-des- 
Neiges, Clamart und La Trappe de Cheiklale bei Akbes. Zunächst scheint für ihn 
Notre-Dame-des-Neiges wegen der größeren Armut das Nazareth des letzten Plat- 

i Die beste Auswahl der Briefe und Niederschriften (niedergeschriebenen Meditationen) 
von Charles de Foucauld, die wir heute besitzen, ist die von Denise Barrat: Jrere Charles 
de Jesus. Oeuvres spirituelles. Anthologie. Editions du Seuil. Paris 1958, 826 S. Nach ihr 
wird im folgenden zitiert. - Eine kleinere Auswahl liegt in dem vorzüglichen Banddien des 
Johannes-Verlags, Einsiedeln (1962): •Charles de Foucauld. Der letzte Platz" vor. 



Die religiöse Grunderfahrimg von Charles de Foucauld 419 

zes zu sein. Am 16. Januar 1890 tritt er dort ein. Friede und Trost bekräftigen vorerst 
seine Wahl. Er hat offenbar sein Ziel erreicht; seine Sehnsucht ist erfüllt. Sein 
Gebet wird von der Atmosphäre und vom Geist Nazareths oder zumindest Palästinas 
getragen. •Nichts Außergewöhnliches", schreibt er; aber •eine dauernde Vereinigung 
mit unserem Herrn, mit der Heiligen Jungfrau, mit allen Heiligen, die ihn während 
seines Lebens umgaben, im Gebet, bei der Lesung, bei der Arbeit und in allem" (28). 
Auch der Umzug nach Cheiklale und seine Profeß werden durch tiefe Sammlung 
gesegnet. Doch dauert die Ruhe nicht lange. Im Gehorsam wird ihm aufgetragen, 
sich auf das Priestertum vorzubereiten, und durch den Papst wird die Armut des 
Ordens erleichtert. Die Furcht, dadurch nicht mehr den letzten Platz einzunehmen, 
vertreibt ihn. Er bittet um die Erlaubnis und erhält sie, ihn in Nazareth, seinem 
Ausgangspunkt und letzten Halt, wiederzusuchen. Als Diener wird er im dortigen 
Klarissenkloster aufgenommen. 

Anderthalb Jahre dauert sein zweiter Aufenthalt in Nazareth, der Verkörperung 
seiner Sehnsucht, der einstigen Umwelt des letzten Platzes Jesu. Vom 5. bis zum 15. 
November hält er dort seine jährlichen Exerzitien. Ihre Frucht scheint aber zu sein, 
daß er sich von Nazareth löst. Er nennt es eine große Gnade, in der Heimatstadt 
Jesu leben zu dürfen, aber auf die Frage: •Muß ich daran festhalten, in Nazareth zu 
wohnen?", antwortet er mit Bestimmtheit: •Nein, nicht mehr als an allem übrigen. 
Nur an Gottes Willen festhalten, an Gott allein" (33, 34). 

Die Bedeutung dieser Indifferenz in Bezug auf Nazareth ist kaum zu überschät- 
zen. Das Priestertum, in dem er die Aufhebung seiner Nazarethwünsche sah (genau so, 
wie im Leben Jesu, wie er meinte), hätte ohne sie in seinem Leben keinen Platz 
erhalten. Damit wäre aber sein Nazareth in der räumlichen Beschränkung stecken 
geblieben und verkümmert, während nun die neue Gestalt seiner Nazarethgedanken 
gerade seiner priesterlichen Spiritualität zu verdanken ist, wie wir noch sehen wer- 
den. Die heilige Gleichmütigkeit trägt somit das ganze Gebäude seines Ideals, auch 
später noch (47). 

Gott allein. Charles de Foucauld hat versucht, mit biblischer, evangelischer Konse- 
quenz diesen Grundsatz zu leben. •Wo euer Schatz ist, da wird auch euer Herz sein" 
(Lk 12, 34). In der Zeit, in der er sich dieses Wort zu eigen zu machen suchte, schreibt 
er: •Hüten wir uns davor, unser Herz an etwas Geschaffenes zu hängen ... Machen 
wir unser Herz von allem frei, was nicht das Einzige ist. Nichts sei unser Schatz als 
Gott. Weder der Nächste noch wir selbst. . . Machen wir uns also frei von allem und 
seien wir auf der Hut, daß nichts mehr hineinkommt" (172). 

Das ist die gleiche Indifferenz, wie wir sie in den Geistlichen Übungen des hl. 
Ignatius finden. Darum kann Charles de Foucauld nun auch mit seiner positiven 
Lebenswahl beginnen. 

Das priesterliche Nazareth 

Es wäre kurzsichtig, in den klösterlichen Zickzackwegen von Charles de Foucauld 
einen Umweg zu sehen. Sie waren nicht nur notwendig, sondern haben auch einen 
bleibenden, positiven Beitrag geleistet. Überdies haben sie ihn auf den Weg des 
Priestertums geführt. Und gerade im Dialog mit seinem priesterlichen Sendungs- 
bewußtsein wird sein Nazarethideal sich weiter entwickeln. 



420 Piet Penning de Dries 

Es ist auffallend, daß jedesmal die Exerzitien, so übereinstimmend sie auch waren, 
dem Leben Bruder Karls eine neue Richtung wiesen. Im Jahre 1901 machte er zwei- 
mal Exerzitien, einmal vor seiner Weihe zum Diakon, das andere Mal vor seiner 
Priesterweihe. Beide Male unternimmt er einen Schritt, der für sein Leben bedeu- 
tungsvoll ist. Man könnte von einer endgültigen Lebenswahl in zwei Schritten 
sprechen. 

Der erste Schritt betrifft ganz allgemein seine Lebensweise (genre de vie); der 
zweite bestimmt näherhin seinen Lebensplatz. Zunächst stellt sich Charles die drei 
Weisen der vollkommensten Nachfolge Christi vor: die Predigt, die Wüste, Nazareth. 
Dann nimmt er eine ruhige, scheinbar mehr auf dem Verstand beruhende Wahl vor. 
Er sagt sich: •Ich bin sicher nicht zum Predigen berufen, weil meine Seele dazu nicht 
fähig ist, noch zur Wüste, weil mein Leib nicht leben kann, ohne zu essen, ich bin also 
zum Leben von Nazareth berufen (wozu meine Seele und mein Leib fähig sind und 
von dem ich mich angezogen fühle)" (531). Der letzte Zusatz zeigt, daß die Wahl 
keineswegs nur durch eine Verstandesüberlegung zustande kam. Von jetzt ab weiß 
er: •Ich bin zum Leben von Nazareth berufen". 

Im zweiten Schritt kann nun diese Berufung nach Nazareth näher untersucht 
werden. Die Frage für ihn lautet: Ist der letzte Platz so in Nazareth lokalisiert, daß 
er nur dort zu finden ist, oder entsteht umgekehrt Nazareth erst da, wo der letzte 
Platz ist? Das ist der tiefere Sinn dessen, was oberflächlich gesehen als eine Wahl 
zwischen Nazareth und Marokko erscheint. Letzlich geht es in diesem Stadium seines 
Lebensweges um die Wahl zwischen dem •heiligsten Land" und den •bedürftigsten 
Seelen" (534), zwischen dem letzten Platz im Heiligen Land und dem letzten Platz 
im Reiche Gottes, zwischen einem Nazareth, das für immer an einen Ort gebunden 
ist, und einem Nazareth, das immer aufs neue entsteht auf dem neuen letzten Platz, 
zwischen einem physischen Symbolismus und einem symbolkräftigen Realismus. 

Welche Glut dem Charisma des Heiligen Landes innewohnt, welche religiöse 
Anziehungskraft dieses Land auf Charismatiker ausübt, kann man an dem lang- 
samen Tempo ermessen, in dem die Liebe zu den Stätten Jesu vergeistigt wird. Das 
ist bei de Foucauld genauso wie bei dem Stifter der Gesellschaft Jesu. Und auch beim 
ersten •Kleinen Bruder Jesu" ist es die priesterlich-eucharistische Frömmigkeit, die 
diese Vergeistigung bewirkt. Das eucharistische Sendungsbewußtsein läßt ihn das 
geliebte Nazareth verlassen, um die eucharistische Gegenwart des Herrn Besitz 
ergreifen zu lassen vom letzten Platz der Bedürftigkeit, und so ein neues, sakramen- 
tales Nazareth gründen. Nur weil er sein geliebtes Nazareth auf eine neue, sakra- 
mentale Weise und darum als das wahre mitnahm, konnte er dahin kommen, Naza- 
reth zu verlassen (36•37). 

Das palästinensische Nazareth hatte nun seinen Dienst getan. Aber gerade jetzt, 
da es endgültig aufgegeben wird, gibt es eine theologische Bedeutung frei: Umwelt 
zu sein von Jesu Lieblingsort, dem letzten Platz. 

Das endgültige Nazareth 

Nach all dem wird man sich kaum noch wundern, im endgültigen Nazareth Bruder 
Karls Züge zu finden, die eher im Gegensatz zum evangelischen Nazareth zu stehen 
scheinen. Es ist das beschauliche Erbe aus der monastischen Zeit. Als Beispiel dafür 



Die religiöse Grunderfahrung von Charles de Foucauld 421 

zunächst einige Exerzitienvorsätze aus Beni-Abbes (1902): •Es niemals unter- 
lassen, tagsüber und nachts je eine Stunde dem Gebet zu widmen, tagsüber eine 
volle Stunde der schweigenden Anbetung, nachts zunächst Rezitation von Matutin 
und Laudes, dann schweigende Anbetung" (537). •Soviel wie möglich eine halbe 
Stunde Vorbereitung vor der Messe und anderthalb Stunden Danksagung danach" 
(541). Dazu einige Regeln für die geplante Gründung der •Kleinen Brüder vom 
Heiligsten Herzen Jesu", ebenfalls aus dem Jahre 1902: •Immerwährendes Schwei- 
gen (Le silence est perpetuel)! Die Kleinen Brüder sprechen nur mit dem Prior. Um 
mit anderen zu sprechen, muß man von ihm Erlaubnis haben. Diese Erlaubnis, sei es 
zum Gespräch untereinander, sei es mit Auswärtigen, soll aber nur selten erteilt 
werden... Keine weltliche Lektüre, keine weltlichen Studien, keine Zeitungen" 
(425). •Obwohl sie zu mehreren zusammen leben, sollen sie sich als Einsiedler be- 
trachten, wegen der großen Zurückgezogenheit, in der sich ihr Leben abspielt, dank 
der immerwährenden Klausur, dem Stillschweigen, der Abgeschiedenheit von allen 
weltlichen Dingen und äußeren Geschäften" (434). So wird sich wohl niemand das 
Familienleben in Nazareth vorgestellt haben. Nur Foucauld, und wir werden sehen, 
warum. 

Auch durch das Priestertum scheint das eine oder andere in das nazarethanische 
Ideal hineingekommen zu sein, was wir nicht in ihm erwarten würden. Zum Beispiel 
der energische Vorsatz: •Mehr Wissenschaft • alle Zeit, die nicht von den geist- 
lichen Übungen, von der Liebe oder von anderen zwingenden Pflichten beansprucht 
wird, dem Studium widmen" (533). Täglich sollen zu genau festgelegten Zeiten 
Evangelisationsstunden für Hausgenossen und Gäste stattfinden (540, 543). Der 
Zimmermannssohn wird wohl kaum an ein solches Tagesprogramm gedacht haben. 
Einmal klagt Bruder Karl, daß sein Nazareth einem Bienenkorb gleiche (39, 618). 
Wenn wir uns darüber wundern, tut er es nicht minder: •Mit Verwunderung sehe 
ich mich von einem betrachtenden Leben in ein Leben geistlicher Dienste übergehen, 
wozu ich gegen meinen Willen durch die Not der Seelen gebracht werde" (39). 

Aber mit welchem Recht erhebt dann de Foucauld noch Anspruch auf Nazareth als 
sein Ideal? Weil sich seine religiöse Grunderfahrung: •Jesus auf dem letzten Platz", 
wenn auch gewandelt, durchgehalten hat, reiner, tiefer, geistiger geworden ist. Er 
hat immer mehr verstanden, was es um den evangelischen, theologischen Sinn seines 
Nazareth, oder besser: seiner Nazaretherfahrung ist; Nazareth ist ihm nur noch 
Umwelt des letzten Platzes, sonst nichts. Dieser Idee ist er immer treu geblieben. Das 
priesterliche Amt und die priesterliche Aufgabe sind als neue Möglichkeit verbor- 
genen, niedrigen, demütig dienenden Nazarethlebens in den Lebensplan aufgenom- 
men worden, und nur insoweit, als sie diesem Lebensplan sich einfügen. Die Bruder- 
schaften müssen darum auch vor allem in den Missionsländern, in denen noch keine 
direkte Evangelisation möglich ist, errichtet werden (401•403, 447). So versichert 
sich Charles de Foucauld des letzten Platzes, sowohl unter den anderen Priestern, 
denen er den Weg bereitet (544), wie auch unter den Eingeborenen, unter denen er 
sich in Armut, Erniedrigung und Schweigen verbirgt. Daß der Priester schweigt, 
erhöht die Verborgenheit des letzten Platzes. 

Auch die kontemplativen Elemente des Foucauld'sehen Lebensideales sind keine 
heterogene Bruchstücke einer nazarethfremden Welt. Er sieht sein Gebetsleben aus- 



422 Friedridi Wulf 

drücklich als apostolisch an: apostolisch in seinem •sehnsüchtigen" Verlangen, der 
Name •Jesus-Retter" möge ausdrücken, was Er ist, und apostolisch durch den Herrn 
selbst (537•538). Damit sind die Kleinen Brüder Jesu eine apostolische Genossen- 
schaft, wenn auch im verborgenen, tätig in der Beschauung. Kontemplation ist selbst 
Tätigkeit auf dem letzten Platz. 

So bleibt als tragender Grund, als alles umfassender und umformender Sinn des 
Lebens von Charles de Foucauld die durch Christus inspirierte Vorliebe für voll- 
kommenen Mißerfolg und ewiges Schweigen, für Verworfenwerden und Verlassen- 
heit, für Entbehrung und Verachtung, für Einsamkeit, Schwachheit und Verdemü- 
tigung (•aneantissement", 47, 49, 334). Er ist nach einem von ihm selbst als Vorsatz 
ausgesprochenen Wort ständig •auf der Suche nach dem letzten Platz" (546). 

Tugenden der Humanität 

Von Friedridi Wulf SJ, München 

Man hat katholischerseits in den letzten Jahrzehnten viel von der •Unterschei- 
dung" des Christlichen gesprochen, um das Einmalige und Unvergleichliche der 
christlichen Botschaft hervorzuheben und sie gegen eine weltläufige Einebnung zu 
schützen. Im Hintergrund stand dabei die bedrohliche Selbstverständlichkeit, mit der 
ein guter Teil der modernen Menschen, insbesondere der Intellektuellen, das Chri- 
stentum im Vergleich mit anderen Religionen und philosophischen Weltanschau- 
ungen relativiert. Man muß aber in der heutigen Verkündigung ebenso von der 
•Gewöhnlichkeit" des Christlichen sprechen, von seinem humanen Untergrund, von 
dem, was alle an ihm verstehen, wenn sie nur guten Willens sind. Anders wird man 
die vielen, die dem Glauben ihrer Väter entfremdet sind und oft nicht mehr als die 
Empfänglichkeit für Gottes Anruf mitbringen, nicht erreichen. Gott selbst ist diesen 
Weg gegangen. Er ist Mensch geworden wie wir, in der Gewöhnlichkeit der mensch- 
lichen Natur und des menschlichen Alltags (Phil 2, 7; Hebr 2, 17). Er hat die Men- 
schen in ihren gewöhnlichen Lebenserfahrungen, in ihrem Alltag angesprochen. 
•Apparuit benignitas et humanitas Salvatoris nostri Dei", •Erschienen ist die Güte 
und die Menschenfreundlichkeit, die Humanität, unseres Erlösergottes", schreibt der 
hl. Paulus an seinen Schüler und Mitapostel Titus (Tit 3, 4). Nicht zufällig begegnet 
dieses Wort in der zweiten Weihnachtsmesse, die in aurora, in der Morgendämme- 
rung, beim Einfallen des neuen Lichtes, am Beginn des Tages unserer Erlösung, 
gefeiert werden soll. Das Licht von oben, das absolute Geheimnis, leuchtet auf in 
der Humanität unseres Erlösergottes. Das •Unterscheidende" des Christlichen wird 
erst in seiner •Gewöhnlichkeit" richtig erfaßt. Wenn wir darum im folgenden von 
einigen humanen Tugenden handeln, vom Verstehen und Verzeihen, von der Geduld 
und der Güte, dann knüpfen wir zunächst an allgemeingültige, von allen angenom- 
mene menschliche Ideale an. Wir suchen dann aber zu zeigen, wie diese Ideale erst 




