
422 Friedridi Wulf 

drücklich als apostolisch an: apostolisch in seinem •sehnsüchtigen" Verlangen, der 
Name •Jesus-Retter" möge ausdrücken, was Er ist, und apostolisch durch den Herrn 
selbst (537•538). Damit sind die Kleinen Brüder Jesu eine apostolische Genossen- 
schaft, wenn auch im verborgenen, tätig in der Beschauung. Kontemplation ist selbst 
Tätigkeit auf dem letzten Platz. 

So bleibt als tragender Grund, als alles umfassender und umformender Sinn des 
Lebens von Charles de Foucauld die durch Christus inspirierte Vorliebe für voll- 
kommenen Mißerfolg und ewiges Schweigen, für Verworfenwerden und Verlassen- 
heit, für Entbehrung und Verachtung, für Einsamkeit, Schwachheit und Verdemü- 
tigung (•aneantissement", 47, 49, 334). Er ist nach einem von ihm selbst als Vorsatz 
ausgesprochenen Wort ständig •auf der Suche nach dem letzten Platz" (546). 

Tugenden der Humanität 

Von Friedridi Wulf SJ, München 

Man hat katholischerseits in den letzten Jahrzehnten viel von der •Unterschei- 
dung" des Christlichen gesprochen, um das Einmalige und Unvergleichliche der 
christlichen Botschaft hervorzuheben und sie gegen eine weltläufige Einebnung zu 
schützen. Im Hintergrund stand dabei die bedrohliche Selbstverständlichkeit, mit der 
ein guter Teil der modernen Menschen, insbesondere der Intellektuellen, das Chri- 
stentum im Vergleich mit anderen Religionen und philosophischen Weltanschau- 
ungen relativiert. Man muß aber in der heutigen Verkündigung ebenso von der 
•Gewöhnlichkeit" des Christlichen sprechen, von seinem humanen Untergrund, von 
dem, was alle an ihm verstehen, wenn sie nur guten Willens sind. Anders wird man 
die vielen, die dem Glauben ihrer Väter entfremdet sind und oft nicht mehr als die 
Empfänglichkeit für Gottes Anruf mitbringen, nicht erreichen. Gott selbst ist diesen 
Weg gegangen. Er ist Mensch geworden wie wir, in der Gewöhnlichkeit der mensch- 
lichen Natur und des menschlichen Alltags (Phil 2, 7; Hebr 2, 17). Er hat die Men- 
schen in ihren gewöhnlichen Lebenserfahrungen, in ihrem Alltag angesprochen. 
•Apparuit benignitas et humanitas Salvatoris nostri Dei", •Erschienen ist die Güte 
und die Menschenfreundlichkeit, die Humanität, unseres Erlösergottes", schreibt der 
hl. Paulus an seinen Schüler und Mitapostel Titus (Tit 3, 4). Nicht zufällig begegnet 
dieses Wort in der zweiten Weihnachtsmesse, die in aurora, in der Morgendämme- 
rung, beim Einfallen des neuen Lichtes, am Beginn des Tages unserer Erlösung, 
gefeiert werden soll. Das Licht von oben, das absolute Geheimnis, leuchtet auf in 
der Humanität unseres Erlösergottes. Das •Unterscheidende" des Christlichen wird 
erst in seiner •Gewöhnlichkeit" richtig erfaßt. Wenn wir darum im folgenden von 
einigen humanen Tugenden handeln, vom Verstehen und Verzeihen, von der Geduld 
und der Güte, dann knüpfen wir zunächst an allgemeingültige, von allen angenom- 
mene menschliche Ideale an. Wir suchen dann aber zu zeigen, wie diese Ideale erst 



Tugenden der Humanität 423 

im Christlichen, näherhin in der Person und der Verkündigung Christi, ihre eigent- 
liche Tiefe erfahren. Man kann sie sich darum auch im letzten nur in der Gnade zu 
eigen machen, in der Anteilnahme am Verstehen und Verzeihen, an der Geduld und 
der Güte Jesu Christi, unseres Erlösers. 

I 

Vom Verstehen 

•Sie verstehen sich nicht mehr", hört man wohl sagen, wenn eine Ehe oder eine 
Freundschaft in eine ernste Krise gekommen ist. Ob sie sich je verstanden haben? 
Es ist nicht leicht, einander zu verstehen. Denn jeder von uns ist ein einmaliges, 
unvertauschbares Wesen, hat sein eigenes Schicksal, seine eigenen Freuden und 
Leiden, seine Not, seine Dunkelheiten, die ihm selbst verschlossen bleiben, und seine 
Schuld, seine Art zu sehen, zu empfinden und sich zu äußern, seine Güter, nach denen 
er sich ausstreckt, seine Erfüllungen und Enttäuschungen. Jeder von uns ist darum 
im Grunde einsam, und je älter der Mensch wird, um so schmerzlicher wird er seine 
Einsamkeit gewahr. Man soll sich nicht täuschen. Wieviele Verhältnisse von Mensch 
zu Mensch, die sehr fest und innig zu sein schienen, zerbrechen über Nacht und 
erweisen sich bei der ersten größeren Belastung als wenig tief. Wer Lebenserfahrung 
hat, wird darum nicht jedes Verstehen schon als vollendet und unerschütterlich an- 
sehen. Er wird aber auch nicht Unmögliches verlangen. Denn er weiß, daß vieles von 
dem, was jeder in seinem Herzen trägt, dem anderen nicht mehr oder nur sehr 
schwer zugänglich und nachvollziehbar ist. Das ist ja gerade die schmerzliche Erfah- 
rung einer echten und reifen Liebe, daß uns ein letztes Verstehen und Einssein in 
dieser Welt nicht gegeben ist. Es ist nicht immer nur Selbstsucht oder Blindheit, was 
einen Menschen verzagt und vielleicht vorwurfsvoll sagen läßt: •Du verstehst mich 
nicht", •Ich werde nicht verstanden", •Ich verstehe dich nicht mehr". Das Verstehen, 
das Einverständnis der Herzen bis in ihre letzte Tiefe, ist eine schwere und • so 
möchte man bisweilen meinen • eine nicht gar so häufige Sache. 

Wenn man das gerade heute sagen muß, weil der Mensch der westlichen Kultur 
so empfindsam geworden ist und stärker als frühere Geschlechter unter seinen Schwie- 
rigkeiten leidet, so gibt es in unserer Zeit in gewissem Sinn auch das Umgekehrte: 
man versteht einander zu schnell. Wie ist das gemeint? Der einheitliche und jede 
persönliche Note immer mehr ausschließende Lebensstil des heutigen Menschen, der 
sich in der modernen Welt herausgebildet hat und der sich auf fast alle Äußerungen 
des menschlichen Lebens erstreckt, zeigt auch eine weitgehende Gleichheit seiner 
inneren Welt an. Es besteht eine auffallende Übereinstimmung in dem, was man 
denkt und empfindet. Man hat die gleichen Wunschträume, die gleichen Vorstellun- 
gen von dem, was das Leben erstrebenswert macht, die gleichen Fehler und Schwä- 
chen, die gleichen Ängste und Enttäuschungen. Eben darum versteht man auch ein- 
ander so gut, aber nicht in dem, was jeden zu diesem besonderen Menschen macht, 
sondern was allen gemeinsam ist und • nach einem ungeschriebenen Gesetz • zu 
sein hat. Im Grunde lebt man darum aneinander vorbei. Man meint gar nicht den 
anderen, den man zu verstehen vorgibt, sondern sich selbst. Man erkennt sich in 



424 Friedrieh Wulf 

jedem wieder. Darum tritt man auch füreinander ein. Wenn jemand wegen einer 
Anschauung oder eines Verhaltens, über deren Richtigkeit ein allgemeines, still- 
schweigendes Einverständnis besteht, angegriffen wird, dann nimmt man spontan, 
u. U. heftig für ihn Partei, als sei man selbst angegriffen, um so mehr, wenn es um 
weltanschauliche und sittliche Fragen geht. Selbst die offensichtliche Verfehlung eines 
anderen, zu dem man gar keine persönlichen Beziehungen zu haben braucht, ent- 
schuldigt man leicht, weil sie an eigene Schwächen rührt und die Erinnerung an 
eigene Schuld wachruft. Auf Grund großer Verwundbarkeit und vielfacher Not und 
um der eigenen Rechtfertigung willen sucht man schließlich alles zu verstehen, das 
heißt aber alles zu verzeihen. Hier führt das Verstehen, das wir doch zu den Tugen- 
den gezählt haben, geradezu eine Gefährdung der sittlichen Ordnung herauf. 

Tugend besagt immer Mitte, Mitte zwischen einem Zuviel und einem Zuwenig. 
Wer kann uns diese Mitte lehren? Nur einer, der selbst schon verstanden ist und sich 
von einem Verstehenden getragen weiß. Nur der vermag den Mitmenschen so zu 
sehen und anzunehmen, wie er ist, und dadurch mit ihm ins Einverständnis zu kom- 
men, ihn zu tragen und aus seiner Selbstverhaftung zu erlösen. Denn er ist frei, er 
steht dem anderen nicht mehr in Bedürftigkeit gegenüber und braucht nicht immer 
wieder von neuem der Bestätigung. Ob es überhaupt solche Menschen gibt? Letztlich 
nur einen einzigen, das ist Christus. Er ist ein im Grund seines Seins Verstandener 
und darum auch ein Verstehender. Er ist von seinem erkennenden Vater ganz durch- 
lichtet und darum selbst Licht, vom Vater umfangen und darum selbst Liebe. Er ist 
der einzige, der unsere wahre Lage erkennt, der uns versteht, der uns verstehend 
trägt, gesund macht und andere verstehen lehrt. An ihn sind wir darum alle ver- 
wiesen, wie jener achtunddreißigjährige Kranke des Evangeliums, der auf die Frage 
des Herrn, ob er gesund werden wolle, antworten mußte: •Ich habe keinen Men- 
schen" (Jo 5, 7). Er fand diesen Menschen in Christus. Auch wir sind die Unverstan- 
denen, die in ihrer letzten Einsamkeit von niemandem verstanden werden, die sich 
nicht einmal selbst verstehen. Durch das Verstehen Gottes in Christus aber sind wir 
Erlöste, Verstandene, im Herzen des Vaters Aufgehobene, und nur als solche können 
wir auch andere in ihren eigentlichen Anliegen, ihrem tiefsten Verlangen und ihrer 
Grundnot verstehen. 

Drei Dinge sind es vor allem, die nach dem Vorbild Christi die Tugend des Ver- 
stehens ausmachen und zu ihr hinführen. Man muß zunächst einmal das Leben 
dessen, den man verstehen will, teilen. Wer nie in irgendeiner Form Armut und 
Entbehrung verspürt hat, kann die Armen und Unterdrückten kaum verstehen; wer 
nie Schmerzen erduldet, Not erlitten hat, kann den Leidenden nur wenig helfen. 
Von Christus lesen wir darum beim heiligen Paulus: •Er nahm Knechtsgestalt an 
und wurde den Menschen gleich. Und in seinem äußeren Verhalten wurde er als ein 
Mensch befunden. Er erniedrigte sich selbst, indem er gehorsam wurde bis zum Tod, 
ja bis zum Tod am Kreuz" (Phil 2, 7 f.). Im Hebräerbrief heißt es noch deutlicher, 
Christus sei mit unseren Schwachheiten: dem Leidenkönnen und Sterbenmüssen 
behaftet gewesen und deshalb in allen Stücken, ähnlich wie wir, versucht worden, 
nur die Sünde ausgenommen, um mit uns fühlen zu können (Hebr 4, 15). In seiner 
Nachfolge ging Charles de Foucauld zu den Beduinen in die Wüste, gingen die 



Tugenden der Humanität 425 

Arbeiterpriester in die Fabriken, lassen sidi die Kleinen Schwestern von Jesus selbst 
in die Gefängnisse einschließen. Sie alle wollen denen nahe sein und deren Schicksal 
teilen, die zunächst nichts anderes suchen als Menschen, die sie verstehen, die für sie 
da sind, die ihnen das Bewußtsein wiedergeben, nicht allein zu sein oder verachtet 
zu werden. Was hier von der Anteilnahme an der Not des Mitmenschen gesagt ist, 
gilt in gleicher Weise auch von der Anteilnahme an seinen Erfüllungen und Idealen. 
Um einen Liebenden zu verstehen, muß man selbst geliebt haben und lieben, um 
einen religiösen Menschen zu verstehen, muß man selbst mit Gott vertraut sein. 

Als Zweites erfordert das Verstehen, daß man nicht nur um die Grunderfahrun- 
gen des menschlichen Daseins aus eigenem Erleben weiß, sondern sie durchgetragen 
und • wenigstens grundsätzlich • bewältigt hat. Nur dann geht vom Verstehen 
Überzeugungskraft und Tragfähigkeit aus, fühlt sich der Mitmensch in einem tieferen 
Sinn verstanden, findet er am anderen einen Halt, weiß er sich in ihm geborgen. 
Darum sagte Christus zu den Aposteln im Abendmahlssaal: •In der Welt habt ihr 
Bedrängnis; aber seid getrost: ich habe die Welt überwunden" (Jo 16, 33). Alle, die 
Jesus kannten und ihm einmal begegnet waren, hatten den Eindruck, nicht nur 
einem Erfahrenen gegenüberzustehen, einem, der •wußte, was im Menschen war" 
(Jo 2,25), sondern einem, der vom Grund seines Herzens her lebte und ganz über 
sich verfügte, der aus tieferen Quellen schöpfte, weil er mit Gott in innigster Verbin- 
dung stand. Es •ging eine Kraft von ihm aus" (Lk 6, 19), und er •lehrte sie wie 
einer, der Macht hat" (Mk 1, 22). Noch der Leidende strahlte etwas so Überzeugen- 
des aus, daß der eine Schacher sich von ihm verstanden fühlte. Niemand wird dem 
Herrn auf diese Höhe, in diese Einsamkeit folgen können; wir alle sind Ringende 
und immer wieder Fallende. Aber wo wirklich im Glauben an Christus geliebt und 
gelitten, das Leben in seinen Höhen und Tiefen bestanden wird, vermag der Ver- 
stehende durch sein Verstehen den anderen mitzutragen. 

Damit sind wir beim Dritten und Letzten, das der Tugend des Verstehens eignet. 
Den Mitmenschen verstehen heißt nicht nur sein Schicksal, seine Eigenart und Be- 
sonderheit, seine jeweilige Situation erkennen und irgendwie mitvollziehen, sondern 
ihn selbst ohne Abstriche annehmen, zu ihm stehen, bei ihm ausharren, ohne das 
Ungute in ihm zu billigen, ohne das Unrecht Recht zu nennen und Schuld zu ver- 
teidigen. Man darf nicht verurteilen und muß dennoch an dem, was Recht ist, fest- 
halten. Das vermag nur der Liebende, und hier zeigt sich, wie sehr Verstehen eine 
Form der Liebe ist. Nur der Liebende verletzt nicht, selbst wenn er tadeln müßte. 
Auch dafür ist Christus das unerreichbare Vorbild. Er konnte der Samariterin am 
Jakobsbrunnen alles sagen, was sie getan hatte, und dennoch ihr Vertrauen gewinnen 
(Jo 4, 39). Er konnte zur Ehebrecherin stehen, ohne ihr Recht zu geben (Jo 8, 11). Er 
konnte die Emmausjünger wegen ihrer Glaubensträgheit tadeln und dennoch ihr 
Herz brennend machen. Er hatte sie alle in ihren tiefsten Nöten verstanden, und sein 
Verstehen hatte sie geheilt. Wer den Menschen helfen will, muß eine große und alles 
verstehende Liebe haben, jene Liebe, die Anteilnahme an der verstehenden Liebe 
Christi ist. 



426 Friedrich Wulf 

II 

Vom Verzeihen 

Wir haben in unserer Zeit allen Grund, vom Verzeihen zu sprechen. Es ist in den 
letzten Jahrzehnten gewaltiges und unübersehbares Unrecht geschehen, das hier auf 
Erden seiner Größe entsprechend nie gesühnt werden kann. Feindschaft, Krieg und 
Unterdrückung haben die Dimensionen der Welt angenommen. Ganze Gruppen von 
Menschen wurden und werden ausgerottet. Der allenthalben vernommene Ruf nach 
Friede ist trügerisch. Vom Verzeihen und von Versöhnung sprechen nur einzelne. 
Und doch ist nur mit ihnen der Friede garantiert. 

Was für die große Welt gilt, trifft auch für die Welt des Alltags zu. Auch hier ist 
das Wort vom Verzeihen heute dringlich. Die größeren Belastungen der Menschen, 
das enge Beieinandersein in der Wohnung wie im Betrieb, der Zusammenstoß vieler 
Interessen haben es mit sich gebracht, daß man sich öfter und heftiger als früher 
aneinander reibt, sich abstößt, bekämpft; viele sehen im anderen in erster Linie den 
Konkurrenten oder den Feind. Von der Abneigung bis zum Haß ist darum heute die 
ganze Skala liebloser Gesinnungen und Gefühle in erhöhtem Maße anzutreffen. Und 
auch hier, in der Welt des Alltags, ist die Verzeihung keine allzu häufige Sache. Man 
geht sich aus dem Weg, man zieht sich zurück, man isoliert sich oder hat nur noch 
mit solchen Umgang, denen man zugeneigt ist, aber damit bleibt der Konflikt unge- 
löst; das Herz wird hart und ist voller Gift. Nicht einmal dort geschieht eine Ver- 
zeihung und darum Versöhnung, wo man einen Strich unter eine Feindschaft zieht, 
wo man vergißt oder auf eine Genugtuung verzichtet. Das deutsche Wort •Ver- 
zeihung" beinhaltet nicht mehr als dieses. Die damit ausgedrückte christliche Wirk- 
lichkeit aber greift tiefer, ist radikaler. In der Verzeihung wird dem Fehlenden die 
Schuld erlassen, sie wird ausgetilgt, soweit es auf den Verletzten ankommt. Das 
bedeutet nicht, daß man alles Unrecht stehen lassen sollte. U. U. ist man verpflichtet, 
das Recht wiederherzustellen, um der eigenen Person, um eines dritten oder auch 
um der Sache selbst willen. Aber das berührt nicht die innerste Gesinnung des Her- 
zens, die vom Verzeihen bestimmt ist. Die verzeihende Liebe müßte zur Grund- 
haltung eines jeden von uns werden. Nur so ließe sich das Leben in den Umständen, 
die den meisten von uns heute aufgezwungen sind, menschlich und christlich 
bestehen. 

Ist das aber nicht zu hoch gegriffen? Hatte nicht schon Petrus den Herrn zaghaft 
gefragt: •Herr, wie oft muß ich meinem Bruder vergeben, wenn er gegen mich fehlt? 
Bis zu siebenmal?" (Mt 18, 21). Gerade darin besteht ja die Schwierigkeit des Ver- 
zeihens, daß es aus seinem Wesen heraus keine Grenze duldet, weder gegenüber der 
Größe noch der Häufigkeit des erlittenen Unrechts. Die Bergpredigt spricht hier eine 
radikale Sprache. Wir sollen unsere Feinde lieben (Mt 5, 43), die es also noch sind, 
und sollen unseren Schuldigern •bis siebzig mal siebenmal" vergeben (Mt 18, 22), 
also immer wieder von neuem und ohne Sicherung. Man kann darum ruhig sagen 
und trifft damit die volle Wahrheit, daß wir von der Tugend des Verzeihens über- 
fordert sind. Wir können ihr nicht nachkommen, obwohl wir es müßten. Eben darum 
bleiben die meisten Formen des Verzeihens, wie sie unter uns vorkommen, hinter 
dem, was eigentlich gemeint und gesollt ist, weit zurück. Sie stoßen nicht bis auf 



Tugenden der Humanität 427 

den Grund des Herzens durch. Dieser Zwiespalt zwischen dem Sein-sollenden und 
unserem Nicht-können ist verschuldet; er ist eine Folge unserer Sünde. An ihm 
erfassen wir darum, was es heißt, •im Finstern und im Schatten des Todes zu 
wohnen". 

In diese Situation des unerlösten Menschen wirft nun das Geheimnis der Heiligen 
Nacht ein befreiendes Licht: •Erschienen ist die Güte und die Menschlichkeit unseres 
Erlösergottes." Sein Erscheinen in dieser Welt ist das Erscheinen der verzeihenden 
Liebe. Gott hat uns geliebt, als wir noch Sünder waren (Rom 5, 8; 1 Jo 4, 10). Ein 
Geheimnis, dessen Tiefe wir nie ganz ausloten werden. Er läßt unsere Sünden nach, 
indem er uns liebt. Seine Liebe brennt gleichsam unsere Schuld fort, macht sie 
ungeschehen, wenn wir uns nur ihrem Leuchten und ihrer Glut aussetzen. Das kann 
nur Gott allein. Nur er kann ein schuldig gewordenes Herz so umwandeln, daß es ein 
schuldloses wird. Er tut es dadurch, daß er seine Liebe den Menschen mitteilt. Damit 
ist aber zugleich gesagt, warum nun auch wir verzeihen können, so verzeihen können, 
wie es Gott getan hat, wie es dem Wesen der verzeihenden Liebe entspricht. Wenn 
Gott uns in Christus die Verzeihung schenkte, unsere Sünden auslöschte, indem er 
uns liebte, seine Liebe uns mitteilte, zu eigen gab, dann können und müssen wir mit 
eben dieser Liebe die Menschen mit verzeihender Liebe lieben, ihnen so verzeihen, 
wie Gott uns verziehen hat. Was uns vorher unmöglich war, ist uns in der Erlösung 
möglich geworden. Seitdem Gott Mensch geworden ist, gibt es ein menschliches Ver- 
zeihen, das zugleich und zuerst ein göttliches Verzeihen ist. Darum kann uns auch 
Christi Verzeihen ein Vorbild sein, das wir nachahmen können. An ihm sollen wir 
ablesen, wie wir verzeihen müssen. 

Was ging denn in Christus vor, als er zu dem Gelähmten, den man auf einer 
Bahre vor ihn hingelegt hatte, sagte: •Kind, deine Sünden sind vergeben" (Mk 2, 5), 
als er die Ehebrecherin mit den Worten entließ: •Auch ich verurteile dich nicht. Geh, 
von jetzt an sündige nicht mehr" (Lk 8, 11), und als er nach der Aufrichtung des 
Kreuzesholzes seine Opferhingabe mit der Bitte für seine Peiniger begann: •Vater, 
verzeih ihnen; denn sie wissen nicht, was sie tun!" (Lk 23, 34)? In solchen Augen- 
blicken schwang er sich mit der ganzen Kraft seines Herzens in jene Liebe ein, mit 
der der Vater ihn liebte und sich durch ihn den Menschen in verzeihender Liebe 
zuneigte, gab er sich dieser Liebe ganz hin, bot ihr seinen Geist und seinen Leib dar, 
gab ihrem Strom freien Lauf zu den Menschen hin. Hier wurde für ihn in mensch- 
licher Erfahrung deutlich und greifbar, daß es ein und dasselbe war, vom Vater 
geliebt zu werden, den Vater wiederlieben zu dürfen und das Herz des Vaters zu den 
Menschen hin zu sein. Und ebenso wurde er für die Menschen, zu denen er das Wort 
der Verzeihung sprach, die Sichtbarkeit und Greifbarkeit, der Widerschein der ver- 
zeihenden Liebe Gottes. 

Können wir aber solches nachahmen? Ja, wir können es. Zwar begegnen wir 
zunächst, anders als Christus, der Liebe des Vaters als Sünder. Diese Liebe trifft bei 
uns ihr aussetzen, uns von ihr ergreifen lassen, sie annehmen • in der Reue und im 
uns ihr aussetzen, uns von ihr ergreifen lassen, sie annehmen • in der Reue und im 
Bekenntnis • und dadurch befreit werden von unserer Selbstsucht, von unserer 
Hartherzigkeit und Selbstgerechtigkeit, können auch wir wie Christus unseren Schul- 
digern verzeihen. Wir tun dann nichts anderes als Christus, indem wir mit ihm und 



428 Friedridi Wulf 

in ihm der verzeihenden Liebe des Vaters, die wir an uns selbst erfahren haben, 
Raum geben, sie nicht nur ein frommes Wort, eine momentane Rührung, sondern die 
Wirklichkeit unseres Lebens sein lassen. Die Verzeihung, die wir den Menschen täg- 
lich und immer wieder gewähren, ist sogar das entscheidende und untrügliche 
Zeichen dafür, daß wir in der Liebe Gottes sind und seiner Verzeihung gewiß sein 
dürfen. Das ist der Sinn der fünften Vaterunserbitte: Vergib uns unsere Schuld, wie 
auch wir vergeben unseren Schuldigern! Es besteht ein enger und unzertrennbarer 
Zusammenhang zwischen der Verzeihung, die wir unseren Schuldigern gewähren, 
und der Verzeihung, die wir selbst bei Gott finden. In dem Maße wir uns durch die 
verzeihende Liebe des Vaters in das Bild des verzeihenden Sohnes umwandeln 
lassen (2 Kor 3, 18; Kol 3, 8), in dem Maße werden auch wir in der Ähnlichkeit mit 
Christus und in seiner Nachfolge den Menschen verzeihen können. 

Wo liegt also der Kern der Tugend des Verzeihens? In jener demütigen und 
dankbaren Liebe, die dem Menschen in der Begegnung mit dem verzeihenden Gott 
zuteil wird. Wer darum verzeihen will, muß zunächst zur Einsicht in seine eigene 
Schuld kommen, muß sie vor Gott, vor den gekreuzigten Herrn hintragen und deren 
Liebe erfahren. Ohne diese lebendige Erfahrung, nicht nur einmal, sondern immer 
wieder gemacht, gibt es keine Tugend des Verzeihens. Sie erst wandelt das Herz um, 
entfernt aus ihm den Stachel des Verletztseins, löst es aus seiner Verkrampfung und 
macht es aufnahmebereit für jene größere Liebe, in der der Mensch den eigenen 
Horizont übersteigt und über sich selbst hinwegschreiten kann. Wer wirklich voll- 
zieht, daß Gott sich ihm, dem Sünder in verzeihender Liebe zuneigt, geriete in einen 
zerstörenden Widerspruch zu sich selbst, würde er dem Nächsten gegenüber anders 
handeln, als Gott ihm gegenüber gehandelt hat. Verzeihen im Vollsinn bedeutet also 
Zweierlei: einmal Verzicht auf Genugtuung • wenigstens innerlich und grundsätz- 
lich • für das einem zugefügte Unrecht, Nachlaß der Schuld, soweit es auf den 
Beleidigten ankommt; zweitens Liebe zu dem, der einem Unrecht zugefügt hat, eine 
Liebe, die aus jener Tiefe kommt, in der Gott dem Menschen begegnet. Beides hängt 
aufs engste miteinander zusammen: Die Liebe ist das eigentliche Motiv, weshalb die 
Schuld erlassen, verziehen wird. Eine solche Liebe wächst nicht auf einmal und hat 
viele Stufen. Aber alle, die sich Christen nennen, müssen auf dem Weg zu ihr sein. 

III 

Von der Geduld 

Geduld ist die Kraft des Tragens und Ertragens, die Willigkeit, um der Erreichung 
oder Bewahrung eines sittlichen Gutes willen, Hartes, Unannehmlichkeiten und 
Leiden auf sich zu nehmen, ohne zu murren oder der Traurigkeit zu verfallen. Sie 
ist nicht nur auf den jeweiligen Augenblick ausgerichtet, sondern erstreckt sich in 
der Zeit, denn das Gute wächst langsam und wird nur unter Widerständen verwirk- 
licht. In diesem Sinn ist sie die Kraft des Wartens und Ausharrens; sie läßt den 
Dingen und Menschen Zeit und gibt denen, die in dieser oder jener Weise versagen, 
immer wieder eine neue Chance; sie erlahmt nicht im Glauben und bleibt fröhlich 
in der Hoffnung (Rom 12, 12), auch wenn Gott schweigt. Ihre Frucht ist die Gelassen- 



Tugenden der Humanität 429 

heit, jene Entspanntheit des Herzens, die nicht mehr aus dem unmittelbaren Bezug 
zur Umwelt lebt, sondern aus tieferen Quellen gespeist wird. Sie gehört somit zu 
jenen Grundhaltungen, ohne die das menschliche und christliche Leben nur schwer 
bestanden wird. • Hier in unserer Überlegung schränken wir sie ein auf das Ver- 
hältnis zum Mitmenschen, auf die Notwendigkeit und die Pflicht, einander zu ertra- 
gen, die Last des anderen auf sich zu nehmen. 

Die Hindernisse, die sich in unserer Zeit der Geduld entgegenstellen, entstammen 
hauptsächlich zwei Ursachen, einmal dem schnelleren Kräfteverbrauch angesichts 
erhöhter Lebensschwierigkeiten, zum zweiten einer inneren Unruhe • Folge der 
technisierten und darum manipulierbaren Welt •, die nicht mehr warten und 
wachsen kann. Aus beiden Gründen ist das Verhältnis von Mensch zu Mensch gestört. 
Wir belasten einander mehr als früher, ohne Entsprechendes herzuschenken. Wir 
können darum einander nur noch schwer ertragen. Anderseits klammert man sich an 
den anderen und sucht bei ihm Hilfe, ist aber nicht bereit oder auch nur fähig, selbst- 
los, unbekümmert um die eigenen Interessen für den anderen da zu sein. In einer 
Gemeinschaft sind es viele, die fordern, und wenige, die mittragen. Das gleiche gilt 
für die gemeinsame Arbeit, das gemeinsame Werk. In all dem wird die Geduld auf 
eine harte Probe gestellt, die Geduld, die man mit sich selbst haben muß und mit 
anderen, mit einzelnen und mit einer Gemeinschaft: die Ehegatten miteinander, die 
Eltern mit ihren Kindern, die Erzieher mit ihren Schülern, die Dienstherren mit 
ihren Angestellten und die Angestellten mit ihren Dienstherren, die Priester mit 
ihrer Gemeinde und die Gemeinde mit ihren Priestern, die Regierenden mit den 
Untergebenen und umgekehrt. Und wie oft müssen wir uns alle der Ungeduld zeihen. 

Das gilt vor allem dann, wenn Zustände, die unsere Geduld erfordern, sich nicht 
ändern, wenn wir ihnen ohnmächtig ausgesetzt sind, wenn wir keinen greifbaren 
Erfolg sehen, wenn wir uns ewig den gleichen Schwächen und Schwierigkeiten der 
Mitmenschen gegenüber finden. Das zermürbt und entmutigt, macht ungeduldig und 
gereizt. Und dies um so mehr, als wir uns in der Welt von heute an schnelle Ver- 
änderungen und Erfolge gewöhnt haben. Der technische Handgriff zeitigt von einem 
Augenblick zum anderen seine Wirkungen, und es gibt viele, wenn auch oft unerlaubte 
Möglichkeiten, seiner gewöhnlichen Welt, den Menschen, mit denen man zusammen- 
gebunden ist, zu entfliehen, die Lebensräume zu wechseln. Wer bringt da noch die 
Geduld auf, sich mit schwierigen Kindern abzugeben, an der Seite des schwierigen 
Ehegatten auszuharren, den Gestrauchelten immer wieder nachzugehen; wer läßt 
ihnen Zeit und versucht es immer wieder von neuem. Hier zeigt sich, daß auch die 
Geduld eine Form der Liebe ist. •Die Liebe ist langmütig", schreibt Paulus (1 Kor 
13, 4. 7), •alles entschuldigt sie, alles glaubt sie, alles hofft sie, alles erträgt sie." Und 
weil die Liebe kein Maß kennt, haben wir auch nie einen berechtigten Grund, die 
Geduld mit einem Menschen aufzugeben. Man kann unter Umständen zu der Ein- 
sicht kommen, daß ein weiteres Bemühen zur Zeit zwecklos ist; man kann sogar 
gezwungen sein, eine räumliche Trennung von einem Menschen vorzunehmen. Aber 
der Mensch selbst bleibt einem aufgegeben. Man muß zu ihm stehen in Geduld, muß 
für ihn da sein, für ihn beten, sich für ihn verantwortlich wissen. Hier scheint die 
Geduld die Grenze zu überschreiten, die menschlicher Kraft gesetzt ist; hier ist sie 



430 Friedrich Wulf 

nicht mehr aus rein natürlicher Liebe heraus aufzubringen; hier leuchtet die Ewigkeit 
herein. Hier ist darum der Ort, eine tiefere Quelle zu graben, jene Quelle, die 
Christus, das Vorbild und der Geber der Geduld uns erschlossen hat. 

Christus hat mit seiner menschlichen Natur die Welt so angenommen, wie sie war, 
ohne Abstriche, unverkürzt, das heißt aber die unerlöste Welt, die unter der Herr- 
schaft des Teufels stand, in der es die Sünde gab, das Leid und den Tod. Man wird 
darum von vornherein sagen können, daß er ein großer Dulder werden mußte; denn 
in solcher Welt ist der Geduld ein weites Feld gegeben. Tatsächlich war er schon 
beim Propheten Isaias, im letzten Lied vom Gottesknecht (52, 13•53, 12), als solcher 
angesagt worden. Die Wirklichkeit seines Lebens hat es bestätigt. Er hat unter den 
Menschen geweilt, war einer wie sie, ein ganz gewöhnlicher Mensch, wie es schien; er 
hat mit ihnen gelebt und gelitten und alles mit ihnen geteilt. Er hat sie ausgehalten 
Tag für Tag, er der Reine die Sünder; er hat sie auf sich genommen, sie als seine 
Brüder betrachtet, hat um sie gerungen, ist ihnen nachgegangen mit nimmermüder 
Geduld. Bisweilen konnte er sie kaum ertragen, nicht einmal seine engsten Freunde, 
und ließ sich dennoch von ihnen küssen (Lk 22, 47). Er wurde nicht ungeduldig, als 
er mit den Emmausjüngern über Land ging und ihnen, die er unverständig und 
schwerfälligen Herzens nannte (Lk 24, 25), die Schrift erschloß, er hatte kein Wort 
des Vorwurfs, als er Thomas, dem Ungläubigen, seine Hände wies und seine Seiten- 
wunde darbot (Jo 20, 27), er tat das schier Aussichtslose, als er zum Verräter sprach: 
•Freund, dazu bist du da?" (Mt 26, 50). 

Die Geduld Christi ist die konkrete Weise der Liebe Gottes zu uns. Paulus kann 
darum beide in einem Atemzug nennen, indem er schreibt: •Der Herr aber lenke 
eure Herzen auf die Liebe Gottes und auf die Geduld Christi" (2 Thes 3, 5). Man 
kann aber ebensogut sagen, in der Geduld Christi werde die Geduld des Vaters für 
uns sichtbar und greifbar. Was ist das für eine Geduld, die Geduld Gottes mit uns? 
Sie ist ein Warten, ein Zurückhalten des Zornes, ein Aufschieben des Gerichtes über 
den Sünder. Gott weiß um unsere Schwäche; er verurteilt uns nicht; er gibt uns Zeit 
zur Umkehr. Seine Geduld hat darum einen ernsten und einen tröstlichen Klang. Sie 
mahnt uns und warnt uns, aber sie ergreift uns auch und bezwingt uns. Für den, der 
ihre Stimme hört, ist •der Gott der Geduld" zugleich •der Gott des Trostes", sagt 
der hl. Paulus. Denn er hört in ihr die Stimme Christi, die Stimme einer mensch- 
lichen Geduld, einer Geduld, die das geknickte Rohr nicht zerbricht und den glim- 
menden Docht nicht auslöscht (Mt 12, 20), eines Geduldsleidens, das den rechten 
Schacher bezwang und den heidnischen Hauptmann zum Glauben führte. Im Antlitz 
Christi leuchtet die Geduld Gottes als Liebe bis zum äußersten auf. 

Wir alle leben von der Geduld Gottes in Christus. Darum müssen auch wir gegen- 
über unseren Mitmenschen Geduld üben. Daraus erhellt aber, daß die im Zusammen- 
leben mit anderen uns abverlangte Geduld nicht nur die Maße dieser Welt haben 
darf, sondern im Horizont des Heils gesehen werden muß. Eben darum muß auch 
dann noch Geduld geübt werden, wenn es natürlich gesehen schon nicht mehr ver- 
langt werden kann oder keinen Sinn mehr zu haben scheint. Diejenigen, mit denen 
wir zusammen leben und arbeiten müssen, sind uns nicht nur durch die Bande des 
Blutes oder durch ökonomische und soziale Bedingtheiten zugeordnet, sondern von 



Tugenden der Humanität 431 

Gott aufgegeben. Wir sind also nicht nur für ihr zeitliches Wohl mitverantwortlich, 
sondern für ihr ewiges Heil. Wir müssen sie darum in einem sehr umfassenden Sinn 
auf uns nehmen, müssen ihre Eigenarten, ihre Schwächen und selbst ihre Sünden 
mittragen. Das ist der Inhalt unserer Geduld, wenn man sie christlich betrachtet. 
Gott Vater will durch uns mit den Menschen geduldig sein. Wir müssen darum 
unseren Zorn, mag er noch so gerechtfertigt erscheinen, zurückhalten, damit nicht 
auch uns gesagt werden muß, was Jesus den Jüngern sagte, als sie Feuer auf die 
unfreundlichen Samariter herabrufen wollten: •Ihr wißt nicht, wessen Geistes ihr 
seid" (Lk 9, 55). Christus will durch unsere Geduld die Menschen erlösen. Können 
wir bestimmen, wann es genug ist? Dürfen wir unserer Geduld Grenzen setzen, wenn 
er bis zum Aushauchen seines Lebens Geduld übte? Wie er uns die Füße gewaschen, 
also Knechtsdienste an uns getan hat, indem er unsere Sünden auf sich nahm und sie 
ans Kreuz trug, so müssen auch wir einander die Füße waschen, Knechtsdienst 
aneinander tun. Welche Weite und Tiefe würde unsere Geduld erhalten, wenn sie 
aus dieser Sicht gesehen würde! 

IY 

Von der Güte 

Wenn wir schon vom Verstehen, vom Verzeihen und von der Geduld sagen muß- 
ten, sie seien im Grunde Formen der Liebe, so wird nun die Liebe auch noch aus- 
drücklich genannt. Denn Güte ist nur ein anderes Wort für Liebe. Aber auch die 
Güte hat etwas mit der Menschlichkeit zu tun, sie ist sozusagen die Menschlichkeit 
der Liebe. Darum findet sie sich im Neuen Testament meist neben Ausdrücken, die 
den Klang lauterer Menschlichkeit haben, wie Milde, Erbarmen, Langmut. Die ver- 
schiedenen Begriffe werden fast synonym gebraucht und gehen ineinander über. Man 
hat die Güte die fließende Liebe genannt oder auch den Glanz der Liebe. Wenn 
man von einem gütigen Menschen spricht, dann will man damit sagen, daß die 
Liebe sein ganzes Wesen erfaßt habe und sich bis in den Ausdruck seines Gesichtes 
und den Klang seiner Stimme hinein zeige. Das Beglückende an ihr ist die menschlich 
gewinnende Art, Liebe zu spenden, und das Wohlwollen, das sie jedem Menschen 
gegenüber zur Schau trägt. 

Unsere Zeit ist der Güte nicht sonderlich günstig. Wohl sehnen wir uns nach ihr, 
aber wir finden sie selten. Die Menschen haben es alle so eilig, sie hasten aneinander 
vorbei; keiner hat für den anderen Zeit. Wo begegnet man noch dem gütigen 
Lächeln, von dem etwas Beruhigendes, Warmes und Stärkendes ausstrahlt, dem stil- 
len Liebesdienst, wie er von einer gütigen Krankenschwester erwiesen wird, dem 
gütigen Wort, das Wunder zu wirken vermag, dem schweigenden Einverständnis, 
das von der Güte getragen ist? Alles ist so nüchtern, so sachlich und nur auf den 
Nutzen bedacht. Man friert ein wenig dabei. Bisweilen hat man den Eindruck, daß 
die Welt der Technik auch das Innere des Menschen, sein Herz, erobert habe. Es 
fehlt die Atmosphäre echter Menschlichkeit, in der sich die Liebe äußern und aus- 
breiten könnte. Darum das Gefühl der Vereinsamung, das viele bedrückt. Die Liebe 
hat sich in den Intimbereich des Menschen zurückgezogen, und wenn sie daraus aus- 



432 Friedrich Wulf 

bricht, wirkt sie nur allzu häufig sentimental. Die Sentimentalität ist aber eine Per- 
version echter Liebe. Wenn sie heut so stark verbreitet ist, könnte sie eine Reaktion 
auf die kalte Sachlichkeit unserer Zeit sein. 

Güte ist reif gewordene Liebe. Wer sie besitzt, muß Lebenserfahrung haben. Er 
hat Abstand von sich gewonnen. Er ist selbstlos geworden. Er bringt sich nicht immer 
gleich ins Spiel. Er drängt sich nicht auf. Er kann warten, schauen, da-sein in jener 
Art des Gegenwärtigseins, die Sicherheit und Friede ausstrahlt. Die Dinge haben 
sich ihm gerundet, und er selbst ruht in sich; beides hängt miteinander zusammen. 
Aus all dem wird ersichtlich, daß es meist ältere Menschen sind, die zu den Gütigen 
zählen. Ihr Herz ist erfüllt. Sie haben in Jahren gesammelt, was sie jetzt verschenken 
können. Güte ist also nicht etwas, was man mitbringt, nicht nur ein sonniges Gemüt, 
ein umgänglicher Charakter, sondern was geworden ist, oft in hartem Ringen, im 
Selbstverzicht, in täglicher Entsagung, in vielen Opfern, in der Erfahrung von Ein- 
samkeit und Leid, von Verkanntsein und Erfolglosigkeit und nicht zuletzt von 
Schuld. Sie ist darum schwerer zu erlangen, als die kleinen Äußerungen der Güte für 
die meisten verraten. Sie setzt voraus, daß ein Mensch gut geworden ist und dieses 
Gutsein sich zu äußern vermag, nicht immer in gleicher Weise, bisweilen sogar nur 
in kargen Worten und Gebärden, denn Güte ist keusch, sie scheut sich, an die große 
Öffentlichkeit zu treten und ihre Werke auszuposaunen; sie liebt die Stille und wirkt 
gern im Verborgenen. 

Ein hohes Ideal. Wer vermag es zu verwirklichen? Im Grunde hat es nur einen 
einzigen gegeben, der rundum, vollkommen gütig war. Das war Christus der Herr. 
Er war es sogar aus sich selbst und zeigte es vom beginnenden Erwachen seines 
Geistes an. Schon das Kind war gütig, nicht nur gewinnend, wie Kinder sind, sondern 
von der Liebe geprägt. Die Stellen, an denen das Evangelium die Güte Jesu schil- 
dert, sind zahlreich. Unnachahmlich, wie er die ersten Jünger wirbt. Er schaut sich 
nach ihnen um (Jo 1, 38), blickt sie liebevoll an (Mk 1, 16) und lädt sie ein: •Kommt 
und seht!" (Jo 1,39). Ehe er sie zur Nachfolge auffordert, erweist er ihnen seine 
Liebe. So heißt es etwa in der Perikope vom reichen Jüngling: •Jesus blickte ihn an, 
gewann ihn lieb und sprach zu ihm" (Mk 10, 21). Wer einmal ein persönliches Wort 
von ihm gehört hatte, wurde dadurch ein anderer Mensch, so die Samariterin am 
Jakobsbrunnen, Zachäus, der vom Baum herunter in seine Nähe gerufen wurde, der 
rechte Schacher, der die beseligende Verheißung empfing, die Magdalenerin am 
Ostermorgen, als sie ihren Namen vernahm. Seine Gestalt, sein Wort und die Art 
und Weise, wie er den Menschen begegnete, müssen von solcher Güte gewesen sein, 
daß von einem berichtet wird, der vor ihm auf die Knie fiel und ihn mit den Worten 
anredete: •Guter Meister!" (Mk 10,17). Selbst ein Vorwurf aus seinem Mund klang 
gütig, wenn er sich menschlicher Schwäche gegenüber sah. Am eindringlichsten zeigte 
sich seine Güte in seinem Leiden: in seinem Schweigen, wie er sich nach Petrus im 
Hof des Hohenpriesters umschaute und sich noch in der Dunkelheit des Sterbens den 
Menschen zuwandte, Freunden und Feinden. Niemand hat das Bild seiner Güte 
besser gezeichnet als er selbst, in den Gleichnissen vom Guten Hirten und vom barm- 
herzigen Samariter. 

Jesus war kein Philanthrop, seine Güte darum nicht Weichheit, oder Schwärmerei. 
Ihre eigentlichsten Wurzeln lagen überhaupt nicht im Menschlichen, so menschlich sie 



Tugenden der Humanität 433 

sich gab, sondern im Herzen Gottes. Was sich in Christus als Güte offenbarte, war 
die Kundgabe der Barmherzigkeit Gottes gegenüber dem Sünder. Die menschliche 
Güte Jesu war die Übersetzung der göttlichen Barmherzigkeit in das Fassungsver- 
mögen und Empfinden der Menschen. Das Geheimnis dieser Barmherzigkeit aber ist 
unbegreiflich. Darum zeigt sich die Güte Gottes noch einmal darin, daß er das Un- 
begreifliche uns in den gewöhnlichen Äußerungen menschlichen Gutseins begreiflich 
machte. Jesus wußte um dieses Geheimnis und lebte aus ihm. Erst das gab ihm die 
Kraft, über die gewöhnliche menschliche Güte hinaus sein Herz auszusetzen und ver- 
bluten zu lassen. Er lud die Menschen förmlich ein, mit ihren Mühseligkeiten und 
Beladenheiten zu ihm zu kommen (Mt 11, 28), er halste sie sich mit all ihren Un- 
gereimtheiten und Begierden auf, er nannte sie Freunde, obwohl sie durch eine 
Kluft von ihm getrennt waren, er teilte ihre Armut und ihre Leiden, er ließ sich von 
ihnen gefangennehmen und verspotten, der Kleider berauben und starb schließlich 
wie einer, der in seinem Gutsein das letzte, was er besaß, hergegeben hatte. Der 
Tod war das große Siegel, mit dem er seine Güte besiegelte. 

Christliche Güte ist Anteilnahme an der Güte Christi und darum Anteilnahme am 
Geheimnis der Barmherzigkeit Gottes. Sie steht im Geheimnis der Erlösung. Was 
wir schon bei den anderen Tugenden der Humanität gesagt haben, gilt darum auch 
hier: Ihre Maße sind in jeder Beziehung größer als die ihrer natürlichen Schwester, 
der bloß menschlichen Güte. Man kann ihre Taten darum auch nicht immer mit der 
Vernunft begründen. Die christlichen Werke der Barmherzigkeit übersteigen den 
Horizont natürlicher Einsicht. Aber gerade so sind sie die Bedingungen für die 
Erlangung des Heils. •Ich war hungrig, und ihr habt mir zu essen gegeben. Ich war 
durstig, und ihr habt mich getränkt. Ich war fremd, und ihr habt mich beherbergt. Ich 
war nackt, und ihr habt mich bekleidet. Ich war krank, und ihr habt mich besucht. Ich 
war im Gefängnis, und ihr seid zu mir gekommen" (Mt 25, 34 f.). Die Echtheit 
christlicher Humanität erweist sich in Taten, in denen das Herz zum Pfand gegeben 
wird und verblutet. •Eine größere Liebe hat niemand, als wer sein Leben hingibt 
für seine Freunde" (Jo 15, 13). In Christus sind aber alle zu Brüdern geworden, darf 
niemand von der tätigen Liebe ausgeschlossen werden. Wer würde zu behaupten 
wagen, daß er von sich aus zu solcher Höhe menschlicher Güte gelangen könne. Jenes 
Gutsein von der Wurzel her ist nur dem möglich, der den Grund seines Herzens für 
Christus frei gemacht, der sich dem Herrn in ungeteilter Liebe hingeschenkt hat. Das 
aber setzt den Tod aller Selbstsucht voraus. Ihre letzte Reife erhält die menschliche 
Güte dort, wo einer • wenn auch nur zaghaft • sagen kann: •Nicht mehr ich lebe, 
sondern Christus lebt in mir" (Gal 2, 20). Immer ist es das gleiche: Der Mensch 
kommt als Mensch nur zu seiner Vollendung in Christus. Je mehr einer Christ ist, 
aus dem christlichen Geheimnis seines Lebens lebt, um so reiner leuchtet seine 
Menschlichkeit auf, über alle natürlichen Möglichkeiten hinaus. Was der Verkündi- 
gung des christlichen Glaubens heute, in einer säkularisierten Welt, vor allem not 
tut, ist das Zeugnis der Menschlichkeit der in Christus Erlösten. In ihnen muß sich 
das Geheimnis der Menschwerdung fortsetzen: •Erschienen ist die Güte und die 
Menschenfreundlichkeit, die Humanität, unseres Erlösergottes." 




