
Gerecht und Sünder zugleich 

Von Karl R a h n e r SJ, München 

In der Kirche: ja sogar innerhalb der Christenheit muß jeder von jedem lernen; 
jeder gibt Zeugnis von der Gnadengabe, die ihm zuteil wurde, von der christlichen 
Erfahrung, die er macht, damit des anderen Geist und Herz weiter werde, um dann 
den Reichtum der Gnade tiefer und weiter zu erfahren. Es gibt darum nicht nur ein 
ökumenisches Gespräch auf dem Gebiet der Dogmatik, des Verfassungslebens und 
des praktischen Handelns, sondern auch auf dem Gebiet des geistlichen Lebens. Ja 
da vor allem. Denn hier, in der ursprünglichen christlichen Erfahrung scheint • über 
alle bloß äußeren Mißstände hinaus, die Anlaß zu Spaltung gaben und geben • der 
Sitz im Leben für die Trennung und auch für die Möglichkeit einer Begegnung zu 
sein, die die Einigung der Christenheit vorbereitet. Nur wenn wir uns gegenseitig 
im unmittelbaren Vollzug des christlichen Daseins selbst verstehen, ist Hoffnung, 
daß die reflexen Aussagen dieses Vollzugs, die Dogmatiken, zur einenden Deckung 

gebracht werden. 

Zu den grundlegenden religiösen Erfahrungen gehört zweifellos die, daß wir 
Sünder sind, daß wir uns aber zugleich des Gerechtfertigtseins vor Gott in Christus 
getrösten dürfen. Ob wir, katholische und evangelische Christen, uns darin verstehen, 
das ist eine Frage, von der sowohl wesentlich der Reichtum der christlichen Gnaden- 
erfahrung im gegenseitigen Mitteilen und Lernen abhängt, als auch die Möglichkeit 
des ökumenischen Gespräches. Es ist zwar zuzugeben und gerade auf evangelischer 
Seite in jüngster Zeit in nüchterner Ehrlichkeit ausgesprochen worden, daß der 
Mensch heute nicht mehr von der Frage bedrängt werde, wie er aus einem Sünder • 
als den er sich nicht zu wissen meint • ein vor Gott Gerechtfertigter werde und 
einen gnädigen Gott finde. Aber wenn der Mensch von heute eher an der Qual des 
Daseins, seiner Finsternis und Vergeblichkeit leidet als an seiner Schuld, und eher 
zu fragen geneigt ist, wie Gott diese Situation vor dem gequälten Menschen recht- 
fertige, als daß der Mensch frage, wie er vor Gott bestehen könne, so ist damit doch 
gerade ein gemeinsames Anliegen aller christlichen Bekenntnisse genannt: denn alle 
Christen haben zu bekennen, daß der Mensch ein Sünder ist und von Gottes Gnade 
allein gerechtfertigt wird. Alle Christen haben also die Aufgabe, sich zu fragen, wie 
sie diese fundamentale Aufgabe gegenüber dem Geist der heutigen Zeit erfüllen 
können. Die alte innerchristliche Kontroverse um das Wesen der Rechtfertigung und 
des Gerechtseins vor Gott bekommt daher zwar ein neues Vorzeichen, eben das des 
Suchens nach der rechten Weise der Verkündigung in der heutigen Zeit (die nicht 
mehr die der Reformation und Gegenreformation ist), ist aber dadurch nicht ver- 
altet oder belanglos geworden. Und immer noch gibt es genug katholische und evan- 
gelische Christen, für die die Frage nach dem Wesen der Rechtfertigung, auch unter 
Absehung davon, wie die Antwort auf sie, der heutigen Zeit gerecht werdend, ver- 
kündigt werden könne, ganz zentral ist. Es besteht wohl eine gegenseitige Abhängig- 
keit zwischen beiden Gesichtspunkten, unter denen diese Frage betrachtet werden 
kann, so daß man vielleicht sagen muß: nur wenn die getrennten Christen den 



Gerecht und Sünder zugleich 43.5 

•Heiden" von heute verständlich machen können, daß das Problem nicht lautet, wie 
Gott vor dem Menschen, sondern wie der Mensch vor Gott durch Gott allein bestehen 
könne, werden die Christen auch untereinander in der Frage der Rechtfertigung 
sich verstehen. Und umgekehrt: nur wenn sie sich in dieser Frage einigen, werden 
sie auch die Weise eines überzeugenden Zeugnisses für ihre Rechtfertigungserfah- 
rung vor dem Geist ihrer Zeit finden. 

Was uns katholischen Christen die reformatorische Formel über die Rechtferti- 
gungserfahrung sagen kann, ist eine echte Frage unseres geistlichen Lebens, nicht nur 
unserer Theologie. 

I. 

Die reformatorische Formel 

Die reformatorische Christenheit war im tiefsten und radikalsten Sinne eine 
Christenheit des erschrockenen Gewissens des Sünders vor Gott. Sie glaubte • 
durchaus mit Recht •, daß man nur dann Christ werden und sein könne, wenn man 
radikal vor Gott kapituliere. Wenn dem Menschen die unendliche Heiligkeit und Ge- 
rechtigkeit Gottes aufgeht, wird er zutiefst der erschrockene Sünder. Aus sich, aus 
eigener Kraft kann er nicht gerettet werden. Gnade, Rechtfertigung, Heil entsprin- 
gen allein Gottes Erbarmen. Immer und überall ist der Mensch auf dieses gerecht- 
sprechende Erbarmen Gottes angewiesen. Hier liegt der richtige Ausgangspunkt für 
die protestantische Formel •gerecht und Sünder zugleich". Dieser reformatorische 
Mensch steht immer und bleibend dem heiligen Gott als Sünder gegenüber. Blickt er 
auf sich, seine Gesinnung und seine Werke, so kann er nur immer wieder vor der 
unendlichen richtenden Heiligkeit Gottes erzittern, da er unendlich hinter dem 
totalen Anspruch Gottes zurückbleibt und sich selbst immer wieder als Sünder 
erfährt. In der Botschaft des Evangeliums hört er zwar von der Gnade Gottes: in 
der Lehre von der Taufe und der Rechtfertigung aus dem Glauben. Trotz seines 
sündigen Zustandes ist er von Gott gerecht gesprochen, durch Christi Erlösung 
gerettet, geheiligt und vielgeliebtes Kind Gottes. Schaut der Mensch aber wieder auf 
sich, dann erkennt er sich immer und dauernd als Sünder. Vernimmt er das frei- 
sprechende Wort Gottes und glaubt er daran, nimmt er die Rechtfertigung durch die 
Gnade an, so weiß er sich als Gerechter, zwar nicht durch seine eigene Tat, sondern 
durch die unergründliche, unverdienbare Gnade Gottes. So kommt er zu der Über- 
zeugung, die letzte christliche Grunderfahrung des Menschen bestehe gerade darin, 
daß er zugleich Sünder und Gerechter vor Gott sei. Er scheut nicht vor dieser Para- 
doxie zurück. Er meint, nur diese Doppeltheit der Aussage über den Menschen könne 
das wahre christliche Verständnis vom Menschen wiedergeben. Der Sünder, der bis 
in die letzten Fasern seines Gewissens vor Gott Sünder bleibt, steht erschrocken vor 
Gott da, weil er nichts von sich hält, nicht auf sich vertraut und nichts Gutes in sich 
findet, das er vor Gott geltend machen, mit dem er sich vor Gott abschirmen könnte. 
Dennoch weiß er in einem ungeheuren Wagnis des Glaubens und der Hoffnung und 
einem rückhaltlosen Vertrauen auf die Botschaft Gottes, daß er gerechtfertigt ist. 

Das reformatorische Christentum sagt, man übe überall dort Verrat am eigent- 
lichen christlichen Verständnis des Menschen, wo man diese Paradoxie abzuschwächen 
suche. Immer komme der Mensch von sich her als Sünder zu Gott. Blicke er auf das, 



436 Karl Rahner 

was er von sich her sei, so sei er als Sünder restlos dem Gericht Gottes anheimgege- 
ben. Von sich aus könne er keinen Anspruch vor Gott mitbringen, auf den hin er von 
Gott gerettet werden könne. Aus diesem Abgrund einer gleichsam höllischen Ver- 
zweiflung heraus und im reinen Glauben an die Gnade Gottes, auf nichts anderes 
vertrauend, wisse der Mensch allein, daß er gerettet sei. 

Im Laufe der Geschichte der reformatorischen Christenheit konnte die urgewaltige 
Kraft dieses Erlebnisses erlahmen. Das radikale Sünderbewußtsein war immer wie- 
der in Gefahr, zu verschwinden. In seiner humanistischen Erweichung fühlte sich der 
Mensch als ein Wesen, das wie selbstverständlich unter dem Himmel eines lieben- 
den Vaters lebte. Aber immer wieder brach in der reformatorischen Christenheit das 
Bewußtsein auf, daß das Wesen des Christentums und des christlichen Daseins in der 
Paradoxie dieser Formel •Gerechter und Sünder zugleich" bestehe. Erst dort, wo die 
radikale Erfahrung bleibender Sündigkeit sich mit dem Glaubensbewußtsein ver- 
bindet, dennoch durch die rettende Tat Gottes ein Gerechtfertigter zu sein, ist einer 
ein Christ, allein im Glauben daran, d. h. im immer neuen Absprung von sich selbst, 
im immer neuen kapitulierenden Zugeständnis, ein Sünder zu sein. 

Mit Absicht haben wir uns um ein Verständnis der reformatorischen Formel be- 
müht und es vermieden, einen formallogischen und sehr einfachen katholischen Pro- 
test gegen diese Formel anzumelden. Absichtlich wurde vermieden, die Rechtspre- 
chung von Seiten Gottes als eine rein äußere, •forensische", als ein reines •alsob" zu 
charakterisieren. Denn alle diese nachträglichen theologischen Deutungen, sowohl 
von katholischer wie von reformatorischer Seite, können den ursprünglichen Aus- 
gangspunkt dieser Formel nur verdunkeln. 

II. 

Das katholische Nein zu der reformatorischen Formel •Gerecht und Sünder zugleich" 

Worin besteht nun das katholische Nein zu dieser Formel: a) die Rechtfertigung 
als heilsgeschichtlicher Vorgang schafft etwas Neues, das nicht •zugleich" mit dem 
alten Zustand bestehen kann. Die Heilsgeschichte ist nicht nur als Gesamtgeschichte 
in der Ordnung des objektiven Heils, sondern auch als individuelle Heilsgeschichte 
wirklich echte Geschichte. Das heißt: hier geschieht, ereignet sich etwas, was nun da 
ist und vorher nicht war. Da diese Geschichte ein Handeln Gottes am Menschen ist, 
so kennt sie wirkliche Zäsuren, Revolutionen, echte Neuschöpfung. Es wird etwas in 
der Kraft Gottes, was einmal in diesem Menschen nicht war. •Siehe, ich mache alles 
neu", •siehe, eine neue Kreatur", •das Alte ist vergangen, Neues ist geworden", •Ihr 
wart tot und seid jetzt neu geschaffen in Christus Jesus". Es geht also auch in der 
Individualgeschichte um echte Heilsereignisse und nicht nur um ein sich steigerndes 
Bewußtwerden eines sich stets Gleichbleibenden und immer Wahren, wenn es auch 
wahr bleibt, daß dieses Bewußtwerden selbst, ermöglicht und getragen von der 
Gnade Gottes, ein Moment an dieser Geschichte, und nicht eine ihr äußerliche Kennt- 
nisnahme ist. Deshalb muß die katholische Theologie betonen, daß nicht immer alles 
zugleich ist, daß vielmehr ein Neues eintritt, das nicht unter ein bleibendes •Zu- 
gleich" gestellt werden darf, in welchem ein bleibendes dialektisches Verhältnis zwi- 
schen gleich notwendigen Existentialien des menschlichen Daseins offenbar gemacht 

würde. 



Gerecht und Sünder zugleich 437 

b) Da Rechtfertigung entscheidend Tat Gottes ist, decken sich Rechtfertigungs- 
wirklichkeit und Rechtfertigungserfahrung nicht ohne weiteres. Nach katholischer 
Lehre ist die Tat Gottes in der Rechtfertigung das Entscheidende, und nicht die Tat, 
die Einstellung, das Erlebnis oder der Glaube des Menschen. Die Frage, in welchem 
Sinne der Mensch von Gott gerechtfertigt wird, kann deshalb nicht einzig von dem 
Gesichtspunkt aus beurteilt werden, wie und wieweit die göttliche Tat vom Men- 
schen erfahren wird. Glaubenserfahrung im alltäglichen Sinn des Wortes •Erfah- 
rung" (wenn wir also einmal absehen von einer •Erfahrung" • diese mag es geben 
•, in der der Mensch gerade seine Einbezogenheit in das Unreflektierbare des Ge- 
heimnisses Gottes erfährt) • und Glaubenswirklichkeit decken sich eben gerade 
darum nicht, weil Gottes alleinige eigene Macht das eigentlich Wirksame und Ent- 
scheidende bei der Rechtfertigung des Menschen ist. Für die katholische Theologie 
und das kirchliche Lehramt ist deshalb die Aussage, was eigentlich in der Recht- 
fertigung geschieht, nicht einfach von der Rechtfertigungser/aArwrcg allein auszu- 
machen. Die Rechtfertigungs- und-Glaubenserfahrung, soweit sie .satehaft für den 
erfahrenen Menschen selbst und für andere gegeben ist, kann die ganze Tiefe und 
Radikalität der göttlichen Heilstat am Menschen gar nicht einholen, wenn wir ein- 
mal voraussetzen, daß die Tat Gottes das Eigentliche der Rechtfertigung bewirkt. 
Um Gottes Gnade und Macht die Ehre zu geben, wird die katholische Rechtferti- 
gungslehre immer betonen, daß wir durch Gottes Gnade Kinder Gottes werden und 
sind, daß uns in der Rechtfertigung der Heilige Geist gegeben wird, daß wir Tempel 
Gottes, Söhne, Gesalbte und Geliebte Gottes durch Gottes Gnade sind. Diese Wirk- 
lichkeit ist nicht nur eine ideologische Fiktion, nicht bloß •ein als ob", sondern die 
wahre Wirklichkeit des Menschen selbst. Die Rechtfertigung gestaltet als Tat Gottes 
den Menschen bis in die tiefsten Wurzeln seines Seins um, verklärt und vergöttlicht 
ihn. Deshalb ist der Gerechtfertigte nicht •zugleich gerecht und Sünder". Er ist nicht 
einfach in einer bloßen Paradoxie und dialektischen Schwebe zugleich der Sünder 
und Gerechtfertigte. Denn durch die Rechtfertigung wird er in Wahrheit aus einem 
Sünder, der er war, ein Gerechter, der er vorher nicht war. In einem wahren Sinne 
hört er auf, Sünder zu sein. Die katholische Rechtfertigungslehre glaubt, daß sie nur 
so der wirklichen Geschichtlichkeit des Heilsgeschehens, der wirklichen Praevalenz 
der Tat Gottes am Menschen, der Differenz zwischen Heilserfahrung und Heils- 
wirklichkeit und der inneren Wahrhaftigkeit und Gültigkeit der Tat und der Zu- 
sicherung Gottes am Menschen gerecht wird, die ja den Menschen innerlich ergreift 
und verändert. Von hier aus lehnte die katholische und antireformatorische Hal- 
tung und Lehre auf dem Trienter Konzil diese Formel •gerecht und Sünder" ab, 
weil diese Formel mit ihrer Gleichzeitigkeit von Gerechtigkeit und Sündigkeit das 
eigentliche Wesen der christlichen Rechtfertigung verkenne. Das wirkliche Werden, 
Neuwerden, innerlich Gerechtfertigtwerden durch die Tat Gottes am Menschen wird 
jedenfalls in dieser Formel nicht genügend deutlich. Das ist die eine Seite der katho- 
lischen Stellungnahme zu dieser Formel. 

Die katholische Theologie lehnt also die Formel •gerecht und Sünder zugleich" 
ab, weil sie den Zustand des Menschen objektiv nicht richtig und adäquat wieder- 
gibt. Die letzte Grundformel menschlichen Daseins ist nicht eine schwebende Dialek- 
tik zwischen Sündigkeit und Heiligkeit. Der Mensch ist wirklich über die Todesgrenze 



438 Karl Rahner 

hinübergeschritten. Er ist aufs Letzte, auf Gottes an ihm wirksam gewordene Tat 
hin gesehen nicht mehr sündig und gerechtfertigt zugleich, sondern gerechtfertigt und 
sonst nichts. 

III. 

Das richtig verstandene katholische Ja zu dieser Formel •Gerechter und Sünder 

zugleich" 

Die Ablehnung der reformatorischen Formel ist eine grundsätzliche, soweit durch 
sie jenes •Ansich", jene •Objektivität" beschrieben werden soll, die durch Gott 
selbst erwirkt wird und auf die wir uns mehr als auf unsere •Subjektivität" verlas- 
sen müssen und dürfen, weil auch unsere wahre •Subjektivität", wo sie zu ihrem 
letzten Wesen kommt, das Sichloslassen ist auf eine Wirklichkeit hin, die wir nicht 
mehr überblicken, verwalten, die wir uns nicht aneignen, sondern der wir über- 
eignet sind als dem Geheimnis Gottes selbst. Wenn die Rechtfertigung wirklich 
geschehen ist, dann ist eben dieser Mensch nicht mehr Sünder, sondern der Gerecht- 
fertigte und Geheiligte. 

a) Heilsungewißheit 

Aber kann der einzelne Christ mit einer absoluten Sicherheit von sich behaupten, 
daß er wirklich ein Gerechtfertigter ist und darum, weil er es ist, eben nicht mehr 
Sünder ist? Nach der Lehre des Konzils von Trient ist eine letzte absolute indivi- 
duelle Heilsgewißheit nicht gegeben. Verstehen wir diese Lehre des Trienter Kon- 
zils nicht falsch. Sie sagt nicht, daß der Mensch in einer schlotternden, feigen, Gott 
selbst mißtrauenden Angst um sein Heil leben müsse. Vielmehr muß der Mensch 
von sich wegblicken auf Gottes unsagbare Gnade. Er soll vertrauen, daß er mitten 
in der Erfahrung seiner inneren Brüchigkeit und Armseligkeit dennoch in aller 
Wahrheit immer das vielgeliebte, von der Gnade und dem Erbarmen Gottes getra- 
gene Kind Gottes ist. Er muß die Freude, die Zuversicht und die alles überwindende 
Hoffnung des Erlösten besitzen. Es ist eine große, heilige Pflicht, in der Tugend, die 
wir die christliche Hoffnung nennen, über die eigene, immer wieder erfahrene 
Erbärmlichkeit hinwegzuspringen und sich auf Gottes unergründliches Erbarmen zu 
verlassen. Der Mensch kann zwar nicht in jener objektivierten Weise den Satz sagen, 
wie es dem dogmatischen Glauben hinsichtlich der in ihm ausgesagten Wirklich- 
keiten möglich ist: Ich bin eindeutig und sicher gerechtfertigt. Gerade diese Haltung 
eines Menschen, der sich selbst absolut in Besitz nimmt, sich selbst durchprüft, ein 
Fazit seines eigenen Daseins zieht und seiner ganz sicher ist, soll er gerade nicht 
haben. Er soll sie nicht deswegen nicht haben, weil er feige, unruhig, ängstlich und 
mißtrauisch Gott gegenüber sein solle und dürfe. Im Gegenteil, gerade weil er mit 
einer restlosen Großmut und Selbstverständlichkeit trotz der Erfahrung seiner eige- 
nen Heilsunsicherheit auf Gott vertrauen soll, darum soll er sich wirklich mit einer 
festen Hoffnung Gott anheimgeben und zwar über all das, was er von sich aus über 
sich erfährt, hinweg. Gerade diese von ihm geforderte tapfere und unbedingte Hoff- 
nung verlangt von ihm, daß er die Haltung des restlosen Vertrauens auf die Gnade 
Gottes nicht umbiegt in eine theoretische reflektierte Heilssicherheit. Diese würde 
ihn ja gerade wieder von Gott unabhängig machen und wegen der Sicherheit ihrer 



Gerecht und Sünder zugleich 439 

Aussage wiederum von diesem restlosen Vertrauen auf Gott dispensieren. Da aber 
der Mensch im Akt der Hoffnung eine absolute Heilssicherheit glaubenshaft theore- 
tischer, objektivierter Art über sich nicht erreichen kann, ist damit gegeben, daß er 
sich immer schon darum als Sünder weiß. Denn die Unmöglichkeit einer absoluten 
radikalen Selbstversicherung hat zur Folge, daß er sich immer wieder als Sünder, 
als Bedrohter und Unsicherer erfährt, und diese Erfahrung nun nicht als belanglos 
und theologisch irrelevant beiseiteschieben darf, sondern sie nur in der Hoffnung, 
in der er von sich auf Gott hin abspringt, überwinden und gerade so immer wieder 
annehmen muß. Wenn auch die katholische Theologie die abstrakte, ontologische, 
objektive Formel •Gerecht und Sünder zugleich" nicht annehmen kann, so hat diese 
Formel doch eine Berechtigung, wenn sie als Aussage der Erfahrung des einzelnen 
Menschen verstanden wird. Denn wenn er auch mit aller Festigkeit darauf hoffen 
muß und darf, vor Gott persönlich gerechtfertigt zu sein, so muß er zugleich trotz 
dieser und in dieser Hoffnung fürchten, ein Sünder zu sein. 

b) Die Sündigkeit des Menschen durch die •läßlichen" Sünden 

Seit der Zeit und mit den Worten Augustins betont die Kirche •nicht nur demü- 
tig", •sondern in aller Wahrheit", daß der Mensch Sünder sei und bleibe. Diese 
Lehre ist auch durch das Trienter Konzil nicht dadurch aufgehoben, daß es einen 
bestimmten Sinn der Formel •Gerecht und Sünder zugleich" für nicht richtig erklärte. 
Wie kann aber der Gerechtfertigte Sünder sein und bleiben, wenn er zugleich im 
Stand und der Haltung des Gerechtfertigtseins beharrt? Jeder Katholik wird darauf 
antworten, daß er auch als bleibend Gerechtfertigter immer wieder •läßliche Sün- 
den" begehe und dadurch immer wieder als Sünder zur vergebenden Gnade Gottes 
fliehen müsse. 

Der Gerechtfertigte, der Sünden begeht, verbleibt solange im Zustand der heilig- 
machenden Gnade, als er nicht objektiv und subjektiv schwer sündigt, sagen der 
Katechismus und die Theologie. Wenn dieser Satz auch richtig ist, so muß er doch 
sehr diskret verstanden werden. Er ist tatsächlich weniger einfach, als es dem durch- 
schnittlichen katholischen Bewußtsein erscheint. Gewiß, so denken viele, man ist 
immer noch ein wenig Sünder. Man begeht seine täglichen Fehler, Unterlassungen, 
die kleinen Verstöße gegen Gottes Gesetz und Willen. Und deshalb muß man sich 
als armer Sünder bekennen. Ein solches Verständnis der Lehre vom Unterschied 
zwischen schwerer und läßlicher Sünde und der Vereinbarkeit des Gnadenstandes 
mit läßlichen Sünden und läßlich sündigen Haltungen unterschätzt aber doch wohl 
wesentlich die wirkliche Tiefe, Bedrohtheit und Dunkelheit des christlichen Daseins. 

Nach katholischer Lehre gibt es wirklich den objektiv und subjektiv radikalen 
Unterschied zwischen schwerer und läßlicher Sünde. Biblisch gesprochen: es gibt im 
Dasein des Gerechtfertigten, des geliebten Kindes Gottes Sünden, die das Kind- 
schaftsverhältnis nicht aufheben; es gibt aber auch Sünden, die, wenn sie wirklich mit 
der nötigen Klarheit, Entschiedenheit und Verantwortung geschehen, vom Reiche 
Gottes, wie Paulus sagt, und der Erbschaft des Himmels ausschließen und den Men- 
schen zum Kinde des Zornes Gottes machen, solange er im Zustand der Sünde ver- 
harrt. So berechtigt nun aber diese Lehre vom objektiven Unterschied zwischen 
schwerer und läßlicher Sünde ist, so dürfen wir ihn jedoch nicht mißbrauchen zu 



440 Karl Rahner 

einer Verharmlosung des christlichen Daseins. Zu leicht sagen wir, die läßliche Sünde 
zerstöre die Gnade nicht, hebe die Rechtfertigung nicht auf, verdamme und ver- 
werfe den Menschen nicht. Es seien ja nur moralische Schwächen, kleine Trübungen 
unseres Verhältnisses zu Gott, kleine Unvollkommenheiten, die die eigentliche 
Grundeinstellung des Menschen zu Gott nicht ändern. Insofern es sich wirklich nur 
um läßliche Sünden handelt, kann man, wenn auch nur unter sehr ernsten Vor- 
behalten, dies sagen. Aber wissen wir genau, daß unsere angeblich nur läßlichen 
Sünden wirklich nur solche sind? Natürlich kann man sagen, daß gewisse Vorkomm- 
nisse in unserem Leben, rein in sich betrachtet, gemessen an den objektiven Normen, 
wirklich nur eine läßliche Sünde sind, zum Beispiel eine Unfreundlichkeit gegen 
unseren Nächsten, eine Unandächtigkeit im Gebet, eine Ungeduld; das sind zweifel- 
los Dinge, die zwar das christliche Dasein belasten können, ihm anderseits nicht die 
Freude des Erlöstseins, die Gnade der Geborgenheit in Gott und die Heiligung 
durch den Heiligen Geist rauben dürfen und können. In diesem Sinne sind Ver- 
fehlungen des Alltags gewiß objektiv läßliche Sünde. 

Es ist aber eine in der katholischen Moraltheologie und Beichtpraxis nicht zu 
leugnende Einseitigkeit, die einzelnen Vorkommnisse unseres sittlichen Handelns 
nur je für sich, gleichsam atomisiert zu betrachten. Wir übersehen dann oft die Ge- 
samtstruktur unseres sittlichen Verhaltens, unsere letzte Einstellung auf Gott, unsere 
religiöse Grundbefindlichkeit. Der Mensch setzt nicht auf dem Untergrund der Sub- 
stantialität einer Seele rein objektiver Art einzelne Akte, die er auf dem Faden der 
äußeren Zeit aufreiht, sondern der eine ganze Mensch lebt aus einer Grundhaltung, 
die entweder auf Gott hingerichtet oder von Gott abgekehrt ist. Diese letzte entschei- 
dende, alles durchprägende Grundhaltung ist aber für den Menschen gar nicht so 
leicht reflektierbar. Ja sie ist adäquat überhaupt nicht reflektierbar, weil sonst jene 
reflektierte, theoretische Heilsgewißheit möglich wäre, die dem Christen nach dem 
Trienter Konzil verwehrt ist. Wir können die einzelnen Taten unseres Lebens 
anschauen, aber nicht unmittelbar einen Blick auf die letzte Quelle dieser Taten in 
unserem Herzen tun. Aus dieser Sicht gewinnt die Frage nach den läßlichen Sünden 
eine ganz andere Ernsthaftigkeit, als wir vielleicht vermeinen. Könnte nicht diese 
oder jene, in sich betrachtet harmlose Lieblosigkeit gegenüber dem Nächsten im tief- 
sten nur das ferne Echo und Wetterleuchten eines letzten Grundegoismus sein, der 
am Ende tödlich ist? Könnte eine solche Haltung des Egoismus, die sich vielleicht 
gar nicht in äußerlich sehr häßlichen Taten äußert, die auch nach einem bürgerlichen 
Moralkodex sehr verwerflich wären, im letzten genau das sein, was wir eine Tod- 
sünde nennen? Könnte es nicht sein, daß die Kühle unseres religiösen Lebens, diese 
leichte und scheinbar harmlose Gleichgültigkeit gegen Gott, so wenig sie sich auch in 
deutlichen Akten und Handlungen manifestiert, dennoch einer letzten, freien, 
schrecklichen, tödlichen Gleichgültigkeit und Kälte Gott gegenüber entspringt? Und 
diese ist doch alles andere als eine läßliche Sünde. Sicherlich bedeutet sie nicht eine 
einzelne, an einen bestimmten Raumzeitpunkt unseres Lebens gebundene Tat. Kann 
sie aber nicht eine letzte Verlorenheit, ein letztes grundsätzliches Nein gegen Gott 
bedeuten? Und das wäre gerade das, was wir eigentlich den Zustand der schweren 
Sünde nennen. So könnten wir noch auf manches hinweisen, was dem Anschein nach 
nur eine sogenannte läßliche Sünde, aber in Wirklichkeit das verhohlene und verhal- 



Gerecht und Sünder zugleich 441 

tene Anzeichen für die letzte tödliche Abkehr des Menschen von Gott ist, die er sich 
selbst nicht eingesteht, die er gleichsam anonym und mit der linken Hand und den- 
noch im Grunde seiner Freiheit vollzogen hat. Da wir aber immer wieder läßliche 
Sünden begehen, müssen wir dann nicht erschreckt fragen, ob wir nicht in einem viel 
tieferen und radikaleren Sinne Sünder sind, d. h. Menschen, die in der Tiefe ihres 
Herzens nichts mit Gott zu tun haben wollen, obschon sie nach außen hin in einem 
bürgerlich dünnen Sinne noch fromme und anständige Menschen mit weißer Kra- 
watte sein wollen? Dann aber erhält die Lehre, daß jeder Mensch insofern minde- 
stens ein Sünder ist, als er läßliche Sünden begeht, ein ganz anderes Gesicht. Das 
heißt wiederum nicht, daß wir uns für Verlorene, vom Reiche Gottes Ausgeschlos- 
sene, vom Tröstergeist Verlassene zu halten haben, obschon wir ehrlichen Herzens 
auf Gottes Gnade vertrauen und unß Gott immer wieder zuwenden. Nur in dem 
Sinne gewinnt die Auffassung, daß wir Sünder sind, ein neues Gesicht, als wir uns 
erschreckt fragen müssen, ob wir, die wir hoffen, Gottes geliebte Kinder zu sein, nicht 
dennoch auch immer wieder fürchten müssen, etwas ganz anderes zu sein, solange die 
Grundwurzel unseres Herzens immer wieder Früchte hervorbringt, die wirklich nicht 
Früchte des Geistes sind. 

So ist die Lehre von der bleibenden Sündigkeit des Menschen durch läßliche Sün- 
den eine ständige Frage an uns, was wir denn eigentlich im tiefsten sind. Diese 
Frage müssen wir immer wieder in der Hoffnung auf die Gnade Gottes in einem 
positiven Sinne beantworten. Wir können es aber niemals in einer theoretischen 
Heilsgewißheit stolz und selbstgewiß tun. 

Wir müssen also die Unterscheidung zwischen schwerer und läßlicher Sünde 
irgendwie überspringen, so sehr sie sachlich und objektiv richtig ist, weil sie in der 
konkreten Reflexion auf unser eigenes Dasein nicht restlos durchgeführt werden 
kann. Wir sind tatsächlich auf der einen Seite Sünder, die hoffen, aus ihrer Sündig- 
keit immer wieder aufs neue zur Barmherzigkeit Gottes fliehen zu dürfen. Und auf 
der anderen Seite ist die Gerechtigkeit, die, und wenn sie durch die Gnade Gottes 
wirklich in uns ist, immer auch eine bedrohte und angefochtene und uns verborgene. 

Man darf die Lehre von der bleibenden, dauernden Gerechtigkeit durch die einge- 
gossene, heiligmachende Gnade nicht so verstehen, als sei diese Gerechtigkeit ein rein 
statischer Besitz, eine statische Qualität im Menschen. Diese Gerechtigkeit ist viel- 
mehr immer durch Fleisch, Welt und Teufel angefochten und bedroht. Sie ist immer 
wieder in die freie Entscheidung des Menschen gestellt. Trotz ihres Charakters der 
Zuständigkeit schwebt sie gleichsam auf der Spitze der freien Gnade Gottes und auf 
der Spitze der Freiheit des Menschen. Die Gnade der Rechtfertigung muß immer neu 
angenommen und vollzogen werden, da sie im Grund genommen immer neu 
von Gott geschenkt wird. Denn diese bleibende Zuständigkeit der Gnade ist immer 
der Freiheit des Menschen ausgesetzt. Die Freiheit des Menschen wiederum kann die 
Gnade Gottes nur annehmen und bewahren in und durch die freie Gnade Gottes, 
die uns Gott letztlich ohne jedes Verdienst von unserer Seite geschenkt hat und 
schenken muß. Da unsere Gerechtigkeit immer angefochten ist, muß sie immer neu 
durch Gottes Huld und Gnade uns geschenkt werden. Sie ist deshalb auch die letzt- 
lich unverfügbare Gerechtigkeit. Gewiß glauben wir an den allgemeinen Heilswillen 
Gottes. Aber dieser Heilswille ist, wenn er auf je mich bezogen und wirksam wird, 



442 Karl Rahner 

das ungeheure, unbegreifliche Wunder der absoluten Huld Gottes. Denn das freie 
Ja des Menschen zur befreienden Gnade Gottes ist selbst noch einmal ein Geschenk 
der Gnade Gottes. So müssen wir unsere eigene Freiheit nicht nur als Vermögen, 
heilshaft handeln zu können, sondern auch als eine sich wirklich auf Gott hin öff- 
nende Tat noch einmal als Gnade Gottes erklären. So sind wir von uns aus immer 
Schuldner der Gnade Gottes. Von uns allein aus können wir nicht das geringste tun, 
daß Gott uns seine Gnade zuwendet, denn unsere Bitte um Gnade beruht auf 
unerbetener Gnade, die das Betenkönnen und das Beten geben muß. Immer muß 
uns Gott mit seiner Gnade zuvorkommen. Selbst wo wir das Persönlichste, Ureigenste 
zu tun meinen und tatsächlich tun, erfahren wir gerade darin die frühere und mäch- 
tigere Tat Gottes an uns. Von uns aus sind wir immer Sünder. Von uns aus würden 
wir uns von Gott abwenden, wenn Gottes Gnade uns nicht zuvorkommen würde. 
Angesichts der unverfügbaren Gnade Gottes, der angefochtenen Gerechtigkeit, der 
unverfügbaren Gerechtigkeit sind wir immer Sünder. In diesem Sinne kann man in 
dieser Formel •Gerecht und Sünder zugleich" einen immer wahren und entscheidend 

wichtigen katholischen Sinn finden. 

c) Als Pilger ist der Mensch zugleich gerecht und Sünder 

Auch als Gerechtfertigter bleibt der Mensch Pilger. Er hat als solcher nicht nur 
einen äußerlichen Zeitraum zu durchleben. Er ist vielmehr unterwegs. In seiner per- 
sönlichen Heilsgeschichte ist er auf der Suche nach dem Bleibenden, Unzerstörbaren 
und Endgültigen. Wir pilgern im Glauben. Wir besitzen Gott nur auf Grund der 
Hoffnung. In der Hoffnung strecken wir uns nach dem Künftigen, das uns noch nicht 
gegeben ist, aus. So wird der Besitz durch die Hoffnung gegeben, und durch dieselbe 
Hoffnung wird der Besitz dem freien unmittelbaren Zugriff des Menschen ent- 
zogen. Durch unsere freie personale Geschichte müssen wir erst einholen, was wir 
durch die Tat Gottes, die uns rechtfertigt, schon sind. Im Glauben und der Hoff- 
nung, in immer neuer Anfechtung und Bewährung, indem wir immer wieder Gottes 
Gnade in Freiheit annehmen, sind wir Pilger. Von Adam und dem Land der 
Finsternis kommen wir und suchen das ewige Licht und die helle Vollendung. Da die 
eine große Bewegung unseres Daseins aus unserer Verlorenheit auf Gott hin immer 
den Ursprungsort, von dem diese Bewegung ausgeht, noch in sich trägt, sind wir als 
werdende Pilger, die die Vollendung erst noch suchen, •gerecht und Sünder zugleich". 
Das heißt, wie schon gesagt, nicht, daß sich diese beiden Größen in einer einfachen 
statischen Dialektik immer gleichbleibend gegenüberständen. Wohl aber ist das 
konkrete Heilswirken des Menschen immer gleichzeitig charakterisiert vom Aus- 
gangspunkt, von dem wir herkommen, von der eigenen Verlorenheit, die wir ver- 
lasssen haben, wie auch vom Ziel, das wir in der Hoffnung schon besitzen, nach dem 
wir uns aber zugleich ausstrecken. Hier realisiert sich das Werdesein der Kreatur. 
Man kann den geschaffenen Menschen in seinem geschichtlichen Werdesein, in seinem 
Gespanntsein zwischen Ausgang und Ende nur erkennen, indem man auf Ausgang 
und Ende verweist. Jeder Moment dieses Werdens ist durch beides charakterisiert, 
weil diese Bewegung ein Woher und ein Wohin hat. Als werdender Bürger der 
ewigen Herrlichkeit bewegt sich der Mensch immer zwischen Anfang und Ende. 



Institution und Charisma 443 

Dieses •Zugleich" ist nicht eine Gleichzeitigkeit von Anfang und Ende, sondern ein 
•Zugleich" in der Gespanntheit zwischen beiden. 

So hat die reformatorische Formel des simul Justus et peccator, wenn nur die 
Momente eines katholischen Neins zu dieser Formel klar bleiben, durchaus einen, für 
das christliche Dasein positiven Sinn. Gerade der katholische Christ sollte sich nicht 
als den •guten Menschen" interpretieren, der im Grunde genommen, außer er stehle 
silberne Löffel oder vergifte seinen Nachbarn, eigentlich von vorneherein als guter 
Mensch in der Gnade lebt, so daß, wie das moderne Empfinden oft meint, Gott sich 
eigentlich vor den Menschen rechtfertigen müsse, warum es soviel Leid, Finsternis 
und Wirrnis in der Weltgeschichte gebe. Der Christ muß einmal begriffen haben, 
daß er von sich aus nichts als Nichtigkeit und sich allein überlassen nichts als Sünde 
ist. Wo immer er irgend etwas Gutes an sich entdeckt, muß er dies als ursachlose freie 
Gnade Gottes anerkennen. Darum sollte auch der katholische Christ nicht seine Ge- 
rechtigkeit vor Gott ausbreiten. Vielmehr sollte er Tag für Tag seine Gerechtigkeit, 
die ihn in der Tat vergöttlicht, als unverdientes Geschenk der unberechenbaren Huld 
Gottes entgegennehmen. Und wenn er das so ausdrücken will, daß er immer und von 
sich aus ein armer Sünder und immer ein durch Gottes Gnade Gerechtfertigter ist, 
falls er sich nicht durch Unglaube und Lieblosigkeit dieser Gnade Gottes verschließt, 
dann ist ihm das unbenommen. 

Auch katholische Heilige, wie die hl. Theresia vom Kinde Jesu, haben das getan. 
Wenn sie es wagten, vor das Angesicht Gottes zu treten, kamen sie von sich aus und 
für sich selbst mit leeren Händen und bekannten sich wie Augustinus als Sünder. In 
diesem Bewußtsein der eigenen Sündigkeit entdeckten sie in sich das Wunder, daß 
Gott uns mit seiner Herrlichkeit die Hände füllt und unser Herz überfließen läßt an 
Liebe und Gnade. Wer bekennt, daß er von sich aus Sünder ist, erfährt gerade darin 
jene Gnade Gottes, die ihn wirklich und wahrhaft zum Heiligen und Gerechten 
macht. Dann spricht Gott ihn frei von aller Sünde, so daß er wirklich und in Wahr- 
heit von der letzten Wurzel seines Seins her heiliges, gerechtes, seliges Kind Gottes 
ist. 

Institution und Charisma 

Von Otto Semmelroth SJ, Frankfurt am Main 

Das Spannungsverhältnis, das mit dem Thema •Institution und Charisma" benannt 
ist und von dem in den Konzilsdebatten so oft die Rede war, gibt es nicht nur im 
Bereich des christlichen Glaubens und der Kirche. Als die Spannung zwischen •In- 
stitution und Person" findet es sich ganz allgemein im Bereich des natürlichen 
menschlichen Daseins. Aber Philosophie wie auch Politik und Soziologie können sich 
für die Rechte der Person gegenüber der Übermacht des Institutionellen sehr viel 
unbeschwerter einsetzen als es die Theologie kann. Nach christlichem Glauben emp- 




