Gerecht und Siinder zugleich
Von Karl Rahner SJ, Miinchen

In der Kirche: ja sogar innerhalb der Christenheit mufl jeder von jedem lernen;
jeder gibt Zeugnis von der Gnadengabe, die ihm zuteil wurde, von der christlichen
Erfahrung, die er macht, damit des anderen Geist und Herz weiter werde, um dann
den Reichtum der Gnade tiefer und weiter zu erfahren. Es gibt darum nicht nur ein
okumenisches Gesprich auf dem Gebiet der Dogmatik, des Verfassungslebens und
des praktischen Handelns, sondern auch auf dem Gebiet des geistlichen Lebens. Ja
da vor allem. Denn hier, in der urspriinglichen christlichen Erfahrung scheint — iber
alle blof duBBeren Milstinde hinaus, die Anlaf zu Spaltung gaben und geben — der
Sitz im Leben fiir die Trennung und auch fir die Méglichkeit einer Begegnung zu
sein, die die Einigung der Christenheit vorbereitet. Nur wenn wir uns gegenseitig
im unmittelbaren Vollzug des christlichen Daseins selbst verstehen, ist Hoffnung,
daf die reflexen Aussagen dieses Vollzugs, die Dogmatiken, zur einenden Dedkung
gebracht werden.

Zu den grundlegenden religiosen Erfahrungen gehért zweifellos die, dafl wir
Siinder sind, daf wir uns aber zugleich des Gerechtfertigtseins vor Gott in Christus
getrosten diirfen. Ob wir, katholische und evangelische Christen, uns darin verstehen,
das ist eine Frage, von der sowohl wesentlich der Reichtum der christlichen Gnaden-
erfahrung im gegenseitigen Mitteilen und Lernen abhéngt, als auch die Mdglichkeit
des Skumenischen Gespriches. Es ist zwar zuzugeben und gerade auf evangelischer
Seite in jiingster Zeit in niichterner Ehrlichkeit ausgesprochen worden, dafl der
Mensch heute nicht mehr von der Frage bedringt werde, wie er aus einem Siinder —
als den er sich nicht zu wissen meint — ein vor Gott Gerechtfertigter werde und
einen gnidigen Gott finde. Aber wenn der Mensch von beute eher an der Qual des
Daseins, seiner Finsternis und Vergeblichkeit leidet als an seiner Schuld, und eher
zu fragen geneigt ist, wie Gott diese Situation vor dem gequilten Menschen recht-
- fertige, als dafl der Mensch frage, wie er vor Gott bestehen kénne, so ist damit doch
gerade ein gemeinsames Anliegen aller christlichen Bekenntnisse genannt: denn alle
Christen haben zu bekennen, dafl der Mensch ein Siinder ist und von Gottes Gnade
allein gerechtfertigt wird. Alle Christen haben also die Aufgabe, sich zu fragen, wie
sie diese fundamentale Aufgabe gegeniiber dem Geist der heutigen Zeit erfiillen
konnen. Die alte innerchristliche Kontroverse um das Wesen der Rechtfertigung und
des Gerechtseins vor Gott bekommt daher zwar ein neues Vorzeichen, eben das des
Suchens nach der rechten Weise der Verkiindigung in der heutigen Zeit (die nicht
mehr die der Reformation und Gegenreformation ist), ist aber dadurch nicht ver-
altet oder belanglos geworden. Und immer noch gibt es genug katholische und evan-
gelische Christen, fiir die die Frage nach dem Wesen der Rechtfertigung, auch unter
Absehung davon, wie die Antwort auf sie, der heutigen Zeit gerecht werdend, ver-
kiindigt werden kénne, ganz zentral ist. Es besteht wohl eine gegenseitige Abhéngig-
keit zwischen beiden Gesichtspunkten, unter denen diese Frage betrachtet werden
kann, so dafl man vielleicht sagen muf}: nur wenn die getrennten Christen den



Gerecht und Siinder zugleich 435

»Heiden® von heute verstédndlich machen kénnen, dafl das Problem nicht lautet, wie
Gott vor dem Menschen, sondern wie der Mensch vor Gott durch Gott allein bestehen
kénne, werden die Christen auch untereinander in der Frage der Rechtfertigung
sich verstehen. Und umgekehrt: nur wenn sie sich in dieser Frage einigen, werden
sie auch die Weise eines {iberzeugenden Zeugnisses fiir ihre Rechtfertigungserfah-
rung vor dem Geist ihrer Zeit finden.

Was uns katholischen Christen die reformatorische Formel iiber die Rechtferti-
gungserfahrung sagen kann, ist eine echte Frage unseres geistlichen Lebens, nicht nur
unserer Theologie.

L

Die reformatorische Formel

Die reformatorische Christenheit war im tiefsten und radikalsten Sinne eine
Christenheit des erschrockenen Gewissens des Siinders vor Gott. Sie glaubte —
durchaus mit Recht —, daf man nur dann Christ werden und sein kénne, wenn man
radikal vor Gott kapituliere. Wenn dem Menschen die unendliche Heiligkeit und Ge-
rechtigkeit Gottes aufgeht, wird er zutiefst der erschrockene Siinder. Aus sich, aus
eigener Kraft kann er nicht gerettet werden. Gnade, Rechtfertigung, Heil entsprin-
gen allein Gottes Erbarmen. Immer und iiberall ist der Mensch auf dieses gerecht-
sprechende Erbarmen Gottes angewiesen. Hier liegt der richtige Ausgangspunkt fiir
die protestantische Formel ,gerecht und Siinder zugleich®. Dieser reformatorische
Mensch steht immer und bleibend dem heiligen Gott als Siinder gegeniiber. Blickt er
auf sich, seine Gesinnung und seine Werke, so kann er nur immer wieder vor der
unendlichen richtenden Heiligkeit Gottes erzittern, da er unendlich hinter dem
totalen Anspruch Gottes zuriickbleibt und sich selbst immer wieder als Siinder
erfahrt. In der Botschaft des Evangeliums hort er zwar von der Gnade Gottes: in
der Lehre von der Taufe und der Rechtfertigung aus dem Glauben. Trotz seines
sindigen Zustandes ist er von Gott gerecht gesprochen, durch Christi Erlosung
gerettet, geheiligt und vielgeliebtes Kind Gottes. Schaut der Mensch aber wieder auf
sich, dann erkennt er sich immer und dauernd als Siinder. Vernimmt er das frei-
sprechende Wort Gottes und glaubt er daran, nimmt er die Rechtfertigung durch die
Gnade an, so weif} er sich als Gerechter, zwar nicht durch seine eigene Tat, sondern
durch die unergrindliche, unverdienbare Gnade Gottes. So kommt er zu der Uber-
zeugung, die letzte christliche Grunderfahrung des Menschen bestehe gerade darin,
daf} er zugleich Siinder und Gerechter vor Gott sei. Er scheut nicht vor dieser Para-
doxie zuriick. Er meint, nur diese Doppeltheit der Aussage iiber den Menschen kénne
das wahre christliche Verstindnis vom Menschen wiedergeben. Der Siinder, der bis
in die letzten Fasern seines Gewissens vor Gott Siinder bleibt, steht erschrocken vor
Gott da, weil er nichts von sich hilt, nicht auf sich vertraut und nichts Gutes in sich
findet, das er vor Gott geltend machen, mit dem er sich vor Gott abschirmen kénnte.
Dennoch weif} er in einem ungeheuren Wagnis des Glaubens und der Hoffnung und
einem riickhaltlosen Vertrauen auf die Botschaft Gottes, daf} er gerechtfertigt ist.

Das reformatorische Christentum sagt, man iibe iiberall dort Verrat am eigent-
lichen christlichen Verstindnis des Menschen, wo man diese Paradoxie abzuschwichen
suche. Immer komme der Mensch von sich her als Siinder zu Gott. Blicke er auf das,



436 Karl Rahner

was er von sich her sei, so sei er als Siinder restlos dem Gericht Gottes anheimgege-
ben. Von sich aus kénne er keinen Anspruch vor Gott mitbringen, auf den hin er von
Gott gerettet werden kénne. Aus diesem Abgrund einer gleichsam héllischen Ver-
zweiflung heraus und im reinen Glauben an die Gnade Gottes, auf nichts anderes
vertranend, wisse der Mensch allein, daf} er gerettet sei.

Im Laufe der Geschichte der reformatorischen Christenheit konnte die urgewaltige
Kraft dieses Erlebnisses erlahmen. Das radikale Siinderbewuftsein war immer wie-
der in Gefahr, zu verschwinden. In seiner humanistischen Erweichung fiihlte sich der
Mensch als ein Wesen, das wie selbstverstindlich unter dem Himmel eines lieben-
den Vaters lebte. Aber immer wieder brach in der reformatorischen Christenheit das
Bewuftsein auf, dafl das Wesen des Christentums und des christlichen Daseins in der
Paradoxie dieser Formel , Gerechter und Siinder zugleich® bestehe. Erst dort, wo die
radikale Erfahrung bleibender Siindigkeit sich mit dem Glaubensbewuftsein ver-
bindet, dennoch durch die rettende Tat Gottes ein Gerechtfertigter zu sein, ist einer
ein Christ, allein im Glauben daran, d. h. im immer neuen Absprung von sich selbst,
im immer neuen kapitulierenden Zugestandnis, ein Stinder zu sein.

Mit Absicht haben wir uns um ein Verstdndnis der reformatorischen Formel be-
mitht und es vermieden, einen formallogischen und sehr einfachen katholischen Pro-
test gegen diese Formel anzumelden. Absichtlich wurde vermieden, die Rechtspre-
chung von seiten Gottes als eine rein duflere, wforensische®, als ein reines ,alsob® zu
charakterisieren. Denn alle diese nachtraglichen theologischen Deutungen, sowohl
von katholischer wie von reformatorischer Seite, konnen den urspriinglichen Aus-
gangspunkt dieser Formel nur verdunkeln.

II.
Das katholische Nein zu der reformatorischen Formel ,,Gerecht und Siinder zugleich”

Worin besteht nun das katholische Nein zu dieser Formel: a) die Rechtfertigung
als heilsgeschichtlicher Vorgang schafft etwas Neues, das nicht ,zugleich® mit dem
alten Zuostand bestehen kann. Die Heilsgeschichte ist nicht nur als Gesamtgeschichte
in der Ordnung des objektiven Heils, sondern auch als individuelle Heilsgeschichte
wirklich echte Geschichte. Das heifdt: hier geschieht, ereignet sich etwas, was nun da
ist und vorher nicht war. Da diese Geschichte ein Handeln Gottes am Menschen ist,
so kennt sie wirkliche Zisuren, Revolutionen, echte Neuschépfung. Es wird etwas in
der Kraft Gottes, was einmal in diesem Menschen nicht war. ,Sieke, ich mache alles
neu”, ,siehe, eine neue Kreatur, ,das Alte ist vergangen, Neues ist geworden®, ,Ihr
wart tot und seid jetzt neu geschaffen in Christus Jesus“. Es geht also auch in der
Individualgeschichte um echte Heilsereignisse und nicht nur um ein sich steigerndes
Bewuftwerden eines sich stets Gleichbleibenden und immer Wahren, wenn es auch
wahr bleibt, daff dieses Bewufitwerden selbst, erméglicht und getragen von der
Gnade Gottes, ein Moment an dieser Geschichte, und nicht eine ihr duf8erliche Kennt-
nisnahme ist. Deshalb muff die katholische Theologie betonen, dafl nicht immer alles
zugleich ist, dafl vielmehr ein Neues eintritt, das nicht unter ein bleibendes ,Zu-
gleich gestellt werden darf, in welchem ein bleibendes dialektisches Verhéltnis zwi-
schen gleich notwendigen Existentialien des menschlichen Daseins offenbar gemacht
wiirde.



Gerecht und Siinder zugleich 437

b) Da Rechtfertigung entscheidend Tat Gottes ist, decken sich Rechtfertigungs-
wirklichkeit und Rechtfertigungserfahrung nicht ohne weiteres. Nach katholischer
Lehre ist die Tat Gottes in der Rechtfertigung das Entscheidende, und nicht die Tat,
die Einstellung, das Erlebnis oder der Glaube des Menschen. Die Frage, in welchem
Sinne der Mensch von Gott gerechtfertigt wird, kann deshalb nicht einzig von dem
Gesichtspunkt aus beurteilt werden, wie und wieweit die gottliche Tat voin Men-
schen erfahren wird. Glaubenserfahrung im alltfiglichen Sinn des Wortes ,Erfah-
rung“ (wenn wir also einmal abschen von einer ,Erfahrung® — diese mag es geben
—, in der der Mensch gerade seine Einbezogenheit in das Unreflektierbare des Ge-
heimnisses Gottes erfahrt) — und Glaubenswirklichkeit decken sich eben gerade
darum nicht, weil Gottes alleinige eigene Macht das eigentlich Wirksame und Ent-
scheidende bei der Rechtfertigung des Menschen ist. Fiir die katholische Theologie
und das kirchliche Lehramt ist deshalb die Aussage, was eigentlich in der Recht-
fertigung geschieht, nicht einfach von der Rechtfertigungserfahrung allein auszu-
machen. Die Rechtfertigungs- und-Glaubenserfahrung, soweit sie satzhaft fiir den
erfahrenen Menschen selbst und fiir andere gegeben ist, kann die ganze Tiefe und
Radikalitdt der géttlichen Heilstat am Menschen gar nicht einholen, wenn wir ein-
mal voraussetzen, dafl die Tat Gottes das Eigentliche der Rechtfertigung bewirkt.
Um Gottes Gnade und Macht die Ehre zu geben, wird die katholische Rechtferti-
gungslehre immer betonen, dafl wir durch Gottes Gnade Kinder Gottes werden und
sind, dafl uns in der Rechtfertigung der Heilige Geist gegeben wird, dafl wir Tempel
Gottes, Sohne, Gesalbte und Geliebte Gottes durch Gottes Gnade sind. Diese Wirk-
lichkeit ist nicht nur eine ideologische Fiktion, nicht blof ,ein als ob“, sondern die
wahre Wirklichkeit des Menschen selbst. Die Rechtfertigung gestaltet als Tat Gottes
den Menschen bis in die tiefsten Wurzeln seines Seins um, verklart und vergéttlicht
ihn. Deshalb ist der Gerechtfertigte nicht ,zugleich gerecht und Siinder“. Er ist nicht
einfach in einer bloflen Paradoxie und dialektischen Schwebe zugleich der Siinder
und Gerechtfertigte. Denn durch die Rechtfertigung wird er in Wahrheit aus einem
Siinder, der er war, ein Gerechter, der er vorher nicht war. In einem wahren Sinne
hort er auf, Siinder zu sein. Die katholische Rechtfertigungslehre glaubt, daf§ sie nur
so der wirklichen Geschichtlichkeit des Heilsgeschehens, der wirklichen Praevalenz
der Tat Gottes am Menschen, der Differenz zwischen Heilserfahrung und Heils-
wirklichkeit und der inneren Wahrhaftigkeit und Giiltigkeit der Tat und der Zu-
sicherung Gottes am Menschen gerecht wird, die ja den Menschen innerlich ergreift
und verdndert. Von hier aus lehnte die katholische und antireformatorische Hal-
tung und Lehre auf dem Trienter Konzil diese Formel ,gerecht und Siinder* ab,
weil diese Formel mit ihrer Gleichzeitigkeit von Gerechtigkeit und Siindigkeit das
eigentliche Wesen der christlichen Rechtfertigung verkenne. Das wirkliche Werden,
Neuwerden, innerlich Gerechtfertigtwerden durch die Tat Gottes am Menschen wird
jedenfalls in dieser Formel nicht geniigend deutlich. Das ist die eine Seite der katho-
lischen Stellungnahme zu dieser Formel.

Die katholische Theologie lehnt also die Formel ,gerecht und Siinder zugleich*
ab, weil sie den Zustand des Menschen objektiv nicht richtig und adéiquat wieder-
gibt. Die letzte Grundformel menschlichen Daseins ist nicht eine schwebende Dialek-
tik zwischen Siindigkeit und Heiligkeit. Der Mensch ist wirklich iiber die Todesgrenze



438 Karl Rahner

hiniibergeschritten. Er ist aufs Letzte, auf Gottes an ihm wirksam gewordene Tat
hin gesehen nicht mehr siindig und gerechtfertigt zugleich, sondern gerechtfertigt und
sonst nichts.

I11.
Das richtig verstandene katholische Ja zu dieser Formel ,Gerechter und Siinder
zugleich®

Die Ablehnung der reformatorischen Formel ist eine grundsitzliche, soweit durch
sie jenes ,Ansich, jene ,Objektivitdt“ beschrieben werden soll, die durch Gott
selbst erwirkt wird und auf die wir uns mehr als auf unsere ,Subjektivitit® verlas-
sen miissen und diirfen, weil auch unsere wahre ,Subjektivitit®, wo sie zu ihrem
letzten Wesen kommt, das Sichloslassen ist auf eine Wirklichkeit hin, die wir nicht
mehr iiberblicken, verwalten, die wir uns nicht aneignen, sondern der wir iiber-
eignet sind als dem Geheimnis Gottes selbst. Wenn die Rechtfertigung wirklich
geschehen ist, dann ist eben dieser Mensch nicht mehr Siinder, sondern der Gerecht-
fertigte und Geheiligte.

a) Heilsungewifheit

Aber kann der einzelne Christ mit einer absoluten Sicherheit von sich behaupten,
dafl er wirklich ein Gerechtfertigter ist und darum, weil er es ist, eben nicht mehr
Siinder ist? Nach der Lehre des Konzils von Trient ist eine letzte absolute indivi-
duelle Heilsgewiflheit nicht gegeben. Verstechen wir diese Lehre des Trienter Kon-
zils nicht falsch. Sie sagt nicht, dal der Mensch in einer schlotternden, feigen, Gott
selbst miflitrauenden Angst um sein Heil leben miisse. Vielmehr mufl der Mensch
von sich wegblicken auf Gottes unsagbare Gnade. Er soll vertrauen, dafl er mitten
in der Erfahrung seiner inneren Briichigkeit und Armseligkeit dennoch in aller
Wabhrheit immer das vielgeliebte, von der Gnade und dem Erbarmen Gottes getra-
gene Kind Gottes ist. Er muff die Freude, die Zuversicht und die alles iiberwindende
Hoffnung des Erldsten besitzen. Es ist eine grofie, heilige Pflicht, in der Tugend, die
wir die christliche Hoffnung nennen, iiber die eigene, immer wieder erfahrene
Erbarmlichkeit hinwegzuspringen und sich auf Gottes unergriindliches Erbarmen zu
verlassen. Der Mensch kann zwar nicht in jener objektivierten Weise den Satz sagen,
wie es dem dogmatischen Glauben hinsichilich der in ihm ausgesagten Wirklich-
keiten méglich ist: Ich bin eindeutig und sicher gerechtfertigt. Gerade diese Haltung
cines Menschen, der sich selbst absolut in Besitz nimmt, sich selbst durchpriift, ein
Fazit seines eigenen Daseins zieht und seiner ganz sicher ist, soll er gerade nicht
haben. Er soll sie nicht deswegen nicht haben, weil er feige, unruhig, dngstlich und
mifitrauisch Gott gegeniiber sein solle und diirfe. Im Gegenteil, gerade weil er mit
einer restlosen Grofimut und Selbstverstandlichkeit trotz der Erfahrung seiner eige-
nen Heilsunsicherheit auf Gott vertrauen soll, darum soll er sich wirklich mit einer
festen Hoffnung Gott anheimgeben und zwar iiber all das, was er von sich aus iiber
sich erfahrt, hinweg. Gerade diese von ihm geforderte tapfere und unbedingte Hoff-
nung verlangt von ihm, daf} er die Haltung des restlosen Vertrauens auf die Gnade
Gottes nicht umbiegt in eine theoretische reflektierte Heilssicherheit. Diese wiirde
ihn ja gerade wieder von Gott unabhingig machen und wegen der Sicherheit ihrer



Gerecht und Siinder zugleich 439

Aussage wiederum von diesem restlosen Vertrauen auf Gott dispensieren. Da aber
der Mensch im Akt der Hoffnung eine absolute Heilssicherheit glaubenshaft theore-
tischer, objektivierter Art iiber sich nicht erreichen kann, ist damit gegeben, daf} er
sich immer schon darum als Siinder weifl. Denn die Unmdglichkeit einer absoluten
radikalen Selbstversicherung hat zur Folge, dafl er sich immer wieder als Stinder,
als Bedrohter und Unsicherer erfahrt, und diese Erfahrung nun nicht als belanglos
und theologisch irrelevant beiseiteschieben darf, sondern sie nur in der Hoffnung,
in der er von sich auf Gott hin abspringt, iiberwinden und gerade so immer wieder
annehmen muff, Wenn auch die katholische Theologie die abstrakte, ontologische,
objektive Formel ,Gerecht und Siinder zugleich® nicht annehmen kann, so hat diese
Formel doch eine Berechtigung, wenn sie als Aussage der Erfahrung des einzelnen
Menschen verstanden wird. Denn wenn er auch mit aller Festigkeit darauf hoffen
mufl und darf, vor Gott personlich gerechtfertigt zu sein, so mufl er zugleich trotz
dieser und in dieser Hoffnung fiirchten, ein Siinder zu sein.

b) Die Siindigkeit des Menschen durch die ,ldfilichen” Siinden

Seit der Zeit und mit den Worten Augustins betont die Kirche ,nicht nur demii-
tig“, ,sondern in aller Wahrheit“, daff der Mensch Siinder sei und bleibe. Diese
Lehre ist auch durch das Trienter Konzil nicht dadurch aufgehoben, dafl es einen
bestimmten Sinn der Formel ,,Gerecht und Siinder zugleich“ fir nicht richtig erklarte.
Wie kann aber der Gerechtfertigte Stinder sein und bleiben, wenn er zugleich im
Stand und der Haltung des Gerechtfertigtseins beharrt? Jeder Katholik wird darauf
antworten, dafl er auch als bleibend Gerechtfertigter immer wieder ,laBliche Siin-
den” begehe und dadurch immer wieder als Siinder zur vergebenden Gnade Gottes
flichen miisse.

Der Gerechtfertigte, der Siinden begeht, verbleibt sclange im Zustand der heilig-
machenden Gnade, als er nicht objektiv und subjektiv schwer siindigt, sagen der
Katechismus und die Theologie. Wenn dieser Satz auch richtig ist, so mufl er doch
schr diskret verstanden werden. Er ist tatsichlich weniger einfach, als es dem durch-
schnittlichen katholischen Bewufitsein erscheint. Gewif}, so denken viele, man ist
immer noch ein wenig Siinder. Man begeht seine tiglichen Fehler, Unterlassungen,
die kleinen Verstofie gegen Gottes Gesetz und Willen. Und deshalb mufl man sich
als armer Siinder bekennen. Ein solches Verstindnis der Lehre vom Unterschied
zwischen schwerer und ldfilicher Siinde und der Vereinbarkeit des Gnadenstandes
mit lafllichen Siinden und ldBlich siindigen Haltungen unterschiatzt aber doch wohl
wesentlich die wirkliche Tiefe, Bedrohtheit und Dunkelheit des christlichen Daseins.

Nach katholischer Lehre gibt es wirklich den objektiv und subjektiv radikalen
Unterschied zwischen schwerer und 14fllicher Siinde. Biblisch gesprochen: es gibt im
Dasein des Gerechtfertigten, des geliebten Kindes Gottes Siinden, die das Kind-
schaftsverhaltnis nicht aufheben; es gibt aber auch Siinden, die, wenn sie wirklich mit
der nétigen Klarheit, Entschiedenheit und Verantwortung geschehen, vom Reiche
Gottes, wie Paulus sagt, und der Erbschaft des Himmels ausschliefen und den Men-
schen zum Kinde des Zornes Gottes machen, solange er im Zustand der Siinde ver-
harrt. So berechtigt nun aber diese Lehre vom objektiven Unterschied zwischen
schwerer und ldfllicher Siinde ist, so diirfen wir ihn jedoch nicht miflbrauchen zu



440 Karl Rahner

einer Verharmlosung des christlichen Daseins. Zu leicht sagen wir, die 148liche Siinde
zerstore die Gnade nicht, hebe die Rechtfertigung nicht auf, verdamme und ver-
werfe den Menschen nicht. Es seien ja nur moralische Schwichen, kleine Tritbungen
unseres Verhiltnisses zu Gott, kleine Unvollkommenheiten, die die eigentliche
Grundeinstellung des Menschen zu Gott nicht dndern. Insofern es sich wirklich nur
um lifRliche Siinden handelt, kann man, wenn auch nur unter sehr ernsten Vor-
behalten, dies sagen. Aber wissen wir genau, dafl unsere angeblich nur liflichen
Siinden wirklich nur solche sind? Natiirlich kann man sagen, dafi gewisse Vorkomm-
nisse in unserem Leben, rein in sich betrachtet, gemessen an den objektiven Normen,
wirklich nur eine ldfiliche Siinde sind, zum Beispiel eine Unfreundlichkeit gegen
unseren Néchsten, eine Unandichtigkeit im Gebet, eine Ungeduld; das sind zweifel-
los Dinge, die zwar das christliche Dasein belasten konnen, ihm anderseits nicht die
Freude des Erldstseins, die Gnade der Geborgenheit in Gott und die Heiligung
durch den Heiligen Geist rauben diirfen und kénnen. In diesem Sinne sind Ver-
fehlungen des Alltags gewifl objektiv lafiliche Siinde.

Es ist aber eine in der katholischen Moraltheologie und Beichtpraxis nicht zu
leugnende Einseitigkeit, die einzelnen Vorkommnisse unseres sittlichen Handelns
nur je fiir sich, gleichsam atomisiert zu betrachten. Wir iibersehen dann oft die Ge-
samtstroktur unseres sittlichen Verhaltens, unsere letzte Einstellung auf Gott, unsere
religiose Grundbefindlichkeit. Der Mensch setzt nicht auf dem Untergrund der Sub-
stantialitdt einer Seele rein objektiver Art einzelne Akte, die er auf dem Faden der
aufleren Zeit aufreiht, sondern der eine ganze Mensch lebt aus einer Grundhaltung,
die entweder auf Gott hingerichtet oder von Gott abgekehrt ist. Diese letzte entschei-
dende, alles durchprigende Grundhaltung ist aber fiir den Menschen gar nicht so
leicht reflektierbar. Ja sie ist addquat {iberhaupt nicht reflektierbar, weil sonst jene
reflektierte, theoretische HeilsgeWiiSheit mﬁglicli wire, die dem Christen nach dem
Trienter Konzil verwehrt ist. Wir kénnen die einzelnen Taten unseres Lebens
anschanen, aber nicht unmittelbar einen Blick auf die letzte Quelle dieser Taten in
unserem Herzen tun. Aus dieser Sicht gewinnt die Frage nach den ldRlichen Siinden
eine ganz andere Ernsthaftigkeit, als wir vielleicht vermeinen. Kénnte nicht diese
oder jene, in sich betrachtet harmlose Lieblosigkeit gegeniiber dem Nichsten im tief-
sten nur das ferne Echo und Wetterleuchten cines letzten Grundegoismus sein, der
am Ende todlich ist? Konnte eine solche Haltung des Egoismus, die sich vielleicht
gar nicht in duferlich sehr hifllichen Taten duflert, die auch nach einem biirgerlichen
Moralkodex schr verwerflich wiren, im letzten genau das sein, was wir eine Tod-
sinde nennen? Konnte es nicht sein, daf die Kiihle unseres religiésen Lebens, diese
leichte und scheinbar harmlose Gleichgiiltigkeit gegen Gott, so wenig sie sich auch in
deutlichen Akten und Handlungen manifestiert, dennoch einer letzten, freien,
schrecklichen, todlichen Gleichgiiltigkeit und Kilte Gott gegeniiber entspringt? Und
diese ist doch alles andere als eine laRliche Siinde. Sicherlich bedeutet sie nicht eine
einzelne, an einen bestimmten Raumzeitpunkt unseres Lebens gebundene Tat. Kann
sie aber nicht eine letzte Verlorenheit, ein letztes grundsitzliches Nein gegen Gott
bedeuten? Und das wire gerade das, was wir eigentlich den Zustand der schweren
Siinde nennen. So kénnten wir noch auf manches hinweisen, was dem Anschein nach
nur eine sogenannte 14filiche Siinde, aber in Wirklichkeit das verhohlene und verhal-



Geredht und Siinder zugleich 441

tene Anzeichen fiir die letzte todliche Abkehr des Menschén von Gott ist, die er sich
selbst nicht eingesteht, die er gleichsam anonym und mit der linken Hand und den-
noch im Grunde seiner Freiheit vollzogen hat. Da wir aber immer wieder 1i8liche
Stinden begehen, miissen wir dann nicht erschreckt fragen, ob wir nicht in einem viel
tieferen und radikaleren Sinne Siinder sind, d. h. Menschen, die in der Tiefe ihres
Herzens nichts mit Gott zu tun haben wollen, obschon sie nach auflen hin in einem
biirgerlich diinnen Sinne noch fromme und anstindige Menschen mit weifier Kra-
watte sein wollen? Dann aber erhilt die Lehre, daff jeder Mensch insofern minde-
stens ein Stinder ist, als er 1af8liche Stinden begeht, ein ganz anderes Gesicht. Das
heifit wiederum nicht, daf wir uns fiir Verlorene, vom Reiche Gottes Ausgeschlos-
sene, vom Trostergeist Verlassene zu halten haben, obschon wir ehrlichen Herzens
auf Gottes Gnade vertrauen und unsg Gott immer wieder zuwenden. Nur in dem
Sinne gewinnt die Auffassung, dafl wir Siinder sind, ein neues Gesicht, als wir uns
erschreckt fragen miissen, ob wir, die wir hoffen, Gottes geliebte Kinder zu sein, nicht
dennoch auch immer wieder fiirchten miissen, etwas ganz anderes zu sein, solange die
Grundwurzel unseres Herzens immer wieder Friichte hervorbringt, die wirklich nicht
Friichte des Geistes sind.

So ist die Lehre von der bleibenden Siindigkeit des Menschen durch 138liche Siin-
den eine stindige Frage an uns, was wir denn eigentlich im tiefsten sind. Diese
Frage miissen wir immer wieder in der Hoffnung auf die Gnade Gottes in einem
positiven Sinne beantworten. Wir kénnen es aber niemals in einer theoretischen
Heilsgewifiheit stolz und selbstgewif} tun.

Wir missen also die Unterscheidung zwischen' schwerer und lifilicher Siinde
irgendwie {iberspringen, so sehr sie sachlich und objektiv richtig ist, weil sie in der
konkreten Reflexion auf unser eigenes Dasein nicht restlos durchgefiihrt werden
kann, Wir sind tatsichlich auf der einen Seite Siinder, die hoffen, aus ihrer Siindig-
keit immer wieder aufs neue zur Barmherzigkeit Gottes flichen zu diirfen. Und auf
der anderen Seite ist die Gerechtigkeit, die, und wenn sie durch die Gnade Gottes
wirklich in uns ist, immer auch eine bedrohte und angefochtene und uns verborgene.

Man darf die Lehre von der bleibenden, dauernden Gerechtigkeit durch die einge-
gossene, heiligmachende Gnade nicht so verstehen, als sei diese Gerechtigkeit ein rein
statischer Besitz, eine statische Qualitit im Menschen. Diese Gerechtigkeit ist viel-
mehr immer durch Fleisch, Welt und Teufel angefochten und bedroht. Sie ist immer
wieder in die freie Entscheidung des Menschen gestellt. Trotz ihres Charakters der
Zustindigkeit schwebt sie gleichsam auf der Spitze der freien Gnade Gottes und auf
der Spitze der Freiheit des Menschen. Die Gnade der Rechtfertigung mufl immer neu
angenommen und vollzogen werden, da sie im Grund genommen immer neu
von Gott geschenkt wird. Denn diese bleibende Zustandigkeit der Gnade ist immer
der Freiheit des Menschen ausgesetzt. Die Freiheit des Menschen wiederum kann die
Gnade Gottes nur annehmen und bewahren in und durch die freie Gnade Gottes,
die uns Gott letztlich ohne jedes Verdienst von unserer Seite geschenkt hat und
schenken mufl. Da unsere Gerechtigkeit immer angefochten ist, muf sie immer neu
durch Gottes Huld und Gnade uns geschenkt werden. Sie ist deshalb auch die letzt-
lich unverfiigbare Gerechtigkeit. Gewif} glauben wir an den allgemeinen Heilswillen
Gottes. Aber dieser Heilswille ist; wenn er auf je mich bezogén und wirksam wird,



442 Karl Rahner

das ungeheure, unbegreifliche Wunder der absoluten Huld Gottes. Denn das freie
Ja des Menschen zur befreienden Gnade Gottes ist selbst noch einmal ein Geschenk
der Gnade Gottes. So miissen wir unsere eigene Freiheit nicht nur als Vermogen,
heilshaft handeln zu kénnen, sondern auch als eine sich wirklich auf Gott hin 6ff-
nende Tat noch einmal als Gnade Gottes erklaren. So sind wir von uns aus immer
Schuldner der Gnade Gottes. Von uns allein aus konnen wir nicht das geringste tun,
daB Gott uns seine Gnade zuwendet, denn unsere Bitte um Gnade beruht auf
unerbetener Gnade, die das Betenkdnnen und das Beten geben mufl. Immer muf}
uns Gott mit seiner Gnade zuvorkommen. Selbst wo wir das Personlichste, Ureigenste
zu tun meinen und tatsichlich tun, erfahren wir gerade darin die frithere und méch-
tigere Tat Gottes an uns. Von uns aus sind wir immer Siinder. Von uns aus wiirden
wir uns von Gott abwenden, wenn Gottes Gnade uns nicht zuvorkommen wiirde.
Angesichts der unverfiigbaren Gnade Gottes, der angefochtenen Gerechtigkeit, der
unverfiigbaren Gerechtigkeit sind wir immer Siinder. In diesem Sinne kann man in
dieser Formel ,Geredht und Stiinder zugleich“ einen immer wahren und entscheidend
wichtigen katholischen Sinn finden.

c) Als Pilger ist der Mensch zugleich gerecht und Siinder

Auch als Gerechtfertigter bleibt der Mensch Pilger. Er hat als solcher nicht nur
einen duflerlichen Zeitraum zu durchleben. Er ist vielmehr unterwegs. In seiner per-
sonlichen Heilsgeschichte ist er auf der Suche nach dem Bleibenden, Unzerstorbaren
und Endgiiltigen. Wir pilgern im Glauben. Wir besitzen Gott nur auf Grund der
Hoffnung. In der Hoffnung strecken wir uns nach dem Kiinftigen, das uns noch nicht
gegeben ist, aus. So wird der Besitz durch die Hoffnung gegeben, und durch dijeselbe
Hoffnung wird der Besitz dem freien unmittelbaren Zugriff des Menschen ent-
zogen. Durch unsere freie personale Geschichte miissen wir erst einholen, was wir
durch die Tat Gottes, die uns rechtfertigt, schon sind. Im Glauben und der Hoff-
nung, in immer neuer Anfechtung und Bewahrung, indem wir immer wieder Gottes
Gnade in Freiheit annehmen, sind wir Pilger. Von Adam und dem Land der
Finsternis kommen wir und suchen das ewige Licht und die helle Vollendung. Da die
eine groRe Bewegung unseres Daseins aus unserer Verlorenheit auf Gott hin immer
den Ursprungsort, von dem diese Bewegung ausgeht, noch in sich trégt, sind wir als
werdende Pilger, die die Vollendung erst noch suchen, ,gerecht und Sinder zugleich®.
Das heift, wie schon gesagt, nicht, dafl sich diese beiden Grdflen in einer einfachen
statischen Dialektik immer gleichbleibend gegeniiberstinden. Wohl aber ist das
konkrete Heilswirken des Menschen immer gleichzeitig charakterisiert vom Aus-
gangspunkt, von dem wir herkommen, von der eigenen Verlorenheit, die wir ver-
lasssen haben, wie auch vom Ziel, das wir in der Hoffnung schon besitzen, nach dem
wir uns aber zugleich ausstrecken. Hier realisiert sich das Werdesein der Kreatur.
Man kann den geschaffenen Menschen in seinem geschichtlichen Werdesein, in seinem
Gespanntsein zwischen Ausgang und Ende nur erkennen, indem man auf Ausgang
und Ende verweist. Jeder Moment dieses Werdens ist durch beides charakterisiert,
weil diese Bewegung ein Woher und ein Wohin hat. Als werdender Biirger der
ewigen Herrlichkeit bewegt sich der Mensch immer zwischen Anfang und Ende.



Institution und Charisma 443

Dieses ,Zugleich” ist nicht eine Gleichzeitigkeit von Anfang und Ende, sondern ein
»Zugleich” in der Gespanntheit zwischen beiden.

So hat die reformatorische Formel des simul justus et peccator, wenn nur die
Momente eines katholischen Neins zu dieser Formel klar bleiben, durchaus einen, fiir
das christliche Dasein positiven Sinn. Gerade der katholische Christ sollte sich nicht
als den ,guten Menschen“ interpretieren, der im Grunde genommen, aufier er stehle
silberne Loffel oder vergifte seinen Nachbarn, eigentlich von vorneherein als guter
Mensch in der Gnade lebt, so dafl, wie das moderne Empfinden oft meint, Gott sich
cigentlich vor den Menschen rechtfertigen miisse, warum es soviel Leid, Finsternis
und Wirrnis in der Weltgeschichte gebe. Der Christ muf§ einmal begriffen haben,
dafl er von sich aus nichts als Nichtigkeit und sich allein iiberlassen nichts als Siinde
ist. Wo immer er irgend etwas Gutes an sich entdeckt, mufl er dies als ursachlose freie
Gnade Gottes anerkennen. Darum sollte auch der katholische Christ nicht seine Ge-
rechtigkeit vor Gott ausbreiten. Viclmehr sollte er Tag fiir Tag scine Gerechtigkeit,
die ihn in der Tat vergottlicht, als unverdientes Geschenk der unberechenbaren Huld
Gottes entgegennehmen. Und wenn er das so ausdriicken will, da§ er immer und von
sich aus ein armer Siinder und immer ein durch Gottes Gnade Gerechtfertigter ist,
falls er sich nicht durch Unglaube und Lieblosigkeit dieser Gnade Gottes verschliefit,
dann ist ihm das unbenommen.

Auch katholische Heilige, wie die hl. Theresia vom Kinde Jesu, haben das getan.
Wenn sie es wagten, vor das Angesicht Gottes zu treten, kamen sie von sich aus und
fiir sich selbst mit leeren Hinden und bekannten sich wie Augustinus als Sinder. In
diesem Bewuftsein der eigenen Siindigkeit entdeckten sie in sich das Wunder, daf§
Gott uns mit seiner Herrlichkeit die Hande fiillt und unser Herz iiberflieRen 148t an
Liebe und Gnade. Wer bekennt, daf} er von sich avs Sinder ist, erfihrt gerade darin
jene Gnade Gottes, die ihn wirklich und wahrhaft zum Heiligen und Gerechten
macht. Dann spricht Gott ihn frei von aller Siinde, so dafl er wirklich und in Wahr-
heit von der letzten Wurzel seines Seins her heiliges, gerechtes, seliges Kind Gottes
ist.

Institution und Charisma

Von Otto Semmelroth SJ, Frankfurt am Main

Das Spannungsverhaltnis, das mit dem Thema ,Institution und Charisma“ benannt
ist und von dem in den Konzilsdebatten so oft die Rede war, gibt es nicht nur im
Bereich des christlichen Glaubens und der Kirche. Als die Spannung zwischen , In-
stitution und Person“ findet es sich ganz allgemein im Bereich des natiirlichen
menschlichen Daseins. Aber Philosophie wie auch Politik und Soziologie kénnen sich
fiir die Rechte der Person gegeniiber der Ubermacht des Institutionellen sehr viel
unbeschwerter einsetzen als es die Theologie kann. Nach dhristlichem Glauben emp-





