
Institution und Charisma 443 

Dieses •Zugleich" ist nicht eine Gleichzeitigkeit von Anfang und Ende, sondern ein 
•Zugleich" in der Gespanntheit zwischen beiden. 

So hat die reformatorische Formel des simul Justus et peccator, wenn nur die 
Momente eines katholischen Neins zu dieser Formel klar bleiben, durchaus einen, für 
das christliche Dasein positiven Sinn. Gerade der katholische Christ sollte sich nicht 
als den •guten Menschen" interpretieren, der im Grunde genommen, außer er stehle 
silberne Löffel oder vergifte seinen Nachbarn, eigentlich von vorneherein als guter 
Mensch in der Gnade lebt, so daß, wie das moderne Empfinden oft meint, Gott sich 
eigentlich vor den Menschen rechtfertigen müsse, warum es soviel Leid, Finsternis 
und Wirrnis in der Weltgeschichte gebe. Der Christ muß einmal begriffen haben, 
daß er von sich aus nichts als Nichtigkeit und sich allein überlassen nichts als Sünde 
ist. Wo immer er irgend etwas Gutes an sich entdeckt, muß er dies als ursachlose freie 
Gnade Gottes anerkennen. Darum sollte auch der katholische Christ nicht seine Ge- 
rechtigkeit vor Gott ausbreiten. Vielmehr sollte er Tag für Tag seine Gerechtigkeit, 
die ihn in der Tat vergöttlicht, als unverdientes Geschenk der unberechenbaren Huld 
Gottes entgegennehmen. Und wenn er das so ausdrücken will, daß er immer und von 
sich aus ein armer Sünder und immer ein durch Gottes Gnade Gerechtfertigter ist, 
falls er sich nicht durch Unglaube und Lieblosigkeit dieser Gnade Gottes verschließt, 
dann ist ihm das unbenommen. 

Auch katholische Heilige, wie die hl. Theresia vom Kinde Jesu, haben das getan. 
Wenn sie es wagten, vor das Angesicht Gottes zu treten, kamen sie von sich aus und 
für sich selbst mit leeren Händen und bekannten sich wie Augustinus als Sünder. In 
diesem Bewußtsein der eigenen Sündigkeit entdeckten sie in sich das Wunder, daß 
Gott uns mit seiner Herrlichkeit die Hände füllt und unser Herz überfließen läßt an 
Liebe und Gnade. Wer bekennt, daß er von sich aus Sünder ist, erfährt gerade darin 
jene Gnade Gottes, die ihn wirklich und wahrhaft zum Heiligen und Gerechten 
macht. Dann spricht Gott ihn frei von aller Sünde, so daß er wirklich und in Wahr- 
heit von der letzten Wurzel seines Seins her heiliges, gerechtes, seliges Kind Gottes 
ist. 

Institution und Charisma 

Von Otto Semmelroth SJ, Frankfurt am Main 

Das Spannungsverhältnis, das mit dem Thema •Institution und Charisma" benannt 
ist und von dem in den Konzilsdebatten so oft die Rede war, gibt es nicht nur im 
Bereich des christlichen Glaubens und der Kirche. Als die Spannung zwischen •In- 
stitution und Person" findet es sich ganz allgemein im Bereich des natürlichen 
menschlichen Daseins. Aber Philosophie wie auch Politik und Soziologie können sich 
für die Rechte der Person gegenüber der Übermacht des Institutionellen sehr viel 
unbeschwerter einsetzen als es die Theologie kann. Nach christlichem Glauben emp- 



444 Otto Semmelroth 

fängt und verwirklicht nämlich der übernatürlich erlöste und geheiligte Mensch seine 
neue Existenz nur in der Kirche und durch sie. Deshalb muß der Christ und der 
Theologe sehr viel positiver und verantwortungsvoller der Institution gegenüber- 
stehen, als es analog im Bereich des natürlichen Daseins notwendig ist. 

I. Charisma und Person 

Charisma • hier zunächst ganz allgemein als Gnade verstanden • ist von seinem 
Wesen her der Person zugeordnet. Es soll die Person zu ihrer Verwirklichung und 
Erfüllung bringen, jedenfalls wenn wir mit dieser Erfüllung die Erreichung jenes 
Zieles meinen, das dem Menschen in der einen konkreten, tatsächlichen Ordnung, die 
eine übernatürliche ist, gesetzt wurde. Nach christlichem Glauben ist die volle Deu- 
tung menschlicher Existenz der rein philosophischen Betrachtung entzogen. Entweder 
zielt der Mensch in seinen personalen Entscheidungen die ihm tatsächlich aufge- 
gebene, aber über seine natürliche Existenz hinausgehende Vollendung an: dann 
kann seine personale Existenz nur in Gnade • charismatisch • erfüllt werden. Oder 
aber er richtet seine Entscheidungen nach einer diesseitigen Existenz aus, die der 
Verfügung des eigenen Entwurfs erreichbar zu sein scheint: dann mag er glauben, 
des Gnadencharismas entraten zu können, er muß aber das übernatürliche, in Chri- 
stus gesetzte Ziel seiner Existenz verfehlen und dadurch auch seine eigene Erfüllung. 
Denn es gibt nur ein endgültiges Ziel des Menschen; auch seine natürliche Erfüllung 
findet er nur in deren Überbietung durch das gnadenhafte, übernatürliche Heil. 

Um die Bedeutung des Charismatischen für die Existenz des Menschen und das 
Spannungsverhältnis zum Institutionellen recht zu werten, muß man sich zweier 
Dinge bewußt bleiben. Zunächst muß die Bedeutung des Existentiellen auch und 
gerade im Bereich des von Christus gestifteten Heils ins Auge gefaßt werden. Daß 
der Mensch sich das Heil Christi in personaler Entscheidung aneignen muß, ist 
unveräußerliche Lehre der Schrift und der Überlieferung. Es hat allerdings immer 
wieder Zeiten gegeben, in denen die personale Betrachtungsweise des christlichen 
Heilsvorgangs gefährdet war: entweder dadurch, daß man die menschliche, per- 
sonale Entscheidung in einer manchmal magisch anmutenden, verdinglichten Vor- 
stellung von der Gnade und ihrer Mitteilung an die Menschen untergehen ließ; oder 
auch dadurch, daß die personale Eigenentscheidung des Menschen vor der angeb- 
lichen Alleinwirksamkeit Gottes keinen rechten Bestand mehr behielt. Heute hin- 
gegen hat man nicht nur in der philosophischen Deutung des Menschen die Existenz 
entdeckt. Auch die theologische Anthropologie steht im Zeichen eines Personalismus. 
In der katholischen Theologie wirkt er sich in dem Bemühen aus, einer allzu verding- 
lichten Betrachtung der Gnade als Frucht des Heilswerkes Christi und einer einseitig 
juridischen Deutung der Kirche und ihrer sakramentalen Gnadenmittel durch die 
Betonung des personalen Ich-Du-Verhältnisses zwischen Gott und Mensch die 
Seele wiederzugeben. Dies Bemühen entspricht ganz der definierten Lehre des 
Trienter Konzils, daß bei aller Gnadenhaftigkeit, also Gottgewirktheit der mensch- 
lichen Entscheidung für Gott diese doch des Menschen eigene Tat, sein gutes Werk, 
ja sein •Verdienst" sei1. Bei der Betrachtung des menschlichen Heilstuns muß man 

1 D enzinge r-Schönm e tzer 1582. Neune r-Ro o s 769. 



Institution und Charisma 445 

• so sehr die Vorstellung von zwei getrennten Stockwerken zu vermeiden ist • 
doch zwei Elemente unterscheiden. Das Heilstun muß einerseits als eine Handlung 
aus freier Entscheidung des Menschen verstanden werden. Dieses Moment hat der 
Heilsakt mit der Unheilstat der Sünde gemeinsam. Was ihn zum personalen, existen- 
tiellen Akt des Menschen macht, gibt es auch da, wo die Gnade nicht ist, in der Tat 
der Sünde, die als Entscheidung gegen Gott nicht mit Gottes Heilsgnade vollzogen 
sein kann. 

Hier stehen wir dann an der Grenze des Existentiellen, Personalen und seiner Be- 
deutung für das Leben des Menschen vor Gott. So wahr es ist, daß der Mensch vor 
Gott zur existentiellen Entscheidung aufgerufen ist, so wenig genügt die personale 
Freiheit, um der Entscheidung den Wert zu geben, den sie nach katholischer Glau- 
benslehre haben muß, um vor Gott Bestand zu haben. Diesen Wert gibt ihr, ohne 
ihren Eigenwert aufzuheben • es sei denn, man nehme dieses •Aufheben" wörtlich 
im Sinne von Erhöhen •, eben jene Wirklichkeit, die wir Gnade nennen. 

Hiermit ist nun nicht einfach das gemeint, was in unserem Thema Charisma heißt, 
so sehr dieses wirklich etwas Gnadenhaftes ist. Charisma meint Dienstgnade zum 
Wirken für die Heilsgemeinde. Beides ist nicht dasselbe. Aber der Sprachgebrauch 
von •Charisma" im Neuen Testament und von •Gnade" in der Theologie zeigt doch, 
daß beide Arten des Wirkens Gottes eng zusammengehören. Sonst könnte nämlich 
im Neuen Testament das Wort Charisma nicht, wie es tatsächlich geschieht, beide 
Wirklichkeiten umfassen. Auch die Fachsprache der Theologie unterscheidet seit dem 
Mittelalter zwei Arten von •Gnade". Die eine ist die •gratia gratis data", das Gna- 
denwirken Gottes am Menschen, das nicht so sehr dem Menschen das persönliche Heil 
gibt, sondern ihn mit Fähigkeiten ausstattet, die dem Heil der Gemeinde dienen. 
Dazu rechnet die Theologie auch das, was sie im engen Sinn Charisma nennt. Die 
andere ist die •gratia gratum faciens", die dem Menschen als sein persönliches über- 
natürliches Heil gegeben wird und deshalb heiligmachende Gnade, bei Paulus auch 
Gerechtigkeit, Rechtfertigung oder einfach Heiligkeit heißt. Im Neuen Testament 
finden wir für beide Wirklichkeiten den Ausdruck Charisma. 

Beide Arten von göttlichem Gnadenwirken, sowohl die persönliche, heiligende 
Rechtfertigungsgnade wie die charismatische Gabe für den prophetischen Dienst an 
der Heilsgemeinschaft, vervollkommnen aber letztlich die personale Existenz des 
Menschen. Personsein bedeutet ja einerseits, daß ein geistiges Wesen einen unantast- 
baren Selbstand hat, den es dadurch aktualisiert, daß es um sich selbst weiß und sein 
Handeln frei und spontan bestimmt; anderseits aber auch, daß dieser Selbstbesitz 
sich in der Begegnung mit dem Du verwirklichen muß, dem das Ich sich erschließt. 
Daher bedeutet Vollendung der Person durch die Gnade, daß diese den Menschen zu 
einer neuen, die natürlichen Fähigkeiten der Person übersteigenden Du-Begegnung 
befähigt; zur neuen Selbsterschließung vor allem gegenüber dem göttlichen Du in 
Teilnahme an jener dreipersonalen Begegnung, in der die erste und die zweite 
Person des dreifaltigen Gottes einander hingebend begegnen zur Einheit im Heiligen 
Geist; zur neuen Begegnung aber auch mit dem Du des Mitmenschen, in der sich nach 
der Forderung des Neuen Testaments die Begegnung mit Gott konkretisieren und 
darstellen muß. Die im engeren Sinn charismatische Gnade Gottes • im engern 



446 Otto Semmelroth 

Sinne eines Wirkens für die Heilsgemeinde verstandenen • bricht den Selbstand 
des Menschen, der immer in Gefahr ist, zur Einschließung in sich selbst, zum Indi- 
vidualismus und Egoismus zu werden, zum prophetischen Dienst an der Gemeinschaft 
auf. Und das oft in sehr überraschender, unberechenbarer Weise; überraschend für 
den einzelnen selbst, über den es kommt, weil der in sich stehende Mensch es eigent- 
lich immer als überraschend empfindet, wenn er sich dienend zu den anderen hin 
öffnen und für sie wirken soll; überraschend für die anderen, nicht nur, weil die 
menschliche Eigenart dessen, durch den Gott charismatisch wirkt, das Ergriffensein 
von Gott kaum vermuten läßt, sondern mehr noch, weil das prophetisch charisma- 
tische Wirken die Gemeinschaft der Menschen ja gerade aus ihrer Weltgebundenheit 
aufrütteln soll und daher unangenehm berühren muß. 

Wenn das Charisma so eng auf die Person bezogen ist, kann es nicht Wunder 
nehmen, daß das Spannungsverhältnis, das ganz allgemein zwischen Person und 
Institution herrscht, in erhöhtem Maße auch als Spannung von Charisma und Insti- 
tution wiederkehrt und daher das Leben der Kirche kennzeichnet, die als Institution 
gestiftet und doch die Heimat der Charismen ist. Dieses Verhältnis von institutio- 
neller Verfaßtheit und charismatischer Lebendigkeit ist nicht nur in seiner Tatsäch- 
lichkeit schwierig und voller Spannung, sondern auch seine wesensgerechte Dar- 
stellung fällt schwer. Sind doch beide Elemente von verschiedener Art, wirken ver- 
schieden und lassen sich deshalb nur mit Mühe gleichzeitig in den Griff bekommen. 
Man muß sich aber ebenso davor hüten, ihre Verschiedenheit zum unvereinbaren 
Gegensatz zu übersteigern, wie davor, das in der Kirche wirkliche Miteinander 
beider Elemente zu einer spannungslosen Harmonie zu verharmlosen. 

II. Die Christus Herkunft von Institution und Charisma 

Die Darstellung dieses spannungsreichen Miteinander von Institution und Cha- 
risma in der Kirche sei zunächst durch einen Blick auf ihre verschiedene und doch 
zusammengehörige Herkunft beleuchtet. Beide haben ihren Ursprung in Christus, 
aber in verschiedenem Sinn, insofern die Institution der Kirche auf die geschichtliche 
Stiftung Christi zurückgeht, das in ihr wirkende Charisma dagegen je neu auf den 

erhöhten Herrn. 

1. Institution als Stiftung in der Geschichte 

Wenn wir nach der Herkunft der Kirche, insofern sie Institution ist, fragen, 
bewegen wir uns gewissermaßen auf der horizontalen Linie diesseitiger Geschichte. 
Man darf den Artikel des Glaubensbekenntnisses •Credo Ecclesiam", in dem die 
Kirche bekennt, daß sie nicht nur Gemeinschaft derer ist, die glauben, sondern auch 
selbst Gegenstand des Glaubens, nicht so verstehen, als ob dadurch die sichtbare, 
institutionelle Wirklichkeit der Kirche gegenüber einer nur geglaubten, unerfahr- 
baren, geistigen und rein eschatologischen Wirklichkeit nichts mehr zu bedeuten 

habe. Die Kirche muß sich vielmehr als eine mit ihrer wesentlichen Struktur aus der 
Stiftung Jesu Christi kommende gesellschaftliche Größe bekennen. Gewiß mag dieses 
Kirchenverständnis nicht selten der Gefahr der Uberbetonung juridischer Fixierun- 
gen ohne hinreichende Beachtung des Unterschiedes von Einrichtungen menschlichen, 
geschichtlich gewordenen Rechts und den Strukturen und Aufgaben göttlichen Rechtes 



Institution und Charisma 447 

erliegen. Aber wo es um den katholischen Glauben an die Kirche geht, darf die 
Angst vor kirchlichem Institutionalismus nicht die geschichtliche Herkunft der kirch- 
lichen Institution aus der Stiftung Christi in Frage stellen. Man hat den Glau- 
ben an die Stiftung einer gesellschaftlichen Kirche durch Christus als •Miß- 
verständnis der Kirche"2 bezeichnet und gesagt, Christus habe sein Werk als 
individuellen, pneumatischen Ruf an viele einzelne gemeint, die in der Befolgung 
dieses Rufes zur Ekklesia zusammengefunden hätten und immer wieder neu zusam- 
menfänden. Eine Stiftung der Kirche als Institution, die der Entscheidung und Ge- 
folgschaft der einzelnen vorgegeben sei, könne nicht die Ekklesia der Absicht Jesu 
sein. Von einer solchen Auffassung unterscheidet sich der katholische Kirchenglaube 
wesentlich, und zwar mit Berufung auf das Neue Testament selbst. Er fordert die 
geschichtliche Rückführung der Kirche als Institution auf Jesus Christus als Teil des 
Bekenntnisses •Credo Ecclesiam". 

Zwei Dinge muß man allerdings beachten. Einmal dies, daß wir keinen histo- 
rischen Augenblick festlegen können, an dem gewissermaßen ein Rechtsakt, durch 
den die Kirche als Körperschaft öffentlichen Rechtes in Erscheinung tritt, zu lokalisie- 
ren wäre. Die Bildung der Kirche durch Christus ist ein mehrschichtiges Geschehen. 
Man kann deshalb nicht auf einen bestimmten historischen Moment hinweisen und 
sagen: seit diesem Augenblick gibt es die Kirche. Das zweite, das beim Verhältnis 
von Institution und Charisma beachtet werden muß, ist folgendes: Nach der Über- 
zeugung der alten kirchlichen Überlieferung, die auch in der Enzyklika Pius' XII., 
Mystici Corporis, zum Ausdruck kommt, gehört zur Stiftung der Kirche selbst ein 
charismatisches Element, durch das die Kirche eigentlich zu dem wird, was sie als 
Kirche Christi von anderen Gesellschaftsbildungen unterscheidet. Von den drei 
Momenten, die zur Bildung der Kirche gehören, sind zwei geschichtlicher, das dritte 
aber ist charismatischer Art. Geschichtlich ist das irdische Wirken des Herrn, der aus 
seinen Jüngern die Apostel zu Trägern des Baues seiner Kirche berief. Geschichtlich 
ist auch sein Opfertod am Kreuz, durch den er seiner Kirche jenes Leben erwirkte, 
das er ihr dann • und das ist das dritte Moment • als Gabe aus der Höhe verlieh. 
Dieses dritte Moment ist charismatischer Natur; es gehört ebenfalls zur Stiftung der 
Kirche; im Pfingstereignis wurde es dokumentiert. Die Kirche ist aus dem Stoff der 
Erde gebildet, der Geschichte eingestiftet, aber sie ist vom Heiligen Geist durchlebt 
und dadurch unverlierbar Volk Gottes, Braut und Leib Christi, Tempel des Heiligen 
Geistes. 

Als Stiftung Christi ist die Kirche also auf einer Linie zu sehen, die gewissermaßen 
horizontal durch unsere Geschichte verläuft. Damit ist gegeben, daß sie von dieser 
Geschichte weithin geprägt, differenziert, aber auch belastet ist, daß sie in ihrem 
konkreten Erscheinungsbild das von Christus Gestiftete oft ebenso sehr verbirgt 
wie bezeugt, ja, daß die ihr wesentliche Ausrichtung auf das •Eschaton" häufig 
genug bedroht ist. Um dieser Gefahr willen muß sich die Wirklichkeit des erhöhten 
Herrn immer wieder wie in unvorhergesehenem Einbruch plötzlich irgendwie gewalt- 
sam Geltung verschaffen. Das ist ja weithin die Eigenart des Charismatischen in der 
Kirche. 

2 Vgl. E. Brunner, Das Mißverständnis der Kirche. Zürich 21951. 



448 Otto Semmelroth 

2. Das Charismatische als Einbruch aus der Höhe 

Kommt nämlich die Institution in der horizontalen Linie aus der geschichtlich 
geschehenen Stiftung Christi zu uns, so steigt das Charisma gewissermaßen in verti- 
kaler Linie von oben herab. Das Charisma ist nicht oder doch nur indirekt in die 
verwaltende Hand der kirchlichen Institution gegeben. Dieser Einbruchscharakter, 
im Unterschied oder sogar im Gegensatz zum Institutionellen, ist allerdings nicht 
bei jeder Art charismatischen Gotteswirkens, in gleicher Weise ausgeprägt. Es gibt 
charismatisches Wirken aus der Höhe, das ganz unvorhergesehen, überraschend, weil 
korrigierend, vorantreibend, aufbrechend in die Kirche einfällt. Es gibt aber auch 
charismatisches Gotteswirken, das an die institutionellen Gegebenheiten der Kirche 
gebunden ist, die ja eben als Organe des charismatischen Wirkens von Christus 

gemeint und gestiftet sind. 
Es bleibt aber wahr, daß Institution und Charisma von ihrer Herkunft her sich 

wie eine horizontale und eine vertikale Linie in der Kirche als in ihrem Schnittpunkt 
treffen. Wenn wir nun die Herkunft des Charismas aus der Höhe, aus der es immer 
wieder in die linear durch die Geschichte gehende Kirche sich einsenkt oder auch ein- 
bricht, diesem Gang der institutionellen Kirche durch die Geschichte unterscheidend 
gegenüberstellen, so soll das nicht heißen, das Charismatische sei schlechterdings 
ungeschichtlich. In ihm wirkt vielmehr Gott in der Geschichte. Es schlägt sich in 
seinen Wirkungen deshalb auch in der Geschichte nieder, oft so dicht, daß auch die 
Wirkungen des Charismatischen institutionelle Formen annehmen. Man denke an 
die religiösen Orden, in denen das charismatisch bestimmte Leben nach den evange- 
lischen Räten von Armut, Ehelosigkeit und Gehorsam institutionelle Verfaßtheit 
bekommt. Der prophetisch-charismatische Ruf, den es immer wieder in der Kirche 
gibt, weckt Gefolgschaft, die den ergehenden Ruf überlebt und dieses Überleben 
institutionell zu festigen sucht. Das trägt gewiß die Gefahr in sich, daß die Wirkun- 
gen des Charismatischen in Widerspruch mit ihrem Ursprung geraten. Aber diese 
Gefahr kann man nicht dadurch bannen, daß man solche institutionellen Nieder- 
schläge des Charismatischen von vornherein verneint oder, wenn sie sich zeigen, ver- 
hindert. 

3. Die Kirche als Verbindung von Institution und Charisma 

Die Kirche hat nun ihren Standort im Schnittpunkt der beiden dargestellten 
Linien. Wo ihre horizontal-geschichtliche Linie von der vertikal-charismatischen 
getroffen wird, da ist, lebt und wirkt sie. In ihr als gesellschaftlicher Wirklichkeit 
diesseitiger, geschichtlicher Art müssen die Menschen versammelt sein, um des Heils 
teilhaftig zu werden, das ihnen Christus nicht nur in einem historisch vergangenen 
Werk erworben hat, sondern durch die von ihm gestiftete Kirche wie durch ein 
sakramentales Unterpfand verheißt und anbietet. 

Daß die Kirche diese Wirklichkeit im Schnittpunkt der geschichtlichen Linie ihrer 
Gottdurchwirktheit ist, wurde ihr im Pfingstereignis, das sie immer als ihr eigent- 
liches Geburtsfest gefeiert hat, programmatisch bestätigt und als Kennzeichen mit 
auf den Weg durch die Geschichte gegeben. Pfingsten ist das Fest der Kirche, insofern 
sie vom Heiligen Geist durchlebt, also zugleich institutionell und charismatisch ist. 



Institution und Charisma 449 

Seitdem kann man die Kirche nur als eine Wirklichkeit im Schnittpunkt zweier 
Linien beschreiben. Und keine der beiden Linien kann die Heilswirklichkeit ohne 
die andere erklären und deuten. Kirche ist nicht Institution aus bloßen Rechtsnormen, 
sie ist aber auch nicht bloßes Charisma, das die Institution in diesem Äon schon 
hinter sich lassen und überwinden könnte. Sie ist vielmehr Institution, deren eigent- 
liches Leben charismatisch ist; sie ist Charisma, das in der gestifteten Institution 
menschlich greifbar wird. 

Institution und Charisma der Kirche bestehen also nicht nur in einem tatsächlichen 
Nebeneinander. Sie stehen vielmehr kraft der Stiftung Christi auch in innerem Bezug 
zueinander. Die horizontal-geschichtliche Linie hat etwas für die vertikal-charisma- 
tische Linie zu bedeuten, sie ist für diese da. Diese Seinsstruktur hat in der Kirche 
eine grundlegende Bedeutung und in Christus selbst ihren Prototyp: sie läßt sich 
beschreiben als Sakrament, als sichtbares Zeichen, das auf eine unsichtbare Gnade, 
also eine charismatische Wirklichkeit nicht nur hinweist, sondern sie auch enthält und 
mitteilt. Wer in rechter Weise in Kontakt mit dem Zeichen kommt, darf des Be- 
zeichneten sicher sein. So ist ja auch Christus selbst als die fleischgewordene, zeichen- 
gewordene, greifbar gewordene Erbarmung Gottes zu verstehen, in der sichtbare 
irdische Wirklichkeit und personale, ja Person-seiende Gnadentat Gottes die perso- 
nale Einheit des Menschgewordenen bilden. 

Dieses Verhältnis der von Christus sich herleitenden kirchlichen Institution zur 
Mitteilung des Herrn aus der Höhe tritt in besonderer Eindringlichkeit in der Wirk- 
lichkeit und Wirksamkeit des geistlichen Amtes in Erscheinung, das in der Kirche 
eine, wenn auch dienende, so doch unabdingbare Rolle spielt und das Wesen der 
Institution besonders dicht verwirklicht. Für nicht-katholische Christen mag es 
sonderbar erscheinen, welch großen und, wie sie oft meinen, magisch anmutenden 
Wert die Kirche auf die sogenannte apostolische Sukzession legt; darauf also, daß 
der Träger des geistlichen Amtes seine Vollmacht im sakramentalen Ritus der Hand- 
auflegung bekommen muß, wodurch er in die ununterbrochene geschichtliche Abfolge 
geistlicher Generationen von den Aposteln und damit von Christus her aufgenom- 
men wird. Das bedeutet nicht, daß die geistliche Gewalt wie ein materielles Etwas 
durch die Handauflegung von einer Generation auf die andere weiterflösse • das 
wäre gewiß Magie. In Wahrheit ist nicht die Handauflegung oder ein durch sie 
dinglich weitergegebenes Etwas das Wesen der heilsmittlerischen Amtsvollmacht in 
der Kirche. Was im Amte wirkt, ist vielmehr das Charisma des erhöhten Herrn, der 
sich durch seinen Heiligen Geist im Amtswalter der Kirche geltend macht. Dieser 
waltet ja in der Kirche an Christi Stelle des Amtes (2 Kor 5, 19), repräsentiert also 
wirksam Christus als den Heilsbringer vor der Gemeinde. Das Eingereihtwerden 
durch die Handauflegung in die apostolische Sukzession ist Zeichen, Unterpfand, 
Sakrament für dieses Wirken des erhöhten Herrn im Handeln seines geweihten 
Repräsentanten. Und damit, daß die Kirche solchen Wert auf die im physischen 
Kontakt weitergegebene apostolische Sukzession legt, bekennt sie, daß eben nicht die 
eigene Kraft des Amtsträgers oder der Kirche den Menschen durch die Vermittlung 
des geistlichen Amtes rettet, sondern die Kraft Christi aus der Höhe. 

Was da im geistlichen Amt besonders deutlich in den Vordergrund tritt, ist aber 
nur eine Teilwirklichkeit der ganzen Kirche. Die Kirche als Institution zur Vermitt- 



450 Otto Semmelroth 

lung des Heils kann niemals neu gestiftet werden, neu anfangen. Sie muß immer die 
doppelte Herkunft von Christus in sich bergen. Sie muß durch die Geschichte aus der 
Stiftung des geschichtlichen Christus kommen, und sie muß ihr Leben charismatisch 
vom erhöhten Herrn empfangen. Die Kirche ist als Institution nicht das Heil, wohl 
aber dessen Zeichen und Unterpfand. Das Charisma aus der Höhe wird nicht durch 
die rechtlichen Festlegungen der kirchlichen Institution erzwungen, wohl aber beruft 
sich die Kirche in ihren institutionellen Formen auf die darin ausgedrückte Ver- 
heißung des Herrn. Und im menschlichen Bemühen um die Ordnung der von Chri- 
stus gestifteten Institution wird der Raum bereitet, in den das Charismatische wirk- 
sam eingehen kann. 

III. Institution und Charisma im Leben der Kirche 

In der Kirche, die durch die Jahrhunderte gegangen ist und heute lebt, ist also 
beides gegenwärtig. Die Institution kann nicht verlorengehen, da Christus ihr 
Beständigkeit verheißen hat. Und das Charisma hört nicht auf, in der Kirche zu 
leben, da die Verheißung Christi gerade dies zum Inhalt hat, daß die Institution nie 
ihres Sinnes entleert wird, sakramentales Gefäß der von oben kommenden Gnade 
zu sein. 

Damit ist aber nicht gesagt, daß beides reibungslos in ungetrübter Harmonie mit- 
einander bestehen müsse. Die Erfahrung der Kirche zeigt, und ein Blick in das 
Wesen der Sache macht es verständlich, daß im tatsächlichen Leben der Kirche beide 
Wirklichkeiten die Auseinandersetzung suchen müssen. 

1. Füreinander im Gegeneinander von Institution und Charisma 
Das Verhältnis von Institution und Charisma im Leben der Kirche kann man als 

Füreinander im Gegeneinander kennzeichnen. Zunächst soll noch einmal darauf 
hingewiesen werden, daß beide in gleicher Eindringlichkeit die Kirche bestimmen. 
Dafür haben wir eine programmatische Aussage des Apostels Paulus, der im Brief 
an die Epheser (2, 20) sagt, das Haus der Kirche sei •aufgebaut auf dem Fundament 
der Apostel und Propheten, und sein Eckstein (sei) Jesus Christus". Mit diesen neben 
den Aposteln genannten Propheten sind • das dürfte sicher sein • nicht die Pro- 
pheten des Alten Bundes gemeint, sondern die Träger des Charismas in der Kirche, 
die also zugleich mit den apostolischen Amtsträgern die Kirche tragen. Es gibt also 
nicht nur die Zweiheit von Petrus, dem Primatsträger, und dem Kollegium der 
Apostel • sie liegt innerhalb dessen, was mit Institution gemeint ist •, sondern 
auch, und zwar fundamental für die Kirche, die Zweiheit von institutionellem Amt 
und prophetischem Charisma. 

Daß zwischen beiden eine Wirkeinheit besteht, die nicht aus den Augen" verloren 
werden darf, macht im Neuen Testament vor allem Paulus deutlich, wenn er beide 
Wirklichkeiten ohne viel systematische Ordnungssorge miteinander verwoben dar- 
stellt. •Sind etwa alle Apostel? Alle Propheten? Alle Lehrer? Alle mit besonderen 
Kräften begabt?" (1 Kor 12, 29). •Es gibt Verschiedenheiten unter den Gnaden- 
gaben, doch es ist derselbe Geist. Und es gibt Verschiedenheiten unter den Ämtern, 
doch es ist derselbe Herr. Es gibt Verschiedenheiten unter den wirkenden Kräften, 
doch ist es derselbe Gott, der alles in allem wirkt" (1 Kor 12, 4•6). Hier scheint das 



Institution und Charisma 451 

Institutionelle, Amtliche mehr dem Gottmenschen zugeordnet zu sein, während das 
Charismatische mehr auf den Heiligen Geist bezogen zu sein scheint. Das ist ver- 
ständlich, wenn man bedenkt, daß der unsichtbare Gott in Jesus Christus menschlich 
greifbar geworden ist und seine Greifbarkeit der institutionellen Stiftung seiner 
Kirche mitgegeben hat. 

Die charismatischen Kräfte sind nicht nur eine Gabe für die Kirche der Anfangs- 
zeit. Sie gehören vielmehr ebenso zum Leben der Kirche wie die Institution und 
werden ihr deshalb zu allen Zeiten geschenkt. Der biblische Ruf •Löscht den Geist 
nicht aus!" (1 Thess 5,19) wird als Mahnung zur Ehrfurcht vor dem Charismatischen 
in der Kirche nicht nur von Theologen aus der Sorge vor einer Übermacht des 
institutionellen Apparates erhoben • im deutschen Raum hat K. Rahner das beson- 
ders eindringlich getan •, sondern findet sich ausdrücklich auch in lehramtlichen 
Aussagen über die Kirche. Die Enzyklika Pius' XII. •Mystici Corporis" vom Jahre 
1943 enthält darüber einen eindringlichen Abschnitt3. 

Die Koexistenz beider Wirklichkeiten in der Kirche können wir nun als Für- 
einander im Gegeneinander charakterisieren. Auch in der Kirche nämlich gilt das 
Prinzip der Konkurrenz, das im Raum menschlichen Zusammenlebens, eben weil es 
Zusammenleben, Gemeinsamkeit in der Verschiedenheit ist, die Entfaltung der 
menschlichen Kräfte kennzeichnet. Die Menschen bringen einander zur Entfaltung, 
indem sie als Ich dem Du begegnen. Diese Ich-Du-Begegnung ist Zueinander von 
zweien, die im konkurrierenden Miteinander einem Dritten entgegeneilen • einer 
dritten Person oder einem vor ihnen liegenden Gut •, so daß beider Streben geweckt 
und im Wettstreit mit vermehrter Kraft vorangetragen wird. Der Wettstreit ist nur 
in gewissem Sinn ein Gegeneinander. In diesem Gegeneinander verwirklichen die 
Wettstreitenden ein echtes Füreinander. Indem sie miteinander streiten, bringen sie 
ihre besten Kräfte zur Entfaltung. 

Ähnlich nun wie dieses personale Für- und Gegeneinander treibt auch das Ver- 
hältnis von Institution und Charisma das Leben der Kirche voran. Da gibt es ganz 
sicher die Gefahr und Versuchung, daß sich das Spannungsverhältnis im Gegen- 
einander erschöpft, daß also die eine Kraft nicht nur das Unzulängliche und Gefahr- 
bringende in der anderen zurückhält, um das Gute zur vollen Entfaltung zu brin- 
gen, sondern die andere Kraft völlig beseitigen will, damit dann aber ihren eigenen 
Sinn verfehlt. In der Kirche wird nun einmal der Sinn der Institution nicht erfüllt, 
wenn sich das Charisma nicht entfalten kann. Paulus mahnt eindringlich: •Bemüht 
euch um Geistesgaben, vorzüglich um prophetisches Reden" (1 Kor 14, 1). Umgekehrt 

3 Neuner-Roos 398c: •Aber unser göttlicher Erlöser lenkt und leitet auch selbst 
unmittelbar die von ihm gegründete Gesellschaft. Er selber regiert nämlich im Geiste und 
Herzen der Menschen, beugt und spornt nach seinem Wohlgefallen sogar den widerspensti- 
gen Willen an: ,Das Herz des Königs ist in der Hand des Herrn. Er lenkt es, wohin Er will.' 
Durch diese innere Leitung sorgt Er nicht nur als ,Hirte und Bischof unserer Seelen' für die 
einzelnen, sondern trägt auch Fürsorge für die Gesamtkirche. Bald erleuchtet und stärkt Er 
ihre Vorsteher, damit jeder von ihnen getreu und fruchtreich sein Amt ausübe. Bald • und 
dies zumal in schwierigen Zeitumständen • erweckt Er im Schöße der Mutter Kirche Män- 
ner und Frauen, die durch den Glanz ihrer Heiligkeit hervorleuchten, um den übrigen 
Christgläubigen zum Beispiel zu dienen für das Wachstum seines geheimnisvollen Leibes." 



452 Otto Semmelroth 

muß das Charisma der dynamischen Verwirklichung der Institution mit ihren 
Ämtern dienen und nicht die •Rechtskirche" durch eine sogenannte •Liebeskirche" 
ersetzen wollen. 

So kämpft in der Kirche der Verwaltungsapparat, der auch aus der Kirche eine 
•verwaltete Welt" machen möchte, gegen ein supranaturalistisch einseitiges Ver- 
trauen auf das Wirken der Charismen. Es kämpft die Tendenz zur Beharrung, wie 
sie dem Institutionellen eignet, mit der Dynamik, die aus dem je neuen Einbruch des 
Charismas kommt, das der Geist wirkt, der weht, wo er will (vgl. Joh 3, 8). Will 
man die lebendige Kirche richtig deuten, so darf man nicht fragen: Muß in ihr der 
institutionelle Apparat oder das übernatürliche Leben der Gnade und des Charismas 
herrschen, die beharrende Statik oder die vorandrängende Dynamik? Tatsächlich 
mißversteht man nicht selten den konkurrierenden Wettstreit, der sowohl die Insti- 
tution wie auch das Charisma in der Kirche nötig macht, damit sie einander zur Ver- 
wirklichung und Entfaltung bringen, als gegenseitige Verfolgung. Aber eine innere 
Spannung beider ist Lebenselement der Kirche. Das Charisma muß mit der Skepsis 
und den Verdächtigungen von Seiten der Amtswaltung rechnen; und wo die Institu- 
tion sich geltend macht, muß sie damit rechnen, daß ein von Gott gewirktes prophe- 
tisches Charisma sie korrigiert. 

Die Institution der Kirche ist, wenn auch in ihren wesentlichen Zügen von Chri- 
stus gestiftet, doch eine Erscheinungsform der Welt. Daher wohnt ihr eine Tendenz 
zur Verweltlichung inne, die sich schon dort geltend macht, wo man einseitig auf 
die diesseitigen Maßnahmen gesetzgeberischer, juridischer Art vertraut. Wenn diese 
Tendenz der Kirche zur Gefahr wird, weckt Gott in ihr die verschiedenen Formen 
des Charismas. Gott bricht in die Kirche ein, um allzu weltliche Verfestigungen auf- 
zubrechen. Wo anderseits sich echtes Charisma mit menschlichem Eigensinn vermischt 
oder gar psychopathische Fehlansprüche sich als charismatische Erneuerungskräfte 
ausgeben, muß die Institution ihres Amtes walten, prüfen und richten. Diese Span- 
nung zwischen Prophetentum und Gesetz hat es schon im Alten Testament gegeben, 
dessen Glaube doch bereit war, in beidem Gottes Wort zu hören. •Steht etwa in 
deiner Mitte ein Prophet oder Traumdeuter auf und kündet dir ein Wahrzeichen 
oder ein Wunder an, und das Zeichen oder Wunder trifft auch ein und fordert dich 
auf: Laßt uns anderen Göttern nachlaufen, solchen, die du nicht kennen darfst, und 
sie verehren, dann darfst du auf die Worte jenes Propheten und Träumers nicht 
hören. Denn der Herr, unser Gott, stellt euch nur auf die Probe, um zu erfahren, ob 
ihr den Herrn, euren Gott, aus eurem ganzen Herzen und aus eurer ganzen Seele 
liebt. Dem Herrn, eurem Gott, sollt ihr nachfolgen, ihn fürchten, seine Gebote 
beobachten und auf seine Stimme hören, ihm dienen und in Treue anhängen" (Dt 
13, 2•5). Und Paulus mahnt gerade da, wo er das Bemühen um die Charismen 
empfiehlt, doch sehr eindringlich zur Ordnung, wie sie der Institution eigen ist. 
•Gott ist nicht ein Gott der Unordnung ... Alles geschehe in Würde und Ordnung" 
(1 Kor 14, 33. 40). Es wäre also eine unheilige Vergötzung, wollte man in der Kirche 
über dem Apparat das Leben, über der Institution das Charisma übersehen und 
zurückdrängen. Es hieße aber auch die Kirche unverantwortlich an Willkür und 
Spiritualismus ausliefern, wollte man nicht wahr haben, daß sich in der Kirche der 



Institution und Charisma 453 

Geist Gottes in analoger Weise verleiblichen will, wie sich der Sohn Gottes in Jesus 
Christus verleiblicht hat. 

2. Die Lebenseinheit von Institution und Charisma 

Dieses Spannungsverhältnis, in dem Institution und Charisma als Zweiheit erfah- 
ren werden • wenn das Eigenrecht der Institution durch den Einbruch des unvor- 
gesehenen Charismas in Frage gestellt zu werden scheint, Gott also neben dem amt- 
lich bestellten Hirten charismatisch begabte Propheten erweckt, und wenn der charis- 
matische Geist durch die Institution zur Ordnung gerufen und unterdrückt zu wer- 
den scheint •, darf nicht vergessen lassen, daß die Kirche ihrem Stiftungssinn gemäß 
Institution und Charisma als Lebenseinheit verwirklichen muß. 

Diese Lebenseinheit können wir dadurch fassen, daß wir sagen: Die von Christus 
gestiftete Institution und ihre sakramental mitgeteilten Ämter und Aufgaben sind 
selbst charismatisch. Institution und Charisma ist nicht dasselbe, aber zwischen ihnen 
besteht eine so enge Einheit und Beziehung, daß die Auseinandersetzung zwischen 
beiden nicht ein Kampf zwischen zwei getrennten Lagern ist, die gegeneinander zu 
Felde ziehen. Die Kirche als Institution ist selbst das Gefäß und sakramentale Zeichen 
einer charismatischen Wirklichkeit, die zu ihr gehört. Das Amt in der Kirche ist 
keine bloße Verwaltungsinstanz gesellschaftlicher Funktion, keine bloße Lehr- und 
Erziehungsautorität, die für das Wirken der Gnade höchstens den Boden disponie- 
rend bereiten könnte. Und die Ordnungen, die in der Menschennatur ihr Funda- 
ment und in der Heilsordnung Christi ihre kirchliche Prägung erfahren haben, sind 
nicht nur gesetzliche Bestimmungen, die allenfalls neben sich Raum für das Wirken 
des Charismas lassen. Die in Taufe und Firmung vergöttlichte Begegnung des 
Erlösten mit einer der Erlösung harrenden Welt; die im Sakrament der Ehe gehei- 
ligte eheliche Liebe und der Auftrag zum Dienst am neuen Leben; das Zusammen- 
finden besonders Berufener zum Leben in der geregelten Gemeinschaft der Orden: 
das alles enthält Ordnung und Regel, aber nicht bloß als Rechtsnorm, als Zaun für 
das von oben geschenkte Charisma • die Bedeutung einer welthaften Ordnung und 
Regel liegt zwar auch darin, daher die Gefahr, daß sie veräußerlicht werden •, die 
Institution der Kirche und die ihr eingestifteten Ordnungen nehmen vielmehr am 
Wesen Christi selbst teil, der als Mensch der zweiten Person des dreifaltigen Gottes 
in hypostatischer Union so geeint ist, daß in ihm die Wirklichkeit Gottes leibhaftig 
zur Erscheinung und Greifbarkeit gebracht ist. Christus hat die Kirche und in ihr die 
sakramentalen und geweihten Ordnungen gestiftet, um seiner eigenen Sakramen- 
talität Fortdauer zu geben. Gewiß steht die Kirche nicht in Personeinheit mit Gott. 
Wohl aber ist die institutionelle Kirche, sind die ihr eingestifteten Ämter, Stände 
und Ordnungen Zeichen jener unsichtbaren, gnadenhaften Wirklichkeit, die die 
Heilige Schrift Reich oder Herrschaft Gottes nennt. Und diese Zeichen sind, wenn 
auch nicht alle in gleicher Unmittelbarkeit, Unterpfand des Bezeichneten. Wer das 
Zeichen glaubend und in rechter Haltung entgegennimmt, indem er ein glaubendes 
und nach dem Glauben lebendes Glied der Kirche ist, der lebt im institutionellen 
Leben der Kirche das Leben der göttlichen Gnade. In dem Sinn also ist die institu- 
tionelle Kirche mit ihren Ordnungen charismatisch, daß in ihr die charismatische 
Wirklichkeit Gottes greifbar werden soll. Sie verfehlt ihren Sinn, wenn sie sich zum 



454 Otto Semmelroth 

bloßen Apparat, zur rein innerweltlichen Gesellschaft entleeren würde. Das bedeutet 
aber, daß die Spannung zwischen Institution und Charisma bis in den inneren Kern 
kirchlichen Lebens hinabreicht und niemals durch die Betonung des einen Pols auf 
Kosten des anderen gelöst werden kann. 

Diese Polarität besteht in erster Linie nicht darin, daß eine Gruppe von Menschen 
die Institution verwaltet, eine andere dagegen dem Charisma dient. Es ist vielmehr 
im Wesen der Kirche begründet, daß im gleichen Menschen beide Pole ihr Recht 
verlangen. Wenn in den Pastoralbriefen des Neuen Testamentes der Träger des 
Amtes gemahnt wird, so lautet die Mahnung: •Vernachlässige nicht die Gnadengabe 
(das Charisma), das dir zufolge einer prophetischen Offenbarung durch Handaufle- 
gung des Presbyteriums zuteil wurde" (1 Tim 4, 14); oder: •Entfache von neuem die 
Gnadengabe (das Charisma) Gottes, die in dir ist durch die Auflegung meiner 
Hände" (2 Tim 1, 6). Das Amt in der Kirche, durch das Christus, der einzige Heils- 
mittler, zeichenhaft, sakramental vor der Gemeinde repräsentiert werden soll, wird 
durch ein Sakrament mitgeteilt. Durch eine Handlung, deren spezifische Wirkung 
Gnade ist, wird also die Einsetzung in das geistliche Amt mitgeteilt, das institutio- 
neller Art ist. So wird auch jene Spannung, die in der Ehe schon natürlicherweise 
zwischen der geprägten und gesetzlich geregelten Ordnung einerseits und Liebe und 
Treue anderseits besteht, übernatürlich bestätigt in der Spannung zwischen der 
kirchlichen Regelung des Sakraments und dem charismatischen Nachvollzug der 
Lebenseinheit von Christus und Kirche. Und wenn der charismatische Aufbruch der 
besonderen Christusgefolgschaft in der Befolgung der evangelischen Räte gesell- 
schaftlich, institutionell in den Orden der Kirche eingefangen wird • wie bemer- 
kenswert, daß •Ordo" in der Sprache der Kirche zugleich Orden und Ordnung 
heißt •, so bestimmt die Spannung zwischen Institution und Charisma das Leben 
des einzelnen Menschen, der in diese Lebensform gerufen wurde. Das Sakrament der 
Firmung verheißt als Unterpfand des Heiligen Geistes ebenso unmittelbar die 
charismatische Kraft von oben zum Zeugnis und zum Apostolat, das nicht erst die 
besondere Beauftragung im Sinn der •Katholischen Aktion" braucht, um Dienst an 
der Sendung der Kirche zu sein, wie es auch den einzelnen zur Sendung durch das 
hierarchische Amt bestellt. 

Diese Spannung, die doch lebendige Einheit sein muß, ist für den katholischen 
Christen nicht immer leicht durchzutragen. Er muß •kirchlich" wirken, ohne das 
charismatische Wirken Gottes im Apparat zu ersticken. Er muß das Charisma aus- 
strahlen, ohne den Dienst des Amtes und der Ordnung zu gefährden. Die Schwie- 
rigkeit erhöht sich, da die Kirche als weltgestaltige Wirklichkeit eingebettet ist in 
eine Fülle von menschlich-diesseitig zu vollziehenden Leistungen, die die Spannkraft 
des geistlichen Amtsträgers und der Gläubigen, die ihre kirchliche Existenz ernst 
nehmen, so erschöpfen können, daß das Bemühen um die Offenheit für das Spirituelle 
zu kurz kommen. Das Sich-offen-halten für das Geistlich-Charismatische seinerseits 
verlangt eine Hingabe, die nicht selten den Blick für die Realitäten des innerweltlich 
Notwendigen zu trüben vermag. Da mag den Menschen der Kirche das Seufzen 
ankommen, daß er doch an sich erfahren möge, was der Herr einmal verheißen hat: 
•Suchet zuerst das Reich Gottes und seine Gerechtigkeit, und alles andere wird euch 
hinzugegeben" (Mt 6,33). 




