Institution und Charisma 443

Dieses ,Zugleich” ist nicht eine Gleichzeitigkeit von Anfang und Ende, sondern ein
»Zugleich” in der Gespanntheit zwischen beiden.

So hat die reformatorische Formel des simul justus et peccator, wenn nur die
Momente eines katholischen Neins zu dieser Formel klar bleiben, durchaus einen, fiir
das christliche Dasein positiven Sinn. Gerade der katholische Christ sollte sich nicht
als den ,guten Menschen“ interpretieren, der im Grunde genommen, aufier er stehle
silberne Loffel oder vergifte seinen Nachbarn, eigentlich von vorneherein als guter
Mensch in der Gnade lebt, so dafl, wie das moderne Empfinden oft meint, Gott sich
cigentlich vor den Menschen rechtfertigen miisse, warum es soviel Leid, Finsternis
und Wirrnis in der Weltgeschichte gebe. Der Christ muf§ einmal begriffen haben,
dafl er von sich aus nichts als Nichtigkeit und sich allein iiberlassen nichts als Siinde
ist. Wo immer er irgend etwas Gutes an sich entdeckt, mufl er dies als ursachlose freie
Gnade Gottes anerkennen. Darum sollte auch der katholische Christ nicht seine Ge-
rechtigkeit vor Gott ausbreiten. Viclmehr sollte er Tag fiir Tag scine Gerechtigkeit,
die ihn in der Tat vergottlicht, als unverdientes Geschenk der unberechenbaren Huld
Gottes entgegennehmen. Und wenn er das so ausdriicken will, da§ er immer und von
sich aus ein armer Siinder und immer ein durch Gottes Gnade Gerechtfertigter ist,
falls er sich nicht durch Unglaube und Lieblosigkeit dieser Gnade Gottes verschliefit,
dann ist ihm das unbenommen.

Auch katholische Heilige, wie die hl. Theresia vom Kinde Jesu, haben das getan.
Wenn sie es wagten, vor das Angesicht Gottes zu treten, kamen sie von sich aus und
fiir sich selbst mit leeren Hinden und bekannten sich wie Augustinus als Sinder. In
diesem Bewuftsein der eigenen Siindigkeit entdeckten sie in sich das Wunder, daf§
Gott uns mit seiner Herrlichkeit die Hande fiillt und unser Herz iiberflieRen 148t an
Liebe und Gnade. Wer bekennt, daf} er von sich avs Sinder ist, erfihrt gerade darin
jene Gnade Gottes, die ihn wirklich und wahrhaft zum Heiligen und Gerechten
macht. Dann spricht Gott ihn frei von aller Siinde, so dafl er wirklich und in Wahr-
heit von der letzten Wurzel seines Seins her heiliges, gerechtes, seliges Kind Gottes
ist.

Institution und Charisma

Von Otto Semmelroth SJ, Frankfurt am Main

Das Spannungsverhaltnis, das mit dem Thema ,Institution und Charisma“ benannt
ist und von dem in den Konzilsdebatten so oft die Rede war, gibt es nicht nur im
Bereich des christlichen Glaubens und der Kirche. Als die Spannung zwischen , In-
stitution und Person“ findet es sich ganz allgemein im Bereich des natiirlichen
menschlichen Daseins. Aber Philosophie wie auch Politik und Soziologie kénnen sich
fiir die Rechte der Person gegeniiber der Ubermacht des Institutionellen sehr viel
unbeschwerter einsetzen als es die Theologie kann. Nach dhristlichem Glauben emp-



444 Otto Semmelroth

fingt und verwirklicht niimlich der iibernatiirlich erlgste und geheiligte Mensch seine
neue Existenz nur in der Kirche und durch sie. Deshalb mufl der Christ und der
Theologe sehr viel positiver und verantwortungsvoller der Institution gegeniiber-
stehen, als es analog im Bereich des natiirlichen Daseins notwendig ist.

1. Charisma und Person

Charisma — hier zuniichst ganz allgemein als Gnade verstanden — ist von seinem
Wesen her der Person zugeordnet. Es soll die Person zu ihrer Verwirklichung und
Erfilllung bringen, jedenfalls wenn wir mit dieser Erfiillung die Erreichung jenes
Zieles meinen, das dem Menschen in der einen konkreten, tatsichlichen Ordnung, die
eine iibernatiirliche ist, gesetzt wurde. Nach christlichem Glauben ist die volle Deu-
tung menschlicher Existenz der rein philosophischen Betrachtung entzogen. Entweder
zielt der Mensch in seinen personalen Entscheidungen die ihm tatsichlich aufge-
gebene, aber iiber seine natiirliche Existenz hinausgehende Vollendung an: dann
kann seine personale Existenz nur in Gnade — charismatisch — erfiillt werden. Oder
aber er richtet seine Entscheidungen nach einer diesseitigen Existenz aus, die der
Verfiigung des eigenen Entwurfs erreichbar zu sein scheint: dann mag er glauben,
des Gnadencharismas entraten zu kénnen, er muf} aber das iibernatiirliche, in Chri-
stus gesetzte Ziel seiner Existenz verfehlen und dadurch auch seine eigene Erfiillung.
Denn es gibt nur ein endgiiltiges Ziel des Menschen; auch seine natiirliche Erfiillung
findet er nur in deren Uberbietung durch das gnadenhafte, iibernatiirliche Heil.

Um die Bedeutung des Charismatischen fiir die Existenz des Menschen und das
Spannungsverhiltnis zum Institutionellen recht zu werten, mufl man sich zweier
Dinge bewufit bleiben. Zunichst mufl die Bedeutung des Existentiellen auch und
gerade im Bereich des von Christus gestifteten Heils ins Auge gefafit werden. Daf}
der Mensch sich das Heil Christi in personaler Entscheidung aneignen mufl, ist
unverduflerliche Lehre der Schrift und der Uberlieferung. Es hat allerdings immer
wieder Zeiten gegeben, in denen die personale Betrachtungsweise des christlichen
Heilsvorgangs gefihrdet war: entweder dadurch, dafl man die menschliche, per-
sonale Entscheidung in einer manchmal magisch anmutenden, verdinglichten Vor-
stellung von der Gnade und ihrer Mitteilung an die Menschen untergehen lief}; oder
auch dadurch, dafl die personale Eigenentscheidung des Menschen vor der angeb-
lichen Alleinwirksamkeit Gottes keinen rechten Bestand mehr behielt. Heute hin-
gegen hat man nicht nur in der philosophischen Deutung des Menschen die Existenz
entdeckt. Auch die theologische Anthropologie steht im Zeichen eines Personalismus.
In der katholischen Theologie wirkt er sich in dem Bemithen aus, einer allzu verding-
lichten Betrachtung der Gnade als Frucht des Heilswerkes Christi und einer einseitig
juridischen Deutung der Kirche und ihrer sakramentalen Gnadenmittel durch die
Betonung des personalen Ich-Du-Verhiltnisses zwischen Gott und Mensch die
Seele wiederzugeben. Dies Bemiihen entspricht ganz der definierten Lehre des
Trienter Konzils, dafl bei aller Gnadenhaftigkeit, also Gottgewirktheit der mensch-
lichen Entscheidung fiir Gott diese doch des Menschen eigene Tat, sein gutes Werk,
ja sein ,Verdienst® seil. Bei der Betrachtung des menschlichen Heilstuns mufl man

1Denzinger-Schonmetzer 1582. Neuner-Roos 769.



Institution und Charisma 445

— so schr die Vorstellung von zwei getrennten Stockwerken zu vermeiden ist —
doch zwei Elemente unterscheiden. Das Heilstun muf} einerseits als eine Handlung
aus freier Entscheidung des Menschen verstanden werden. Dieses Moment hat der
Heilsakt mit der Unheilstat der Siinde gemeinsam. Was ihn zum personalen, existen-
tiellen Akt des Menschen macht, gibt es auch da, wo die Gnade nicht ist, in der Tat
der Siinde, die als Entscheidung gegen Gott nicht mit Gottes Heilsgnade vollzogen
sein kann.

Hier stehen wir dann an der Grenze des Existentiellen, Personalen und seiner Be-
deutung fiir das Leben des Menschen vor Gott. So wahr es ist, dafl der Mensch vor
Gott zur existentiellen Entscheidung aufgerufen ist, so wenig geniigt die personale
Freiheit, um der Entscheidung den Wert zu geben, den sie nach katholischer Glau-
benslehre haben muf, um vor Gott Bestand zu haben. Diesen Wert gibt ihr, ohne
ihren Eigenwert aufzuheben — es sei denn, man nehme dieses , Aufheben® wortlich
im Sinne von Erhohen —, eben jene Wirklichkeit, die wir Gnade nennen.

Hiermit ist nun nicht einfach das gemeint, was in unserem Thema Charisma heifit,
so schr dieses wirklich etwas Gnadenhaftes ist. Charisma meint Dienstgnade zum
Wirken fiir die Heilsgemeinde. Beides ist nicht dasselbe. Aber der Sprachgebrauch
von ,Charisma“ im Neuen Testament und von ,Gnade® in der Theologie zeigt doch,
dafl beide Arten des Wirkens Gottes eng zusammengehéren. Sonst kénnte nimlich
im Neuen Testament das Wort Charisma nicht, wie es tatsiachlich geschieht, beide
Wirklichkeiten umfassen. Auch die Fachsprache der Theologie unterscheidet seit dem
Mittelalter zwei Arten von ,Gnade“. Die eine ist die ,gratia gratis data“, das Gna-
denwirken Gottes am Menschen, das nicht so sehr dem Menschen das persénliche Heil
gibt, sondern ihn mit Fihigkeiten ausstattet, die dem Heil der Gemeinde dienen.
Dazu rechnet die Theologie auch das, was sie im engen Sinn Charisma nennt. Die
andere ist die ,gratia gratum faciens®, die dem Menschen als sein personliches iiber-
natiirliches Heil gegeben wird und deshalb heiligmachende Gnade, bei Paulus auch
Gerechtigkeit, Rechtfertigung oder einfach Heiligkeit heiflt. Im Neuen Testament
finden wir fiir beide Wirklichkeiten den Ausdruck Charisma.

Beide Arten von géttlichem Gnadenwirken, sowohl die personliche, heiligende
Rechtfertigungsgnade wie die charismatische Gabe fiir den prophetischen Dienst an
der Heilsgemeinschaft, vervollkommnen aber letztlich die personale Existenz des
Menschen. Personsein bedeutet ja einerseits, daf} ein geistiges Wesen einen unantast-
baren Selbstand hat, den es dadurch aktualisiert, daf} es um sich selbst weif und sein
Handeln frei und spontan bestimmt; anderseits aber auch, dafl dieser Selbstbesitz
sich in der Begegnung mit dem Du verwirklichen muf, dem das Ich sich erschliefit.
Daher bedeutet Vollendung der Person durch die Gnade, daff diese den Menschen zu
einer neuen, die natiirlichen Fahigkeiten der Person iibersteigenden Du-Begegnung
befahigt; zur neuen SelbsterschlieBung vor allem gegeniiber dem  géttlichen Du in
Teilnahme an jener dreipersonalen Begegnung, in der die erste und die zweite
Person des dreifaltigen Gottes einander hingebend begegnen zur Einheit im Heiligen
Geist; zur neuen Begegnung aber auch mit dem Du des Mitmenschen, in der sich nach
der Forderung des Neuen Testaments dic Begegnung mit Gott konkretisicren und
darstellen mufl. Die im engeren Sinn charismatische Gnade Gottes — im engern



446 Otto Semmelroth

Sinne eines Wirkens fiir die Heilsgemeinde verstandenen — bricht den Selbstand
des Menschen, der immer in Gefahr ist, zur EinschlieBung in sich selbst, zum Indi-
vidualismus und Egoismus zu werden, zum prophetischen Dienst an der Gemeinschaft
auf. Und das oft in sehr tiberraschender, unberechenbarer Weise; iiberraschend fiir
den einzelnen selbst, iiber den es kommt, weil der in sich stehende Mensch es eigent-
lich immer als iiberraschend empfindet, wenn er sich dienend zu den anderen hin
offnen und fir sie wirken soll; iiberraschend fiir die anderen, nicht nur, weil die
menschliche Eigenart dessen, durch den Gott charismatisch wirkt, das Ergriffensein
von Gott kaum vermuten 1af¢, sondern mehr noch, weil das prophetisch charisma-
tische Wirken die Gemeinschaft der Menschen ja gerade aus ithrer Weltgebundenheit
aufriitteln soll und daher unangenehm beriithren mufi.

Wenn das Charisma so eng auf die Person bezogen ist, kann es nicht Wunder
nehmen, dafi das Spannungsverhiltnis, das ganz allgemein zwischen Person und
Institution herrscht, in erhohtem Mafle auch als Spannung von Charisma und Insti-
tution wiederkehrt und daher das Leben der Kirche kennzeichnet, die als Institution
gestiftet und doch die Heimat der Charismen ist. Dieses Verhéltnis von institutio-
neller Verfafitheit und charismatischer Lebendigkeit ist nicht nur in seiner Tatsach-
lichkeit schwierig und voller Spannung, sondern auch seine wesensgerechte Dar-
stellung fallt schwer. Sind doch beide Elemente von verschiedener Art, wirken ver-
schieden und lassen sich deshalb nur mit Miihe gleichzeitig in den Griff bekommen.
Man muf sich aber ebenso davor hiiten, ihre Verschiedenheit zum unvereinbaren
Gegensatz zu ubersteigern, wie davor, das in der Kirche wirkliche Miteinander
beider Elemente zu einer spannungslosen Harmonie zu verharmlosen.

11. Die Christusherkunfl von Institution und Charisma

Die Darstellung dieses spannungsreichen Miteinander von Institution und Cha-
risma in der Kirche sei zunichst durch einen Blick auf ihre verschiedene und doch
zusammengehorige Herkunft beleuchtet. Beide haben ihren Ursprung in Christus,
aber in verschiedenem Sinn, insofern die Institution der Kirche auf die geschichtliche
Stiftung Christi zuriickgeht, das in ihr wirkende Charisma dagegen je neu auf den
erhéhten Herrn.

1. Institution als Stiflung in der Geschichte

Wenn wir nach der Herkunft der Kirche, insofern sie Institution ist, fragen,
bewegen wir uns gewissermafien auf der horizontalen Linie diesseitiger Geschichte.
Man darf den Artikel des Glaubensbekenntnisses ,Credo Ecclesiam®, in dem die
Kirche bekennt, dafl sie nicht nur Gemeinschaft derer ist, die glauben, sondern auch
selbst Gegenstand des Glaubens, nicht so verstehen, als ob dadurch die sichtbare,
institutionelle Wirklichkeit der Kirche gegeniiber einer nur geglaubten, unerfahr-
baren, geistigen und rein eschatologischen Wirklichkeit nichts mehr zu bedeuten
habe. Die Kirche mufl sich vielmehr als eine mit ihrer wesentlichen Struktur aus der
Stiftung Jesu Christi kommende gesellschaftliche Grofie bekennen. Gewifl mag dieses
Kirchenverstindnis nicht selten der Gefahr der Uberbetonung juridischer Fixierun-
gen ohne hinreichende Beachtung des Unterschiedes von Einrichtungen menschlichen,
geschichtlich gewordenen Rechts und den Strukturen und Aufgaben géttlichen Rechtes



Institution und Charisma 447

erliegen. Aber wo es um den katholischen Glauben an die Kirche geht, darf die
Angst vor kirchlichem Institutionalismus nicht die geschichtliche Herkunft der kirch-
lichen Institution aus der Stiftung Christi in Frage stellen. Man hat den Glau-
ben an die Stiftung einer gesellschaftlichen Kirche durch Christus als ,Mifi-
verstindnis der Kirche“2 bezeichnet und gesagt, Christus habe sein Werk als
individuellen, pneumatischen Ruf an viele einzelne gemeint, die in der Befolgung
dieses Rufes zur Ekklesia zusammengefunden hitten und immer wieder neu zusam-
menfénden. Eine Stiftung der Kirche als Institution, die der Entscheidung und Ge-
folgschaft der einzelnen vorgegeben sei, konne nicht die Ekklesia der Absicht Jesu
sein. Von einer solchen Auffassung unterscheidet sich der katholische Kirchenglaube
wesentlich, und zwar mit Berufung auf das Neue Testament selbst. Er fordert die
geschichtliche Riickfithrung der Kirche als Institution auf Jesus Christus als Teil des
Bekenntnisses ,,Credo Ecclesiam®.

Zwei Dinge mufl man allerdings beachten. Einmal dies, dafl wir keinen histo-
rischen Augenblick festlegen kénnen, an dem gewissermaflen ein Rechtsakt, durch
den die Kirche als Kérperschaft 6ffentlichen Rechtes in Erscheinung tritt, zu lokalisie-
ren wiére. Die Bildung der Kirche durch Christus ist ein mehrschichtiges Geschehen.
Man kann deshalb nicht auf einen bestimmten historischen Moment hinweisen und
sagen: seit diesem Augenblick gibt es die Kirche, Das zweite, das beim Verhiltnis
von Institution und Charisma beachtet werden mufi, ist folgendes: Nach der Uber-
zeugung der alten kirchlichen Uberlieferung, die auch in der Enzyklika Pius’ XII.,
Mystici Corporis, zum Ausdruck kommt, gehort zur Stiftung der Kirche selbst ein
charismatisches Element, durch das die Kirche eigentlich zu dem wird, was sie als
Kirche Christi von anderen Gesellschaftsbildungen unterscheidet. Von den drei
Momenten, die zur Bildung der Kirche gehéren, sind zwei geschichtlicher, das dritte
aber ist charismatischer Art. Geschichtlich ist das irdische Wirken des Herrn, der aus
seinen Jiingern die Apostel zu Tragern des Baues seiner Kirche berief. Geschichtlich
ist auch sein Opfertod am Kreuz, durch den er seiner Kirche jenes Leben erwirkte,
das er ihr dann — und das ist das dritte Moment — als Gabe aus der Hohe verlieh.
Dieses dritte Moment ist charismatischer Natur; es gehort ebenfalls zur Stiftung der
Kirche; im Pfingstereignis wurde es dokumentiert. Die Kirche ist aus dem Stoff der
Erde gebildet, der Geschichte eingestiftet, aber sie ist vom Heiligen Geist durchlebt
und dadurch unverlierbar Volk Gottes, Braut und Leib Christi, Tempel des Heiligen
Geistes.

Als Stiftung Christi ist die Kirche also auf einer Linie zu sehen, die gewissermafien
horizontal durch unsere Geschichte verlduft. Damit ist gegeben, daff sie von dieser
Geschichte weithin geprigt, differenziert, aber auch belastet ist, dafl sie in ihrem
konkreten Erscheinungsbild das von Christus Gestiftete oft ebenso sehr verbirgt
wie bezeugt, ja, dafl die ihr wesentliche Ausrichtung auf das ,Eschaton® haufig
genug bedroht ist. Um dieser Gefahr willen muR sich die Wirklichkeit des erhghten
Herrn immer wieder wie in unvorhergesehenem Einbruch plétzlich irgendwie gewalt-
sam Geltung verschaffen. Das ist ja weithin die Eigenart des Charismatischen in der
Kirche.

* Vgl. E. Brunner, Das Mifverstindnis der Kirche. Ziirich 21951.



448 Otto Semmelroth

2. Das Charismatische als Einbruch aus der Hohe

Kommt nimlich die Institution in der horizontalen Linie aus der geschichtlich
geschehenen Stiftung Christi zu uns, so steigt das Charisma gewissermafien in verti-
kaler Linie von oben herab. Das Charisma ist nicht oder doch nur indirekt in die
verwaltende Hand der kirchlichen Institution gegeben. Dieser Einbruchscharakter,
im Unterschied oder sogar im Gegensatz zum Institutionellen, ist allerdings nicht
bei jeder Art charismatischen Gotteswirkens in gleicher Weise ausgeprigt. Es gibt
charismatisches Wirken aus der Hohe, das ganz unvorhergesehen, iiberraschend, weil
korrigierend, vorantreibend, aufbrechend in die Kirche einfillt. Es gibt aber auch
charismatisches Gotteswirken, das an die institutionellen Gegebenheiten der Kirche
gebunden ist, die ja eben als Organe des charismatischen Wirkens von Christus
gemeint und gestifiet sind.

Es bleibt aber wahr, dafl Institution und Charisma von ihrer Herkunft her sich
wie eine horizontale und eine vertikale Linie in der Kirche als in ihrem Schnittpunkt
treffen. Wenn wir nun die Herkunft des Charismas aus der Hohe, aus der es immer
wieder in die linear durch die Geschichte gehende Kirche sich einsenkt oder auch ein-
bricht, diesem Gang der institutionellen Kirche durch die Geschichte unterscheidend
gegeniiberstellen, so soll das nicht heiflen, das Charismatische sei schlechterdings
ungeschichtlich. In ihm wirkt vielmehr Gott in der Geschichte. Es schldgt sich in
seinen Wirkungen deshalb auch in der Geschichte nieder, oft so dicht, daf auch die
Wirkungen des Charismatischen institutionelle Formen annehmen. Man denke an
die religiésen Orden, in denen das charismatisch bestimmte Leben nach den evange-
lischen Riten von Armut, Ehelosigkeit und Gehorsam institutionelle Verfafitheit
bekommt. Der prophetisch-charismatische Ruf, den es immer wieder in der Kirche
gibt, weckt Gefolgschaft, die den ergehenden Ruf iiberlebt und dieses Uberleben
institutionell zu festigen sucht. Das trigt gewifl die Gefahr in sich, dafl die Wirkun-
gen des Charismatischen in Widerspruch mit ihrem Ursprung geraten. Aber diese
Gefahr kann man nicht dadurch bannen, dafl man solche institutionellen Nieder-
schlige des Charismatischen von vornherein verneint oder, wenn sie sich zeigen, ver-
hindert.

8. Die Kirche als Uerbindung von Institution und Charisma

Die Kirche hat nun ihren Standort im Schnittpunkt der beiden dargestellten
Linien. Wo ihre horizontal-geschichtliche Linie von der vertikal-charismatischen
getroffen wird, da ist, lebt und wirkt sie. In ihr als gesellschaftlicher Wirklichkeit
diesseitiger, geschichtlicher Art miissen die Menschen versammelt sein, um des Heils
teilhaftig zu werden, das ihnen Christus nicht nur in einem historisch vergangenen
Werk erworben hat, sondern durch die von ihm gestiftete Kirche wie durch ein
sakramentales Unterpfand verheifit und anbietet.

DafR die Kirche diese Wirklichkeit im Schnittpunkt der geschichtlichen Linie ihrer
Gottdurchwirktheit ist, wurde ihr im Pfingstereignis, das sie immer als ihr eigent-
liches Geburtsfest gefeiert hat, programmatisch bestitigt und als Kennzeichen mit
auf den Weg durch die Geschichte gegeben. Pfingsten ist das Fest der Kirche, insofern
sie vom Heiligen Geist durchlebt, also zugleich institutionell und charismatisch ist.



Institution und Charisma 449

Seitdem kann man die Kirche nur als eine Wirklichkeit im Schnittpunkt zweier
Linien beschreiben. Und keine der beiden Linien kann die Heilswirklichkeit ohne
die andere erkliren und deuten. Kirche ist nicht Institution aus bloflen Rechtsnormen,
sie ist aber auch nicht blofles Charisma, das die Institution in diesem Aon schon
hinter sich lassen und iiberwinden kénnte. Sie ist vielmehr Institution, deren eigent-
liches Leben charismatisch ist; sie ist Charisma, das in der gestifteten Institution
menschlich greifbar wird.

Institution und Charisma der Kirche bestehen also nicht nur in einem tatsichlichen
Nebeneinander. Sie stehen vielmehr kraft der Stiftung Christi auch in innerem Bezug
zueinander. Die horizontal-geschichtliche Linie hat etwas fiir die vertikal-charisma-
tische Linie zu bedeuten, sie ist fiir diese da. Diese Seinsstruktur hat in der Kirche
eine grundlegende Bedeutung und in Christus selbst ihren Prototyp: sie 1aBt sich
beschreiben als Sakrament, als sichtbares Zeichen, das auf eine unsichtbare Gnade,
also eine charismatische Wirklichkeit nicht nur hinweist, sondern sie auch enthilt und
mitteilt. Wer in rechter Weise in Kontakt mit dem Zeichen kommt, darf des Be-
zeichneten sicher sein. So ist ja auch Christus selbst als die fleischgewordene, zeichen-
gewordene, greifbar gewordene Erbarmung Gottes zu verstehen, in der sichtbare
irdische Wirklichkeit und personale, ja Person-seiende Gnadentat Gottes die perso-
nale Einheit des Menschgewordenen bilden.

Dieses Verhdltnis der von Christus sich herleitenden kirchlichen Institution zur
Mitteilung des Herrn aus der Hohe tritt in besonderer Eindringlichkeit in der Wirk-
lichkeit und Wirksamkeit des geistlichen Amtes in Erscheinung, das in der Kirche
eine, wenn auch dienende, so doch unabdingbare Rolle spielt und das Wesen der
Institution besonders dicht verwirklicht. Fiir nicht-katholische Christen mag es
sonderbar erscheinen, welch grofien und, wie sie oft meinen, magisch anmutenden
Wert die Kirche auf die sogenannte apostolische Sukzession legt; darauf also, dafl
der Triger des geistlichen Amtes seine Vollmacht im sakramentalen Ritus der Hand-
auflegung bekommen muf, wodurch er in die ununterbrochene geschichtliche Abfolge
geistlicher Generationen von den Aposteln und damit von Christus her anfgenom-
men wird. Das bedeutet nicht, dafl die geistliche Gewalt wie ein materielles Etwas
durch die Handauflegung von einer Generation auf die andere weiterflosse — das
wire gewill Magie. In Wahrheit ist nicht die Handauflegung oder ein durch sie
dinglich weitergegebenes Etwas das Wesen der heilsmittlerischen Amtsvollmacht in
der Kirche. Was im Amte wirkt, ist vielmehr das Charisma des erhhten Herrn, der
sich durch seinen Heiligen Geist im Amtswalter der Kirche geltend macht. Dieser
waltet ja in der Kirche an Christi Stelle des Amtes (2 Kor 5, 19), reprasentiert also
wirksam Christus als den Heilsbringer vor der Gemeinde. Das Eingereihtwerden
durch die Handauflegung in die apostolische Sukzession ist Zeichen, Unterpfand,
Sakrament fiir dieses Wirken des erhéhten Herrn im Handeln seines geweihten
Reprisentanten. Und damit, dafl die Kirche solchen Wert auf die im physischen
Kontakt weitergegebene apostolische Sukzession legt, bekennt sie, dafl eben nicht die
eigene Kraft des Amistrigers oder der Kirche den Menschen durch die Vermittlung
des geistlichen Amtes rettet, sondern die Kraft Christi aus der Hohe.

Was da im geistlichen Amt besonders deutlich in den Vordergrund tritt, ist aber
nur eine Teilwirklichkeit der ganzen Kirche. Die Kirche als Institution zur Vermitt-



450 Otto Semmelroth

lung des Heils kann niemals neu gestiftet werden, neu anfangen. Sie mufl immer die
. doppelte Herkunft von Christus in sich bergen. Sie muf§ durch die Geschichte aus der

Stiftung des geschichtlichen Christus kommen, und sie muf} ihr Leben charismatisch
vom erhohten Herrn empfangen. Die Kirche ist als Institution nicht das Heil, wohl
aber dessen Zeichen und Unterpfand. Das Charisma aus der Héhe wird nicht durch
die rechtlichen Festlegungen der kirchlichen Institution erzwungen, wohl aber beruft
sich die Kirche in ihren institutionellen Formen auf die darin ausgedriickte Ver-
heiflung des Herrn. Und im menschlichen Bemiihen um die Ordnung der von Chri-
stus gestifteten Institution wird der Raum bereitet, in den das Charismatische wirk-
sam eingehen kann.

111. Institution und Charisma im Leben der Kirche

In der Kirche, die durch die Jahrhunderte gegangen ist und heute lebt, ist also
- beides gegenwirtig. Die Institution kann nicht verlorengehen, da Christus ihr
. Bestindigkeit verheifilen hat. Und das Charisma hort nicht auf, in der Kirche zu
leben, da die Verheiflung Christi gerade dies zum Inhalt hat, dafl die Institution nie
ihres Sinnes entleert wird, sakramentales Gefifl der von oben kommenden Gnade
zu sein.

Damit ist aber nicht gesagt, dafl beides reibungslos in ungetriibter Harmonie mit-
einander bestehen miisse. Die Erfahrung der Kirche zeigt, und ein Blick in das
Wesen der Sache macht es verstindlich, dafl im tatsachlichen Leben der Kirche beide
Wirklichkeiten die Auseinandersetzung suchen miissen.

1. Fiireinander im Gegeneinander von Institution und Charisma

Das Verhiltnis von Institution und Charisma im Leben der Kirche kann man als
Fureinander im Gegeneinander kennzeichnen. Zunichst soll noch einmal darauf
hingewiesen werden, dafl beide in gleicher Eindringlichkeit die Kirche bestimmen.
Dafiir haben wir eine programmatische Aussage des Apostels Paulus, der im Brief
an die Epheser (2, 20) sagt, das Haus der Kirche sei ,aufgebaut auf dem Fundament
der Apostel und Propheten, und sein Eckstein (sei) Jesus Christus“. Mit diesen neben
den Aposteln genannten Propheten sind — das diirfte sicher sein — nicht die Pro-
pheten des Alten Bundes gemeint, sondern die Triger des Charismas in der Kirche,
die also zugleich mit den apostolischen Amtstragern die Kirche tragen. Es gibt also
nicht nur die Zweiheit von Petrus, dem Primatstriger, und dem Kollegium der
Apostel — sie liegt innerhalb dessen, was mit Institution gemeint ist —, sondern
auch, und zwar fundamental fir die Kirche, die Zweiheit von institutionellem Amt
und prophetischem Charisma.

Dafl zwischen beiden eine Wirkeinheit besteht, die nicht aus den Augen: verloren
werden darf, macht im Neuen Testament vor allem Paulus deutlich, wenn er beide
Wirklichkeiten ohne viel systematische Ordnungssorge miteinander verwoben dar-
stellt. ,Sind etwa alle Apostel? Alle Propheten? Alle Lehrer? Alle mit besonderen
Kriften begabt?“ (1 Kor 12,29). ,Es gibt Verschiedenheiten unter den Gnaden-
gaben, doch es ist derselbe Geist. Und es gibt Verschiedenheiten unter den Amtern,
doch es ist derselbe Herr. Es gibt Verschiedenheiten unter den wirkenden Kriften,
doch ist es derselbe Gott, der alles in allem wirkt* (1 Kor 12, 4—6). Hier scheint das



Institution und Charisma 451

Institutionelle, Amtliche mehr dem Gottmenschen zugeordnet zu sein, wihrend das
Charismatische mehr auf den Heiligen Geist bezogen zu sein scheint. Das ist ver-
stindlich, wenn man bedenkt, dafl der unsichtbare Gott in Jesus Christus menschlich
greifbar geworden ist und seine Greifbarkeit der institutionellen Stiftung seiner
Kirche mitgegeben hat.

Die charismatischen Krifte sind nicht nur eine Gabe fiir die Kirche der Anfangs-
zeit. Sie gehoren vielmehr ebenso zum Leben der Kirche wie die Institution und
werden ihr deshalb zu allen Zeiten geschenkt. Der biblische Ruf ,Léscht den Geist
nicht aus!“ (1 Thess 5, 19) wird als Mahnung zur Ehrfurcht vor dem Charismatischen
in der Kirche nicht nur von Theologen aus der Sorge vor einer Ubermacht des
institutionellen Apparates erhoben — im deutschen Raum hat K. Rahner das beson-
ders eindringlich getan —, sondern findet sich ausdriicklich auch in lehramtlichen
Aussagen iiber die Kirche. Die Enzyklika Pius’ XII. ,Mystici Corporis“ vom Jahre
1943 enthilt dariber einen eindringlichen Abschnitts.

Die Koexistenz beider Wirklichkeiten in der Kirche konnen wir nun als Fiir-
einander im Gegeneinander charakterisieren. Auch in der Kirche nimlich gilt das
Prinzip der Konkurrenz, das im Raum menschlichen Zusammenlebens, eben weil es
Zusammenleben, Gemeinsamkeit in der Verschiedenheit ist, die Entfaltung der
menschlichen Krifte kennzeichnet. Die Menschen bringen einander zur Entfaltung,
indem sie als Ich dem Du begegnen. Diese Ich-Du-Begegnung ist Zueinander von
zweien, die im konkurrierenden Miteinander einem Dritten entgegencilen — einer
dritten Person oder einem vor ihnen liegenden Gut —, so dafl beider Streben geweckt
und im Wettstreit mit vermehrter Kraft vorangetragen wird. Der Wettstreit ist nur
in gewissem Sinn ein Gegencinander. In diesem Gegeneinander verwirklichen die
Wettstreitenden ein echtes Fiireinander. Indem sie miteinander streiten, bringen sie
ihre besten Krafte zur Entfaltung.

Ahnlich nun wie dieses personale Fiir- und Gegeneinander treibt auch das Ver-
héltnis von Institution und Charisma das Leben der Kirche voran. Da gibt es ganz
sicher die Gefahr und Versuchung, dafl sich das Spannungsverhiltnis im Gegen-
einander erschépft, dafl also die eine Kraft nicht nur das Unzuléngliche und Gefahr-
bringende in der anderen zuriickhélt, um das Gute zur vollen Entfaltung zu brin-
gen, sondern die andere Kraft véllig beseitigen will, damit dann aber ihren eigenen
Sinn verfehlt. In der Kirche wird nun einmal der Sinn der Institution nicht erfiillt,
wenn sich das Charisma nicht entfalten kann. Paulus mahnt eindringlich: ,Bemiiht
euch um Geistesgaben, vorziiglich um prophetisches Reden® (1 Kor 14, 1). Umgekehrt

* Neuner-Roos 398c: ,Aber unser gottlicher Erloser lenkt und leitet auch selbst
unmittelbar die von ihm gegriindete Gesellschaft. Er selber regiert nimlich im Geiste und
Herzen der Menschen, beugt und spornt nach seinem Wohlgefallen sogar den widerspensti-
gen Willen an: ,Das Herz des Kénigs ist in der Hand des Herrn. Er lenkt es, wohin Er will.*
Durch diese innere Leitung sorgt Er nicht nur als ,Hirte und Bischof unserer Seelen® fiir die
einzelnen, sondern trigt auch Fiirsorge fiir die Gesamtkirche. Bald erleuchtet und stirkt Er
ihre Vorsteher, damit jeder von ihnen getreu und fruchtreich sein Amt ausiibe. Bald — und
dies zumal in schwierigen Zeitumstinden — erweckt Er im Schofle der Mutter Kirche Miin-
ner und Frauen, die durch den Glanz ihrer Heiligkeit hervorleuchten, um den ibrigen
Christgldubigen zum Beispiel zu dienen fiir das Wachstum seines geheimnisvollen Leibes.*



452 Otto Semmelroth

mufl das Charisma der dynamischen Verwirklichung der Institution mit ihren
Amtern dienen und nicht die ,Rechtskirche” durch eine sogenannte ,Liebeskirche”
ersetzen wollen.

So kdmpft in der Kirche der Verwaltungsapparat, der auch aus der Kirche eine
sverwaltete Welt“ machen mochte, gegen ein supranaturalistisch einseitiges Ver-
trauen auf das Wirken der Charismen. Es kampft die Tendenz zur Beharrung, wie
sie dem Institutionellen eignet, mit der Dynamik, die aus dem je neuen Einbruch des
Charismas kommt, das der Geist wirkt, der weht, wo er will (vgl. Joh 3, 8). Will
man die lebendige Kirche richtig deuten, so darf man nicht fragen: Muff in ihr der
institutionelle Apparat oder das iibernatiirliche Leben der Gnade und des Charismas
herrschen, die beharrende Statik oder die vorandringende Dynamik? Tatsichlich
mifiversteht man nicht selten den konkurrierenden Wettstreit, der sowohl die Insti-
tution wie auch das Charisma in der Kirche nétig macht, damit sie einander zur Ver-
wirklichung und Entfaltung bringen, als gegenseitige Verfolgung. Aber eine innere
Spannung beider ist Lebenselement der Kirche. Das Charisma muf§ mit der Skepsis
und den Verdachtigungen von seiten der Amtswaltung rechnen; und wo die Institu-
tion sich geltend macht, mufl sie damit rechnen, daff ein von Gott gewirktes prophe-
tisches Charisma sie korrigiert.

Die Institution der Kirche ist, wenn auch in ihren wesentlichen Ziigen von Chri-
stus gestiftet, doch eine Erscheinungsform der Welt. Daher wohnt ihr eine Tendenz
zur Verweltlichung inne, die sich schon dort geltend macht, wo man cinseitig auf
die diesseitigen Mafilnahmen gesetzgeberischer, juridischer Art vertraut. Wenn diese
Tendenz der Kirche zur Gefahr wird, weckt Gott in ihr die verschiedenen Formen
des Charismas. Gott bricht in die Kirche ein, um allzu weltliche Verfestigungen auf-
zubrechen. Wo anderseits sich echtes Charisma mit menschlichem Eigensinn vermischt
oder gar psychopathische Fehlanspriiche sich als charismatische Erneuerungskrifte
ausgeben, muf} die Institution ihres Amtes walten, prifen und richten. Diese Span-
nung zwischen Prophetentum und Gesetz hat es schon im Alten Testament gegeben,
dessen Glaube doch bereit war, in beidem Gottes Wort zu héren. ,Steht etwa in
deiner Mitte ein Prophet oder Traumdeuter auf und kiindet dir ein Wahrzeichen
oder ein Wunder an, und das Zeichen oder Wunder trifft auch ein und fordert dich
auf: Lafit uns anderen Goéttern nachlaufen, solchen, die du nicht kennen darfst, und
sie verehren, dann darfst du auf die Worte jenes Propheten und Triumers nicht
horen. Denn der Herr, unser Gott, stellt euch nur auf die Probe, um zu erfahren, ob
ihr den Herrn, euren Gott, aus eurem ganzen Herzen und aus eurer ganzen Seele
liebt. Dem Herrn, eurem Gott, sollt ihr nachfolgen, ihn fiirchten, seine Gebote
beobachten und auf seine Stimme héren, ihm dienen und in Treue anhidngen® (Dt
13,2—35). Und Paulus mahnt gerade da, wo er das Bemiithen um die Charismen
empfiehlt, doch sehr eindringlich zur Ordnung, wie sie der Institution ecigen ist.
»Gott ist nicht ein Gott der Unordnung . .. Alles geschehe in Wiirde und Ordnung*
(1 Kor 14, 33. 40). Es ware also eine unheilige Vergotzung, wollte man in der Kirche
iber dem Apparat das Leben, tber der Institution das Charisma iiberschen und
zuriickdriangen. Es hiefle aber auch die Kirche unverantwortlich an Willkiir und
Spiritvalismus ausliefern, wollte man nicht wahr haben, daf sich in der Kirche der



Institution und Charisma 453

Geist Gottes in analoger Weise verleiblichen will, wie sich der Sohn Gottes in Jesus
Christus verleiblicht hat.

2. Die Lebenseinheit von Institution und Charisma

Dieses Spannungsverhiltnis, in dem Institution und Charisma als Zweiheit erfah-
ren werden — wenn das Eigenrecht der Institution durch den Einbruch des unvor-
gesehenen Charismas in Frage gestellt zu werden scheint, Gott also neben dem amt-
lich bestellten Hirten charismatisch begabte Propheten erweckt, und wenn der charis-
matische Geist durch die Institution zur Ordnung gerufen und unterdriickt zu wer-
den scheint —, darf nicht vergessen lassen, dafl die Kirche ihrem Stiftungssinn gemaf
Institution und Charisma als Lebenseinheit verwirklichen muf.

Diese Lebenseinheit konnen wir dadurch fassen, dafl wir sagen: Die von Christus
gestiftete Institution und ihre sakramental mitgeteilten Amter und Aufgaben sind
selbst charismatisch. Institution und Charisma ist nicht dasselbe, aber zwischen ihnen
besteht eine so enge Einheit und Beziehung, daf} die Auseinandersetzung zwischen
beiden nicht ein Kampf zwischen zwei getrennten Lagern ist, die gegeneinander zu
Felde ziehen. Die Kirche als Institution ist selbst das Gefif und sakramentale Zeichen
einer charismatischen Wirklichkeit, die zu ihr gehért. Das Amt in der Kirche ist
keine bloBe Verwaltungsinstanz gesellschaftlicher Funktion, keine blofe Lehr- und
Erziehungsautoritit, die fiir das Wirken der Gnade hochstens den Boden disponie-
rend bereiten kénnte. Und die Ordnungen, die in der Menschennatur ihr Funda-
ment und in der Heilsordnung Christi ihre kirchliche Priagung erfahren haben, sind
nicht nur gesetzliche Bestimmungen, die allenfalls neben sich Raum fiir das Wirken
des Charismas lassen. Die in Taufe und Firmung vergttlichte Begegnung des
Erlosten mit einer der Erlsung harrenden Welt; die im Sakrament der Ehe gehei-
ligte eheliche Liebe und der Auftrag zum Dienst am neuen Leben; das Zusammen-
finden besonders Berufener zum Leben in der geregelten Gemeinschaft der Orden:
das alles enthilt Ordnung und Regel, aber nicht blof§ als Rechtsnorm, als Zaun fiir
das von oben geschenkte Charisma — die Bedeutung einer welthaften Ordnung und
Regel liegt zwar auch darin, daher die Gefahr, daf sie veriuBerlicht werden —, die
Institution der Kirche und die ihr eingestifieten Ordnungen nehmen vielmehr am
Wesen Christi selbst teil, der als Mensch der zweiten Person des dreifaltigen Gottes
in hypostatischer Union so geeint ist, dafl in ihm die Wirklichkeit Gottes leibhaftig
zur Erscheinung und Greifbarkeit gebracht ist. Christus hat die Kirche und in ihr die
sakramentalen und geweihten Ordnungen gestiftet, um seiner eigenen Sakramen-
talitit Fortdauer zu geben. Gewifl steht die Kirche nicht in Personeinheit mit Gott.
Wohl aber ist die institutionelle Kirche, sind die ihr eingestifteten Amter, Stinde
und Ordnungen Zeichen jener unsichtbaren, gnadenhaften Wirklichkeit, die die
Heilige Schrift Reich oder Herrschaft Gottes nennt. Und diese Zeichen sind, wenn
auch nicht alle in gleicher Unmittelbarkeit, Unterpfand des Bezeichneten. Wer das
Zeichen glaubend und in rechter Haltung entgegennimmt, indem er ein glaubendes
und nach dem Glauben lebendes Glied der Kirche ist, der lebt im institutionellen
Leben der Kirche das Leben der géttlichen Gnade. In dem Sinn also ist die institu-
tionelle Kirche mit ihren Ordnungen charismatisch, daff in ihr die charismatische
Wirklichkeit Gottes greifbar werden soll. Sie verfehlt ihren Sinn, wenn sie sich zum



454 Otto Semmelroth

blofen Apparat, zur rein innerweltlichen Gesellschaft entleeren wiirde. Das bedeutet
aber, daf die Spannung zwischen Institution und Charisma bis in den inneren Kern
kirchlichen Lebens hinabreicht und niemals durch die Betonung des einen Pols auf
Kosten des anderen gelost werden kann.

Diese Polaritit besteht in erster Linie nicht darin, daf eine Gruppe von Menschen
die Institution verwaltet, eine andere dagegen dem Charisma dient. Es ist vielmehr
im Wesen der Kirche begrindet, daf im gleichen Menschen beide Pole ihr Recht
verlangen. Wenn in den Pastoralbriefen des Neuen Testamentes der Triger des
Amtes gemahnt wird, so lautet die Mahnung: ,Vernachldssige nicht die Gnadengabe
(das Charisma), das dir zufolge einer prophetischen Offenbarung durch Handaufle-
.gung des Presbyteriums zuteil wurde® (1 Tim 4, 14); oder: ,Entfache von neuem die
Gnadengabe (das Charisma) Gottes, die in dir ist durch die Auflegung meiner
Hiénde“ (2 Tim 1, 6). Das Amt in der Kirche, durch das Christus, der einzige Heils-
mittler, zeichenhaft, sakramental vor der Gemeinde reprasentiert werden soll, wird
durch ein Sakrament mitgeteilt. Durch eine Handlung, deren spezifische Wirkung
Gnade ist, wird also die Einsetzung in das geistliche Amt mitgeteilt, das institutio-
neller Art ist. So wird auch jene Spannung, die in der Ehe schon natiirlicherweise
zwischen der geprigten und gesetzlich geregelten Ordnung einerseits und Liebe und
Treue anderseits besteht, iibernatiirlich bestitigt in der Spannung zwischen der
kirchlichen Regelung des Sakraments und dem charismatischen Nachvollzug der
Lebenseinheit von Christus und Kirche. Und wenn der charismatische Aufbruch der
besonderen Christusgefolgschaft in der Befolgung der evangelischen Rite gesell-
schaftlich, institutionell in den Orden der Kirche eingefangen wird — wie bemer-
kenswert, da ,Ordo“ in der Sprache der Kirche zugleich Orden und Ordnung
heiflt —, so bestimmt die Spannung zwischen Institution und Charisma das Leben
des einzelnen Menschen, der in diese Lebensform gerufen wurde. Das Sakrament der
Firmung verheifit als Unferpfand des Heiligen Geistes ebenso unmittelbar die
charismatische Kraft von oben zum Zeugnis und zum Apostolat, das nicht erst die
besondere Beauftragung im Sinn der ,Katholischen Aktion* braucht, um Dienst an
der Sendung der Kirche zu sein, wie es auch den einzelnen zur Sendung durch das
hierarchische Amt bestellt.

Diese Spannung, die doch lebendige Einheit sein muf, ist fiir den katholischen
Christen nicht immer leicht durchzutragen. Er mufl ,kirchlich® wirken, ohne das
charismatische Wirken Gottes im Apparat zu ersticken. Er mufl das Charisma aus-
strahlen, ohne den Dienst des Amtes und der Ordnung zu gefahrden. Die Schwie-
rigkeit erhoht sich, da die Kirche als weltgestaltige Wirklichkeit eingebettet ist in
eine Fille von menschlich-diesseitig zu vollziehenden Leistungen, die die Spannkraft
des geistlichen Amtstragers und der Glaubigen, die ihre kirchliche Existenz ernst
nchmen, so erschopfen konnen, dafl das Bemiihen um die Offenheit fiir das Spirituelle
zu kurz kommen. Das Sich-offen-halten fiir das Geistlich-Charismatische seinerseits
verlangt eine Hingabe, die nicht selten den Blick fiir die Realititen des innerweltlich
Notwendigen zu triiben vermag. Da mag den Menschen der Kirche das Seufzen
ankommen, daf er doch an sich erfahren moge, was der Herr einmal verheiflen hat:
»Suchet zuerst das Reich Gottes und seine Gerechtigkeit, und alles andere wird euch
hinzugegeben® (Mt 6, 33).





