AUS DEM LEBEN DER KIRCHE

Maria auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil

Die von Papst Johannes dem Zweiten Vatikanischen Konzil mitgegebene Weisung,
es solle keine neuen Glaubensentscheidungen anstreben, sondern rein pastoraler
Natur sein, die vielen anfinglich zu unbestimmt schien, hat sich inzwischen als
auflerordentlich fruchtbar erwiesen. Mit einer Offenheit und Kihnheit ohnegleichen,
deren Zeuge man oftmals in der Konzilsaula sein konnte, hat sich die iiberwiegende
Mehrheit der Bischofe den Problemen der Kirche in der heutigen Welt, ihrer Ver-
kindigung und ihrer Institutionen, gestellt. In immer neuner Variation wird gefragt: .
wie muB die Kirche heute aussehen, welches Angesicht mufd sie den Menschen unserer
Zeit zeigen, um von ihnen als das von Gott durch Christus ,aufgerichtete Zeichen fiir
die Volker” (Is 11, 12) erkannt zu werden; wie miissen wir als Beauftragte Christi
die Botschaft von der Erlésung der Welt von heute, die um ihre Einheit ringt, in der
sich Vélker und Kulturen, Religionen und Ideologien unausweichlich begegnen, arm
und reich sich schroff gegeniiberstehen, die Zerrissenheit der Christenheit zum
offenen Argernis geworden ist, verkiinden, damit sie von allen, die guten Willens
sind, verstanden wird.

Im Horizont solchen Fragens wird auch die Verkiindigung der Glaubensaussagen
iber Maria neu bedacht. Man sagt, die marianischen Dogmen und die marianische
Frommigkeit hitten sich im Lauf der Zeit zu sehr verselbstindigt; sie wiirden zu
wenig in organischem Zusammenhang mit den zentralen Wahrheiten des Christus-
ereignisses und mit den Grundvollziigen des Glaubenslebens gesehen. Es sei darum
an der Zeit, sie wieder in die Mitte der Erlosungsbotschaft und des Christuslebens
zuriickzuholen, und da diese dem Glaubenden nur in der Kirche, dem Sakrament der
Gegenwart Christi in der Welt, zugiinglich seien, sei es angebracht, auch das Marien-
geheimnis stirker im Zusammenhang des Geheimnisses von der Kirche zu betrachten
und darzustellen. Nicht nur die Sache selbst, sondern auch die Riicksicht auf die
getrennten Briider der reformatorischen Bekenninisse gebiete das; suche man doch
sie neu anzusprechen und ihren Anliegen gerecht zu werden.

Aus solchen Erwégungen heraus waren viele Stimmen (von einzelnen Bischdfen
und von Bischofskonferenzen) gegen die geplante Vorlage iiber Maria, die den Kon-
zilsvitern zur Prifung zugegangen war, laut geworden. Sie wurden in der zweiten
Konzilsperiode offen vorgetragen. Man wiinschte von dieser Seite keine eigene Aus-
sage tber Maria, sondern schlug vor, von der Gottesmutter innerhalb der Vorlage
von der Kirche zu sprechen und eben so den Notwendigkeiten der heutigen Ver-
kiindigung besser gerecht zu werden. Dieser Vorschlag stiel aber auf heftigsten
Widerstand. Hiele das nicht, die Mutter des Herrn aus dem Herzen des Christen
verdringen und einer ununterbrochenen marianischen Uberlieferung untreu wer-
den? Der Streit wurde zunéchst in der theologischen Kommission des Konzils aus-
getragen. Da man dort zu keiner Einigung kommen konnte, sich aber fiir ein weiteres
Vorgehen so oder so entscheiden mufite, wurde am 9. Oktober eine Abstimmung vor-
genommen, die eine knappe Mehrheit fiir die Einfiigung der marianischen Aussagen
in die Konzilsvorlage ,Uber die Kirche“ ergab. Da die Frage aber inzwischen iiber



456 Aus dem Leben der Kirche

die theologische Kommission hinaus eine erregte Auseinandersetzung unter Konzils-
vitern und Theologen hervorgerufen hatte und das starke Interesse der Beobachter
fand, schien es den Moderatoren geraten, iiber sie auch in der Konzilsaula eine Ab-
stimmung herbeizufiihren. Um cine ausreichende Meinungsbildung zu gewihrleisten,
sollten vorher zwei Kardinile die beiden entgegengesetzten Standpunkte erliutern
und begriinden. Mit dieser Aufgabe wurden die Kardinile von Wien und Manila,
Franz Konig und Rufino Santos, beauftragt. So erlebte denn die Peterskirche am
24. Oktober ein fiir das Zweite Vatikanische Konzil bis dahin ungewohntes Schau-
spiel.

Als erster sprach Kardinal Santos. Marias einzigartige Wiirde und Stellung in
der gottlichen Heils6konomie, so sagte er, miiiten auf dem Konzil voll und unver-
kiirzt zum Ausdruck kommen. Dazu sei aber eine eigene Konzilsvorlage erfordert.
Der Rahmen der vorgesehenen und zum guten Teil schon diskutierten Vorlage ,Uber
die Kirche bicte dafiir nicht den rechten Platz. Wohl gehdre Maria als einzigartiges
Glied zum Volke Gottes. Sie sei aber zugleich freie, werkzeugliche Ursache des
Mystischen Leibes Christi, d. h. der Kirche. Als Mutter des Hauptes der Kirche, die
unter dem Kreuz mit Christus fiir uns die Erldsung verdient habe, sei sie zugleich
Mutter des Volkes Gottes. Dieser ihrer besonderen Stellung kéune keines der vor-
gesehenen Kapitel der Kirchenvorlage gerecht werden, weder das ,Uber das Volk
Gottes“, weil Maria mit keinem Glied dieses Volkes zu vergleichen sei und nicht zur
pilgernden Kirche gezdhlt werden konne, noch die beiden Kapitel, die iiber den
Unterschied von Hierarchie und Laien innerhalb des Gottesvolkes handeln, da Ma-
riens Verhiltnis zur Kirche auf einer anderen Ebene liege, endlich auch nicht das
Kapitel ,Uber die Berufung zur Heiligkeit in der Kirche®, da Maria in einzigartiger
Weise und Fiille geheiligt worden sei, ja mit ihrem Sohn allen die Erldsungsgnade
verdient und die Zuwendung der Gnaden verursacht habe. Woh) ist Maria auch hier
ein Glied der Kirche, ihr erhabenstes Glied, aber als Urheberin der Heiligkeit aller
(omnium sanctificationis auctrix), als Mutter des Gottesvolkes, steht sie gewisser-
maflen iber der Kirche. Durch die Gnade des Erlosers ist sie zur Mitwirkung am
Erlésungswerk berufen worden (ex gratia Redemptoris associata ei fuit in ipsa
redemptione obiectiva). So unterscheidet sich ihre Stellung und Aufgabe wesentlich
von jener aller anderen Glieder des mystischen Leibes. Die Kirchenvorlage erlaubt
es nach dieser Meinung nicht, die ganze Lehre iiber Maria zu verkiinden. Eine solche
Verkiindigung sei aber vom Wohl der Gliubigen und von der Liebe zu den getrenn-
ten Briidern her gefordert. Wenn man von Maria spreche, miisse man in erster Linie
von ihrer Beziehung zu Christus und zur Erlésung reden. Wiirde man der Kirchen-
vorlage nur einen mariologischen Anhang hinzufiigen, so vertriige sich dies nicht mit
der Wiirde der Gottesmutter. Uberdies wiirde das Konzil den Eindruck erwecken,
als wolle es in der Streitfrage einer ,christotypischen® und einer , ekklesiotypischen®
Mariologie Stellung beziehen und eine Entscheidung herbeifithren. All das spreche
fur die Beibehaltung eines selbstindigen Entwurfes iiber Maria, die Mutter der
Kirche, ganz abgesehen von der Erschwerung der Konzilsarbeit im Fall einer Ein-
fiigung der mariologischen Aussagen in die Kirchenvorlage.

Kardinal K6nig anerkannte den Wunsch seines Vorredners, daff die ganze kirch-
liche Uberlicferung iiber Maria auf dem Konzil zum Ausdrucdk kommen miisse. Aber
diesem Anliegen konne auch im Rahmen der Kirchenvorlage entsprochen werden.
Theologische, historische, pastorale und Skumenische Griinde rieten sogar zu diesem
Weg. Maria gehdre ganz wesentlich zum Thema ,Kirche“, dem zentralen Thema des
Konzils. Schon in der ersten Sitzung der theologischen Kommission habe cin Kardinal



Aus dem Leben der Kirche 457

von der marianischen Vorlage als einer ,Erginzung oder Kronung® der Kirchen-
vorlage gesprochen. Kénnte man nicht mit der Vereinigung beider Vorlagen dem
Vorwurf entgehen, der den katholischen Theologen so oft gemacht werde, dafl sie die
Marienlehre nicht geniigend in die Gesamttheologie einbauten? Gewif}, Maria
gehodre nicht zur pilgernden Kirche, aber die Kirche habe auch eine endzeitliche
Funktion. Sie sei nicht nur die Kirche der Siinder, sondern auch die Kirche der Voll-
endeten. Darum habe auch Maria in der Kirche eine doppelte Aufgabe; eine irdische
und eine endzeitliche. Ein allseitiges Kirchenbild und ein allseitiges Marienbild ent-
spréchen sich. Erst die Einordnung in die Lehre von der Kirche gebe der Marienlehre
ihren rechten Sinn und die rechten Proportionen, da Maria nur aus ihrer Beziehung
zum einzigen Mittler zwischen Christus und zur Kirche her zua verstehen sei. Maria sei
Urbild der Kirche, einer Kirche, die sowohl von Gott gewirkte Frucht des Heiles als
auch Mittel der Verwirklichung des Heiles sei. Als Frucht der Erlosung sei Maria
vorziiglichstes Glied der Kirche, und zugleich sei sie vorbildhaft Heilsmittel, indem
sie den anderen Gliedern des Gottesvolkes mitteile, was sie selbst ganz und gar von
Christus empfangen habe. Es handle sich also nicht darum, die iiberlieferte Marien-
lehre zu verdunkeln oder zu verkiirzen. Es gehe vielmehr darum, den Erfordernissen
unserer Zeit und den besonderen Zielsetzungen des Konzils gerecht zu werden. Schon
im Jahre 1958 sei ,Maria und die Kirche“ das Thema des Internationalen Maria-
nischen Kongresses in Lourdes gewesen: ein Zeichen dafiir, wie sehr man spiire, daf§
diese Einheit ein Ausdruck heutiger Marienfrommigkeit sei. Die Marienfrommigkeit
miisse gesund sein, wie Kardinal Silva Henriques von Santiago de Chile (am 1. Okto-
ber) im Namen von 44 lateinamerikanischen Bischéfen gesagt habe. Sie diirfe darum
in ihren konkreten Formen, nicht vom Mysterium Christi und seiner Kirche getrennt
werden. Ein Marienbild im Rahmen der Lehre von der Kirche bedeute eine gegen-
seitige Bereicherung und Erhellung. Damit wiirde dem nicht-katholischen Christen
ein leichterer Zugang zur katholischen Marienlehre geschaffen. Heute gingen auch
nicht-katholische Theologen der aus der Bibel ersichtlichen Linie ,Maria-Israel-
Kirche* nach. Nicht wenige Protestanten wiirden bei Lukas (1, 12), bei Johannes
(19, 25) und in der Geheimen Offenbarung (Kp. 12) eine Umrifizeichnung Mariens
als Urbild der Kirche finden.

Am 25. Oktober wurde den Konzilsvitern der Text beider Reden iibergeben. Am
29. Oktober fand die Abstimmung statt. Die zur Abstimmung vorgelegte Frage
lautete: ,Wird gewiinscht, dafl das Schema iiber die seligste Jungfrau, die Mutter
der Kirche, so gefaflt werde (ita aptetur), daf es zum VI. Kapitel des Schemas von
der Kirche wird?“ Kardinal Agagianian, der an diesem Tage als Moderatur die Ge-
neralkongregation leitete, machte vor der Abstimmung darauf aufmerksam, dal
diese in keiner Weise der Wiirde der Gottesmutter und der marianischen Frémmig-
keit Abbruch tun wolle, sondern nur eine Verfahrensfrage entscheide. Anschliefend
sei es Aufgabe der Konzilskommission fiir die Glaubenslehre, die entsprechenden
Anpassungen vorzunechmen. Uber der hohen Versammlung lag an diesem Tag eine
grofie Spannung. Die Abstimmung ergab nur eine geringe Mehrheit fiir die Fin-
gliederung des Marienschemas in das Schema von der Kirche. 2193 Viter hatten ihre
Stimme abgegeben. Die erforderte Mehrheit (50 Prozent plus 1) betrug 1097 Stim-
men. Die Ja-Stimmen tGberschritten diese nur um 17 Stimmen (1114 Ja-, 1074 Nein-
und 5 ungiiltige Stimmen). Aus diesem knappen Ergebnis kann man schlielen, daf
fir die Entscheidung nach hierin oder dorthin nicht nur theologische, sondern ebenso
emotionale Griinde maflgebend gewesen waren. Das wurde noch einmal bestitigt,
als der Papst in seiner Schluflansprache vom 4. Dezember, in der er die geleistete



458 Aus dem Leben der Kirche

Arbeit der zweiten Konzilsperiode wiirdigte und auf die noch zu leistende Arbeit
der kommenden Monate hinwies, auch das Marienschema erwahnte. Bei seinen Wor-
ten: ,, Wir hoffen auf eine Losung, die dem Konzil . . . dessen hauptsachlicher Gegen-
stand die Kirche ist, am besten entspricht: Maria nimmt in ihr nach Christus den
hochsten Platz ein, der zugleich uns am nichsten ist...“, da gab es einen nicht
geringen Beifall, als wollte man noch einmal zum Ausdruck bringen, dafl die Liebe
zur Mutter unseres Herrn in der Kirche auf keinen Fall geschmélert werden diirfte.

Es ist zur Zeit noch nicht méglich, die ganze Vorgeschichte des Marienschemas, wie
es den Konzilsvitern zugestellt wurde, und den Verlauf der gegenwirtigen Arbeit
daran zu schildern, da die Verhandlungen der Kommissionen — im Gegensatz zu
den Erleichterungen fir die Generalkongregationen — noch nicht der Offentlichkeit
zuginglich gemacht werden diirfen. Es ist aber kein Geheimnis, dafl schon bald nach
der Abstimmung zahlreiche Versuche unternommen wurden, um das geplante maria-
nische Kapitel im Kirchenschema nach der einen oder anderen Seite hin zu beeinflus-
sen. Zur Zeit sind allein zehn Entwiirfe unter Konzilsvitern und Theologen im
Umlauf, um deren Zustimmung zu gewinnen. Einige von ihnen zeigen, dafl die neue
Sicht ,Maria—Kirche“ sehr fruchtbar werden kann und dem theologischen Werk des
Konzils einen einheitlicheren, mehr biblischen, 6kumenischen und pastoralen Cha-
rakter verleiht. Es ist noch nicht entschieden, welcher Entwurf def kommenden Arbeit
in der Zeit zwischen der zweiten und dritten Konzilsperiode zugrundegelegt wird.
Aber es scheint wahrscheinlich, dafl Maria als Urbild der pilgernden und als Urbild
der vollendeten Kirche die Leitidee, unter der die Einordnung des Marienschemas in
das Schema von der Kirche erfolgt, sein wird. Statt einer bloB summierenden Be-
standsaufnahme der Lehre von Maria — eine Gefahr, der das bisherige Schema
nicht ganz entgangen ist — wire so eine Sicht erdffnet, die sowohl dem Kirchen-
schema einen theologisch tiefen und reichen Abschluf als auch dem Marienschema
den rechten theologischen Ort und neues Licht zu geben vermag. Insbesondere ist
durch die Themenstellung: Maria, Mutter des Glaubens (vgl. Lk 1, 45) und der
Glaubenden (vgl. Abraham nach Rém 4, 13—21) ein fruchtbarer biblischer Ansatz
gegeben. In der neuen Perspektive braucht weiterhin keines der iiberlieferten maria-
nischen Dogmen abgeschwiicht oder gar geopfert zu werden. Nichts von der wahren
und vollen Stellung Mariens im Heilsplan Gottes und der Heilsgeschichte wird
ungesagt bleiben. Denn es geht um die Gedanken Gottes und Christi mit Maria,
nicht um die Ideen der cinen oder anderen Partei auf dem Konzil oder unter den
Theologen. Was sich wirklich als Gedanke Gottes und Christi erweist, darf auch den
getrennten Briidern keine Angst verursachen. Die fiir die dritte Konzilsperiode zu
erwartende Diskussion wird darum auch weithin eine Frage der psychologischen
Atmosphire, nicht der blof theologischen Meinungen sein. Alois Grillmeier S]

Die Laienfrage auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil

Aus der Fiille des Stoffes, die dem Zweiten Vatikanischen Konzil urspriinglich zur
Beratung vorgelegen hatte, haben sich inzwischen einige Schwerpunkte herausgebil-
det. Zu diesen Schwerpunkten gehért ohne Zweifel auch die Frage nach der beson-
deren Stellung und Aufgabe des Laien in der Kirche. Sie wurde nicht kiinstlich hoch-
gespielt, sondern ist durch die Situation der Kirche in der Gegenwart elementar





