
AUS    DEM    LEBEN    DER    KIRCHE 

Maria auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil 

Die von Papst Johannes dem Zweiten Vatikanischen Konzil mitgegebene Weisung, 
es solle keine neuen Glaubensentscheidungen anstreben, sondern rein pastoraler 
Natur sein, die vielen anfänglich zu unbestimmt schien, hat sich inzwischen als 
außerordentlich fruchtbar erwiesen. Mit einer Offenheit und Kühnheit ohnegleichen, 
deren Zeuge man oftmals in der Konzilsaula sein konnte, hat sich die überwiegende 
Mehrheit der Bischöfe den Problemen der Kirche in der heutigen Welt, ihrer Ver- 
kündigung und ihrer Institutionen, gestellt. In immer neuer Variation wird gefragt: 
wie muß die Kirche heute aussehen, welches Angesicht muß sie den Menschen unserer 
Zeit zeigen, um von ihnen als das von Gott durch Christus •aufgerichtete Zeichen für 
die Völker" (Is 11, 12) erkannt zu werden; wie müssen wir als Beauftragte Christi 
die Botschaft von der Erlösung der Welt von heute, die um ihre Einheit ringt, in der 
sich Völker und Kulturen, Religionen und Ideologien unausweichlich begegnen, arm 
und reich sich schroff gegenüberstehen, die Zerrissenheit der Christenheit zum 
offenen Ärgernis geworden ist, verkünden, damit sie von allen, die guten Willens 
sind, verstanden wird. 

Im Horizont solchen Fragens wird auch die Verkündigung der Glaubensaussagen 
über Maria neu bedacht. Man sagt, die marianischen Dogmen und die marianische 
Frömmigkeit hätten sich im Lauf der Zeit zu sehr verselbständigt; sie würden zu 
wenig in organischem Zusammenhang mit den zentralen Wahrheiten des Christus- 
ereignisses und mit den Grundvollzügen des Glaubenslebens gesehen. Es sei darum 
an der Zeit, sie wieder in die Mitte der Erlösungsbotschaft und des Christuslebens 
zurückzuholen, und da diese dem Glaubenden nur in der Kirche, dem Sakrament der 
Gegenwart Christi in der Welt, zugänglich seien, sei es angebracht, auch das Marien- 
geheimnis stärker im Zusammenhang des Geheimnisses von der Kirche zu betrachten 
und darzustellen. Nicht nur die Sache selbst, sondern auch die Rücksicht auf die 
getrennten Brüder der reformatorischen Bekenntnisse gebiete das; suche man doch 
sie neu anzusprechen und ihren Anliegen gerecht zu werden. 

Aus solchen Erwägungen heraus waren viele Stimmen (von einzelnen Bischöfen 
und von Bischofskonferenzen) gegen die geplante Vorlage über Maria, die den Kon- 
zilsvätern zur Prüfung zugegangen war, laut geworden. Sie wurden in der zweiten 
Konzilsperiode offen vorgetragen. Man wünschte von dieser Seite keine eigene Aus- 
sage über Maria, sondern schlug vor, von der Gottesmutter innerhalb der Vorlage 
von der Kirche zu sprechen und eben so den Notwendigkeiten der heutigen Ver- 
kündigung besser gerecht zu werden. Dieser Vorschlag stieß aber auf heftigsten 
Widerstand. Hieße das nicht, die Mutter des Herrn aus dem Herzen des Christen 
verdrängen und einer ununterbrochenen marianischen Überlieferung untreu wer- 
den? Der Streit wurde zunächst in der theologischen Kommission des Konzils aus- 
getragen. Da man dort zu keiner Einigung kommen konnte, sich aber für ein weiteres 
Vorgehen so oder so entscheiden mußte, wurde am 9. Oktober eine Abstimmung vor- 
genommen, die eine knappe Mehrheit für die Einfügung der marianischen Aussagen 
in die Konzilsvorlage •Über die Kirche" ergab. Da die Frage aber inzwischen über 



456 Aus dem Leben der Kirche 

die theologische Kommission hinaus eine erregte Auseinandersetzung unter Konzils- 
vätern und Theologen hervorgerufen hatte und das starke Interesse der Beobachter 
fand, schien es den Moderatoren geraten, über sie auch in der Konzilsaula eine Ab- 
stimmung herbeizuführen. Um eine ausreichende Meinungsbildung zu gewährleisten, 
sollten vorher zwei Kardinäle die beiden entgegengesetzten Standpunkte erläutern 
und begründen. Mit dieser Aufgabe wurden die Kardinäle von Wien und Manila, 
Franz König und Rufino Santos, beauftragt. So erlebte denn die Peterskirche am 
24. Oktober ein für das Zweite Vatikanische Konzil bis dahin ungewohntes Schau- 
spiel. 

Als erster sprach Kardinal Santos. Marias einzigartige Würde und Stellung in 
der göttlichen Heilsökonomie, so sagte er, müßten auf dem Konzil voll und unver- 
kürzt zum Ausdruck kommen. Dazu sei aber eine eigene Konzilsvorlage erfordert. 
Der Rahmen der vorgesehenen und zum guten Teil schon diskutierten Vorlage •Über 
die Kirche" biete dafür nicht den rechten Platz. Wohl gehöre Maria als einzigartiges 
Glied zum Volke Gottes. Sie sei aber zugleich freie, werkzeuglidie Ursache des 
Mystischen Leibes Christi, d. h. der Kirche. Als Mutter des Hauptes der Kirche, die 
unter dem Kreuz mit Christus für uns die Erlösung verdient habe, sei sie zugleich 
Mutter des Volkes Gottes. Dieser ihrer besonderen Stellung könne keines der vor- 
gesehenen Kapitel der Kirchenvorlage gerecht werden, weder das •Über das Volk 
Gottes", weil Maria mit keinem Glied dieses Volkes zu vergleichen sei und nicht zur 
pilgernden Kirche gezählt werden könne, noch die beiden Kapitel, die über den 
Unterschied von Hierarchie und Laien innerhalb des Gottesvolkes handeln, da Ma- 
riens Verhältnis zur Kirche auf einer anderen Ebene liege, endlich auch nicht das 
Kapitel •Über die Berufung zur Heiligkeit in der Kirche", da Maria in einzigartiger 
Weise und Fülle geheiligt worden sei, ja mit ihrem Sohn allen die Erlösungsgnade 
verdient und die Zuwendung der Gnaden verursacht habe. Wohl ist Maria auch hier 
ein Glied der Kirche, ihr erhabenstes Glied, aber als Urheberin der Heiligkeit aller 
(omnium sanctificationis auctrix), als Mutter des Gottesvolkes, steht sie gewisser- 
maßen über der Kirche. Durch die Gnade des Erlösers ist sie zur Mitwirkung am 
Erlösungswerk berufen worden (ex gratia Redemptoris associata ei fuit in ipsa 
redemptione obiectiva). So unterscheidet sich ihre Stellung und Aufgabe wesentlich 
von jener aller anderen Glieder des mystischen Leibes. Die Kirchenvorlage erlaubt 
es nach dieser Meinung nicht, die ganze Lehre über Maria zu verkünden. Eine solche 
Verkündigung sei aber vom Wohl der Gläubigen und von der Liebe zu den getrenn- 
ten Brüdern her gefordert. Wenn man von Maria spreche, müsse man in erster Linie 
von ihrer Beziehung zu Christus und zur Erlösung reden. Würde man der Kirchen- 
vorlage nur einen mariologischen Anhang hinzufügen, so vertrüge sich dies nicht mit 
der Würde der Gottesmutter. Überdies würde das Konzil den Eindruck erwecken, 
als wolle es in der Streitfrage einer •christotypischen" und einer •ekklesiotypischen" 
Mariologie Stellung beziehen und eine Entscheidung herbeiführen. All das spreche 
für die Beibehaltung eines selbständigen Entwurfes über Maria, die Mutter der 
Kirche, ganz abgesehen von der Erschwerung der Konzilsarbeit im Fall einer Ein- 
fügung der mariologischen Aussagen in die Kirchenvorlage. 

Kardinal König anerkannte den Wunsch seines Vorredners, daß die ganze kirch- 
liche Überlieferung über Maria auf dem Konzil zum Ausdruck kommen müsse. Aber 
diesem Anliegen könne auch im Rahmen der Kirchenvorlage entsprochen werden. 
Theologische, historische, pastorale und ökumenische Gründe rieten sogar zu diesem 
Weg. Maria gehöre ganz wesentlich zum Thema •Kirche", dem zentralen Thema des 
Konzils. Schon in der ersten Sitzung der theologischen Kommission habe ein Kardinal 



Aus dem Leben der Kirche 457 

von der marianischen Vorlage als einer •Ergänzung oder Krönung" der Kirchen- 
vorlage gesprochen. Könnte man nicht mit der Vereinigung beider Vorlagen dem 
Vorwurf entgehen, der den katholischen Theologen so oft gemacht werde, daß sie die 
Marienlehre nicht genügend in die Gesamttheologie einbauten? Gewiß, Maria 
gehöre nicht zur pilgernden Kirche, aber die Kirche habe auch eine endzeitliche 
Funktion. Sie sei nicht nur die Kirche der Sünder, sondern auch die Kirche der Voll- 
endeten. Darum habe auch Maria in der Kirche eine doppelte Aufgabe; eine irdische 
und eine endzeitliche. Ein allseitiges Kirchenbild und ein allseitiges Marienbild ent- 
sprächen sich. Erst die Einordnung in die Lehre von der Kirche gebe der Marienlehre 
ihren rechten Sinn und die rechten Proportionen, da Maria nur aus ihrer Beziehung 
zum einzigen Mittler zwischen Christus und zur Kirche her zu verstehen sei. Maria sei 
Urbild der Kirche, einer Kirche, die sowohl von Gott gewirkte Frucht des Heiles als 
auch Mittel der Verwirklichung des Heiles sei. Als Frucht der Erlösung sei Maria 
vorzüglichstes Glied der Kirche, und zugleich sei sie vorbildhaft Heilsmittel, indem 
sie den anderen Gliedern des Gottesvolkes mitteile, was sie selbst ganz und gar von 
Christus empfangen habe. Es handle sich also nicht darum, die überlieferte Marien- 
lehre zu verdunkeln oder zu verkürzen. Es gehe vielmehr darum, den Erfordernissen 
unserer Zeit und den besonderen Zielsetzungen des Konzils gerecht zu werden. Schon 
im Jahre 1958 sei •Maria und die Kirche" das Thema des Internationalen Maria- 
nischen Kongresses in Lourdes gewesen: ein Zeichen dafür, wie sehr man spüre, daß 
diese Einheit ein Ausdruck heutiger Marienfrömmigkeit sei. Die Marienfrömmigkeit 
müsse gesund sein, wie Kardinal Silva Henriques von Santiago de Chile (am 1. Okto- 
ber) im Namen von 44 lateinamerikanischen Bischöfen gesagt habe. Sie dürfe darum 
in ihren konkreten Formen nicht vom Mysterium Christi und seiner Kirche getrennt 
werden. Ein Marienbild im Rahmen der Lehre von der Kirche bedeute eine gegen- 
seitige Bereicherung und Erhellung. Damit würde dem nicht-katholischen Christen 
ein leichterer Zugang zur katholischen Marienlehre geschaffen. Heute gingen auch 
nicht-katholische Theologen der aus der Bibel ersichtlichen Linie •Maria-Israel- 
Kirche" nach. Nicht wenige Protestanten würden bei Lukas (1, 12), bei Johannes 
(19, 25) und in der Geheimen Offenbarung (Kp. 12) eine Umrißzeichnung Mariens 
als Urbild der Kirche finden. 

Am 25. Oktober wurde den Konzilsvätern der Text beider Reden übergeben. Am 
29. Oktober fand die Abstimmung statt. Die zur Abstimmung vorgelegte Frage 
lautete: •Wird gewünscht, daß das Schema über die seligste Jungfrau, die Mutter 
der Kirche, so gefaßt werde (ita aptetur), daß es zum VI. Kapitel des Schemas von 
der Kirche wird?" Kardinal Agagianian, der an diesem Tage als Moderatur die Ge- 
neralkongregation leitete, machte vor der Abstimmung darauf aufmerksam, daß 
diese in keiner Weise der Würde der Gottesmutter und der marianischen Frömmig- 
keit Abbruch tun wolle, sondern nur eine Verfahrensfrage entscheide. Anschließend 
sei es Aufgabe der Konzilskommission für die Glaubenslehre, die entsprechenden 
Anpassungen vorzunehmen. Über der hohen Versammlung lag an diesem Tag eine 
große Spannung. Die Abstimmung ergab nur eine geringe Mehrheit für die Ein- 
gliederung des Marienschemas in das Schema von der Kirche. 2193 Väter hatten ihre 
Stimme abgegeben. Die erforderte Mehrheit (50 Prozent plus 1) betrug 1097 Stim- 
men. Die Ja-Stimmen überschritten diese nur um 17 Stimmen (1114 Ja-, 1074 Nein- 
und 5 ungültige Stimmen). Aus diesem knappen Ergebnis kann man schließen, daß 
für die Entscheidung nach hierin oder dorthin nicht nur theologische, sondern ebenso 
emotionale Gründe maßgebend gewesen waren. Das wurde noch einmal bestätigt, 
als der Papst in seiner Schlußansprache vom 4. Dezember, in der er die geleistete 



458 Aus dem Leben der Kirche 

Arbeit der zweiten Konzilsperiode würdigte und auf die noch zu leistende Arbeit 
der kommenden Monate hinwies, auch das Marienschema erwähnte. Bei seinen Wor- 
ten: •Wir hoffen auf eine Lösung, die dem Konzil... dessen hauptsächlicher Gegen- 
stand die Kirche ist, am besten entspricht: Maria nimmt in ihr nach Christus den 
höchsten Platz ein, der zugleich uns am nächsten ist...", da gab es einen nicht 
geringen Beifall, als wollte man noch einmal zum Ausdruck bringen, daß die Liebe 
zur Mutter unseres Herrn in der Kirche auf keinen Fall geschmälert werden dürfte. 

Es ist zur Zeit noch nicht möglich, die ganze Vorgeschichte des Marienschemas, wie 
es den Konzilsvätern zugestellt wurde, und den Verlauf der gegenwärtigen Arbeit 
daran zu schildern, da die Verhandlungen der Kommissionen • im Gegensatz zu 
den Erleichterungen für die Generalkongregationen • noch nicht der Öffentlichkeit 
zugänglich gemacht werden dürfen. Es ist aber kein Geheimnis, daß schon bald nach 
der Abstimmung zahlreiche Versuche unternommen wurden, um das geplante maria- 
nische Kapitel im Kirchenschema nach der einen oder anderen Seite hin zu beeinflus- 
sen. Zur Zeit sind allein zehn Entwürfe unter Konzilsvätern und Theologen im 
Umlauf, um deren Zustimmung zu gewinnen. Einige von ihnen zeigen, daß die neue 
Sicht •Maria•Kirche" sehr fruchtbar werden kann und dem theologischen Werk des 
Konzils einen einheitlicheren, mehr biblischen, ökumenischen und pastoralen Cha- 
rakter verleiht. Es ist noch nicht entschieden, welcher Entwurf der kommenden Arbeit 
in der Zeit zwischen der zweiten und dritten Konzilsperiode zugrundegelegt wird. 
Aber es scheint wahrscheinlich, daß Maria als Urbild der pilgernden und als Urbild 
der vollendeten Kirche die Leitidee, unter der die Einordnung des Marienschemas in 
das Schema von der Kirche erfolgt, sein wird. Statt einer bloß summierenden Be- 
standsaufnahme der Lehre von Maria • eine Gefahr, der das bisherige Schema 
nicht ganz entgangen ist • wäre so eine Sicht eröffnet, die sowohl dem Kirchen- 
schema einen theologisch tiefen und reichen Abschluß als auch dem Marienschema 
den rechten theologischen Ort und neues Licht zu geben vermag. Insbesondere ist 
durch die Themenstellung: Maria, Mutter des Glaubens (vgl. Lk 1, 45) und der 
Glaubenden (vgl. Abraham nach Rom 4, 13•21) ein fruchtbarer biblischer Ansatz 
gegeben. In der neuen Perspektive braucht weiterhin keines der überlieferten maria- 
nischen Dogmen abgeschwächt oder gar geopfert zu werden. Nichts von der wahren 
und vollen Stellung Mariens im Heilsplan Gottes und der Heilsgeschichte wird 
ungesagt bleiben. Denn es geht um die Gedanken Gottes und Christi mit Maria, 
nicht um die Ideen der einen oder anderen Partei auf dem Konzil oder unter den 
Theologen. Was sich wirklich als Gedanke Gottes und Christi erweist, darf auch den 
getrennten Brüdern keine Angst verursachen. Die für die dritte Konzilsperiode zu 
erwartende Diskussion wird darum auch weithin eine Frage der psychologischen 
Atmosphäre, nicht der bloß theologischen Meinungen sein. Alois Grillmeier SJ 

Die Laienfrage auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil 

Aus der Fülle des Stoffes, die dem Zweiten Vatikanischen Konzil ursprünglich zur 
Beratung vorgelegen hatte, haben sich inzwischen einige Schwerpunkte herausgebil- 
det. Zu diesen Schwerpunkten gehört ohne Zweifel auch die Frage nach der beson- 
deren Stellung und Aufgabe des Laien in der Kirche. Sie wurde nicht künstlich hoch- 
gespielt, sondern ist durch die Situation der Kirche in der Gegenwart elementar 




