
458 Aus dem Leben der Kirche 

Arbeit der zweiten Konzilsperiode würdigte und auf die noch zu leistende Arbeit 
der kommenden Monate hinwies, auch das Marienschema erwähnte. Bei seinen Wor- 
ten: •Wir hoffen auf eine Lösung, die dem Konzil... dessen hauptsächlicher Gegen- 
stand die Kirche ist, am besten entspricht: Maria nimmt in ihr nach Christus den 
höchsten Platz ein, der zugleich uns am nächsten ist...", da gab es einen nicht 
geringen Beifall, als wollte man noch einmal zum Ausdruck bringen, daß die Liebe 
zur Mutter unseres Herrn in der Kirche auf keinen Fall geschmälert werden dürfte. 

Es ist zur Zeit noch nicht möglich, die ganze Vorgeschichte des Marienschemas, wie 
es den Konzilsvätern zugestellt wurde, und den Verlauf der gegenwärtigen Arbeit 
daran zu schildern, da die Verhandlungen der Kommissionen • im Gegensatz zu 
den Erleichterungen für die Generalkongregationen • noch nicht der Öffentlichkeit 
zugänglich gemacht werden dürfen. Es ist aber kein Geheimnis, daß schon bald nach 
der Abstimmung zahlreiche Versuche unternommen wurden, um das geplante maria- 
nische Kapitel im Kirchenschema nach der einen oder anderen Seite hin zu beeinflus- 
sen. Zur Zeit sind allein zehn Entwürfe unter Konzilsvätern und Theologen im 
Umlauf, um deren Zustimmung zu gewinnen. Einige von ihnen zeigen, daß die neue 
Sicht •Maria•Kirche" sehr fruchtbar werden kann und dem theologischen Werk des 
Konzils einen einheitlicheren, mehr biblischen, ökumenischen und pastoralen Cha- 
rakter verleiht. Es ist noch nicht entschieden, welcher Entwurf der kommenden Arbeit 
in der Zeit zwischen der zweiten und dritten Konzilsperiode zugrundegelegt wird. 
Aber es scheint wahrscheinlich, daß Maria als Urbild der pilgernden und als Urbild 
der vollendeten Kirche die Leitidee, unter der die Einordnung des Marienschemas in 
das Schema von der Kirche erfolgt, sein wird. Statt einer bloß summierenden Be- 
standsaufnahme der Lehre von Maria • eine Gefahr, der das bisherige Schema 
nicht ganz entgangen ist • wäre so eine Sicht eröffnet, die sowohl dem Kirchen- 
schema einen theologisch tiefen und reichen Abschluß als auch dem Marienschema 
den rechten theologischen Ort und neues Licht zu geben vermag. Insbesondere ist 
durch die Themenstellung: Maria, Mutter des Glaubens (vgl. Lk 1, 45) und der 
Glaubenden (vgl. Abraham nach Rom 4, 13•21) ein fruchtbarer biblischer Ansatz 
gegeben. In der neuen Perspektive braucht weiterhin keines der überlieferten maria- 
nischen Dogmen abgeschwächt oder gar geopfert zu werden. Nichts von der wahren 
und vollen Stellung Mariens im Heilsplan Gottes und der Heilsgeschichte wird 
ungesagt bleiben. Denn es geht um die Gedanken Gottes und Christi mit Maria, 
nicht um die Ideen der einen oder anderen Partei auf dem Konzil oder unter den 
Theologen. Was sich wirklich als Gedanke Gottes und Christi erweist, darf auch den 
getrennten Brüdern keine Angst verursachen. Die für die dritte Konzilsperiode zu 
erwartende Diskussion wird darum auch weithin eine Frage der psychologischen 
Atmosphäre, nicht der bloß theologischen Meinungen sein. Alois Grillmeier SJ 

Die Laienfrage auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil 

Aus der Fülle des Stoffes, die dem Zweiten Vatikanischen Konzil ursprünglich zur 
Beratung vorgelegen hatte, haben sich inzwischen einige Schwerpunkte herausgebil- 
det. Zu diesen Schwerpunkten gehört ohne Zweifel auch die Frage nach der beson- 
deren Stellung und Aufgabe des Laien in der Kirche. Sie wurde nicht künstlich hoch- 
gespielt, sondern ist durch die Situation der Kirche in der Gegenwart elementar 



Aus dem Leben der Kirdie. 459 

gestellt. Es gilt die Bewegung eines halben Jahrtausends, die Emanzipation der 
Laien von der Kirche, in die Kirche heimzuholen. Es gilt die rückläufige Bewegung 
der letzten Jahrzehnte, die neue Standwerdung der Laien in der Kirche, vor dem 
Forum des Weltepiskopats zu besiegeln. Es gilt endlich für die Weltaufgabe der 
Kirche, die in ein neues Stadium getreten und deren sich die Kirche stärker bewußt 
geworden ist, Organe zu schaffen. Aus dieser Sicht heraus hat man von der Stunde 
der Laien.in der Kirche gesprochen. 

Sobald man diese Aufgaben in den vorbereitenden Gremien des Konzils in An- 
griff nahm, stellte sich die Frage, wer und was denn der Laie genau sei, über den man 
sprechen wolle. Betrachtet man ihn nur im Unterschied zum Klerus, dann umfaßt 
der Begriff •Laie" nicht nur die Weltchristen, sondern auch viele Ordenschristen. 
Engt man den Begriff auf die Christen in der Welt ein, dann kann er auch auf die 
Mitglieder der Säkularinstitute angewandt werden. Offenbar vereinigt er mehrere 
Gesichtspunkte und ist darum nicht scharf abzugrenzen; er kennt fließende Über- 
gänge. Kann man dann aber überhaupt noch von einem eigentlichen und eigenen 
Laienstand in der Kirche sprechen, so wie man vom Klerikerstand und vom Ordens- 
stand spricht? Wohl gibt es einen Ehestand •; aber einen davon unterschiedenen 
Weltstand der Christen? Solche und ähnliche Überlegungen machen sich in einer 
gewissen Unsicherheit im Sprechen über den Laien bemerkbar, die auch ihren Nie- 
derschlag in den bisher vorliegenden Konzilsdokumenten gefunden hat. Über mehr 
oder weniger allgemeine Beschreibungen kommt man hier nicht hinaus. Einmal 
werden die Laien als jene Gläubigen bezeichnet, •die, durch die Taufe in das Volk 
Gottes aufgenommen, im allgemeinen Christenstand Gott dienen und für ihren 
Teil die Sendung des ganzen christlichen Volkes in der Welt erfüllen (auch durch 
religiöse Tätigkeit), aber weder zur Hierarchie noch zum kirchlich beglaubigten 
Ordensstand gehören". Ein anderes Mal sind sie diejenigen, die berufen sind •im 
allgemeinen Christenstand und meist in den gewöhnlichen Verhältnissen des fami- 
liären und gesellschaftlichen Lebens Gott zu dienen und nach Vollkommenheit zu 
streben". Und auch dort, wo das •Der-Welt-Verpflichtet-Sein" • dem Gatten und 
den Kindern, dem Beruf, dem Besitz, der irdischen Machtausübung in Gesellschaft 
und öffentlichem Leben (Klostermann) • als das Eigentümliche und Eigenständige 
des Laien herausgestellt wird, muß doch zugleich auch wieder betont werden, daß 
die Welt und ihre Ordnungen selbstverständlich eine Aufgabe der ganzen Kirche, 
aller Christen, vor allem auch der Hierarchie seien. •Der ganzen Kirche obliegt es", 
heißt es in einem der vorbereiteten Texte, •für die christliche Erneuerung und Ver- 
vollkommnung der zeitlidien Ordnung Sorge zu tragen"; während allerdings die 
Kleriker in Bezug auf die Weltaufgabe der Kirche •in erster Linie Verkünder des 
Gotteswortes und Ausspender der göttlichen Geheimnisse" sein sollen, kommen den 
Laien •die zeitlichen Dinge" als die •ihnen eigentümliche tägliche Aufgabe" zu. 

Man sieht, wie schwierig das Problem ist. Mit einer negativen Begriffsbestimmung 
ist es nicht getan, aber eine positive Begriffsbestimmung, die scharf abgrenzt und 
allseits befriedigt, dürfte nicht leicht sein. Man wird sich letztlich mit einer Beschrei- 
bung der Würde des christlichen Laien als eines Gliedes des Gottesvolkes sowie der 
ihm eigentümlichen Aufgabe, nämlich des Dienstes in und an den irdischen Ordnun- 
gen begnügen müssen. Aber auch dafür ist noch manche Arbeit zu leisten. Das zeigte 
sich schon bei der Diskussion des 3. Kapitels der Konzilsvorlage •Über die Kirche", 
das den Titel trägt: •Über das Volk Gottes und speziell über die Laien". Schon der 
doppelgliedrige Titel deutet das Problem an. Vieles von dem, was in diesem Kapitel 
gesagt wird, gilt für alle Christen und ist nichts den Laien Spezifisches. Man hat 



460 Aus dem Leben der Kirche 

darum vorgeschlagen, und dieser Vorschlag wurde angenommen, das Kapitel zu 
teilen: in einem ersten Teil (dem künftigen 2. Kapitel des Kirchenschemas) solle 
•Über das Volk Gottes" im allgemeinen gehandelt werden, in einem zweiten Teil 
(dem künftigen 4. Kapitel) •Über die Laien" im besonderen. Man könnte dagegen 
einwenden, daß bei dieser Teilung nicht mehr viel übrig bliebe, was über die Laien 
als solche, in ihrer Unterscheidung vom Kleriker- und Ordensstand, gesagt werden 
könne. Das mag richtig sein. Aber theologisch gesehen ist es der einzig richtige Weg. 
Im übrigen gilt zu bedenken, daß über die spezifischen Apostolatsauf gaben der Laien 
in einer eigenen großen Konzilsvorlage gehandelt wird, über die in der letzten Gene- 
ralkongregation des Konzils noch kurz berichtet wurde. 

Das Ergebnis dieser Überlegungen ist also dies: die heute fällige Integrierung des 
Laien-•Standes" in die Kirche, seine •Aufwertung" innerhalb der kirchlichen Glie- 
derungen, hat zur Grundvoraussetzung eine klare Darlegung der Lehre von der 
Kirche als Volk Gottes. Diese Lehre besagt nämlich als erstes eine grundlegende 
Gleichheit aller Glieder dieses Volkes, unbeschadet der besonderen Vollmachten und 
der besonderen Würde seiner Führungsämter. Denn •einer ist euer Meister" hat 
Christus gesagt, •ihr alle aber seid untereinander Brüder" (Mt 23, 8). Darum spricht 
der Entwurf der dogmatischen Konstitution des Konzils •Über die Kirche" so aus- 
führlich von dieser Gleichheit. •Das auserwählte Gottesvolk ist nur eines; seine Glie- 
der haben aufgrund ihrer Wiedergeburt in Christus (alle) den gleichen Adel, die 
gleiche Gnade der Gotteskindschaft, die gleiche Berufung zur Vollkommenheit, das 
gleiche Heil, die gleiche Hoffnung, die gleiche Liebe, die gleichen Heilsmittel. . ."; 
Volkszugehörigkeit und sozialer Stand haben keinerlei Ungleichheit in der Kirche 
zur Folge; alle Christen sind eine •königliche Priesterschaft", haben aufgrund des 
Tauf- und Firmcharakters am dreifachen Amt Christi teil. Ebenso betont der Ent- 
wurf •Über das Laienapostolat" schon im Vorwort, daß auch die Laien Kirche seien, 
am Leben der Kirche teilhätten und für sie Verantwortung trügen. Aus solcher Sicht 
heraus haben darum auch viele Bischöfe und Theologen leidenschaftlich dafür plä- 
diert, daß in das ursprünglich ausschließlich für die Orden, oder, wie man seit 
Thomas von Aquin sagt, für die •Vollkommenheitsstände", vorgesehene Kapitel 
auch die Weltpriester und die Laien einbezogen würden, um damit zu dokumentie- 
ren, daß alle Christen zur Vollkommenheit des christlichen Lebens, zur Vollkommen- 
heit der Liebe in Christus, berufen seien. 

Es ist wohl außer Zweifel, daß in dem neu aufgebrochenen Kirchen- und Gemein- 
schaftsbewußtsein unserer Tage, das vor allem die katholische Laienwelt erfaßt hat, 
Gottes Geist am Werk ist und eine fühlbare Korrektur in der Kirche anbahnt. Das 
kommt auf dem Konzil immer wieder zum Durchbruch. Schon in der ersten Konzils- 
periode ist von vielen Vätern tadelnd bemerkt worden, daß die Ämter und Institu- 
tionen der Kirche zu stark von juridischem Geist erfüllt wären und in juridischem 
Geist behandhabt würden, zum Schaden der von Christus geforderten Brüderlichkeit 
seiner Jünger und Nachfolger. Das war nicht nur von der römischen Kurie, sondern 
von allen Amtsträgern und Institutionen der Kirche gemeint. Der Klerus hat sich zu 
sehr als Stand für sich entwickelt und dem Kirchenvolk gegenübergesehen. Ähnlich 
sagt man den Orden nach, daß sie • nicht zuletzt infolge ihrer zu starken Institutio- 
nalisierung • vielfach in einer unguten Isolierung lebten, zu wenig ihre Aufgabe für 
das ganze Gottesvolk sowie im Gottesvolk und seinen Gliederungen sähen. 

Für die sich abzeichnende, von echtem evangelischem Geist getragene Neuorientie- 
rung der kirchlichen Stände in ihrem Verhältnis zueinander gilt es konkrete Wege 
und Lösungen zu finden. Das wird nicht leicht sein, zumal kaum geleugnet werden 



Aus dem Leben der Kirche 461 

kann, daß in der charismatischen Welle, die mit Macht über die Kirche hereingebro- 
chen ist, nicht nur biblische Gedanken zum Ausdruck kommen, sondern ebenso demo- 
kratische Züge und die Nivellierungstendenz unserer Zeit sichtbar werden. Man 
wird darum darauf achten müssen, daß man nicht um eines augenblicklichen Trends 
willen und in charismatischer Überschwenglichkeit einer allgemeinen Gleichmacherei 
verfällt und damit das Wesen der Kirche als eines gegliederten Leibes mit vorneh- 
meren und geringeren Gliedern, wie Paulus sagt, verfehlt. Es ist betont der Dienst- 
charakter des hierarchischen Amtes herauszustellen • das ist die Lehre der Schrift •, 
ohne aber seine unmittelbar von Christus herkommende Würde und Vollmacht zu 
schmälern. Ähnliches gilt hinsichtlich des Ordensstandes: Er ist der Stand der 
Dienenden schlechthin, aber er hat auch seine besondere Berufung und Gnade, die 
dem Laien als solchem nicht zukommen. Auch auf dem Konzil • sowohl in den 
Schemata wie in den Diskussionen • wurde das Ringen um den mittleren Weg 
spürbar. 

Man kann in den Konzilsdokumenten sehr viel Lobendes über den Laien lesen 
(für manche zu viel), und es wurde viel Lobendes über ihn gesagt: über seine Not- 
wendigkeit zum Aufbau des Leibes Christi, zur Erfüllung der Sendung der Kirche, 
über die Bedeutung des Glaubenssinnes aller Gläubigen für das Glaubensbewußt- 
sein der Kirche und über die Charismen, die Gott mit Vorliebe Laien mitteilt und 
die die amtliche Kirche zu beachten hat; aber immer wird doch wieder das von 
Christus eingesetzte Amt als Letztinstanz hingestellt, so daß viele (vor allem Laien) 
meinen, im Grunde sei man nicht über das Vorstellungsschema von lehrender und 
hörender Kirche hinausgekommen. Vielleicht läßt sich über die Stellung des Laien 
als solchen in der Kirche theologisch nicht mehr sagen. Um so mehr käme es darauf 
an, den Geist der Brüderlichkeit und Gemeinschaft zu pflegen, aufeinander zu hören 
und einander zu achten, dem anderen immer den Vorzug vor sich selbst zu geben. 
Wo das der Fall ist, wird man die Laien auch auf ihrem eigentlichen Feld, im Welt- 
apostolat, zur Geltung kommen lassen. Darüber ist sowohl im Laienkapitel des 
Kirchenschemas wie besonders in der Vorlage •Über das Laienapostolat" viel Gutes 
gesagt. Dabei geht es nicht nur um die direkte oder indirekte Verkündigung, nicht nur 
um die christliche Präsenz inmitten einer säkularisierten Welt, nicht nur um karita- 
tive oder soziale Arbeit, sei es in hierarchischem Auftrag und unter hierarchischer 
Leitung oder in eigener Initiative, sondern auch um die Weltarbeit im engeren Sinne, 
als Arbeit in den Ordnungen und an den Ordnungen dieser Welt. Hier liegt das 
Spezifikum des Laien. •In quo officio universaliter adimplendo laici principem locum 
tenent (In der universalen Erfüllung dieser Aufgabe nehmen die Laien den ersten 
Platz ein), heißt es im Laienkapitel des Kirchenschemas. In dieser ihrer ureigensten 
Aufgabe wollen die Laien mit Recht vom Klerus ernster genommen werden, wollen 
sie, daß ihr Rat gehört und ihre Erfahrung angenommen werde. Auch dafür wird 
auf dem Konzil manches Tor aufgestoßen. 

Im ganzen wird man wohl sagen können, daß das Konzil zu sammeln und für die 
Gesamtkirche verbindlich zu machen sucht, was in den letzten Jahrzehnten über die 
Theologie des Laien ausgesagt worden ist (vorsichtiger allerdings, als es dort gesche- 
hen ist) und was auf dem Gebiet des Laienapostolates an Erfahrungen gemacht 
wurde. Dabei geht es vorerst nicht um die Fragen des Rechts und um bestimmte 
Rechte, die der Kommission zur Neufassung des kirchlichen Rechtsbuches vorbehal- 
ten sind, sondern um ein neues Klima, dessen Auswirkung zwar nicht von heute auf 
morgen spürbar sein wird, das aber aufruft und antreibt, das Geheimnis des einen 
Gottesvolkes und der christlichen Brüderlichkeit tiefer zu leben.    Friedrich Wulf SJ 




