458 Aus dem Leben der Kirche

Arbeit der zweiten Konzilsperiode wiirdigte und auf die noch zu leistende Arbeit
der kommenden Monate hinwies, auch das Marienschema erwahnte. Bei seinen Wor-
ten: ,, Wir hoffen auf eine Losung, die dem Konzil . . . dessen hauptsachlicher Gegen-
stand die Kirche ist, am besten entspricht: Maria nimmt in ihr nach Christus den
hochsten Platz ein, der zugleich uns am nichsten ist...“, da gab es einen nicht
geringen Beifall, als wollte man noch einmal zum Ausdruck bringen, dafl die Liebe
zur Mutter unseres Herrn in der Kirche auf keinen Fall geschmélert werden diirfte.

Es ist zur Zeit noch nicht méglich, die ganze Vorgeschichte des Marienschemas, wie
es den Konzilsvitern zugestellt wurde, und den Verlauf der gegenwirtigen Arbeit
daran zu schildern, da die Verhandlungen der Kommissionen — im Gegensatz zu
den Erleichterungen fir die Generalkongregationen — noch nicht der Offentlichkeit
zuginglich gemacht werden diirfen. Es ist aber kein Geheimnis, dafl schon bald nach
der Abstimmung zahlreiche Versuche unternommen wurden, um das geplante maria-
nische Kapitel im Kirchenschema nach der einen oder anderen Seite hin zu beeinflus-
sen. Zur Zeit sind allein zehn Entwiirfe unter Konzilsvitern und Theologen im
Umlauf, um deren Zustimmung zu gewinnen. Einige von ihnen zeigen, dafl die neue
Sicht ,Maria—Kirche“ sehr fruchtbar werden kann und dem theologischen Werk des
Konzils einen einheitlicheren, mehr biblischen, 6kumenischen und pastoralen Cha-
rakter verleiht. Es ist noch nicht entschieden, welcher Entwurf def kommenden Arbeit
in der Zeit zwischen der zweiten und dritten Konzilsperiode zugrundegelegt wird.
Aber es scheint wahrscheinlich, dafl Maria als Urbild der pilgernden und als Urbild
der vollendeten Kirche die Leitidee, unter der die Einordnung des Marienschemas in
das Schema von der Kirche erfolgt, sein wird. Statt einer bloB summierenden Be-
standsaufnahme der Lehre von Maria — eine Gefahr, der das bisherige Schema
nicht ganz entgangen ist — wire so eine Sicht erdffnet, die sowohl dem Kirchen-
schema einen theologisch tiefen und reichen Abschluf als auch dem Marienschema
den rechten theologischen Ort und neues Licht zu geben vermag. Insbesondere ist
durch die Themenstellung: Maria, Mutter des Glaubens (vgl. Lk 1, 45) und der
Glaubenden (vgl. Abraham nach Rém 4, 13—21) ein fruchtbarer biblischer Ansatz
gegeben. In der neuen Perspektive braucht weiterhin keines der iiberlieferten maria-
nischen Dogmen abgeschwiicht oder gar geopfert zu werden. Nichts von der wahren
und vollen Stellung Mariens im Heilsplan Gottes und der Heilsgeschichte wird
ungesagt bleiben. Denn es geht um die Gedanken Gottes und Christi mit Maria,
nicht um die Ideen der cinen oder anderen Partei auf dem Konzil oder unter den
Theologen. Was sich wirklich als Gedanke Gottes und Christi erweist, darf auch den
getrennten Briidern keine Angst verursachen. Die fiir die dritte Konzilsperiode zu
erwartende Diskussion wird darum auch weithin eine Frage der psychologischen
Atmosphire, nicht der blof theologischen Meinungen sein. Alois Grillmeier S]

Die Laienfrage auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil

Aus der Fiille des Stoffes, die dem Zweiten Vatikanischen Konzil urspriinglich zur
Beratung vorgelegen hatte, haben sich inzwischen einige Schwerpunkte herausgebil-
det. Zu diesen Schwerpunkten gehért ohne Zweifel auch die Frage nach der beson-
deren Stellung und Aufgabe des Laien in der Kirche. Sie wurde nicht kiinstlich hoch-
gespielt, sondern ist durch die Situation der Kirche in der Gegenwart elementar



Aus dem Leben der Kirche . 459

gestellt. Es gilt die Bewegung cines halben Jahrtausends, die Emanzipation der
Laien von der Kirche, in die Kirche heimzuholen. Es gilt die riickldufige Bewegung
der letzten Jahrzehnte, die neue Standwerdung der Laien in der Kirche, vor dem
Forum des Weltepiskopats zu besiegeln. Es gilt endlich fiir die Weltaufgabe der
Kirche, die in ein neues Stadium getreten und deren sich die Kirche stirker bewufit
geworden ist, Organe zu schaffen. Aus dieser Sicht heraus hat man von der Stunde
der Laien.in der Kirche gesprochen.

Sobald man diese Aufgaben in den vorbereitenden Gremien des Konzils in An-
griff nahm, stellte sich die Frage, wer und was denn der Laie genau sei, iiber den man
sprechen wolle. Betrachtet man ihn nur im Unterschied zum Klerus, dann umfafit
der Begriff ,Laie“ nicht nur die Weltchristen, sondern auch viele Ordenschristen.
Engt man den Begriff auf die Christen in der Welt ein, dann kann er auch auf die
Mitglieder der Sakularinstitute angewandt werden. Offenbar vereinigt er mehrere
Gesichtspunkte und ist darum nicht scharf abzugrenzen; er kennt flieBende Uber-
ginge. Kann man dann aber iiberhaupt noch von einem eigentlichen und eigenen
Laienstand in der Kirche sprechen, so wie man vom Klerikerstand und vom Ordens-
stand spricht? Wohl gibt es einen Ehestand —; aber einen davon unterschiedenen
Weltstand der Christen? Solche und &hnliche Uberlegungen machen sich in einer
gewissen Unsicherheit im Sprechen {iber den Laien bemerkbar, die auch ihren Nie-
derschlag in den bisher vorliegenden Konzilsdokumenten gefunden hat. Uber mehr
oder weniger allgemeine Beschreibungen kommt man hier nicht hinaus. Einmal
werden die Laien als jene Glaubigen bezeichnet, ,die, durch die Taufe in das Volk
Gottes aufgenommen, im allgemeinen Christenstand Gott dienen und fiir jhren
Teil die Sendung des ganzen christlichen Volkes in der Welt erfiillen (auch durch
religiose Tatigkeit), aber weder zur Hierarchie noch zum kirchlich beglaubigten
Ordensstand gehdren®. Ein anderes Mal sind sie diejenigen, die berufen sind ,im
allgemeinen Christenstand und meist in den gewdhnlichen Verhiltnissen des fami-
lidren und gesellschaftlichen Lebens Gott zu dienen und nach Vollkommenheit zu
streben®. Und auch dort, wo das »Der-Welt-Verpflichtet-Sein* — dem Gatten und
den Kindern, dem Beruf, dem Besitz, der irdischen Machtausitbung in Gesellschaft
und 6ffentlichem Leben (Klostermann) — als das Eigentiimliche und Eigenstindige
des Laien herausgestellt wird, mufl doch zugleich auch wieder betont werden, dafd
die Welt und ihre Ordnungen selbstverstindlich eine Aufgabe der ganzen Kirche,
aller Christen, vor allem auch der Hierarchie seien. »Der ganzen Kirche obliegt es*,
heiflt es in einem der vorbereiteten Texte, , fiir die christliche Erneuerung und Ver-
vollkommnung der zeitlichen Ordnung Sorge zu tragen®; wihrend allerdings die
Kleriker in Bezug auf die Weltaufgabe der Kirche ,in erster Linie Verkiinder des
Gotteswortes und Ausspender der gottlichen Geheimnisse® sein sollen, kommen den
Laien ,die zeitlichen Dinge® als die ,ihnen eigentiimliche tigliche Aufgabe“ zu.

Man sieht, wie schwierig das Problem ist. Mit einer negativen Begriffsbestimmung
ist es nicht getan, aber eine positive Begriffshestimmung, die scharf abgrenzt und
allseits befriedigt, diirfte nicht leicht sein. Man wird sich letztlich mit einer Beschrei-
bung der Wiirde des christlichen Laien als eines Gliedes des Gottesvolkes sowie der
ihm eigentiimlichen Aufgabe, nimlich des Dienstes in und an den irdischen Ordnun-
gen begniigen miissen. Aber auch dafiir ist noch manche Arbeit zu leisten. Das zeigte
sich schon bei der Diskussion des 3. Kapitels der Konzilsvorlage ,Uber die Kirche®,
das den Titel trigt: ,Uber das Volk Gottes und speziell diber die Laien“. Schon der
doppelgliedrige Titel deutet das Problem an. Vieles von dem, was in diesem Kapitel
gesagt wird, gilt fiir alle Christen und ist nichts den Laien Spezifisches. Man hat



460 - Aus dem Leben der Kirche

darum vorgeschlagen, und dieser Vorschlag wurde angenommen, das Kapitel zu
teilen: in einem ersten Teil (dem kiinftigen 2. Kapitel des Kirchenschemas) solle
,Uber das Volk Gottes“ im allgemeinen gehandelt werden, in einem zweiten Teil
(dem kiinftigen 4. Kapitel) ,Uber die Laien” im besonderen. Man kénnte dagegen
einwenden, daf bei dieser Teilung nicht mehr viel dbrig bliebe, was iiber die Laien
als solche, in ihrer Unterscheidung vom Kleriker- und Ordensstand, gesagt werden
kénne. Das mag richtig sein. Aber theologisch gesehen ist es der einzig richtige Weg.
1m iibrigen gilt zu bedenken, daf iiber die spezifischen Apostolatsaufgaben der Laien
in einer eigenen grofen Konzilsvorlage gehandelt wird, iiber die in der letzten Gene-
ralkongregation des Konzils noch kurz berichtet wurde.

Das Ergebnis dieser Uberlegungen ist also dies: die heute fallige Integrierung des
Laien-,standes” in die Kirche, seine , Aufwertung® innerhalb der kirchlichen Glie-
derungen, hat zur Grundvoraussetzung eine klare Darlegung der Lehre von der
Kirche als Volk Gottes. Diese Lehre besagt niamlich als erstes eine grundlegende
Gleichheit aller Glieder dieses Volkes, unbeschadet der besonderen Vollmachten und
der besonderen Wiirde seiner Fithrungsamter. Denn ,einer ist euer Meister® hat
Christus gesagt, ,ihr alle aber seid untereinander Briider* (Mt 23, 8). Darum spricht
der Entwurf der dogmatischen Konstitution des Konzils ,Uber die Kirche® so aus-
fithrlich von dieser Gleichheit. ,Das auserwihlte Gottesvolk ist nur eines; seine Glie-
der haben aufgrund ihrer Wiedergeburt in Christus (alle) den gleichen Adel, die
gleiche Gnade der Gotteskindschaft, die gleiche Berufung zur Vollkommenheit, das
gleiche Heil, die gleiche Hoffnung, die gleiche Liebe, die gleichen Heilsmittel . ..*;
Volkszugehérigkeit und sozialer Stand haben keinerlei Ungleichheit in der Kirche
zur Folge; alle Christen sind eine ,kénigliche Priesterschaft”, haben aufgrund des
Tauf- und Firmcharakters am dreifachen Amt Christi teil. Ebenso betont der Ent-
wurf ,Uber das Laienapostolat® schon im Vorwort, dafl auch die Laien Kirche seien,
am Leben der Kirche teilhitten und fiir sie Verantwortung triigen. Aus solcher Sicht
heraus haben darum auch viele Bischéfe und Theologen leidenschaftlich dafir pla-
diert, dafl in das urspriinglich ausschlieBlich fir die Orden, oder, wie man seit
Thomas von Aquin sagt, fir die ,Vollkommenheitsstinde“, vorgesehene Kapitel
auch die Weltpriester und die Laien einbezogen wiirden, um damit zu dokumentie-
ren, daf} alle Christen zur Vollkommenheit des christlichen Lebens, zur Vollkommen-
heit der Liebe in Christus, berufen seien.

Es ist wohl aufler Zweifel, daf in dem neu aufgebrochenen Kirchen- und Gemein-
schaftsbewufltsein unserer Tage, das vor allem die katholische Laienwelt erfafit hat,
Gottes Geist am Werk ist und eine fithlbare Korrektur in der Kirche anbahnt. Das
kommt auf dem Konzil immer wieder zum Durchbruch. Schon in der ersten Konzils-
periode ist von vielen Vitern tadelnd bemerkt worden, dafl die Amter und Institu-
tionen der Kirche zu stark von juridischem Geist erfiilllt wiren und in juridischem
Geist behandhabt wiirden, zum Schaden der von Christus geforderten Briiderlichkeit
seiner Jiinger und Nachfolger. Das war nicht nur von der rémischen Kurie, sondern
von allen Amtstragern und Institutionen der Kirche gemeint. Der Klerus hat sich zu
sehr als Stand fiir sich entwickelt und dem Kirchenvolk gegeniibergesehen. Ahnlich
sagt man den Orden nach, daf} sie — nicht zuletzt infolge ihrer zu starken Institutio-
nalisierung — vielfach in einer unguten Isolierung lebten, zu wenig ihre Aufgabe fiir
das ganze Gottesvolk sowie im Gottesvolk und seinen Gliederungen sihen.

Fiir die sich abzeichnende, von echtem evangelischem Geist getragene Neuorientie-
rung der kirchlichen Stinde in ihrem Verhiltnis zueinander gilt es konkrete Wege
und Lésungen zu finden. Das wird nicht leicht sein, zumal kaum geleugnet werden



Aus dem Leben der Kirche 461

kann, daff in der charismatischen Welle, die mit Macht iiber die Kirche hereingebro-
chen ist, nicht nur biblische Gedanken zum Ausdruck kommen, sondern ebenso demo-
kratische Ziige und die Nivellierungstendenz unscrer Zeit sichtbar werden. Man
wird darum darauf achten miissen, dafl man nicht um eines augenblicklichen Trends
willen und in charismatischer Uberschwenglichkeit einer allgemeinen Gleichmacherei
verfillt und damit das Wesen der Kirche als eines gegliederten Leibes mit vorneh-
meren und geringeren Gliedern, wic Paulus sagt, verfehlt. Es ist betont der Dienst-
charakter des hierarchischen Amtes herauszustellen — das ist die Lehre der Schrift —,
ohne aber seine unmittelbar von Christus herkommende Wiirde und Vollmacht zu
schmilern. Ahnliches gilt hinsichtlich des Ordensstandes: Er ist der Stand der
Dienenden schlechthin, aber er hat auch seine besondere Berufung und Gnade, die
dem Laien als solchem nicht zukommen. Auch auf dem Konzil — sowohl in den
Schemata wie in den Diskussionen — wurde das Ringen um den mittleren Weg
spirbar.

Man kann in den Konzilsdokumenten sehr viel Lobendes iiber den Laien lesen
(fiir manche zu viel), und es wurde viel Lobendes iiber ihn gesagt: iiber seine Not-
wendigkeit zum Aufbau des Leibes Christi, zur Erfillung der Sendung der Kirche,
tiber die Bedeutung des Glaubenssinnes aller Gliubigen fiir das Glaubensbewufit-
sein der Kirche und iber die Charismen, die Gott mit Vorliebe Laien mitteilt und
die die amtliche Kirche zu beachten hat; aber immer wird doch wieder das von
Christus eingesetzte Amt als Letztinstanz hingestellt, so dafl viele (vor allem Laien)
meinen, im Grunde sei man nicht iiber das Vorstellungsschema von lehrender und
horender Kirche hinausgekommen. Vielleicht 13}t sich iiber die Stellung des Laien
als solchen in der Kirche theologisch nicht mehr sagen. Um so mehr kime es daranf
an, den Geist der Briiderlichkeit und Gemeinschaft zu pflegen, aufeinander zu héren
und einander zu achten, dem anderen immer den Vorzug vor sich setbst zu geben.
Wo das der Fall ist, wird man die Laien auch auf ihrem eigentlichen Feld, im Welt-
apostolat, zur Geltung kommen lassen. Dartiber ist sowohl im Laienkapitel des
Kirchenschemas wie besonders in der Vorlage ,,Uber das Laienapostolat® viel Gutes
gesagt. Dabei geht es nicht nur um die direkte oder indirekte Verkiindigung, nicht nur
um die christliche Prédsenz inmitten einer sikularisierten Welt, nicht nur um karita-
tive oder soziale Arbeit, sei es in hierarchischem Auftrag und unter hierarchischer
Leitung oder in eigener Initiative, sondern auch um die Weltarbeit im engeren Sinne,
als Arbeit in den Ordnungen und an den Ordnungen dieser Welt. Hier liegt das
Spezifikum des Laien. ,In quo officio nniversaliter adimplendo laici principem locum
tenent (In der universalen Erfilllung dieser Aufgabe nehmen die Laien den ersten
Platz ein), heifit es im Laienkapitel des Kirchenschemas. In dieser ihrer ureigensten
Aufgabe wollen die Laien mit Recht vom Klerus ernster genommen werden, wollen
sie, daf} ihr Rat gehort und ihre Erfahrung angenommen werde. Auch dafiir wird
auf dem Konzil manches Tor aufgestofien.

Im ganzen wird man wohl sagen kénnen, dafl das Konzil zu sammeln und fiir die
Gesamtkirche verbindlich zu machen sucht, was in den letzten Jahrzehnten iiber die
Theologie des Laien ausgesagt worden ist (vorsichtiger allerdings, als es dort gesche-
hen ist) und was auf dem Gebiet des Laienapostolates an Erfahrungen gemacht
wurde. Dabei geht es vorerst nicht um die Fragen des Rechts und um bestimmte
Rechte, die der Kommission zur Neufassung des kirchlichen Rechtsbuches vorbehal-
ten sind, sondern um ein neues Klima, dessen Auswirkung zwar nicht von heute auf
morgen spiirbar sein wird, das aber aufruft und antreibt, das Geheimnis des einen
Gottesvolkes und der christlichen Briiderlichkeit tiefer zu leben.  Friedrich Wulf 8]





