
EINÜBUNG     UND     WEISUNG 

Der Stern von Bethlehem 

Wir haben seinen Stern im Osten gesehen und sind gekommen, ihn anzu- 
beten. .. .Als sie den Stern erblickten, freuten sie sich überaus sehr; sie traten 
ein in das Haus und sahen das Kind mit Maria, seiner Mutter; und sie fielen 
vor ihm nieder und beteten es an. (Mt 2,1•11) 

Wort Bileams, des Sohnes Beors, und das Wort des Mannes mit erschlos- 
senem Auge; Wort dessen, der Gottes Spruch vernimmt und der des Höchsten 
Wissen weiß, der die Gesichte des Gewaltigen sieht, der hinsinkt und dessen 
Augen geöffnet: Ich sehe ihn, aber nicht jetzt, ich gewahre ihn, aber nicht nahe. 
Ein Stern ging hervor aus Jakob, ein Zepter erstand aus Israel und zerschmet- 
tert die Schläfen Moabs, den Scheitel aller Söhne des Aufruhrs. Edom wird 
sein Erbbesitz sein, der Se'ir seiner Feinde sein Eigentum; und Israel wird an 
Macht gewinnen. Er wird von Jakob herabsteigen, tilgen, was aus der Stadt 
entkommen. (Num 24,15•19) 

Der Text des Alten Testaments 

Auch demjenigen, dem die Sprache der alttestamentlichen Prophetie fremd ist, 
klingt dieser Spruch aus dem vierten Buch Moses wie eine uralte Botschaft, von Mund 
zu Mund unter geheimnisvollen Andeutungen und ehrfürchtig erstarrendem Stau- 
nen weitergegeben. Manche Stelle ist fast unverständlich; man weiß nicht recht, ob 
der hebräische Text verdorben ist oder ob unser Sprachverständnis die konkreten 
Beziehungen der Worte und die dahinterstehenden kulturellen Wirklichkeiten, die 
zur Entschlüsselung des Textes zu kennen wären, nicht mehr zu realisieren vermag. 
Wahrscheinlich klangen diese wenigen Verse auch schon in den Ohren des Israeliten 
dunkel und fremd, und er spürte den Unterschied dieser geheimnisumwitterten, an 
ekstatische Riten gemahnenden Bilder zu den Worten der Schriftpropheten. 

Der Moabiterkönig Balak war über die Siege des jungen, aus der Wüste kommen- 
den Israels bestürzt und sandte nach dem Wahrsager Bileam, der am Euphrat 
wohnte, daß er dem Volke Israel fluche. Bileam war ein Prophet Jahves oder wenig- 
stens stand er nach einem andern Überlieferungsstrom unter der Botschaft und dem 
Auftrag des wahren Gottes (vgl. 2 Petr 2,15s; Jud 11). Erst auf die zweite Einladung 
gibt ihm Gott die Erlaubnis, hinauf nach Moab zu ziehen. Unterwegs passiert die 
Geschichte mit dem sprechenden Esel, der in einem Engpaß störrisch bockt, aber dann 
vom Engel Jahves für klüger befunden wird als sein Herr, dem nochmals einge- 
schärft wird: •Aber du darfst nur das reden, was ich dir eingebe" (22, 35). Bei König 
Balak angekommen, spricht nun Bileam an den drei Orten, von denen aus er den 
Israeliten fluchen soll, einen dreimaligen, je sich steigernden Segen: Israel wird 
zahlreich sein; Israel wird die Feinde besiegen; Israel wird in einem fruchtbaren 
Land wohnen und stärker als alle andern sein. Dann setzt er noch einmal an und 
verkündet die messianische Botschaft, die wir oben übersetzt haben. 

Der ganze Bericht von Num 22•24 gilt als ein Musterbeispiel der Quellenschei- 
dung; uralte Überlieferung hat sich mit geschichtlichem Erleben und weiteren, jün- 



Einübung und Weisung 463 

geren Verdeutlichungen gemischt. Unser Text aber scheint • wenn man von einigen 
Unklarheiten absieht • eine geschlossene, kraftvolle Einheit zu bilden. Der hebrä- 
ische Ausdruck für •Wort" findet sich nur bei Aussagen von prophetischem Gehalt 
und ist sonst fast immer mit Jahve, •Wort Jahves", verbunden, auch wenn die 
Worte einem Propheten in den Mund gelegt werden. Hier zeigt sich, wie tief 
Bileam in die göttliche Sphäre versunken ist. Ganz bewußt ist der Gleichklang von 
•weiß•Wissen, sieht•Gesicht" benutzt, um die innige Verbindung zwischen der 
Wirklichkeit Gottes und dem prophetischen Wort auszudrücken. Der Prophet selbst 
aber, den Gott so intensiv ergriffen hat, sinkt zu Boden, sein leibliches Dasein ist 
zerschmettert von der Übermacht Gottes, und nur sein Auge, dem er den Beinamen 
eines •Mannes mit erschlossenem Auge" verdankt, ist weit geöffnet und sein Mund 
berichtet vom Erschauten: Ich sehe ihn... 

Es ist für unsere Belange gleichgültig, ob hiermit eine prophetische Ekstase oder 
nur ein kultisches Erinnerungs-Spiel geschildert wird; der inspirierte Text weist uns 
zurück auf den heidnischen Propheten aus Mesopotamien, der, von Jahve ergriffen, 
zum Propheten des Messias wurde. Wenn der Israelit aus dem Munde des Vorsän- 
gers beim Gottesdienst diese seine Worte hörte, dann rief fast jeder Laut in ihm die 
Erinnerung an eine Fülle von andern Schrifttexten hervor, und aus jedem dieser 
Texte sprach zu ihm die eine Sehnsucht seines Volkes nach dem Messias. Das Bild des 
Kampfes: aus der Erinnerung an die großen Zeiten der Landnahme in Kanaan 
geboren, hatte es sich in den ständigen Bedrückungen des Volkes, in den leiblichen 
und später immer mehr auch seelischen Nöten des einzelnen zum persönlichen Erle- 
ben und zur Sehnsucht nach dem Sieg verdichtet, nach dem Sieg am Tag des Herrn, 
wenn vor Jahve und seinem Auserwählten endgültig die Feinde am Boden liegen 
(z. B. Zach 12•14). Moab, Edom, das Gebirge Sei'r, sind ständig wiederkehrende 
Typen der feindlichen Völker und Gebiete. Das Zepter war aus dem Jakobssegen 
bekannt: •Nicht wird das Zepter von Juda weichen, noch der Stab seiner Herrschaft 
zwischen seinen Füßen, bis er kommt, dem er gebührt, dem die Völker gehorchen 
werden" (Gen 49, 10). Die Weissagung von dem Stern aus Jakob aber, die an die 
vielen Stellen über den Sternhimmel als Zeugnis der Macht Gottes oder an die Ver- 
heißung des Abraham erinnert, lebte so intensiv in der Sehnsucht der Israeliten, daß 
sich z. B. der Anführer des Aufstandes gegen die Römer im Jahre 132 n. Chr. keinen 
bessern Namen für seinen Anspruch auf die Messianität wählen konnte, als Bar 
Kochba, Sohn des Sternes. 

•Mein Herz verlangt nach dir in der Nacht, mein Geist sehnt sich nach dir in 
meinem Innern" Is 28, 9. 

Es wäre ein völliges Mißverständnis der Heilswahrheit, die uns das Alte Testa- 
ment zu verkünden hat, wenn wir sie mit ihrer Erfüllung in Jesus Christus als über- 
holt betrachten würden. Mag auch vieles mit der Geburt des Kindes zu Bethlehem 
nicht mehr gelten, die Grundzüge der Botschaft des Alten Bundes sind im Neuen 
Bund geblieben, und nicht nur geblieben, sondern vertieft und zu ihrer Eigentlich- 
keit ausgezogen. Und gerade die Sehnsucht der Patriarchen gewinnt in der Sehn- 
sucht der Urgemeinde nach der Wiederkunft Christi eine Steigerung, von der Unge- 
wißheit, ob Jahwe nicht doch sein undankbares Volk verläßt, bis zur Gewißheit: der 
Herr kommt wieder; denn er hat in der Annahme der Menschennatur das endgültige 
Ja zum Menschengeschlecht gesprochen, und das Geheimnis seiner Wiederkunft 
besagt nur: das, was jetzt schon ist, tritt aus der Verborgenheit an die Öffentlich- 
keit. Gleich dreimal ist uns in den wenigen Schriften der ersten christlichen Jahr- 



464 Einübung und Weisung 

zehnte der Sehnsuchtsruf aus der Abendmahlliturgie überliefert: Marana Tha! 
Komm doch, Herr! (1 Kor 16, 22; GehOffb 22, 20; Didache 10, 6), und die Briefe des 
hl. Paulus quellen über von diesem Geist des Harrens und Hoffens auf die Wieder- 
kehr des Herrn (Rom 8; 1 Kor 1, 7; Gal 5, 5; Phil 3, 20; 1 Thess 1. 10 usw.). 

Es ist auch der Geist der Sehnsucht nach dem, worauf das Herz ansprach, was aber 
das Wissen und das Wort nicht aussprechen konnte, der die Weisen aus dem Osten 
antrieb, nach Jerusalem zu pilgern. Vielleicht war es die Botschaft des Bileam, die 
ihnen den Anstoß zu ihrer Reise gab. Der Text des Neuen Testamentes schweigt 
nüchtern und karg; aber die zielbewußte Geradheit, mit der die Weisen den Ort 
ihrer Sehnsucht suchen, ist nur zu deutlich: der Weg nach Jerusalem, in den Königs- 
palast und von dort nach Bethlehem, wohin ihnen der Stern wieder zum Wegweiser 
wird. Dort aber bricht mit einem Male eine fast lyrische Wärme aus den Worten des 
Evangeliums hervor. Es gibt kaum eine Stelle bei den drei Synoptikern und bei 
Johannes, wo sich die Gestimmtheit eines Vorgangs so greifbar auch in die Wort- 
gestalt umsetzt. •Als sie den Stern erblickten, freuten sie sich, mit großer Freude, 
heftig." Dreimal wird betont und dabei dreimal gesteigert, daß sie sich freuten, 

heftig freuten. 
Die Geradlinigkeit, die kein Rechts und kein Links kennt, ist das Element, das 

aller Sehnsucht gemeinsam ist, der christlichen wie der vorchristlichen. Die Freude 
aber, daß das Ziel schon erreicht ist, daß der Erlöser schon geboren ist, daß unser 
Herz schon bei ihm weilt, diese Freude kennt nur die christliche Sehnsucht, die wie 
die Weisen aus dem Osten das Kind in der Krippe schon gefunden hat und zum 
Gebet vor ihm niedergefallen ist. 

Diese Sehnsucht wurde in der Frömmigkeitsgeschichte immer wieder als eine der 
wichtigsten Haltungen des Christen gepriesen; von Augustinus stammt das schöne 
Wort: •Die Sehnsucht betet stets, auch wenn der Mund schweigt"; Bonaventura 
schreibt später: •Es gibt keine kontemplative Seele ohne lebendig-große Sehnsucht. 
Wer sie nicht hat, hat nichts vom kontemplativen Leben". Gregor der Große, der 
historisch zwischen beiden steht, gilt geradezu als der •Doctor desiderii", der Kir- 
chenlehrer der Sehnsucht. Aber die Fundamente dieser christlichen Tugend sind im 
Alten Testament gelegt: •Unsere Seele harret Jahves, unsere Hilfe und unser 
Schild ist er" (Ps 33, 20), •Ich hoffe auf Jahve, meine Seele sehnt sich und ich warte 
auf sein Wort; meine Seele harrt auf den Allherrn sehnsuchtsvoller als Wächter auf 
den Morgen" (Ps 130,5.6): das war die Inbrunst des alttestamentlichen Beters, der 
wußte, daß sein Heil nur bei ihm, nur bei Gott geborgen war. Und so erwartete er 
auch von seinem Gott allein die Weisung: •Laß mich wandeln in deiner Wahrheit 
und lehre mich, denn du bist der Gott meines Heils: deiner harre ich allezeit" (Ps 
25, 5); und nur Gott konnte ihm Erfüllung schenken: •Geduldig hatte ich auf Jahve 
gehofft, da neigte er sich zu mir und hörte mein Schreien" (Ps 40, 2). Am schönsten 
hat sich diese Sehnsucht vielleicht in dem 42. Psalm ausgedrückt: •Wie der Hirsch 
lechzt nach Wasserbächen, so lechzt meine Seele nach dir, o Gott 

•Das sehnsüchtige Barren der SAöpfung wartet auf das Offenbarwerden der Kin- 
der Gottes" (Rom 8,19). 

Die Verehrung der Sterne scheint Gemeingut aller Urreligionen gewesen zu sein; 
wenn das letzte Kapitel der Geheimen Offenbarung von Christus als dem •hellen 
Morgenstern" spricht (22, 16), dann darf nicht nur die Bileamsweissagung zum Ver- 
gleich herangezogen werden, sondern, was bei den Assyrern, bei den Babylo- 
niern, bei den Phöniziern usw. in oftmals grausam verzerrter Form verehrt wurde, 



Einübung und Weisung 465 

sollte geläutert und gereinigt in die eigentliche Wahrheit aller Sternverehrung über- 
führt werden: in den wahren Morgenstern, Jesus Christus. 

Es ist ergreifend zu sehen, wie das Ahnen darum, daß in jeder Religion und in 
jedem Menschenherzen schon der Kern steckt, der unter der Sonne des Heils (eben- 
falls ein Bild aus dem Gestirnglauben für Jesus Christus) zum wahren Glauben 
erblüht, auch die Geschichte von Bileam bestimmt. Wußte Bileam eigentlich von dem 
wahren Gott? oder offenbarte sich ihm Jahve in der Gestalt falscher Götter? Stand 
er in Verbindung mit einer Urreligion und Uroffenbarung? oder war die Sehnsucht 
seines Herzens, die jeden Menschen zu Gott trägt, der Maßstab dafür, daß Gott zu 
ihm gesprochen habe? Sicher zeugt sein Bericht davon, daß auch in den Heiden jene 
gute und Ewigkeitswert habende Wahrheit sich findet, die nur an dem wahren Glau- 
ben zu messen ist. Vielleicht kann uns die auf den ersten Blick drollig anmutende 
Geschichte von dem Esel, der klüger war als sein Herr Bileam • eine Geschichte, die 
von den christlichen Wüstenvätern gerne zu solch drastischen Vergleichen benutzt 
wurde wie •Ich und der Esel, da gibt es keinen Unterschied" •, vielleicht können 
uns diese inspirierten Worte noch tiefer führen und zeigen, daß die ganze Schöp- 
fung, die geistbeseelte, die tierhafte und die unbeseelte •bis jetzt noch seufzt Und mit 
Schmerzen der Neugeburt harrt" (Rom 8, 22), daß überall der Kern von göttlicher 
und christlicher Wahrheit verborgen liegt, den der Märtyrer und Philosoph Justin 
zum erstenmal •logos spermatikos" • Logos, geoffenbartes Wort, noch samenhaft 
unentwickelt und zusammengeballt • nannte, und der in die Geistesgeschichte des 
Christentums einging als die •anima naturaliter christiana", als die von Natur- 
anlage immer schon christliche Seele. 

Wenn wir dann aber fragen, was ist denn das •Christliche", das in jeder mensch- 
lichen Seele schlummert und das in irgendeiner analogen Form auch die ungeistige 
Schöpfung durchzieht und sie zum offenen Gefäß für das Christentum macht, dann 
ist keine andere Antwort möglich als: diese Sehnsucht, dies Harren und Hoffen der 
Menschheit und der Schöpfung auf das erlösende Wort in Jesus Christus, auf das, 
was sie nicht wissen, weil sie den wahren Herrn nicht kennen, nach dem sie dennoch 
verlangen, weil sie von Gott und auf Gott hin erschaffen sind. 

Hier aber liegt wohl das tiefste Geheimnis des •Sternes von Bethlehem" verborgen. 
Dies ist doch der Sinn der •Heiligen drei Könige", wie die Geschichte von den Wei- 
sen aus dem Osten in die Überlieferung der Christenheit einging: Gerufen von der 
Sehnsucht des Herzens ist die Menschheit auf dem Weg zum Kind von Bethlehem. 
Vielleicht ist der wahre Kern der Gottessehnsucht umhüllt von Aberglaube, Wahn- 
witz oder Gottesfeindlichkeit, vielleicht führt der Weg über Verneinung und Ver- 
brechen. Aber die Stimme der Sehnsucht nach Gott, der Kind geworden aus Maria 
der Jungfrau, brennt im Herzen eines jeden Menschen, und wer sich von dieser 
Stimme führen läßt, der folgt dem Stern aus Jakob, dem Stern, der •vor ihnen her- 
ging, bis er endlich über dem Ort stehen blieb, wo das Kindlein sich befand". 

Diese Sehnsucht, die sich beim Nicht-Christen als das Harren auf ein noch 
ungewußtes, befreiendes Wort äußert, ist beim Christen der gnadenhaft vollendete 
Kern jedes wahrhaften Tuns. Es ist die Hoffnung, die sich im Vertrauen auf Jesus 
Christus sicherer weiß, als jedes menschliche Kalkül; es ist die Sehnsucht, die sich 
ausstreckt nach dem letzten Ziel, und alles, was ihr begegnet, in die Dynamik 
auf dieses Ziel mithineinnimmt; es ist das Beten, das nach Augustinus ständig bei 
Gott weilt, auch wenn der Mund schweigt; es ist der Stern von Bethlehem, der in 
unserm Innern glüht und dort stehen bleibt, •wo das Kindlein sich befindet".     J. S 




