
Sie erkannten ihn beim Brechen des Brotes (Lk 24,35) 

Von Friedrich Wulf SJ, München 

In den Auferstehungsberichten des Lukasevangeliums findet sich auch die 
bekannte Geschichte von den beiden EmmausJüngern. Was hatte den Blick 
dieser Männer, die gläubig und voller Hoffnung Jesus gefolgt waren, eigent- 
lich so verstellt, daß sie über ihre Glaubenskrise nicht hinwegkamen und ihre 
Hoffnung auf Jesus aufgaben, obwohl sie doch schon durch die Kunde vom 
leeren Grab aufgeschreckt waren und auf den Bericht der Frauen hin das 
Aufkeimen neuer Hoffnung in der Jüngergemeinde miterlebt hatten? Offen- 
bar waren ihre Vorstellungen von der verheißenen und erhofften Auferste- 
hung des Herrn, die sie mit den meisten teilten, so tief verwurzelt, daß sie 
davon nicht loskamen und für das Neue, das mit der Auferstehung Jesu ein- 
getreten war, blind blieben. Sie konnten sich diese Auferstehung nur als eine 
Wiederkehr in das gewöhnliche Leben denken, als Wiederherstellung des 
alten Zustandes, der die Rückgabe der Königsherrschaft an Israel bald folgen 
würde (Apg 1,6). Sie lebten zu sehr in der hiesigen Welt mit ihren Möglich- 
keiten und Zielen, um dem Anruf der Gnade folgen und den Graben des 
Todes dieser Welt im Glauben überspringen zu können. So ziehen sie nun 
traurig und enttäuscht ihres Weges. Aber ihr Herz ist unruhig. Sie wer- 
den hin- und hergerissen. Es brennt in ihnen eine Wunde, die nicht mehr 
heilen will. In diese innere Verfassung hinein spricht der Auferstandene sie 
an. Und siehe, die beiden Jünger sind gläubiger, offener, aufnahmebereiter, 
als sie selbst meinen und wahrhaben wollen. Der Herr berührt mit seinem 
Wort und seiner Liebe ihr Herz, und sie nehmen, ohne es recht zu wissen, 
den Herrn in ihr Herz auf. Indem sie ihm liebend geeint werden, werden sie 
zugleich verwandelt. Sie beginnen zu brennen, aber der Brand ist nicht mehr 
schmerzhaft und zerstörend wie zuvor, sondern heilend und beseligend. Als 
sie schließlich das Ziel ihres Weges erreicht haben und den vermeintlichen 
Fremden bitten, bei ihnen zu bleiben und mit ihnen zu essen, ist die Traurig- 
keit und Hoffnungslosigkeit längst von ihnen gewichen, sind sie zur Ruhe 
und zum Frieden gekommen, zum vorbehaltlosen und frohen Einverständnis 
mit dem, was Gott über seinen Sohn in der Schmach des Kreuzestodes und 
über sie selbst, die Jünger dieses Gekreuzigten, verfügt hat. Es braucht darum 
auch nur noch eines geringen Anlasses, eines Zeichens, um die gewonnene 
Wandlung bewußt zu machen, um die letzte Blindheit von ihren Augen zu 
nehmen, um im Glauben den liebgewonnenen Weggenossen als den Herrn 
zu erkennen, um also zu wissen: der Herr lebt und ist mitten unter uns, anders 
als zuvor und doch wirklicher denn je. Hat er doch an ihnen seine Macht 
erwiesen. Sie sind darum auch gar nicht traurig, als Jesus sich plötzlich ihren 
Blicken wieder entzieht. Er ist ja nicht fortgegangen, sondern nur für die 
leiblichen Augen nicht mehr da. Sie haben nur den einen Wunsch • dazu 



82 Friedrich Wulf 

drängt es sie mit Ungestüm •, die Brüder von dem Vorgefallenen zu unter- 
richten und den auferstandenen, den zu neuem Leben erweckten Herrn zu 
bezeugen. 

Alle Osterevangelien berichten von der gleichen Tatsache, daß sich die 
Jünger Jesu und auch die Frauen aus seiner Gefolgschaft mit dem Glauben 
an die Auferstehung ihres Herrn sehr schwer taten. Die christliche Über- 
lieferung hat darin ein Walten Gottes, eine göttliche Pädagogik gesehen. Um 
unseretwegen sei es so geschehen, sagen die Kirchenväter; das Wort der 
ersten, gleichsam amtlichen Zeugen des Auferstandenen sollte auf diese 
Weise um so schwerer wiegen und um so glaubwürdiger für uns sein. Diese 
Begründung befriedigt uns heute nicht mehr. Sie scheint uns zu menschlich. 
Gott hat andere Maßstäbe. Wir sehen vielmehr in der Schwergläubigkeit der 
Jünger und Frauen ein Zeichen für die Andersartigkeit eines Geheimnisses, 
für das uns irdische Vergleiche fehlen, ein Zeichen aber auch für die Arm- 
seligkeit des Menschen, der aus dem Gefängnis seiner selbstsüchtigen Welt 
nicht herauskommt. Wir finden darum in den erschrockenen und verstörten 
Frauen, die in der Frühe des Ostertages zum Grab geeilt waren, in der 
suchenden und weinenden Maria von Magdala, in den •unverständigen" 
Emmausjüngern und im •ungläubigen" Thomas uns selbst wieder. Die Auf- 
erstehung Christi ist für uns keine dinghafte, in sich abgeschlossene, fertige 
Wahrheit, die man, einmal angenommen, für immer besitzt. Sie betrifft viel- 
mehr in erster Linie die Person, Jesus den Auferstandenen, der uns ruft, sich 
uns zugesellt, uns in sein Leben hineinnehmen will. Auch als gläubige Chri- 
sten bewegen wir uns darum immer erst auf den auferstandenen Herrn, der 
gekreuzigt wurde, auf sein je tieferes Verstehen und seine immer vorbehalt- 
losere Bejahung zu. Unser Glaubensweg ist • solange wir hier auf Erden 
wandern • immer ein Weg vom Unglauben zum Glauben, vom Nicht- 
erkennen zum Erkennen, ein immer wieder neues und radikaleres Hinüber- 
wechseln von der Welt der Sünde und des Todes in die Welt der Erlösung 
und der Auferstehung. 

Die Traurigkeit und Enttäuschung der Emmausjünger ist darum auch 
unsere Traurigkeit und Enttäuschung. Wir müssen geradezu als Christen 
vom Wirken Gottes in dieser Welt, von der Vergeblichkeit seines Tuns, von 
seiner Ohnmacht, seinem Unterliegen den irdischen Mächten und seiner Gra- 
besruhe enttäuscht werden. Anders wären wir immer wieder versucht, ihn in 
die Möglichkeiten und Grenzen dieser Welt einzuordnen, unsere Taten für 
die seinen auszugeben. Enttäuschung aber macht müde, lähmt die Initiative, 
verleitet dazu, nichts mehr zu tun, alles auf sich zukommen zu lassen und es 
als ein unabänderliches Schicksal hinzunehmen. Ob nicht die heute so oft 
beschworene •Müdigkeit der Guten" auch hier ihren Ursprung hat? Es gibt 
jedenfalls eine christlich getarnte Ergebung in das eigene Lebensschicksal, 
die nicht christlich ist, und sie ist nicht selten. Man glaubt im Grund nicht an 
die Auferstehung Christi, da sie das Kreuz nicht widerruft, an eine Erlösung 
der Welt, da sie deren sündhafte Verfassung nicht aufhebt. Und niemand 
kann solche Glaubensträgheit, ja Glaubenslosigkeit von sich aus beheben. 



Sie erkannten ihn beim Brechen des Brotes 83 

Auf uns selbst gestellt glichen wir alle den beiden Jüngern, die lustlos ihres 
Weges ziehen und deren Hoffnung auf eine Änderung ihrer Lage zusammen- 
geschrumpft ist. 

Und doch ist der auferstandene Herr schon immer mitten unter uns, in 
eben dieser Welt, die so wenig erlöst aussieht. Er teilt unseren Weg, der so 
oft vom Ort der Kreuzigung und der begrabenen Hoffnungen fortführt, weil 
wir ihm zu entfliehen suchen. Er spricht zu uns und berührt gnadenhaft 
unser Herz: in den Schickungen dieses Lebens, in der Begegnung mit Men- 
schen, im eigenen Nachsinnen und im Gespräch, in inneren Worten und Bil- 
dern, in Erkenntnissen und Antrieben, im Verstehen und in der Zustimmung 
des Herzens, im Frieden und jener inneren Freude, die keine ersichtliche 
Ursache mehr im Augenblick des Hiesigen hat. Wir müssen nur in einem 
vorgängigen, heimlichen Vertrauen zum Grund unseres Daseins bereit und 
geneigt sein, hinzuschauen und einzugehen auf das, was vor uns liegt, was 
auf uns zukommt und uns begegnet. Wir müssen immer wieder von neuem 
unvoreingenommen in einen Dialog.mit der Welt und ihren Ereignissen, mit 
den Menschen und ihren Anliegen, ihren Fragen und Bitten, eintreten. Dann 
wird es auch uns so ergehen wie Kleophas und seinem Weggenossen: ohne 
daß wir es recht gewahren, gelangen wir ins Einverständnis mit der Tatsache 
des Kreuzes in dieser Welt und des Todes und darum auch mit unserem 
eigenen Schicksal, mit uns selbst. Und auch hier bedarf es dann nur noch 
eines, oft alltäglichen und unauffälligen, Zeichens, um das, was in der Seele 
vor sich gegangen ist, in die Ausdrücklichkeit des Bewußtseins zu heben. Das 
aber bedeutet zugleich die Erkenntnis, daß der Herr selbst gegenwärtig ist 
und dies alles bewirkt hat, der Auferstandene, der den Tod und die Ver- 
geblichkeit nicht mehr kennt, der uns das Brot bricht, damit wir für den Weg 
in die endgültige Herrlichkeit gestärkt werden. Solcher Zeichen gibt es viele 
in einem Christenleben, Zeichen, die der Herr setzt und mit seiner Gnade 
verbindet. Wer solches heute und morgen und immer wieder von neuem 
erfährt, wird sich wie die Emmausjünger gedrängt fühlen, •zurückzukehren" 
und den Herrn als den Auferstandenen zu verkünden. 

Sie erkannten ihn beim Brechen des Brotes. Hier liegt das Entscheidende. 
Nur einer kann dem Menschen das Brot brechen, um das Leben endgültig zu 
bestehen, um den oft so verschlungenen, von manchem Leid und viel Schuld 
gezeichneten Lebensweg ohne Resignation zu Ende zu gehen, das ist der, der 
von sich gesagt hat: Ich bin das Brot des Lebens, das lebendige Brot, das vom 
Himmel herabgekommen ist; wenn einer von diesem Brot ißt, wird er leben 
in Ewigkeit (Joh 6, 35. 51a). Wo immer es geschieht, daß uns solches Brot 
gebrochen wird, ruft das Herz uns zu: Ich weiß, Christus ist auferstanden! 
Wahrhaft erstanden vom Tod! Du Sieger, du unser König, erbarme dich 
unserer Not! 




