Sie erkannten ihn beim Brechen des Brotes (Lk 24,35)
Von Friedrich Wulf SJ, Miinchen

In den Auferstehungsberichten des Lukasevangeliums findet sich auch die
bekannte Geschichte von den beiden Emmausjiingern. Was hatte den Blick
dieser Médnner, die gldubig und voller Hoffnung Jesus gefolgt waren, eigent-
lich so verstellt, dafl sie iber ihre Glaubenskrise nicht hinwegkamen und ihre
Hoffnung auf Jesus aufgaben, obwohl sie doch schon durch die Kunde vom
leeren Grab aufgeschreckt waren und auf den Bericht der Frauen hin das
Aufkeimen neuer Hoffnung in der Jiingergemeinde miterlebt hatten? Offen-
bar waren ihre Vorstellungen von der verheiflenen und erhofften Auferste-
hung des Herrn, die sie mit den meisten teilten, so tief verwurzelt, dafl sie
davon nicht loskamen und fiir das Neue, das mit der Auferstehung Jesu ein-
getreten war, blind blieben. Sie konnten sich diese Auferstehung nur als eine
Wiederkehr in das gew6hnliche Leben denken, als Wiederherstellung des
alten Zustandes, der die Riickgabe der Kénigsherrschaft an Israel bald folgen
wiirde (Apg 1, 6). Sie lebten zu sehr in der hiesigen Welt mit ihren Méglich-
keiten und Zielen, um dem Anruf der Gnade folgen und den Graben des
Todes dieser Welt im Glauben {iberspringen zu kénnen. So ziehen sie nun
traurig und enttduscht ihres Weges. Aber ihr Herz ist unruhig. Sie wer-
den hin- und hergerissen. Es brennt in ihnen eine Wunde, die nicht mehr
heilen will. In diese innere Verfassung hinein spricht der Auferstandene sie
an. Und siche, die beiden Jiinger sind gliaubiger, offener, aufnahmebereiter,
als sie selbst meinen und wahrhaben wollen. Der Herr beriihrt mit seinem
Wort und seiner Liebe ihr Herz, und sie nehmen, ohne es recht zu wissen,
den Herrn in ihr Herz auf. Indem sie ihm liebend geeint werden, werden sie
zugleich verwandelt. Sie beginnen zu brennen, aber der Brand ist nicht mehr
schmerzhaft und zerstorend wie zuvor, sondern heilend und beseligend. Als
sie schliefilich das Ziel ihres Weges erreicht haben und den vermeintlichen
Fremden bitten, bei ihnen zu bleiben und mit ihnen zu essen, ist die Traurig-
keit und Hoffnungslosigkeit lingst von ihnen gewichen, sind sie zur Ruhe
und zum Frieden gekommen, zum vorbehaltlosen und frohen Einverstindnis
mit dem, was Gott {iber seinen Sohn in der Schmach des Kreuzestodes und
iiber sie selbst, die Jinger dieses Gekreuzigten, verfiigt hat. Es braucht darum
auch nur noch eines geringen Anlasses, eines Zeichens, um die gewonnene
Wandlung bewufit zu machen, um die letzte Blindheit von ihren Augen zu
nehmen, um im Glauben den liebgewonnenen Weggenossen als den Herrn
zu erkennen, um also zu wissen: der Herr lebt und ist mitten unter uns, anders
als zuvor und doch wirklicher denn je. Hat er doch an ihnen seine Macht
erwiesen. Sie sind darum auch gar nicht traurig, als Jesus sich plétzlich ihren
Blicken wieder entzieht. Er ist ja nicht fortgegangen, sondern nur fur die
leiblichen Augen nicht mehr da. Sie haben nur den einen Wunsch — dazu



82 Friedrich Wulf

dringt es sie mit Ungestiim —, die Briidder von dem Vorgefallenen zu unter-
richten und den auferstandenen, den zu neuem Leben erweckten Herrn zu
bezeugen.

Alle Osterevangelien berichten von der gleichen Tatsache, dafl sich die
Jinger Jesu und auch die Frauen aus seiner Gefolgschaft mit dem Glauben
an die Auferstehung ihres Herrn sehr schwer taten. Die christliche Uber-
lieferung hat darin ein Walten Gottes, eine gottliche Padagogik gesehen. Um
unseretwegen sei es so geschehen, sagen die Kirchenviter; das Wort der
ersten, gleichsam amtlichen Zeugen des Auferstandenen sollte auf diese
Weise um so schwerer wiegen und um so glaubwiirdiger fiir uns sein. Diese
Begriindung befriedigt uns heute nicht mehr. Sie scheint uns zu menschlich.
Gott hat andere Mafistabe. Wir sehen vielmehr in der Schwerglaubigkeit der
Jinger und Frauen ein Zeichen fir die Andersartigkeit eines Geheimnisses,
fiir das uns irdische Vergleiche fehlen, ein Zeichen aber auch fir die Arm-
seligkeit des Menschen, der aus dem Gefangnis seiner selbstsiichtigen Welt
nicht herauskommt. Wir finden darum in den erschrockenen und verstorten
Frauen, die in der Frihe des Ostertages zum Grab geeilt waren, in der
suchenden und weinenden Maria von Magdala, in den ,unverstindigen®
Emmausjingern und im ,ungldubigen® Thomas uns selbst wieder. Die Auf-
erstehung Christi ist fiir uns keine dinghafte, in sich abgeschlossene, fertige
Wabhrheit, die man, einmal angenommen, fiir immer besitzt. Sie betrifft viel-
mehr in erster Linie die Person, Jesus den Auferstandenen, der uns ruft, sich
uns zugesellt, uns in sein Leben hineinnehmen will. Auch als gliubige Chri-
sten bewegen wir uns darum immer erst auf den auferstandenen Herrn, der
gekreuzigt wurde, auf sein je tieferes Verstehen und seine immer vorbehalt-
losere Bejahung zu. Unser Glaubensweg ist — solange wir hier auf Erden
wandern — immer ein Weg vom Unglauben zum Glauben, vom Nicht-
erkennen zum Erkennen, ein immer wieder neues und radikaleres Hiniiber-
wechseln von der Welt der Siinde und des Todes in die Welt der Erlésung
und der Auferstehung.

Die Traurigkeit und Enttduschung der Emmausjiinger ist darum auch
unsere Traurigkeit und Enttiduschung. Wir miissen geradezu als Christen
vom Wirken Gottes in dieser Welt, von der Vergeblichkeit seines Tuns, von
seiner Ohnmacht, seinem Unterliegen den irdischen Michten und seiner Gra-
besruhe enttduscht werden. Anders wiren wir immer wieder versucht, ihn in
die Moglichkeiten und Grenzen dieser Welt einzuordnen, unsere Taten fiir
die seinen auszugeben. Enttduschung aber macht miide, lihmt die Initiative,
verleitet dazu, nichts mehr zu tun, alles auf sich zukommen zu lassen und es
als ein unabinderliches Schicksal hinzunehmen. Ob nicht die heute so oft
beschworene ,Midigkeit der Guten® auch hier ihren Ursprung hat? Es gibt
jedenfalls eine christlich getarnte Ergebung in das eigene Lebensschicksal,
die nicht christlich ist, und sie ist nicht selten. Man glaubt im Grund nicht an
die Auferstehung Christi, da sie das Kreuz nicht widerruft, an eine Erlésung
der Welt, da sie deren siindhafte Verfassung nicht aufhebt. Und niemand
kann solche Glaubenstragheit, ja Glaubenslosigkeit von sich aus beheben.



Sie erkannten ihn beim Brechen des Brotes 83

Auf uns selbst gestellt glichen wir alle den beiden Jiingern, die lustlos ihres
Weges ziehen und deren Hoffnung auf eine Anderung ihrer Lage zusammen-
geschrumpft ist.

Und doch ist der auferstandene Herr schon immer mitten unter uns, in
eben dieser Welt, die so wenig erlost aussieht. Er teilt unseren Weg, der so
oft vom Ort der Kreuzigung und der begrabenen Hoffnungen fortfiihrt, weil
wir ihm zu entflichen suchen. Er spricht zu uns und beriihrt gnadenhaft
unser Herz: in den Schickungen dieses Lebens, in der Begegnung mit Men-
schen, im eigenen Nachsinnen und im Gespréch, in inneren Worten und Bil-
dern, in Erkenntnissen und Antrieben, im Verstehen und in der Zustimmung
des Herzens, im Frieden und jener inneren Freude, die keine ersichtliche
Ursache mehr im Augenblick des Hiesigen hat. Wir miissen nur in einem
vorgangigen, heimlichen Vertrauen zum Grund unseres Daseins bereit und
geneigt sein, hinzuschauen und einzugehen auf das, was vor uns liegt, was
auf uns zukommt und uns begegnet. Wir miissen immer wieder von neuem
unvoreingenommen in einen Dialog, mit der Welt und ihren Ereignissen, mit
den Menschen und ihren Anliegen, ihren Fragen und Bitten, eintreten. Dann
wird es auch uns so ergehen wie Kleophas und seinem Weggenossen: ohne
daf} wir es recht gewahren, gelangen wir ins Einverstindnis mit der Tatsache
des Kreuzes in dieser Welt und des Todes und darum auch mit unserem
eigenen Schicksal, mit uns selbst. Und auch hier bedarf es dann nur noch
eines, oft alltdglichen und unauffilligen, Zeichens, um das, was in der Seele
vor sich gegangen ist, in die Ausdricklichkeit des Bewuftseins zu heben. Das
aber bedeutet zugleich die Erkenntnis, dafl der Herr selbst gegenwirtig ist
und dies alles bewirkt hat, der Auferstandene, der den Tod und die Ver-
geblichkeit nicht mehr kennt, der uns das Brot bricht, damit wir fiir den Weg
in die endgiiltige Herrlichkeit gestdrkt werden. Solcher Zeichen gibt es viele
in einem Christenleben, Zeichen, die der Herr setzt und mit seiner Gnade
verbindet. Wer solches heute und morgen und immer wieder von neuem
erfihrt, wird sich wie die Emmausjiinger gedringt fithlen, ,zuriickzukehren®
und den Herrn als den Auferstandenen zu verkiinden.

Sie erkannten ihn beim Brechen des Brotes. Hier liegt das Entscheidende.
Nur einer kann dem Menschen das Brot brechen, um das Leben endgiiltig zu
bestehen, um den oft so verschlungenen, von manchem Leid und viel Schuld
gezeichneten Lebensweg ohne Resignation zu Ende zu gehen, das ist der, der
von sich gesagt hat: Ich bin das Brot des Lebens, das lebendige Brot, das vom
Himmel herabgekommen ist; wenn einer von diesem Brot ifit, wird er leben
in Ewigkeit (Joh 6, 85. 51 a). Wo immer es geschieht, dafl uns solches Brot
gebrochen wird, ruft das Herz uns zu: Ich weifl, Christus ist auferstanden!
Wabhrhaft erstanden vom Tod! Du Sieger, du unser Konig, erbarme dich
unserer Not!





