
Christusnachfolge heute 

Von Wolfgang Nastainczyk, Mainz* 

Menschen, die bewußt in der Nachfolge Christi stehen, halten von Zeit zu Zeit 
inne und besinnen sich auf die Jüngerschaft, zu der sie sich entschlossen haben. Sie 
richten ihren Blick auf den Herrn und messen ihr Leben an dem seinen. Dabei kann 
es geschehen • und es geschieht immer wieder •, daß ihnen am Bild Christi, am 
Urbild ihres Seins und Handelns, Züge aufleuchten, die ihnen bisher entgangen 
waren. Sie erhalten dadurch Antworten auf Fragen, die sie schon lange bewegten. 
Solch ein plötzliches, tieferes, freudiges Erkennen bewirkt oft einen neuen Entschluß 
für seinen Dienst, es hat ein radikaleres Einlassen auf ihn, ein bereiteres Nach- 
streben zur Folge. 

Eine solche liebende Betrachtung der Gestalt und des Verhaltens Jesu Christi und 
eine derartige Bekehrung sind zutiefst immer vom Geist Gottes bewirkt und beglei- 
tet. (Wir Heutigen wagen es unbefangener als Menschen früherer Generationen, 
einen Gedanken dieser Art zu haben und auszusprechen. Wir erfahren das Walten 
und die Mächtigkeit göttlichen Geistes ja zweifellos stärker als diese. Das vertiefte 
und unvoreingenommene Hinhören auf Wort und Absicht der Heiligen Schrift, das 
Verständnis und die Feier der Liturgie als einer Begegnung mit dem geheimnisvoll 
anwesenden Gott • solche Anliegen und diese nun von höchster kirchlicher Autorität 
gestellten Aufgaben des heutigen Katholizismus lassen uns die Präsenz und Dyna- 
mik Gottes unter uns deutlicher und dankbarer empfinden.) Vordergründig betrachtet 
•gibt aber vieles und Verschiedenes Anlaß zu solcher Meditation Christi und Metanoia 
unseres Sinnens. 

Es kann bei einem einzelnen etwa die einfallhafte, plötzliche Einsicht darin sein, 
daß er schon längere Zeit hindurch in einer Wandlung steht. So kann etwa sein 
Eifer im Gebet gewachsen sein, er sucht vielleicht nach Zeiten meditativer Stille in 
seinem Tag, er weiß sich aufgerufen, den kultischen Auftrag des Christen und den 
Anteil an der Heilssorge ausdrücklicher wahrzunehmen, seine Lebensumstände als 
den Strom jener Aufgaben einzuschätzen, den Gott ihm je jetzt zufließen läßt. Und 
all das läßt ihn nun neu nach dem Grund und Urbild solcher Wandlung fragen, die 
ihm geschah und die er geschehen ließ, ohne sich seiner selbst recht bewußt zu sein. 

Es kann aber auch sein, daß gleichsam die ganze gläubige Christenheit vom Geist 
Gottes aufgerufen wird, gemeinsam das Urbild ihres Lebens, Christus, neu und 
deutlicher zu erkennen und nachzubilden. 

Eine solche Situation ist heute offensichtlich gegeben. Unsere Zeit läßt nämlich am 
Sein und Handeln Christi Züge aufleuchten, die bislang weniger deutlich oder gar 
nicht recht gesehen und zur Sprache gebracht worden sind. Wenigstens zwei Problem- 
stellungen heutiger Christologie lassen sich benennen, die Konsequenzen für das 
christliche Leben haben. 

* Die folgenden Ausführungen gehen auf einen Vortrag zurück, den der Vf. vor Akade- 
miker- und Studentengemeinschaften des Christophorus gehalten hat (vgl. dazu seinen Bei- 
trag: Christus, Urbild des neuen Menschen, in: Der christliche Sonntag 15 [1963] 409 f.). 



Christusnachfolge heute 85 

1. Einmal diskutiert die wissenschaftliche Theologie seit etwa einem halben Jahr- 
hundert mit wachsendem Interesse und steigender Intensität eine Frage, die viele 
Generationen kaum beachtet haben: die Frage nach dem Grund und den Folgen des 
besonderen und engen Kontakts, den Gott mit dem Nicht-Göttlichen im Gott-Men- 
schen Jesus Christus aufgenommen hat. Warum wollte Gott Mensch werden, warum 
menschlich leben, leiden und sterben? Welche Bedeutung hatten und haben die 
Verklärung und das jetzige Herrschertum Christi? 

Die gewöhnliche Antwort auf diese Fragen drücken die Worte des Apostolischen 
Symbolums aus, in dem wir feierlich bekennen, Christus habe •wegen uns und um 
unseres Heiles willen" Fleisch angenommen. Christi in der Kraft des Heiligen Geistes 
gewirkte Menschwerdung aus der Jungfrau-Mutter Maria erscheint danach als die 
unerhört großmütige Antwort des dreifaltigen Gottes auf die Schuld des Menschen- 
geschlechtes und die persönlichen Verfehlungen des einzelnen Menschen, auf die 
Sünde als Tat und als Zustand. Die seit der Ursünde lawinenartig angewachsene 
Schuldsituation der Menschen wäre demnach die Ursache des erneuten Liebes- 
beweises Gottes in Christus. • Diese Antwort auf die Frage, warum die Mensch- 
werdung und alles sich aus ihr Ergebende geschahen, erscheint jedoch namhaften 
heutigen Theologen • wie schon manchen in früheren Epochen • unbefriedigend. Sie 
meinen: Die Feststellung, Gott habe um unserer Sünde und also um der Erlösung wil- 
len Fleisch angenommen, zeige nur die konkrete geschichtliche Gestalt eines weitaus 
tieferen und grundsätzlicheren Ratschlusses Gottes auf. Unter den Zeugen, die sich 
für diese Meinung aus alter und neuester Zeit aufrufen lassen, befinden sich Alber- 
tus Magnus, Duns Skotus, Franz von Sales, Suarez, Scheeben, Schell, Teilhard de 
Chardin. Ihre Antwort auf die Frage nach dem Grund der Menschwerdung stützt 
sich auf zahlreiche Schriftstellen, vor allem paulinischer Herkunft. Sie lautet etwa: 
Das All ist um Christi willen geschaffen (vgl. Hebr 2, 10), in Christus hat der 
Kosmos seinen Bestand (Kol 1, 15•17), Christus ist der Erstgeborene der Schöpf ung, 
von Ewigkeit her als der wahre Adam von Gott geplant und gesandt, das Haupt 
und die Krone der Menschheit. Es sei nun aber • so meinen diese Theologen • 
nicht denkbar, daß Gott dem Kosmos seine Exemplar- und Zielursache nur im Hin- 
blick auf die Sünde gegeben habe. Vielmehr sei die Menschwerdung von Anfang an 
vorgesehen gewesen und trotz der Sünde des Menschen zielstrebig in die Wege 
geleitet und verwirklicht worden. Was sich in der Menschwerdung vollziehe und in 
ihr anhebe, sei die Vergöttlichung des Kosmos, die Vollendung und Verklärung der 
Welt und des Menschen durch ihre Hereinnahme in Gottes Leben und Liebesaus- 
tausch. Die Christifikation des Universums, die Teilhard de Chardin so eindrucks- 
mächtig beschreibt, wäre danach Gottes Absicht in der Stunde seines schöpferischen 
Urwortes. 

Gewiß handelt es sich bei dieser Darlegung und Deutung des Christusereignisses 
nur um eine Schulmeinung, die nicht unbestritten und problemlos ist. Wie immer 
aber die Diskussion über die Ursache der Inkarnation weitergehen und entschieden 
werden mag, soviel steht fest: Wir heutigen Gläubigen messen der Menschwerdung 
Christi und seiner Menschlichkeit überhaupt (wieder) größere Bedeutung zu als 
Generationen vor uns. Die auf Christus hin erschaffene Welt erscheint uns herein- 



86 Wolfgang Nastainczyk 

genommen in Gottes ganz persönliche, dem Geschöpf von sich aus unzugängliche 
Lebensvollzüge. Wir bekennen freudig: Der Kosmos, der im Menschen und um den 
Menschen versammelt ist, kommt in und durch Christus unmittelbar vor Gottes 
Antlitz, wird in jenen Lebensraum hineingenommen, der an sich Gott allein vor- 
behalten ist. Seit Christi Menschwerdung, Kreuzestod und Verherrlichung ist die 
Welt endgültig zum Ort und Wirkraum Gottes geworden. Inmitten dieser unserer 
Welt, die Zeugin der Auferstehung des Gott-Menschen war und deren innerstes 
Geheimnis der Gottmensch ist, ist die zukünftige Welt schon angebrochen. 

Das alles ist aber von entscheidender Bedeutung für Gottes Beziehung zu dieser 
Welt und sein Handeln an ihr, für das Sein und das sogenannte Ende der Welt, 
aber auch für die Kinder Gottes in dieser Welt, für die Nachfolger Christi. Und man 
darf wohl sagen, daß diese Bedeutung bis in unsere Tage hinein in der westlichen 
Kirche noch wenig beachtet und für das christliche Leben ausgewertet worden ist. 

2. Ähnliches gilt von einer anderen theologischen Frage, die erst heute deutlich 
gestellt und überlegt wird: Theologen empfinden und bedenken heute stärker als 
frühere die Probleme, die das Eingehen Gottes in das Nichtgöttliche, mindestens für 
unser Verstehen, aufwirft. 

Die Welt, auf die Gottes Sohn sich einläßt, in die er eingeht, ist ja zunächst 
geschöpflich-begrenzt. Die Offenbarung und ihre von Gott geleitete kirchliche Ent- 
faltung und Erklärung sagen uns aber: Bei dieser Vereinigung behalten beide, Gott 
und Geschöpf, ihre Eigenart. Die unendliche, heilige Lebensfülle Gottes hat danach 
unter uns Wohnung genommen in einer endlichen, von der Heiligkeit Gottes geschie- 
denen Menschlichkeit, die trotz der in ihr wohnenden Fülle der Gottheit reine, aber 
auch ganze Menschlichkeit blieb. 

Diesem zuletzt nicht aufhellbaren Vorgang gegenüber ist gewiß zunächst demü- 
tiger Glaube angezeigt, der bekennt: Es ist und bleibt für uns immer Geheimnis, 
wie die zwei gegensätzlichen (d. h. nicht: einander widersprechenden!) •Welten", 
die göttliche und die menschliche, derart vereint werden und ineinanderstehen 
können. Mit der traditionellen Christuslehre wird auch jede zukünftige Christologie 
betonen: Gott hat sich in Christus nicht aufgegeben oder verkürzt, aber auch das 
Menschliche in ihm wird nicht von der Gottheit überflutet oder gesprengt, sondern 
zu höchster Vollendung gebracht, und die gottmenschliche Persönlichkeit Jesu Christi 
ist von vornherein und immer geschlossen und eindrucksmächtig, heil und heilig. 

Und dennoch wird eine künftige Christuslehre • von unserer heutigen Gottes- 
erkenntnis her und wegen unseres Wissens vom Menschen, speziell seiner Psyche • 
auch sagen: Im Menschen Jesus mußte die Göttlichkeit, die von Anfang an die 
Menschlichkeit ganz durchdrang, dennoch diese Menschlichkeit um ihrer geschicht- 
lichen Entfaltung willen immer tiefer durchdringen und sich anverwandeln. Und 
der Mensch Jesus mußte sich erst allmählich und fortschreitend der Möglichkeit reflex 
bewußt werden und tatsächlich bedienen, die ihm als Gottmenschen, als Gabe und Auf- 
gabe, zu Gebote standen; obwohl schon immer in der Schau, mußte er ähnlich wie 
ein hoffnungsvoller Pilger erst in die Weite des Landes eindringen, in das ihm 
gnadenhaft Eintritt gewährt war. Diese •Selbstfindung" des Gottmenschen Jesus 
Christus ist zwar gradlinig und freudig; dennoch ist sie (für unser Verständnis) nur 
möglich und aussagbar, wenn wir im irdischen Jesus Spannungen annehmen, wie sie 



Christusnachfolge heute 87 

zwischen •schon" und •noch nicht völlig", zwischen Sauerteig und angesetztem Mehl 
bestehen. Den Übergängen, Vertiefungen und Vereigentlichungen im Leben Jesu 
• damit aber seinem Leben überhaupt • hat offensichtlich etwas von der freudigen 
Schmerzlichkeit der •Frustration" angehaftet, von jenem lächelnden Erleiden not- 
wendigen Abschieds und neuen Beginnens, das im menschlichen Leben zu allem 
Wachsen und Reifen gehört und vielleicht in den Tränen der Braut seinen bered- 
testen Ausdruck findet. 

In solchem Licht erst erscheinen manche Geschehnisse im Leben Jesu einigermaßen 
wirklichkeitsgemäß und redlich verstehbar: Etwa daß der Zwölfjährige im Tempel 
den Anspruch des Vaters deutlicher als je zuvor erfährt und dabei und daraufhin 
Lebensformen und Bindungen aufzugeben beginnt, in die er sich bisher selbstver- 
ständlich gefügt hatte (Lk 2, 41•52); daß für Jesus bald nach Beginn seiner öffent- 
lichen Tätigkeit die, die an seinen Vater und ihn glauben, mindestens ebenso wichtig 
werden wie seine Mutter und seine anderen Verwandten, unter denen er zuvor 
scheinbar wie jeder sonst gelebt hatte (Mk 3, 31•35; vgl. 3, 20 f.; Lk 11, 28). 

Diese sozusagen natürlichen und notwendigen Spannungen im Leben des irdischen 
Gottmenschen sind jedoch nicht die einzigen, die sein Erdenleben bestimmt haben. 
Die tatsächliche Welt, in die Christus einging, war ja nicht nur die nichtgöttliche, 
anders als Gott geartete, ihm unendlich unterlegene Kreatur, sondern der in Sünde 
getauchte Kosmos, von ihr und ihren Folgen bis ans Ende und überall gekennzeich- 
net. Und gerade diese zusätzliche, nicht notwendige, aber sehr reale Verwundung 
und Verschlechterung der Welt hat Jesus Christus angenommen, soweit sie seiner 
Göttlichkeit nicht prinzipiell entgegenstand. 

So konnte es geschehen, daß Gottes Sohn bangte vor der Art und den Konsequen- 
zen seines Auftrags, im Grund also vor seinem Da- und Sosein(müssen). Das 
bedeutete, daß das Empfinden einer göttlichen Person bestimmt wurde von Traurig- 
keit und Sorge, ja, daß sie • mit gewissen Einschränkungen, aber doch in einem 
realen Sinn • dämonischen Einflüssen zugänglich war, Gottesferne und den Tod 
erlitt. 

Es scheint, als erlaube erst das redliche Eingeständnis solcher belastender Span- 
nungen im irdischen Jesus das volle Verständnis jener Interpretation seines Lebens, 
die nach den evangelischen Berichten durch die letzten Stunden seiner Passion 
gegeben wird: Die Erfahrung tiefster Verlassenheit von Gott (Mk 16, 34) erscheint 
dann als das Letzte und Schwerste, das Gott seinem Knecht abverlangen konnte. 
Darin, in diesem Tod des Leibes und in diesem •Tod Gottes" im Gottmenschen 
bringt Christus erst sein Werk zur Vollendung (Joh 17, 4 f.; 16,30). Hier erst, 
im Aushalten der Gottesferne um Gotteswillen, ist der Mensch ganz Werkzeug, 
Wirkraum Gottes geworden. Und darum hebt sich die Spannung zwischen Göttlich- 
Heiligem und Menschlich-•Sündigem" (2 Kor 5,21) im Gottmenschen ein für alle 
Mal in dem Augenblick auf, in dem sie scheinbar aufs höchste steigt. Hier geschieht 
die endgültige, •nahtlose" Einung der beiden konstitutiven Elemente der Persön- 
lichkeit Jesu zur Herrlichkeit des Kyrios, die noch seine Wunden bezeugen und 
besiegeln. 

Für das gesamte irdische Leben Christi aber, bis hin zur Stunde seiner Verherr- 
lichung, ist das Marterkreuz das geziemende Symbol. Es ist Zeichen der Spannung 



88 Wolfgang Nastainczyk 

zwischen Heiligem und •Sündigem", die der irdische Christus ausgehalten und 
durchgestanden hat, für sich selbst und erlösend und vorbildlich für uns. 

II 

Uns Heutigen haben sich also manche Konturen des Christusbildes geschärft. 
Zugleich damit erweitert und vertieft sich aber auch unser Verständnis der Christus- 

nachfolge. 
1. Wenn diese Welt nicht mehr nur vorläufig und vergänglich und ein nichtswür- 

diges Jammertal ist, wenn in ihr schon die Vollendung unterwegs ist, dann ist auch 
menschliches Mitwirken an dieser ihrer Vollendung möglich. Ist Christus das Haupt 
der ganzen Schöpfung, dann können und dürfen seine Glieder um seinetwillen 
Weltdienst leisten. Ist Gott in der Welt anwesend und sie in ihm, dann gibt es 
keinen rein •novizialen Weg" zu Gott, auf dem man alles verläßt, was nicht 
unmittelbar zu Gott führt und Gott ist; dann ist vielmehr jeder Weg zu Gott immer 
auch ein •mundaler Weg"1, der Gott in den Dingen nachspürt und in den Mit- 
menschen dient, wenn auch bald diese, bald jene Seite der einen christlichen Haltung 
und Aufgabe mehr akzentuiert werden kann und akzentuiert wird. Dem, der dem 
Pantokrator Christus nachfolgt, ist es erlaubt, Liebe und Treue zur Erde aus Liebe 
und Treue zu Gott zu vollziehen. Die aufgabenbereite Sachlichkeit, die auf die Gesetze 
achtet, die den Weltdingen innewohnen und sich ihrer Tendenz gemäß verhält, kann 
also Gottesdienst sein; aber auch die neutestamentliche hypomonä, das geduldige 
Ausharren unter dem über uns Verfügten, dem Unabwendbaren des Leides und des 
Todes zum Beispiel, kann ein Weg zu Gott sein. Vor allem aber kann die Brüder- 
lichkeit Gottesdienst und Christusnachfolge sein, weil Christus alle zu seinen Brü- 
dern und Kindern seines Vaters gemacht hat. Wenn Christus sich besonders mit den 
Kleinen und Verachteten identifiziert hat, dann kommt er vorab in deren Gestalt auf 
die Seinen zu; wer also bei solchen aushält, mit schwierigen und verkrampften Men- 
schen geduldigen Umgang pflegt, der folgt in besonderer Weise Christus nach. Weil 
Christus sich aber auch in jeder Spur von Größe und Heiligkeit in irgendeinem Men- 
schen gleichsam hinterlassen und greifbar gemacht hat, hat der Christ oftmals Anlaß 
zu Dank und Freude inmitten dieser Welt; das Gute und Göttliche begegnet ihm ja 
in vielen Gestalten. 

So darf der Christ seine eigene notwendige Weltlichkeit als Gott wohlgefällig 
ansehen. Darüberhinaus darf er hoffen, daß der zur Gottesgemeinschaft gelangt, ja 
gehört, der nur getreuer Sachwalter und liebender Mitmensch ist, der gut ist, aber 
nicht bewußt gottgläubig, weil Gott sich ihm nie anders als unausdrücklich geoffen- 
bart hat. (Dieses Schicksal scheinen heute aber viele zu haben ...) 

2. Nicht minder bedeutsam ist für den Christen jedoch auch, was man als den zwei- 
ten Zug am Bild Christi bezeichnen darf, der uns heute deutlicher geworden ist: 
Christus trug und litt auch an der Welt, die er liebte, weil er sie mit göttlichem Auge 
durch-schaute und dabei allenthalben auf ihre Unvollendetheit und Sündigkeit stieß. 
Er hat an sich selbst die Vergöttlichung der Kreatur erfahren und geleistet, unter 
Spannungen und unter der Todeserfahrung. 

1 Vgl. Ernst Eil: Für die Welt erziehen. Würzburg 1962. 



Christusnachfolge heute 89 

Darum kann christliches Weltverständnis und Weltverhältnis nicht vorschnell zu- 
frieden und harmlos-optimistisch sein. Der Mensch in der Christusnachfolge wird viel- 
mehr immer wieder sein welthaftes Tun auch lassen, er wird ähnlich wie sein Meister 
in die Preisung des Vaters eintreten und seinen Brüdern das kommende Reich auch 
im ausdrücklichen Zeugnis ansagen. Der Christus jünger wird in seinem Gebet auch 
seiner Meditation stets neu erfragen, was Gott jetzt am meisten von ihm verlangt 
und ob sein Leben in der Welt schon genügend •christifiziert" ist. Vor allem wird 
er seinem himmlischen Vater immer wieder Hoffnung und Sehnsucht bekunden. 
Denn wer als Glaubender direkt von Gott berührt ist, wird und muß immer wieder 
leiden an der Verborgenheit und dem Schweigen Gottes in dieser Welt, er wird 
schaudern vor der Sünde, die ins Antlitz der Welt eingetragen ist. Er wird den 
Tag herbeisehnen und heranflehen, da die pompa diaboli aus dieser Welt entfernt 
wird, die alles Hiesige in ihren Dienst nehmen und so seinem wahren Sinn ent- 
fremden kann. Der Christ wird sich freuen auf die Stunde, in der die Welt geglutet 
wird wie verschlacktes Erz, um nachher strahlend und voll verwendbar zu Tage zu 
treten. 

Solche Haltung wird den Christen wie seinen Meister zum Aushalten und Bewäl- 
tigen anleiten; sie wird ihm ruhige Gelassenheit gegenüber den Dingen und Abläu- 
fen schenken, aber ebenso eine wache Bereitschaft, die alle Angebote der Umwelt 
durchprüft und dann jenem folgt, in dem Gottes Sache mehr gedient ist. Die in der 
Gnade unmittelbare Berührung mit Gott wird den Christusjünger aber bisweilen 
auch spüren lassen: Hier oder dort hat Gott das Feld gleichsam seinem Widersacher 
überlassen; er ist da nicht mehr zu finden, und wer zu ihm will, kann nur noch ent- 
fliehen, aus dem Hiesigen in Gottes Arme hinein. 

So ist auch das Leben des Jüngers Christi wie das seines Meisters von Spannungen 
durchwaltet. Es ist sogar im wörtlichen Sinn zerrissen. Auch über dem Leben des 
Jüngers ist das Kreuz des Meisters gezeichnet. Beide Balken, der horizontale und 
der vertikale, der erdhafte und der aufstrebende, symbolisieren einen echten Auftrag 
des Christen. Aber sie beide ragen und stoßen ineinander und wollen als Last getra- 
gen sein bis zur Stunde der Vollendung. 

III 

Wo ein Jünger Christi dieses Verständnis der Nachfolge aufbringt oder sich 
wenigstens darum müht, wird ihm auch der Vollzug dieser Nachfolge möglich sein. 

1. Er wird nüchtern damit rechnen und sich über die dauernde Erfahrung der Tat- 
sache nicht wundern, daß er angefochten ist. Er ist sich bewußt, daß diese reiche, 
faszinierende und perfektionierte Welt, an der er mitbaut und mitwirken muß, ihm 
gefährlich werden kann • gleich einer Mauer, die alles verstellt, was hinter ihr und 
außerhalb ihrer liegt. Er erschrickt nicht unnütz und überstark darüber, daß er Gott 
gegenüber Not hat: Not nicht nur in diesem und jenem, vielmehr Not mit dem 
Glauben, ja mit dem Glaubenkönnen überhaupt. Ein Christ unserer Zeit muß 
wissen, daß ihn die Ohnmacht des Geistigen gegenüber den Mächten des Fleisches, 
die Müdigkeit der Guten angesichts der Aktivität der Anhänger des Bösen, wie er 
sie stündlich erlebt, immer wieder betreffen und vor grundsätzliche Fragen stellen 
werden. Er weiß, daß ihn die Gewalt des Todes und die anscheinend sinnlose Grau- 



90 Wolfgang Nastainczyk 

samkeit des alltäglichen Geschehens oft an den Rand des Unglaubens, ja der Ver- 
zweiflung drängen können. Er weiß, daß er immer wieder die Neigung verspüren 
wird, sich dieser scheinbar geschlossenen und gefälligen Welt ganz in die Arme zu 
werfen, wie er es diesen und jenen ringsherum tun sieht. Und weiter muß der Jünger 
heute wissen: Selbst wo er sich auf Gott eingelassen hat, wird sein Denken und 
Sehnen immer wieder bedrängt und durchbrochen sein von den Bildern und Wirk- 
lichkeiten der sündigen Welt. Und dennoch ist für den Jünger dies der Wille Gottes 
• wie es Gottes Wille war bei seinem eingeborenen Sohn: daß er in der Welt bleibe 
und in ihr auf ihn zulebe bis zu der Stunde, die der Vater allein festgesetzt hat2, auch 
da, wo er gemäß diesem Willen Gottes ein Schweigen Gottes erdulden muß. 

Es scheint so zu sein, daß Christusjünger heute besonders deutlich und schmerz- 
lich an dieser Gebrochenheit und Angefochtenheit leiden, von der im Grund das 
Leben aller bestimmt war, die in Christi Nachfolge gestanden haben. Es mag sein, 
daß der Christ dieser Tage sich das Ja zu seiner gekreuzigten Seinsweise besonders 
abringen muß. Es fehlt dem Christen ja heute der bergende Raum der Gesetze und 
Gewohnheiten, die ihm die Jüngerschaft erleichtern. Es fehlen ihm die Scharen der 
aus seinem Umkreis gewonnenen Beter, die sein Alltagsleben dauernd vor Gott 
tragen, wie das etwa dem mittelalterlichen Christen geschah. Und die starken 
Charaktere, die ohne solches Milieu und Klima ihren Glauben leben können, viel- 
leicht gar besser als inmitten solcher (ebenfalls nicht ungefährlicher) Sicherungen, 
sind selten. Es fehlt den Christen heute fast immer die Vorausanweisung dafür, 
was sie da und dort, unter diesen oder jenen Umständen, zu tun hätten. Sie sehen 
sich als einzelne unberaten einer vielfältig und unübersehbar gewordenen Welt aus- 
gesetzt, die in den zehn Geboten kein ausreichendes regulatives Prinzip für den 
Auftrag und alle Situationen des heutigen Christen besitzt. 

2. Aber es gibt heute auch etwas, das die Jüngerschaft erleichtert, eine nach langer 
Zeit wiederentdeckte, wenn nicht ganz neu aufgebrochene christliche Wirklichkeit. 
Die Angefochtenheit und Not unserer Tage hat den Gläubigen die Augen und das 
Herz geöffnet für die, die ähnliche Wege gehen müssen und dürfen. Es war wohl 
nie seit den Tagen, da die frühe Kirche in der Diaspora war, das Suchen nach dem 
Bruder im Sein und Streben so stark wie in der Christenheit von heute. Wohl nie 
seither herrschte so viel Freude über solche Gefährten und den Umgang mit ihnen, 
einen Umgang, der sie und einen selbst, bestärkt, beflügelt, aber auch beschämt. 

Der Formen, unter denen solche christliche Brüderlichkeit heute geschieht, sind 
viele: Ehepartner entdecken sich als geistliches Geschenk aneinander; sie sehen Gott 
und seinen Anspruch ausgedrückt im andern und spüren die Kraft, ihn reicher zu 
machen trotz der eigenen spirituellen Armut; Eltern werden neu und doppelt dank- 
bar für ihre Kinder, bei deren religiöser Führung ihr eigener Glaube wächst, sich 
vertieft oder gar entzündet; Studenten von heute, wie nie zuvor mit Andersdenken- 
den und dem andern Geschlecht im gemeinsamen Tun vereint, erkennen die Viel- 
falt und Verschiedenheit der Wege Gottes besser und haben neuen Grund zur 
Freude an ihm und aneinander und dem Werk, das sie anders, aber gemeinsam tun; 
wo Christen heute um ihrer Nachfolge und ihres Namens willen aufeinandertreffen, 

2 Vgl. K. Rahner:  Der Glaube des Priesters heute, auszugsweise in: HK 17 (1962/63) 
23•27, vollständig in: Orientierung 26 (1962) 215•215, 227•231. 



Liturgie und geistliches Leben 91 

da genügt es ihnen oft nicht mehr, nebeneinander, je für sich, Gott nahezukommen; 
sie möchten sich wieder zusammenfinden, ehe sie zu ihm gehen, sie sehen einander als 
von Gott angeboten an und möchten ihn miteinander ansprechen; Liturgie ist heute 
weithin nicht mehr Alleinhandlung des Klerus, sie wird wieder synaxis, gemein- 
sames Tun aller vor Gott Versammelten, ähnlich wie in den Tagen der jungen 
Kirche; Priester sehen sich nicht mehr nur in der Rolle des Weisung gebenden, 
schenkenden Vaters, sondern auch in der des dienenden und mitbeschenkten Bruders; 
Freunde aus fröhlichen Tagen entdecken neue Seiten aneinander: die geistliche 
Erfahrung und Kraft des andern, sein Voraussein auf dem gleichen Weg oder seine 
Hilfsbedürftigkeit in wohlbekannter Situation. 

Angefochtenheit und Brüderlichkeit • das sind also Wesensmerkmale heutiger 
Christusnachfolge. 

Und gäbe es sonst nichts mehr, was einer Gemeinschafl von Christen außerhalb 
einer kirchlichen Gemeinde und über eine solche hinaus Berechtigung verliehe, dies 
wäre genug dafür: Daß ihre Glieder ein wenig versuchen, einander die Christus- 
nachfolge zu erleichtern. Und das dürfen wir einander doch wohl an einem Tag 
wie dem heutigen einmal wieder bestätigen und danken: Solche Hilfe für unsere 
Jüngerschaft geschieht, wenn wir uns treffen. Wenig, zu wenig noch, anfanghaft erst, 
oft zögernd und nur scheu schenken wir sie einander • aber doch. Denn immer, 
wenn wir einander begegnen, kommt die Rede auf den Menschen, der von Gott 
angesprochen ist, auf den Menschen, der versucht, Christus heute nachzufolgen und 
Christophorusdienste zu tun. 

Liturgie und geistliches Leben 
Die Spiritualität der Constitutio de Sacra Liturgia 

Von Josef Andreas Jungmann SJ, Innsbruck 

Die Anfänge der Liturgischen Bewegung, als deren reife Frucht die Konstitution 
des Zweiten Vatikanischen Konzils über die Heilige Liturgie vom 4. Dezember 1964 
gelten darf, waren von einer scharfen Kontroverse über das Verhältnis von Liturgie 
und geistlichem Leben begleitet. In der ersten Freude über die Entdeckung der litur- 
gischen Werte, kam man zu Behauptungen, die die christliche Frömmigkeit aus- 
schließlich mit Liturgie gleichsetzten und daneben die Pflege der Betrachtung oder 
Gewissenserforschung und anderer Übungen der kirchlichen Überlieferung als über- 
flüssige Mühe, als halbprotestantischen Individualismus hinstellten. Dem hielt die 
andere Seite, gestützt auf damalige Lehrbücher der Liturgik, entgegen, daß Liturgie 
nichts anderes sei als Zeremonienwesen, äußerliche Umkleidung eines sakramen- 
talen Kerns, der religiös allein von Bedeutung sei und zu dem eben Meditation und 




