Christusnachfolge heute

Von Wolfgang Nastainczyk, Mainz*

Menschen, die bewuBt in der Nachfolge Christi stehen, halten von Zeit zu Zeit
inne und besinnen sich auf die Jingerschaft, zu der sie sich entschlossen haben. Sie
richten ihren Blick auf den Herrn und messen ihr Leben an dem seinen. Dabei kann
es geschehen — und es geschieht immer wieder —, dafl ihnen am Bild Christi, am
Urbild ihres Seins und Handelns, Ziige aufleuchten, die ihnen bisher entgangen
waren. Sie erhalten dadurch Antworten auf Fragen, die sie schon lange bewegten.
Solch ein plotzliches, tieferes, freudiges Erkennen bewirkt oft einen neuen Entschlufl
far seinen Dienst, es hat ein radikaleres Einlassen auf ihn, ein bereiteres Nach-
streben zur Folge.

Eine solche liebende Betrachtung der Gestalt und des Verhaltens Jesu Christi und
cine derartige Bekehrung sind zutiefst immer vom Geist Gottes bewirkt und beglei-
tet. (Wir Heutigen wagen es unbefangener als Menschen fritherer Generationen,
einen Gedanken dieser Art zu haben und auszusprechen. Wir erfahren das Walten
und die Michtigkeit gottlichen Geistes ja zweifellos starker als diese. Das vertiefte
und unvoreingenommene Hinhoren auf Wort und Absicht der Heiligen Schrift, das
Verstindnis und die Feier der Liturgie als einer Begegnung mit dem geheimnisvoll
anwesenden Gott — solche Anliegen und diese nun von hochster kirchlicher Autoritat
gestellten Aufgaben des heutigen Katholizismus lassen uns die Prisenz und Dyna-
mik Gottes unter uns deutlicher und dankbarer empfinden.) Vordergriindig betrachtet
-gibt aber vieles und Verschiedenes Anlaf} zu solcher Meditation Christi und Metanoia
unseres Sinnens.

Es kann bei einem cinzelnen etwa die einfallhafte, plotzliche Einsicht darin sein,
dafl er schon lingere Zeit hindurch in einer Wandlung steht. So kann etwa sein
Eifer im Gebet gewachsen sein, er sucht vielleicht nach Zeiten meditativer Stille in
seinem Tag, cr weil sich aufgerufen, den kultischen Aufirag des Christen und den
Anteil an der Heilssorge ausdriucklicher wahrzunehmen, seine Lebensumstinde als
den Strom jener Aufgaben einzuschitzen, den Gott ihm je jetzt zufliefen 1i8t. Und
all das 13t ihn nun neu nach dem Grund und Urbild solcher Wandlung fragen, die
ihm geschah und die er geschehen liefi, ohne sich seiner selbst recht bewufit zu sein.

Es kann aber auch sein, daf} gleichsam die ganze gliubige Christenheit vom Geist
Gottes aufgerufen wird, gemeinsam das Urbild ihres Lebens, Christus, neu und
deutlicher zu erkennen und nachzubilden.

Eine solche Situation ist heute offensichtlich gegeben. Unsere Zeit 148t namlich am
Sein und Handeln Christi Ziige aufleuchten, die bislang weniger deutlich oder gar
nicht recht gesehen und zur Sprache gebracht worden sind. Wenigstens zwei Problem-
stellungen heutiger Christologie lassen sich benennen, die Konsequenzen fiir das

christliche Leben haben.

* Die folgenden Ausfiihrungen gehen auf einen Vortrag zuriick, den der Vf. vor Akade-
miker- und Studentengemeinschaften des Christophorus gehalten hat (vgl. dazu scinen Bei-
trag: Christus, Urbild des neuen Menschen, in: Der christliche Sonntag 15 [1963] 409 £.).



Christusnachfolge heute 85
1

1. Einmal diskutiert die wissenschaftliche Theologie seit etwa einem halben Jahr-
hundert mit wachsendem Interesse und steigender Intensitdt eine Frage, die viele
Generationen kaum beachtet haben: die Frage nach dem Grund und den Folgen des
besonderen und engen Kontakts, den Gott mit dem Nicht-Géttlichen im Gott-Men-
schen Jesus Christus aufgenommen hat. Warum wollte Gott Mensch werden, warum
menschlich leben, leiden und sterben? Welche Bedeutung hatten und haben die
Verklarung und das jetzige Herrschertum Christi?

Die gewdhnliche Antwort auf diese Fragen driicken die Worte des Apostolischen
Symbolums aus, in dem wir feierlich bekennen, Christus habe ,wegen uns und um
unseres Heiles willen“ Fleisch angenommen. Christi in der Kraft des Heiligen Geistes
gewirkte Menschwerdung aus der Jungfrau-Mutter Maria erscheint danach als die
unerhért grofimiitige Antwort des dreifaltigen Gottes auf die Schuld des Menschen-
geschlechtes und die personlichen Verfehlungen des einzelnen Menschen, auf die
Siinde als Tat und als Zustand. Die seit der Ursinde lawinenartig angewachsene
Schuldsituation der Menschen ware demnach die Ursache des ernenten Liebes-
beweises Gottes in Christus. — Diese Antwort auf die Frage, warum die Mensch-
werdung und alles sich aus ihr Ergebende geschahen, erscheint jedoch namhaften
heutigen Theologen — wie schon manchen in fritheren Epochen — unbefriedigend. Sie
meinen: Die Feststellung, Gott habe um unserer Siinde und also um der Erl6sung wil-
len Fleisch angenommen, zeige nur die konkrete geschichtliche Gestalt eines weitaus
tieferen und grundsitzlicheren Ratschlusses Gottes auf. Unter den Zeugen, die sich
fiir diese Meinung aus alter und neuester Zeit aufrufen lassen, befinden sich Alber-
tus Magnus, Duns Skotus, Franz von Sales, Suarez, Scheeben, Schell, Teilhard de
Chardin. Thre Antwort auf die Frage nach dem Grund der Menschwerdung stiitzt
sich auf zahlreiche Schriftstellen, vor allem paulinischer Herkunft. Sie lautet etwa:
Das All ist um Christi willen geschaffen (vgl. Hebr 2,10), in Christus hat der
Kosmos seinen Bestand (Kol 1, 15—17), Christus ist der Erstgeborene der Schopfung,
von Ewigkeit her als der wahre Adam von Gott geplant und gesandt, das Haupt
und die Krone der Menschheit. Es sei nun aber — so meinen diese Theologen —
nicht denkbar, dafl Gott dem Kosmos seine Exemplar- und Zielursache nur im Hin-
blick auf die Siinde gegeben habe. Vielmehr sei die Menschwerdung von Anfang an
vorgesehen gewesen und trotz der Siinde des Menschen zielstrebig in die Wege
geleitet und verwirklicht worden. Was sich in der Menschwerdung vollziehe und in
ihr anhebe, sei die Vergéttlichung des Kosmos, die Vollendung und Verkldrung der
Welt und des Menschen durch ihre Hereinnahme in Gottes Leben und Liebesaus-
tausch, Die Christifikation des Universums, die Teilhard de Chardin so eindrucks-
machtig beschreibt, wire danach Gottes Absicht in der Stunde seines schopferischen
Urwortes.

Gewi handelt es sich bei dieser Darlegung und Deutung des Christusereignisses
nur um eine Schulmeinung, die nicht unbestritten und problemlos ist. Wie immer
aber die Diskussion fiber die Ursache der Inkarnation weitergehen und entschieden
werden mag, soviel steht fest: Wir heutigen Glaubigen messen der Menschwerdung
Christi und seiner Menschlichkeit i{iberhaupt (wieder) gréfiere Bedeutung zu als
Generationen vor uns. Die auf Christus hin erschaffene Welt erscheint uns herein-



86 Wolfgang Nastainczyk

genommen in Gottes ganz personliche, dem Geschopf von sich aus unzugingliche
Lebensvollziige. Wir bekennen freudig: Der Kosmos, der im Menschen und um den
Menschen versammelt ist, kommt in und durch Christus unmittelbar vor Gottes
Antlitz, wird in jenen Lebensraum hineingenommen, der an sich Gott allein vor-
behalten ist. Seit Christi Menschwerdung, Kreuzestod und Verherrlichung ist die
Welt endgultig zum Ort und Wirkraum Gottes geworden. Inmitten dieser unserer
Welt, die Zeugin der Auferstehung des Gott-Menschen war und deren innerstes
Geheimnis der Gottmensch ist, ist die zukiinftige Welt schon angebrochen.

Das alles ist aber von entscheidender Bedeutung fir Gottes Beziehung zu dieser
Welt und sein Handeln an ihr, fiir das Sein und das sogenannte Ende der Welt,
aber auch fiir die Kinder Gottes in dieser Welt, fur die Nachfolger Christi. Und man
darf wohl sagen, dafl diese Bedeutung bis in unsere Tage hinein in der westlichen
Kirche noch wenig beachtet und fiir das christliche Leben ausgewertet worden ist.

2. Ahnliches gilt von einer anderen theologischen Frage, die erst heute deutlich
gestellt und tberlegt wird: Theologen empfinden und bedenken heute stirker als
frithere die Probleme, die das Eingehen Gottes in das Nichtgottliche, mindestens fiir
unser Verstehen, aunfwirft.

Die Welt, auf die Gottes Sohn sich einldfit, in die er eingeht, ist ja zunichst
geschopflich-begrenzt. Die Offenbarung und ihre von Gott geleitete kirchliche Ent-
faltung und Erklarung sagen uns aber: Bei dieser Vereinigung behalten beide, Gott
und Geschépf, ihre Eigenart. Die unendliche, heilige Lebensfiille Gottes hat danach
unter uns Wohnung genommen in einer endlichen, von der Heiligkeit Gottes geschie-
denen Menschlichkeit, die trotz der in ihr wohnenden Fiille der Gottheit reine, aber
auch ganze Menschlichkeit blieb.

Diesem zuletzt nicht aufhellbaren Vorgang gegeniiber ist gewil zundchst demii-
tiger Glaube angezeigt, der bekennt: Es ist und bleibt fiir uns immer Geheimnis,
wie die zwei gegensitzlichen (d. h. nicht: einander widersprechenden!) ,Welten®,
die gottliche und die menschliche, derart vereint werden und ineinanderstehen
konnen. Mit der traditionellen Christuslehre wird auch jede zukiinftige Christologie
betonen: Goit hat sich in Christus nicht aufgegeben oder verkirzt, aber auch das
Menschliche in ihm wird nicht von der Gottheit Uberflutet oder gesprengt, sondern
zu hochster Vollendung gebracht, und die gottmenschliche Persinlichkeit Jesu Christi
ist von vornherein und immer geschlossen und eindrucksméchtig, heil und heilig.

Und dennoch wird eine kiinftige Christuslehre — von unserer heutigen Gottes-
erkenntnis her und wegen unseres Wissens vom Menschen, speziell seiner Psyche —
auch sagen: Im Menschen Jesus mufite die Gottlichkeit, die von Anfang an die
Menschlichkeit ganz durchdrang, dennoch diese Menschlichkeit um ihrer geschicht-
lichen Entfaltung willen immer tiefer durchdringen und sich anverwandeln. Und
der Mensch Jesus mufite sich erst allmahlich und fortschreitend der Méglichkeit reflex
bewufdt werden und tatsichlich bedienen, die thm als Gottmenschen, als Gabe und Auf-
gabe, zu Gebote standen; obwohl schon immer in der Schau, mufite er dhnlich wie
ein hoffnungsvoller Pilger erst in die Weite des Landes eindringen, in das ihm
gnadenhaft Eintritt gewdhrt war. Diese ,Selbstfindung® des Gottmenschen Jesus
Christus ist zwar gradlinig und freudig; dennodh ist sie (fiir unser Verstindnis) nur
moglich und aussagbar, wenn wir im irdischen Jesus Spannungen annehmen, wie sie



Christusnachfolge heute 87

zwischen ,schon® und ,noch nicht véllig*, zwischen Sauerteig und angesetztem Mehl
bestehen. Den Ubergingen, Vertiefungen und Vereigentlichungen im Leben Jesun
— damit aber seinem Leben iiberhaupt — hat offensichtlich etwas von der freudigen
Schmerzlichkeit der ,Frustration“ angehaftet, von jenem lichelnden Erleiden not-
wendigen Abschieds und neuen Beginnens, das im menschlichen Leben zu allem
Wachsen und Reifen gehort und vielleicht in den Trénen der Braut seinen bered-
testen Ausdruck findet.

In solchem Licht erst erscheinen manche Geschehnisse im Leben Jesu einigermafien
wirklichkeitsgemifl und redlich verstehbar: Etwa dafl der Zwdlfjdhrige im Tempel
den Anspruch des Vaters deutlicher als je zuvor erfihrt und dabei und daraufhin
Lebensformen und Bindungen aufzugeben beginnt, in die er sich bisher selbstver-
standlich gefiigt hatte (Lk 2, 41—52); daf fiir Jesus bald nach Beginn seiner 6ffent-
lichen Titigkeit die, die an seinen Vater und ihn glauben, mindestens ebenso wichtig
werden wie seine Mutter und seine anderen Verwandten, unter denen er zuvor
scheinbar wie jeder sonst gelebt hatte (Mk 3, 31—35; vgl. 3,20 f.; Lk 11, 28).

Diese sozusagen natiirlichen und notwendigen Spannungen im Leben des irdischen
Gottmenschen sind jedoch nicht die einzigen, die sein Erdenleben bestimmt haben.
Die tatsichliche Welt, in die Christus einging, war ja nicht nur die nichtg6ttliche,
anders als Gott geartete, ihm unendlich unterlegene Kreatur, sondern der in Siinde
getauchte Kosmos, von ihr und ihren Folgen bis ans Ende und {iberall gekennzeich-
net. Und gerade diese zusitzliche, nicht notwendige, aber sehr reale Verwundung
und Verschlechterung der Welt hat Jesus Christus angenommen, soweit sie seiner
Gottlichkeit nicht prinzipiell entgegenstand.

So konnte es geschehen, dafl Gottes Sohn bangte vor der Art und den Konsequen-
zen seines Auftrags, im Grund also vor seinem Da- und Sosein(miissen). Das
bedeutete, dafl das Empfinden einer gottlichen Person bestimmt wurde von Traurig-
keit und Sorge, ja, dafl sie — mit gewissen Einschrinkungen, aber doch in einem
realen Sinn — ddmonischen Einfliissen zugénglich war, Gottesferne und den Tod
erlitt. :

Es scheint, als erlaube erst das redliche Eingestindnis solcher belastender Span-
nungen im irdischen Jesus das volle Verstindnis jener Interpretation seines Lebens,
dic nach den evangelischen Berichten durch die letzten Stunden seiner Passion
gegeben wird: Die Erfahrung tiefster Verlassenheit von Gott (Mk 16, 34) erscheint
dann als das Letzte und Schwerste, das Gott seinem Knecht abverlangen konnte.
Darin, in diesem Tod des Leibes und in diesem ,Tod Gottes® im Gottmenschen
bringt Christus erst sein Werk zur Vollendung (Joh 17,4 f.; 16,30). Hier erst,
im Aushalten der Gottesferne um Gotteswillen, ist der Mensch ganz Werkzeug,
Wirkraum Gottes geworden. Und darum hebt sich die Spannung zwischen Géttlich-
Heiligem und Menschlich-,Siindigem“ (2 Kor 5,21) im Gottmenschen ein fiir alle
Mal in dem Augenblick auf, in dem sie scheinbar aufs hochste steigt. Hier geschieht
die endgiiltige, ,nahtlose” Einung der beiden konstitutiven Elemente der Persén-
lichkeit Jesu zur Herrlichkeit des Kyrios, die noch seine Wunden bezeugen und
besiegeln.

Fiir das gesamte irdische Leben Christi aber, bis hin zur Stunde seiner Verherr-
lichung, ist das Marterkreuz das geziemende Symbol. Es ist Zeichen der Spannung



88 Wolfgang Nastainczyk

zwischen Heiligem und ,Siindigem“, die der irdische Christus ausgehalten und
durchgestanden hat, fiir sich selbst und erlésend und vorbildlich fiir uns.

II

Uns Heutigen haben sich also manche Konturen des Christusbildes geschérft.
Zugleich damit erweitert und vertieft sich aber auch unser Uerstindnis der Christus-
nackfolge.

1. Wenn diese Welt nicht mehr nur vorliufig und verganglich und ein nichtswiir-
diges Jammertal ist, wenn in ihr schon die Vollendung unterwegs ist, dann ist auch
menschliches Mitwirken an dieser ihrer Uollendung moglich. Ist Christus das Haupt
der ganzen Schopfung, dann konnen und diirfen seine Glieder um seinetwillen
Weltdienst leisten. Ist Gott in der Welt anwesend und sie in ihm, dann gibt es
keinen rein ,novizialen Weg“ zu Gott, auf dem man alles verlafit, was nicht
unmittelbar zu Gott fiihrt und Gott ist; dann ist vielmehr jeder Weg zu Gott immer
auch cin ,mundaler Weg“l, der Gott in den Dingen nachspiirt und in den Mit-
menschen dient, wenn auch bald diese, bald jene Seite der einen christlichen Haltung
und Aufgabe mehr akzentuiert werden kann und akzentuiert wird. Dem, der dem
Pantokrator Christus nachfolgt, ist es erlaubt, Liebe und Treue zur Erde aus Licbe
und Treue zu Gott zu vollziehen. Die aufgabenbereite Sachlichkeit, die auf die Gesetze
achtet, die den Weltdingen innewohnen und sich ihrer Tendenz gemif verhalt, kann
also Gottesdienst sein; aber auch die neutestamentliche hypomona, das geduldige
Ausharren unter dem iiber uns Verfiigten, dem Unabwendbaren des Leides und des
Todes zum Beispiel, kann ein Weg zu Gott sein. Vor allem aber kann die Brider-
lichkeit Gottesdienst und Christusnachfolge sein, weil Christus alle zu scinen Brii-
dern und Kindern seines Vaters gemacht hat. Wenn Christus sich besonders mit den
Kleinen und Verachteten identifiziert hat, dann kommt er vorab in deren Gestalt auf
die Seinen zu; wer also bei solchen aushilt, mit schwierigen und verkrampften Men-
schen geduldigen Umgang pflegt, der folgt in besonderer Weise Christus nach. Weil
Christus sich aber auch in jeder Spur von Grofle und Heiligkeit in irgendeinem Men-
schen gleichsam hinterlassen und greifbar gemacht hat, hat der Christ oftmals Anlafl
zu Dank und Freude inmitten dieser Welt; das Gute und Gottliche begegnet ithm ja
in vielen Gestalten.

So darf der Christ seine eigene notwendige Weltlichkeit als Gott wohlgefillig
ansehen. Daritberhinaus darf er hoffen, daR der zur Gottesgemeinschaft gelangt, ja
gehdrt, der nur getreuer Sachwalter und liebender Mitmensch ist, der gut ist, aber
nicht bewuflt gottglaubig, weil Gott sich ihm nie anders als unausdriicklich geoffen-
bart hat. (Dieses Schicksal scheinen heute aber viele zu haben . . .)

2. Nicht minder bedeutsam ist fur den Christen jedoch auch, was man als den zwei-
ten Zug am Bild Christi bezeichnen darf, der uns heute deutlicher geworden ist:
Christus trug und litt auch an der Welt, die er liebte, weil er sie mit géttlichem Auge
durch-schaute und dabei allenthalben auf ihre Unvollendetheit und Siindigkeit stief.
Er hat an sich selbst die Vergottlichung der Kreatur erfahren und geleistet, unter
Spannungen und unter der Todeserfahrung.

1 Vgl. Ernst E1): Fir die Welt erziehen. Wiirzburg 1962.



Christusnachfolge heute 89

Darum kann christliches Weltverstindnis und Weltverhdltnis nicht vorschnell zu-
frieden und harmlos-optimistisch sein. Der Mensch in der Christusnachfolge wird viel-
mehr immer wieder sein welthaftes Tun auch lassen, er wird dhnlich wie sein Meister
in die Preisung des Vaters eintreten und seinen Briidern das kommende Reich auch
im ausdriicklichen Zeugnis ansagen. Der Christusjiinger wird in seinem Gebet auch
seiner Meditation stets neu erfragen, was Gott jetzt am meisten von jhm verlangt
und ob sein Leben in der Welt schon geniigend ,christifiziert” ist. Vor allem wird
er seinem himmlischen Vater immer wieder Hoffnung und Sehnsucht bekunden.
Denn wer als Glaubender direkt von Gott beriihrt ist, wird und mufl immer wieder
leiden an der Verborgenheit und dem Schweigen Gottes in dieser Welt, er wird
schaudern vor der Sunde, die ins Antlitz der Welt eingetragen ist. Er wird den
Tag herbeisehnen und heranflehen, da die pompa diaboli aus dieser Welt entfernt
wird, die alles Hiesige in ihren Dienst nehmen und so seinem wahren Sinn ent-
fremden kann. Der Christ wird sich freuen auf die Stunde, in der die Welt geglutet
wird wie verschlacktes Erz, um nachher strahlend und voll verwendbar zu Tage zu
treten,

Solche Haltung wird den Christen wie seinen Meister zum Aushalten und Bewal-
tigen anleiten; sie wird ihm ruhige Gelassenheit gegeniiber den Dingen und Ablau-
fen schenken, aber ebenso eine wache Bereitschaft, die alle Angebote der Umwelt
durchprift und dann jenem folgt, in dem Gottes Sache mehr gedient ist. Die in der
Gnade unmittelbare Beriithrung mit Gott wird den Christusjiinger aber bisweilen
auch spiiren lassen: Hier oder dort hat Gott das Feld gleichsam seinem Widersacher -
Uberlassen; er ist da nicht mehr zu finden, und wer zu ihm will, kann nur noch ent-
flichen, aus dem Hiesigen in Gottes Arme hinein.

So ist auch das Leben des Jiingers Christi wie das seines Meisters von Spannungen
durchwaltet. Es ist sogar im wdrtlichen Sinn zerrissen. Auch iiber dem Leben des
Jungers ist das Kreuz des Meisters gezeichnet. Beide Balken, der horizontale und
der vertikale, der erdhafte und der aufstrebende, symbolisieren einen echten Auftrag
des Christen. Aber sie beide ragen und stofien ineinander und wollen als Last getra-
gen sein bis zur Stunde der Vollendung.

III

Wo ein Jiinger Christi dieses Verstindnis der Nachfolge aufbringt oder sich
wenigstens darum miht, wird ihm auch der Uollzug dieser Nachfolge mdglich sein.

1. Er wird niichtern damit rechnen und sich ber die dauernde Erfahrung der Tat-
sache nicht wundern, dafl er angefochten ist. Er ist sich bewuflt, dafl diese reiche,
faszinierende und perfektionierte Welt, an der er mitbaut und mitwirken muf}, ihm
gefihrlich werden kann — gleich einer Mauer, die alles verstellt, was hinter ihr und
auflerhalb ihrer liegt. Er erschrickt nicht unniitz und iiberstark dariiber, dal er Gott
gegeniiber Not hat: Not nicht nur in diesem und jenem, vielmehr Not mit dem
Glauben, ja mit dem Glaubenkdnnen iiberhaupt. Ein Christ unserer Zeit muf}
wissen, dafl ihn die Ohnmacht des Geistigen gegeniiber den Michten des Fleisches,
die Miidigkeit der Guten angesichts der Aktivitit der Anhinger des Bdsen, wie er
sie stiindlich erlebt, immer wieder betreffen und vor grundsitzliche Fragen stellen
werden. Er weif, dafl ihn die Gewalt des Todes und die anscheinend sinnlose Grau-



90 Wolfgang Nastainczyk

samkeit des alltdglichen Geschehens oft an den Rand des Unglaubens, ja der Ver-
zweiflung dringen kénnen. Er weif, dafl er immer wieder die Neigung verspiiren
wird, sich dieser scheinbar geschlossenen und gefilligen Welt ganz in die Arme zu
werfen, wie er es diesen und jenen ringsherum tun sieht. Und weiter muf§ der Jinger
heute wissen: Selbst wo er sich auf Gott eingelassen hat, wird sein Denken und
Sehnen immer wieder bedringt und durchbrochen sein von den Bildern und Wirk-
lichkeiten der siindigen Welt. Und dennoch ist fiir den Jiinger dies der Wille Gottes
— wie es Gottes Wille war bei seinem eingeborenen Sohn: dafl er in der Welt bleibe
und in ihr auf ihn zulebe bis zu der Stunde, die der Vater allein festgesctzt hat?, auch
da, wo er gemif diesem Willen Gottes ein Schweigen Gottes erdulden mufl.

Es scheint so zu sein, dafl Christusjiinger heute besonders deutlich und schmerz-
lich an dieser Gebrochenheit und Angefochtenheit leiden, von der im Grund das
Leben aller bestimmt war, die in Christi Nachfolge gestanden haben. Es mag sein,
daf der Christ dieser Tage sich das Ja zu seiner gekreuzigten Seinsweise besonders
abringen mufl. Es fehlt dem Christen ja heute der bergende Raum der Gesetze und
Gewohnheiten, die ithm die Jiingerschaft erleichtern. Es fehlen ihm die Scharen der
aus seinem Umkreis gewonnenen Beter, die sein Alltagsleben dauernd vor Gott
tragen, wie das etwa dem mittelalterlichen Christen geschah. Und die starken
Charaktere, die ohne solches Milieu und Klima ihren Glauben leben kénnen, viel-
leicht gar besser als inmitten solcher (ebenfalls nicht ungefihrlicher) Sicherungen,
sind seclten. Es fehlt den Christen heute fast immer die Vorausanweisung dafiir,
was sie da und dort, unter diesen oder jenen Umstinden, zu tun hitten. Sie sehen
sich als einzelne unberaten einer vielfiltig und uniibersehbar gewordenen Welt aus-
gesetzt, dic in den zehn Geboten kein ausreichendes regulatives Prinzip fiir den
Auftrag und alle Situationen des heutigen Christen besitzt.

2. Aber es gibt heute auch etwas, das die Jingerschaft erleichtert, eine nach langer
Zeit wiederentdeckte, wenn nicht ganz neu aufgebrochene christliche Wirklichkeit.
Die Angefochtenheit und Not unserer Tage hat den Glaubigen die Augen und das
Herz geoffnet fiir die, die dhnliche Wege gehen miissen und diirfen. Es war wohl
nie seit den Tagen, da die frithe Kirche in der Diaspora war, das Sudien nach dem
Bruder im Sein und Streben so stark wie in der Christenheit von heute. Wohl nie
seither herrschte so viel Freude iiber solche Gefdhrten und den Umgang mit ihnen,
einen Umgang, der sie und cinen selbst. bestirkt, befliigelt, aber auch beschdmt.

Der Formen, unter denen solche christliche Bridderlichkeit heute geschieht, sind
viele: Ehepartner entdecken sich als geistliches Geschenk aneinander; sie sehen Gott
und seinen Anspruch ausgedriickt im andern und spiiren die Kraft, ihn reicher zu
machen trotz der eigenen spirituellen Armut; Eltern werden neu und doppelt dank-
bar fiir ihre Kinder, bei deren religioser Fithrung ihr eigener Glaube wichst, sich
vertieft oder gar entziindet; Studenten von heute, wie nie zuvor mit Andersdenken-
den und dem andern Geschlecht im gemeinsamen Tun vereint, erkennen die Viel-
falt und Verschiedenheit der Wege Gottes besser und haben neuen Grund zur
Freude an ihm und aneinander und dem Werk, das sie anders, aber gemeinsam tun;
wo Christen heute um ihrer Nachfolge und ihres Namens willen aufeinandertreffen,

2 Vgl. K. Rahner: Der Glaube des Priesters heute, auszugsweise in: HK 17 (1962/63)
28—27, vollstandig in: Orientierung 26 (1962) 215—215, 227—231.



Liturgie und geistliches Leben 91

da geniigt es ihnen oft nicht mehr, nebeneinander, je fiir sich, Gott nahezukommen;
sie mochten sich wieder zusammenfinden, ehe sie zu ihm gehen, sie sehen einander als
von Gott angeboten an und méchten ihn miteinander ansprechen; Liturgie ist hente
weithin nicht mehr Alleinhandlung des Klerus, sie wird wieder synaxis, gemein-
sames Tun aller vor Gott Versammelten, dhnlich wie in den Tagen der jungen
Kirche; Priester sehen sich nicht mehr nur in der Rolle des Weisung gebenden,
schenkenden Vaters, sondern auch in der des dienenden und mitbeschenkten Bruders;
Freunde aus frohlichen Tagen entdecken neue Seiten anecinander: die geistliche
Erfahrung und Kraft des andern, sein Voraussein auf dem gleichen Weg oder seine
Hilfsbedirftigkeit in wohlbekannter Situation.

Angefochtenheit und Briiderlichkeit — das sind also Wesensmerkmale heutiger
Christusnachfolge.

Und gilbe es sonst nichts mehr, was einer Gemeinschafl von Christen auflerhalb
einer kirchlichen Gemeinde und iiber eine solche hinaus Berechtigung verliehe, dies
wire genug dafiir: Dafl ihre Glieder ein wenig versuchen, einander die Christus-
nadhfolge zu erleichtern. Und das diirfen wir einander doch wohl an einem Tag
wie dem heutigen einmal wieder bestitigen und danken: Solche Hilfe fiir unsere
Jiingerschaft geschieht, wenn wir uns treffen. Wenig, zu wenig noch, anfanghaft erst,
oft z6gernd und nur scheu schenken wir sie einander — aber doch. Denn immer,
wenn wir einander begegnen, kommt die Rede auf den Menschen, der von Gott
angesprochen ist, anf den Menschen, der versucht, Christus heute nachzufolgen und
Christophorusdienste zu tun,

Liturgie und geistliches Leben
Die Spiritnalitidt der Constitutio de Sacra Liturgia

Von Josef Andreas Jungmann SJ, Innsbruck

Die Anfinge der Liturgischen Bewegung, als deren reife Frucht die Konstitution
des Zweiten Vatikanischen Konzils iiber die Heilige Liturgie vom 4. Dezember 1964
gelten darf, waren von einer scharfen Kontroverse tiber das Verhiltnis von Liturgie
und geistlichem Leben begleitet. In der ersten Frende tber die Entdedkung der litur-
gischen Werte, kam man zu Behauptungen, die die christliche Frémmigkeit aus-
schlieBlich mit Liturgie gleichsetzten und daneben die Pflege der Betrachtung oder
Gewissenserforschung und anderer Ubungen der kirchlichen Uberlieferung als iiber-
fliissige Miihe, als halbprotestantischen Individualismus hinstellten. Dem hielt die
andere Seite, gestiitzt auf damalige Lehrbiicher der Liturgik, entgegen, daf Liturgie
nichts anderes sei als Zeremonienwesen, duflerliche Umkleidung eines sakramen-
talen Kerns, der religids allein von Bedeutung sei und zn dem eben Meditation und





