
Liturgie und geistliches Leben 91 

da genügt es ihnen oft nicht mehr, nebeneinander, je für sich, Gott nahezukommen; 
sie möchten sich wieder zusammenfinden, ehe sie zu ihm gehen, sie sehen einander als 
von Gott angeboten an und möchten ihn miteinander ansprechen; Liturgie ist heute 
weithin nicht mehr Alleinhandlung des Klerus, sie wird wieder synaxis, gemein- 
sames Tun aller vor Gott Versammelten, ähnlich wie in den Tagen der jungen 
Kirche; Priester sehen sich nicht mehr nur in der Rolle des Weisung gebenden, 
schenkenden Vaters, sondern auch in der des dienenden und mitbeschenkten Bruders; 
Freunde aus fröhlichen Tagen entdecken neue Seiten aneinander: die geistliche 
Erfahrung und Kraft des andern, sein Voraussein auf dem gleichen Weg oder seine 
Hilfsbedürftigkeit in wohlbekannter Situation. 

Angefochtenheit und Brüderlichkeit • das sind also Wesensmerkmale heutiger 
Christusnachfolge. 

Und gäbe es sonst nichts mehr, was einer Gemeinschafl von Christen außerhalb 
einer kirchlichen Gemeinde und über eine solche hinaus Berechtigung verliehe, dies 
wäre genug dafür: Daß ihre Glieder ein wenig versuchen, einander die Christus- 
nachfolge zu erleichtern. Und das dürfen wir einander doch wohl an einem Tag 
wie dem heutigen einmal wieder bestätigen und danken: Solche Hilfe für unsere 
Jüngerschaft geschieht, wenn wir uns treffen. Wenig, zu wenig noch, anfanghaft erst, 
oft zögernd und nur scheu schenken wir sie einander • aber doch. Denn immer, 
wenn wir einander begegnen, kommt die Rede auf den Menschen, der von Gott 
angesprochen ist, auf den Menschen, der versucht, Christus heute nachzufolgen und 
Christophorusdienste zu tun. 

Liturgie und geistliches Leben 
Die Spiritualität der Constitutio de Sacra Liturgia 

Von Josef Andreas Jungmann SJ, Innsbruck 

Die Anfänge der Liturgischen Bewegung, als deren reife Frucht die Konstitution 
des Zweiten Vatikanischen Konzils über die Heilige Liturgie vom 4. Dezember 1964 
gelten darf, waren von einer scharfen Kontroverse über das Verhältnis von Liturgie 
und geistlichem Leben begleitet. In der ersten Freude über die Entdeckung der litur- 
gischen Werte, kam man zu Behauptungen, die die christliche Frömmigkeit aus- 
schließlich mit Liturgie gleichsetzten und daneben die Pflege der Betrachtung oder 
Gewissenserforschung und anderer Übungen der kirchlichen Überlieferung als über- 
flüssige Mühe, als halbprotestantischen Individualismus hinstellten. Dem hielt die 
andere Seite, gestützt auf damalige Lehrbücher der Liturgik, entgegen, daß Liturgie 
nichts anderes sei als Zeremonienwesen, äußerliche Umkleidung eines sakramen- 
talen Kerns, der religiös allein von Bedeutung sei und zu dem eben Meditation und 



92 Josef Andreas Jungmann 

Aszese hinzutreten müßten1. Die Wogen haben sich längst geglättet. Recht und 
Bedeutung persönlicher Frömmigkeitsübungen sind noch einmal in aller Deutlich- 
keit durch Pius XII. klargestellt worden2. Von der Liturgie ist inzwischen in einer 
ungeahnt reichen Literatur ein Bild entworfen worden, das sie als etwas ganz ande- 
res erscheinen läßt denn als äußerliches Zeremonienwesen, das aber ebenso ihre 
Grenzen sichtbar macht. 

Auf dem Hintergrund dieser Entwicklung ist es wohl von Interesse, zu fragen, wie 
die Konstitution des Konzils, von höchster Warte die Dinge überschauend, die Funk- 
tion der Liturgie im Gesamtleben der Kirche bestimmt und welche richtunggebenden 
Winke in diesem Gesetzeswerk für den Bereich des geistlichen Lebens von Bedeu- 
tung sein könnten. 

Entscheidend scheint mir dafür zu sein, welche Theologie hinter allen liturgischen 
Verordnungen der Konstitution steht. Ist doch die Bedeutung der Theologie für alles 
religiöse Verhalten und Tun auch in der geistlichen Literatur der letzten Jahrzehnte 
immer mehr erkannt worden. Schon die Übernahme des Terminus •Spiritualität" ist 
dafür ein sprechender Beweis. Während eine ältere Überlieferung fast nur von 
•Aszese" sprach und damit den persönlichen Leistungen ein übergroßes Gewicht 
zuzuerkennen versucht war, ist wieder klar geworden, daß zwischen dogmatischem 
Wissen, liturgischem Tun und spirituellem Ergriffensein eine unauflösliche Einheit 
herrschen muß. 

Welcher Art ist also die Theologie der Constitutio, die an vielen Stellen, zumal im 
ersten Kapitel, ausgiebig zu Wort kommt? Kann man überhaupt von einer einheit- 
lichen theologischen Schau sprechen? Das ist durchaus der Fall. Die Welt des Glau- 
bens tritt uns als eine große, alles umfassende Harmonie entgegen. Daß die Majestät 
Gottes über allem steht, ist mit dem Thema des Gottesdienstes von selbst gegeben. 
•In der irdischen Liturgie singen wir dem Herrn mit der ganzen Schar des himm- 
lischen Heeres den Lobgesang der Herrlichkeit" (8)3. Aber während noch in der viel- 
genannten Instructio der Ritenkongregation vom 3. September 1958 gesagt wird, 
die actiones liturgicae seien bestimmt ad debitum cultum Deo, Sanctis ac Beatis 
deferendum4, also von Gott unmittelbar der Sprung zu den Heiligen geschieht, wird 
in der Constitutio, die sich freilich auch nicht auf wenige Worte zu beschränken 
braucht, vor Maria und den Heiligen Christus der Herr herausgestellt und der ihm 
gebührende Kult erwähnt (7; 84). Die in Christus begründete Heilsordnung wird mit 
großer Liebe gezeichnet. Ihr gilt gleich am Anfang eine lobpreisende Schilderung 
(5•8), in der die Linien von Gottes Heilsratschluß bis zur Erwartung der glor- 
reichen Wiederkunft des Erlösers gezogen werden. In kurzen Strichen wird dieses Bild 

1 Die Kontroverse wurde hauptsächlich in den Jahren 1913/14 zwischen M. Festugiere 
OSB und J. Navatel SJ geführt, hat sich dann aber noch lange fortgesetzt; vgl. die um- 
fangreiche Bibliographie bei H. Schmidt, Introductio in liturgiam occidentalem, Rom 
1960, 88•98, und das ganze Kapitel •Liturgia et perfectio Christiana" (S. 88•130). • Der 
Gegenstand hat vor einigen Jahren eine monographische Darstellung gefunden in der Trierer 
Dissertation von J. H. Miller, The relationship between liturgical and private prayer 
(1955). 

2 •Mediator Dei": AAS 39 (1947) 537. 
3 Die eingeschalteten Ziffern verweisen auf die Artikel der Constitutio. 
4 AAS 50 (1958) 632. 



Liturgie und geistliches Leben 93 

dann noch einmal am Beginn des Kapitels vom Kirchenjahr gezeichnet: •Im Kreis- 
lauf des Jahres entfaltet sie (die Kirche) das ganze Mysterium Christi von der 
Menschwerdung und Geburt bis zur Himmelfahrt..." (102). Erst ein weiterer 
Artikel fügt hinzu: •Bei der Feier dieses Jahreskreises ... verehrt die heilige Kirche 
mit besonderer Liebe die selige Gottesgebärerin... In ihr bewundert und preist sie 
die erhabene Frucht der Erlösung" (103). Und schließlich heißt es noch: •In diesen 
Kreislauf des Jahres hat die Kirche auch die Gedächtnistage der Märtyrer und der 
anderen Heiligen eingefügt, die ... das ewige Heil bereits erlangt haben" (104). Die 
Verehrung der Gottesmutter und der Heiligen ist also der Heilsgeschichte eingeord- 
net und damit an ihren richtigen theologischen Ort gestellt. 

Die schon hier sichtbar werdende heilsgeschichtliche Darstellungsweise wird auch 
weiterhin folgerichtig durchgehalten. Als Hintergrund der Reformbestimmungen 
wird nicht eine Schul-Dogmatik entworfen; die einzelnen •Glaubenswahrheiten" 
werden nicht gesondert betrachtet und dann in eine abstrakt-logische Ordnung 
gebracht. Der Blick ist vielmehr auf das gerichtet, was Gott tut, was durch Christus 
geschehen ist und geschieht, was sich in der Kirche fortsetzt bis zum Tag der Voll- 
endung. Es ist ein großes Werden in der Welt, ein Wachsen und Reifen bis zur 
Ernte. In Artikel 6 wird das so umrissen: •Wie daher Christus vom Vater gesandt 
ist, so hat er selbst die vom Heiligen Geist erfüllten Apostel gesandt... So werden 
die Menschen durch die Taufe in das mysterium paschale Christi eingefügt: Mit 
Christus gestorben, werden sie mit ihm begraben und mit ihm auf erweckt... Ebenso 
verkünden sie, so oft sie das Herrenmahl genießen, den Tod des Herrn, bis er 
wiederkommt." 

Im Mittelpunkt solcher heilsgeschichtlicher Betrachtungsweise steht das mysterium 
paschale, das Ostergeheimnis. Was bedeutet das? Zunächst, daß Christus nicht als 
eine bloße Gestalt der Vergangenheit gesehen wird, sondern als der Auferstandene, 
der nicht mehr stirbt (Rom 6, 9), in dem der Kreuzestod geschichtsmächtige Gegen- 
wart geworden ist. Er ist derjenige, qui vivit et regnat, der lebt und herrscht; der in 
gloria Dei Patris, in der Herrlichkeit des Vaters ist. Gewiß werden die vergangenen 
Ereignisse aus seinem Leben im Evangelium gelesen und in Erinnerung gerufen. 
Aber das Gedächtnis der Heilsereignisse, ihre Anamnese • ein wesentlicher Faktor 
aller christlichen Liturgie • ist mehr als bloß menschliche Erinnerung; in ihr wer- 
den die •Mysterien der Erlösung", wie die Constitutio sagt, irgendwie gegenwärtig 
(quodammodo praesentia), so daß •die Gläubigen mit ihnen in Berührung kommen 
und mit der Gnade des Heiles erfüllt werden" (102). Vor allem betont die Consti- 
tutio die Gegenwart des Herrn selbst: Er ist gegenwärtig in der Eucharistie, und 
zwar nicht nur in den eucharistischen Gestalten, sondern auch •in der Person dessen, 
der den priesterlichen Dienst vollzieht." •Gegenwärtig ist er mit seiner Kraft in den 
Sakramenten ... Gegenwärtig ist er in seinem Wort, das er selbst spricht, wenn die 
heiligen Schriften in der Kirche gelesen werden. Gegenwärtig ist er schließlich, wenn 
die Kirche betet und singt, er, der versprochen hat: Wo zwei oder drei versammelt 
sind in meinem Namen, da bin ich mitten unter ihnen" (7). 

Man könnte in solchen Wendungen den Ausdruck einer sehr uneigentlichen, 
poetisch aufwertenden Betrachtungsweise erblicken. Und gewiß stehen nicht alle 
diese Formen der Gegenwart auf einer Ebene. Die zentrale, wesenhafte Gegenwart 



94 Josef Andreas Jungmann 

Christi in den eucharistischen Gestalten ist eine andere als sein wirkendes Anwesend- 
sein in den übrigen Sakramenten. Und noch einmal anders ist die Gegenwart des 
Herrn im verkündeten Wort und schließlich jene in der heiligen Versammlung, die 
ja schon damit gegeben ist, daß er das Haupt des mystischen Leibes ist. Gleichwohl 
ist die Betonung auch dieser Gegenwartsweisen von entscheidender Bedeutung für 
ein wirkliches Verständnis der Liturgie. Wo aber dieses Verständnis gewonnen ist, 
wird es sich von selbst in der ganzen Breite des geistlichen Lebens auswirken. Wer 
das mysterium paschale und damit die Gegenwart Christi verstanden und innerlich 
in sich aufgenommen hat, wird z. B. nicht mehr so leicht an Weihnachten bei der 
Eucharistiefeier, vielleicht gar nach der Wandlung, •Stille Nacht" anstimmen 
können. Dabei leugnet niemand, daß es sich hier um ein inniges und im höchsten 
Grade volkstümliches Weihnachtslied handelt5. Aber es gehört mit vielen anderen 
ähnlicher Art zur Krippenpoesie, in der sich die fromme Phantasie betrachtend 
zurückversetzt in die Vergangenheit und in den Stall von Bethlehem; in der Liturgie 
dagegen haben wir es mit der Gegenwart und mit einer gegenwärtigen Wirklichkeit 
zu tun. Da ist Christus nicht mehr ein Kind, sondern der Kyrios, der Herr, der durch 
seine Kindheit hindurchgegangen ist, nicht mehr der Christus patiens, der leidende 
Christus, sondern der Christus passus et gloriosus, der Gelitten-habende und nun 
Glorreiche, der zur Rechten des Vaters thront. Das mysterium paschale, das österliche 
Moment ist darum eine Komponente bei jeder Festfeier, auch im Advent, auch an 
Weihnachten, auch am Karfreitag. Immer vollzieht das feierliche Gebet unserer 
römischen Liturgie denselben Aufstieg: Per Dominum nostrum Jesum Christum; 
immer hat sie ihn als den Mittler vor Augen, der das Leben des Menschen • Geburt, 
Leiden und Tod • unverkürzt auf sich genommen und in die Herrlichkeit des 
Vaters heimgeholt hat. Wem das einmal bewußt geworden ist, dem wird sich auch 
in der persönlichen Frömmigkeit die schauende Versenkung in die Geschichte mit 
dem Wissen um die Gegenwart verbinden, und sein Beten bleibt nicht mehr auf der 
Ebene eines •Als-ob" stehen. Das heißt nicht, daß auch im Privatgebet immer die 
strenge Ordnung des •per Christum." herrschen müsse6, aber das lebendige Bewußt- 
sein der Verbindung mit Ihm wird sich auch hier wohltätig und fruchtbringend aus- 
wirken. 

Es war die schwache Seite der Volksfrömmigkeit des späteren Mittelalters, daß 
man die genannten Tatsachen weithin aus dem Auge verlor. Man entwickelte in der 
Seelsorge dieser Zeit einen großen Eifer und ein Geschick in der Darstellung des 
geschichtlichen Lebens Jesu; man braucht nur an die zahlreichen Mysterienspiele, 
Weihnachtsspiele und Passionsspiele zu denken. Auch die Messe selbst wurde in der 
allegorischen Umdeutung als eine Art Schauspiel verstanden, worin man die Ge- 
schichte der Erlösung dargestellt sah, von den Rufen der Väter bis zur Himmelfahrt 
des Herrn. Das Mittelalter hat auch das Altarssakrament mit großem Eifer verehrt; 

5 Die Verbreitung des Liedes ist neuerdings für Europa • vom Isländischen und Fin- 
nischen bis zum Neugriechischen • in einer wissenschaftlichen Monographie dargestellt wor- 
den durch E. Komjathi-Schwartz, Europa singt •Stille Nacht, heilige Nacht" 
(Schlern-Schriften 230), Innsbruck 1963. 

e Etwas anderes ist es, wenn es sich um Gebet in öffentlichen Andachten, sacra exercitia 
(13), handelt. Dieses sollte sich als Gebet der Kirche ebenfalls nach den Wesensgesetzen 
kirchlichen Betens richten. 



Liturgie und geistliches Leben 95 

die Fronleichnamsfrömmigkeit ist damals entstanden und in mannigfachen Formen 
entfaltet worden. Aber das Bewußtsein, daß das Heil und der Bringer des Heils 
nicht bloß in der strahlenden Monstranz, sondern auf vielfache Weise in der Kirche 
gegenwärtig ist, daß er in seiner österlichen Herrlichkeit fortlebt und als solcher das 
Haupt der Kirche ist und in den Sakramenten weiter wirkt, war beim Durchschnitt 
der Gläubigen nicht mehr genügend lebendig. Darum die übermäßige Betonung der 
sekundären Mittlerschaften. Nicht nur Maria und die Heiligen stehen weit stärker 
im Vordergrund, als es ihrer Stellung in der tatsächlichen Heilsordnung entspricht; 
auch die Reliquien und die Ablässe werden in übertriebener, nicht mehr gesunder 
Weise eingeschätzt, um die Lücke auszufüllen, die durch das fehlende Bewußtsein 
von der Heilsgegenwart Christi entstanden war. So fanden die Reformatoren hin- 
reichenden Anlaß zu einer leidenschaftlichen Kritik, die freilich ihrerseits weit über 
das Ziel hinausschoß. 

Es handelt sich bei dem, was die Constitutio anstrebt, nicht um die Wiederauf- 
nahme bestimmter (altchristlicher) Formen und Formeln für die Frömmigkeit, 
sondern um die Erneuerung eines wahrhaft •christlichen" Bewußtseins in der vollen 
und prägnanten Bedeutung des Wortes, in dem Sinn, daß der lebendige, gegen- 
wärtige Christus wieder in der Mitte christlicher Lebensauffassung steht, daß er 
unter uns weilt und handelt. Der Christ lebt nicht nur im Wissen von der Allgegen- 
wart und Nähe Gottes im allgemeinen Sinn des Schöpfer-und-Geschöpf-Verhält- 
nisses. Auch die Note des Vertrauens, die wir unter Hinweis auf die gnadenhafte 
Verbindung mit Gott damit zu verbinden suchen, erschöpft nicht das christliche Ideal; 
denn sie verfällt zu leicht abstrakter Blässe. Sie kann und soll gestärkt und gestützt 
werden durch das Wissen, daß wir durch Christus hineingenommen sind in sein 
Sohnesverhältnis, daß wir durch ihn wahrhaft Zutritt haben zum Vater, daß wir also 
in ihm schon der zukünftigen Welt angehören. Es ist jenes christliche Bewußtsein, von 
dem die Briefe des heiligen Paulus erfüllt sind: Hier bewegt sich das Leben der 
Christen einfach in einer neuen Atmosphäre, •in Christus". Alle Dinge werden •in 
Christus" betrachtet und beurteilt. Davon empfängt das Leben seine Impulse, seine 
zuversichtliche Stimmung, aber auch seine weltüberwindende Kraft. 

Diese heilsgeschichtliche Betrachtungsweise, die den Ton auf das lebendige Ge- 
schehen und Werden legt, finden wir auch im zweiten Kapitel der Constitutio wie- 
der, das die Überschrift trägt: De sacrosancto Eucharistiae mysterio. Die Eucharistie 
wird hier Mysterium genannt, nicht um ihren Charakter als dogmatisches Glaubens- 
geheimnis, als Geheimnis für den Verstand hervorzuheben, sondern um sie in der 
Weise ältester Überlieferung als zeichenhaftes, heiliges und insofern geheimnisvolles 
Geschehen kenntlich zu machen. Dieses Geschehen wird wiederum in den großen 
Gesamtplan christlicher Heilsordnung und Heilsgeschichte eingefügt. Es wird zusam- 
mengeschaut mit dem Erlösungsgeschehen; denn die Eucharistie ist eingesetzt, um 
darin •das Opfer des Kreuzes durch die Zeiten hindurch bis zu Seiner Wiederkunft 
fortdauern zu lassen" (47). Es wird auf solche Weise zugleich die Aufspaltung in 
verschiedene Aspekte vermieden, die in der religiösen Literatur so lange üblich war. 
Es wird nicht getrennt gehandelt vom Meßopfer und von der Kommunion; ein 
besonderer Kult des Sakraments ist überhaupt nicht erwähnt, obwohl dies einzelne 
Bischöfe gewünscht hätten; er wird selbstverständlich noch weniger mißbilligt. 



96 Josef Andreas Jungmann 

Die Feier der Eucharistie ist nun jener Vorgang, bei dem Christus sich im inten- 
sivsten Sinne •die Kirche seine geliebte Braut" •zugesellt" (7), und zwar die Kirche 
als Volk Gottes, als Versammlung der Gläubigen. Die Dynamik der heilsgeschicht- 
lichen Betrachtung greift also auf die Kirche über. Das ganze Interesse der Reform- 
bestimmungen ist darauf gerichtet, daß die Gläubigen •die unbefleckte Opfergabe 
darbringen nicht nur durch die Hände des Priesters, sondern auch gemeinsam mit 
ihm" (48), und daß dabei •das Opfer der Messe auch in der Gestalt seiner Riten 
seelsorglich voll wirksam werde" (49). Daraus fließen alle einzelnen Reformbestim- 
mungen, die sogar eine tiefgreifende Überprüfung des Meßordo (50) und eine Ein- 
schränkung des Lateins als Liturgiesprache (54) umfaßt. Es versteht sich von selbst, 
daß von der Verbesserung der äußeren Formen nicht automatisch eine verinner- 
lichende Wirkung dieser Formen ausgehen wird. Es geht um die •fromme" Teil- 
nahme der Gläubigen (50). Es muß, wie schon im vorausgehenden ersten Kapitel 
betont wurde, darüber gewacht werden, daß nicht bloß die Gesetze des gültigen und 
erlaubten Vollzugs beachtet werden, sondern die Gläubigen •bewußt, tätig und mit 
geistlichem Gewinn" daran teilnehmen (11). Mit einem Wort Pius' X. wird erklärt: 
die volle aktive Teilnahme der Gläubigen müsse darum befördert werden, weil die 
Liturgie •die erste und notwendige Quelle (ist), aus der die Christen wahrhaft 
christlichen Geist schöpfen sollen" (14). Die Gläubigen sollen so, indem sie das Opfer 
mitdarbringen, •sich selber darzubringen lernen" (48). Damit wird anknüpfend an 
ein Augustinuswort7 der letzte Sinn des eucharistischen Opfers und damit der letzte 
Sinn aller Formen, in die dieses gekleidet ist, hervorgehoben. 

Wenn es gelingt, die Gläubigen zu einem solchen Verständnis der Messe zu führen, 
wird nicht nur jene Haltung überwunden, die sich mit einer äußeren Anwesenheit 
begnügen und eben darin die Erfüllung einer Pflicht erblicken möchte; indem die 
Eucharistie die ihr zukommende Stellung einnimmt, wird sie zugleich zu einem 
mächtigen Faktor, um das gesamte religiöse Leben zur Einheit zusammenzuführen 
und vor Zersplitterung zu bewahren. Die magnetisch ordnende Kraft einer recht 
verstandenen und innerlich vollzogenen Eucharistiefeier • und allgemein recht 
gelebter Liturgie • wird allem den ihm zukommenden Ort anweisen. 

Neben der Betonung der umfassenden und krönenden Aufgabe eucharistischer 
und liturgischer Frömmigkeit wird auch vom Konzil, wie schon in •Mediator Dei", 
noch einmal festgestellt: Liturgie ist nicht alles, weder im Leben der Kirche, in der 
eine vielfältige Sorge notwendig ist, um die Menschen zur Verherrlichung Gottes 
im Kult zu bereiten (9), noch im religiösen Leben des einzelnen (12). Ohne das per- 
sönliche Beten des einzelnen würde die Liturgie hohl bleiben. Darum fügt die Con- 
stitutio, nachdem sie vom Mitleben der Gläubigen mit der Liturgie gesprochen hat, 
ergänzend hinzu: •Das geistliche Leben deckt sich aber nicht schlechthin mit der 
Teilnahme an der heiligen Liturgie" (12). Sie weist in diesem Zusammenhang auf 
das Wort des Herrn hin: •Wenn du betest, gehe in dein Kämmerlein..." und 
betont die Notwendigkeit der Aszese: wir müssen allezeit •das Sterben Jesu an 
unserem Leibe tragen" (12). An anderer Stelle wird insbesondere an die Buße in der 
Quadragesima erinnert; sie soll nicht bloß dem Gutdünken des einzelnen überlassen 
bleiben: •Die Buße in der vierzigtägigen Fastenzeit sei nicht nur eine innere und 

7 De civitate Dei X, 20 (CSEL 40,1, 481). 



Liturgie und geistliches Leben 97 

individuelle Übung, sondern auch eine äußere und soziale. Die Bußpraxis soll je 
nach den Möglichkeiten unserer Zeit... wie auch nach den Verhältnissen der Gläu- 
bigen gepflegt und ... empfohlen werden" (110). Durch solche Betonung individuel- 
ler Frömmigkeit in einem Dokument, das von der Liturgie handelt, die ja ihrem 
Wesen nach gemeinsames Tun ist, wird offenbar, wie sehr die Constitutio das geist- 
liche Leben als einen Zusammenklang von Einzelpersönlichkeit und Gemeinschaft 
sieht und fördern will. 

Wie sehr sie mit dem persönlichen Gebet des einzelnen rechnet, zeigt sich besonders 
im vierten Kapitel, De officio divino, über das Stundengebet. Die beträchtliche Kür- 
zung, die für das Offizium vorgesehen ist, hat nicht zuletzt den Sinn, den Klagen zu 
begegnen, der mit seelsorglichen Arbeiten überladene Priester finde neben dem 
Brevier keine Zeit mehr für Betrachtung und geistliche Lesung. Darüber hinaus zielt 
aber die Reform auch darauf hin, dem Brevier sowohl inhaltlich • Betonung der 
Lesungen (89c 92) • wie in der Verteilung der Hören auf den Tag eine Gestalt zu 
geben, die der Gefahr einer bloßen Ableistung tunlichst begegnet und eine würdige 
Verrichtung erleichtert (87). Es wird erklärt, daß das Stundengebet •Quelle der 
Frömmigkeit und Nahrung für das persönliche Beten" sein solle, und es ergeht •die 
beschwörende Mahnung, daß dabei das Herz mit der Stimme zusammenklinge" (90). 
Der Bericht des Relators, mit dem der Entwurf in seiner endgültigen Fassung am 22. 
November 1963 in der Aula Concilii vorgelegt wurde, betont, daß im Schema aus 
diesem Grunde nichts von einer Verpflichtung zum lippenmäßigen Rezitieren (reci- 
tatio oralis) des Stundengebetes gesagt werde, und spricht im übrigen die Erwartung 
aus, daß in einem anderen Konzilsschema ausdrücklich von der Verpflichtung zum 
inneren Gebet (oratio mentalis) und zur geistlichen Lesung die Rede sein werde. Die 
Bemerkung war durch die iuxta-modum-Stimmen einer größeren Anzahl von Kon- 
zilsvätern veranlaßt, die sogar die Ersetzbarkeit der Matutin durch eine geistliche 
Lesung beantragt hatten. In einem gewissen Ausmaß wird diesem Wunsch auch 
jetzt schon Rechnung getragen, wenn es in Artikel 97 heißt: •In besonderen Fällen 
und aus gerechtem Grunde" können die Ordinarien •ihre Untergebenen von der 
Verpflichtung zum Stundengebet ganz oder teilweise dispensieren oder eine Um- 
wandlung vornehmen (commutare)". 

Das Konzil hat sich vor einem schwierigen Dilemma gesehen. Einerseits durfte 
eine durch tausendjährige Überlieferung geheiligte Form nicht leichthin zerbrochen, 
höchstens zurechtgerückt werden. Das Offizium sollte also den Grundcharakter des 
Chorgebetes behalten, obwohl es nur mehr in einem winzigen Bruchteil der Fälle als 
solches verrichtet werden kann. Andererseits mußte und wollte das Konzil, soweit 
nur möglich, dem Bedürfnis der Einzelbeter Rechnung tragen • die Gebetserfah- 
rung und Gebetsüberlieferung der Jahrhunderte wies schon lange in die Richtung 
einer Bevorzugung des inneren Gebetes • und die überlieferte Gebetspflicht des 
Priesters in der Weise neu ordnen, daß sie nicht nur die Erfüllung einer Vor- 
schrift, sondern in stärkerem Maße als bisher Stütze und Nahrung der persönlichen 
Frömmigkeit zu sein vermag. Man darf wohl sagen, daß eine Lösung getroffen wor- 
den ist, wie sie in der gegenwärtigen Lage der Dinge eben möglich war. Jedenfalls 
wird hier offenbar, wie sehr dem Konzil die Wichtigkeit des persönlichen Gebetes 
und die Verantwortung für das geistliche Leben des Priesters vor Augen stand. 



98 Adolf Haas 

Aber dann wird doch wieder das kühne Wort gesprochen: Die Liturgie sei •der 
Gipfel, dem das Tun der Kirche zustrebt, und zugleich die Quelle, aus der all ihre 
Kraft strömt" (10), culmen et fons. Diesen Satz, der schon im ersten Entwurf stand, 
haben manche Konzilsväter zu anspruchsvoll gefunden; aber er ist, nachdem die 
nötigen Erklärungen gegeben waren, stehengeblieben. Der Satz gilt natürlich in 
erster Linie von dem, was in der Mitte aller Liturgie steht, von der Feier der Eucha- 
ristie. Die ganze Arbeit der Kirche und schließlich auch alle Weltarbeit der Laien in 
der Kirche muß immer wieder einmünden in jene Verherrlichung Gottes, die Chri- 
stus der Herr begründet hat und die in der Liturgie verwirklicht wird: Per ipsum 
Deo Patri omnis honor et gloria! Der Sonntag und die sonntägliche Eucharistiefeier 
müßte daher auch den Gläubigen als der Höhepunkt erscheinen, auf den das Arbeits- 
leben der Woche hinstrebt und der diesem Sinn und Weihe verleiht. So und nur so 
wird die Liturgie notwendig wieder zur Quelle neuen Lebens. Die recht gefeierte 
Eucharistie und die in ihr vollzogene restlose Hingabe an Gottes Willen im An- 
schluß an den Hohenpriester Christus findet folgerichtig ihre Fortsetzung im nach- 
folgenden Alltag. Was im heiligen Zeichen beteuert wurde, muß im Leben aus- 
geführt werden. Das wird aber nicht möglich sein ohne das Zwischenglied einer auch 
in die Arbeitswoche hineinreichenden Pflege individueller Frömmigkeit. Die große 
Harmonie, die im gemeinsamen Gottesdienst erklungen ist, muß mehr oder weniger 
deutlich weiterklingen in den mannigfachen Formen des persönlichen Gebetes, in 
Herzenserhebung und Besinnung, in Selbstprüfung und Einkehr. So aber kann und 
soll das Leben des Christen zu einem immerwährenden Gottesdienst werden. 

Welt in Christus - Christus in Welt 
Darstellung und Deutung der geistlichen Lehre bei Teilhard de Chardin 

Von Adolf Haas SJ, Pullach bei München 

I 
Grundlinien seines Welt- und Menschenbildes 

1. Der Sinn für Einheit und Ganzheit 

In einem Brief, den Teilhard de Chardin am 7. August 1927 in China (Tientsin) 
geschrieben hat, heißt es: •Nun nehme ich deutlich wahr, wie sehr mein inneres 
Leben endgültig beherrscht wird von diesen beiden Zwillingsbergen: ein grenzen- 
loser Glaube an unseren Herrn, den Quell alles Lebens der Welt, und ein unver- 
wirrbarer Glaube an die Welt (besonders an die Welt des Menschen), die von Gott 
belebt ist. Opportune, importune, wie der hl. Paulus sagt, fühle ich mich entschlossen, 




