Liturgie und geistliches Leben 91

da geniigt es ihnen oft nicht mehr, nebeneinander, je fiir sich, Gott nahezukommen;
sie mochten sich wieder zusammenfinden, ehe sie zu ihm gehen, sie sehen einander als
von Gott angeboten an und méchten ihn miteinander ansprechen; Liturgie ist hente
weithin nicht mehr Alleinhandlung des Klerus, sie wird wieder synaxis, gemein-
sames Tun aller vor Gott Versammelten, dhnlich wie in den Tagen der jungen
Kirche; Priester sehen sich nicht mehr nur in der Rolle des Weisung gebenden,
schenkenden Vaters, sondern auch in der des dienenden und mitbeschenkten Bruders;
Freunde aus frohlichen Tagen entdecken neue Seiten anecinander: die geistliche
Erfahrung und Kraft des andern, sein Voraussein auf dem gleichen Weg oder seine
Hilfsbedirftigkeit in wohlbekannter Situation.

Angefochtenheit und Briiderlichkeit — das sind also Wesensmerkmale heutiger
Christusnachfolge.

Und gilbe es sonst nichts mehr, was einer Gemeinschafl von Christen auflerhalb
einer kirchlichen Gemeinde und iiber eine solche hinaus Berechtigung verliehe, dies
wire genug dafiir: Dafl ihre Glieder ein wenig versuchen, einander die Christus-
nadhfolge zu erleichtern. Und das diirfen wir einander doch wohl an einem Tag
wie dem heutigen einmal wieder bestitigen und danken: Solche Hilfe fiir unsere
Jiingerschaft geschieht, wenn wir uns treffen. Wenig, zu wenig noch, anfanghaft erst,
oft z6gernd und nur scheu schenken wir sie einander — aber doch. Denn immer,
wenn wir einander begegnen, kommt die Rede auf den Menschen, der von Gott
angesprochen ist, anf den Menschen, der versucht, Christus heute nachzufolgen und
Christophorusdienste zu tun,

Liturgie und geistliches Leben
Die Spiritnalitidt der Constitutio de Sacra Liturgia

Von Josef Andreas Jungmann SJ, Innsbruck

Die Anfinge der Liturgischen Bewegung, als deren reife Frucht die Konstitution
des Zweiten Vatikanischen Konzils iiber die Heilige Liturgie vom 4. Dezember 1964
gelten darf, waren von einer scharfen Kontroverse tiber das Verhiltnis von Liturgie
und geistlichem Leben begleitet. In der ersten Frende tber die Entdedkung der litur-
gischen Werte, kam man zu Behauptungen, die die christliche Frémmigkeit aus-
schlieBlich mit Liturgie gleichsetzten und daneben die Pflege der Betrachtung oder
Gewissenserforschung und anderer Ubungen der kirchlichen Uberlieferung als iiber-
fliissige Miihe, als halbprotestantischen Individualismus hinstellten. Dem hielt die
andere Seite, gestiitzt auf damalige Lehrbiicher der Liturgik, entgegen, daf Liturgie
nichts anderes sei als Zeremonienwesen, duflerliche Umkleidung eines sakramen-
talen Kerns, der religids allein von Bedeutung sei und zn dem eben Meditation und



92 Josef Andreas Jungmann

Aszese hinzutreten miifiten!. Die Wogen haben sich langst geglittet. Recht und
Bedeutung personlicher Frommigkeitsiibungen sind noch einmal in aller Deutlich-
keit durch Pius XII. klargestellt worden2. Von der Liturgie ist inzwischen in einer
ungeahnt reichen Literatur ein Bild entworfen worden, das sie als etwas ganz ande-
res erscheinen 148t denn als auflerliches Zeremonienwesen, das aber ebenso ihre
Grenzen sichtbar macht.

Auf dem Hintergrund dieser Entwicklung ist es wohl von Interesse, zu fragen, wie
die Konstitution des Konzils, von hichster Warte die Dinge iiberschauend, die Funk-
tion der Liturgie im Gesamtleben der Kirche bestimmt und welche richtunggebenden
Winke in diesem Gesetzeswerk fur den Bereich des geistlichen Lebens von Bedeu-
tung sein konnten.

Entscheidend scheint mir dafiir zu sein, welche Theologie hinter allen liturgischen
Verordnungen der Konstitution steht. Ist doch die Bedeutung der Theologte fiir alles
religiose Verhalten und Tun auch in der geistlichen Literatur der letzten Jahrzehnte
immer mehr erkannt worden. Schon die Ubernahme des Terminus ,Spiritualitat” ist
dafiir ein sprechender Beweis. Wihrend eine dltere Uberlieferung fast nur von
»Aszese“ sprach und damit den personlichen Leistungen ein iibergrofles Gewicht
zuzuerkennen versucht war, ist wieder klar geworden, dafl zwischen dogmatischem
Wissen, liturgischem Tun und spirituellem Ergriffensein eine unauflosliche Einheit
herrschen muf.

Welcher Art ist also die Theologie der Constitutio, die an vielen Stellen, zumal im
ersten Kapitel, ausgiebig zu Wort kommt? Kann man tiberhaupt von einer einheit-
lichen theologischen Schau sprechen? Das ist durchaus der Fall. Die Welt des Glau-
bens tritt uns als eine grofle, alles umfassende Harmonie entgegen. Dafl die Majestit
Gottes iiber allem steht, ist mit dem Thema des Gottesdienstes von selbst gegeben.
»In der irdischen Liturgie singen wir dem Herrn mit der ganzen Schar des himm-
lischen Heeres den Lobgesang der Herrlichkeit® (8)3. Aber wihrend noch in der viel-
genannten Instructio der Ritenkongregation vom 3. September 1958 gesagt wird,
die actiones liturgicae seien bestimmt ad debitum cultum Deo, Sanctis ac Beatis
deferendum?, also von Gott unmittelbar der Sprung zu den Heiligen geschieht, wird
in der Constitutio, die sich freilich auch nicht auf wenige Worte zu beschrinken
braucht, vor Maria und den Heiligen Christus der Herr herausgestellt und der ihm
gebithrende Kult erwihnt (7; 84). Die in Christus begriindete Heilsordnung wird mit
grofier Liebe gezeichnet. Ihr gilt gleich am Anfang eine lobpreisende Schilderung
{5—8), in der die Linien von Gottes Heilsratschluf} bis zur Erwartung der glor-
reichen Wiederkunft des Erlsers gezogen werden. Inkurzen Strichen wird dieses Bild

! Die Kontroverse wurde hauptsichlich in den Jahren 1918/14 zwischen M. Festugiére
OSB und J. Navatel SJ gefihrt, hat sich dann aber noch lange fortgesetzt; vgl. die um-
fangreiche Bibliographie bei H. Schmidt, Introductio in liturgiam occidentalem, Rom
1960, 88—98, und das ganze Kapitel ,Liturgia et perfectio christiana® (S. 88—130). — Der
Gegenstand hat vor einigen Jahren eine monographische Darstellung gefunden in der Trierer
Dissertation von J. H. Miller, The relationship between liturgical and private prayer
(1955).

2 Mediator Dei*: AAS 39 (1947) 587.

3 Die eingeschalteten Ziffern verweisen auf die Artikel der Constitutio.

+ AAS 50 (1958) 652.



Liturgie und geistliches Leben 93

dann noch einmal am Beginn des Kapitels vom Kirchenjahr gezeichnet: ,Im Kreis-
lauf des Jahres entfaltet sie (die Kirche) das ganze Mysterium Christi von der
Menschwerdung und Geburt bis zur Himmelfahrt...* (102). Erst ein weiterer
Artikel fiigt hinzu: ,Bei der Feier dieses Jahreskreises. .. verehrt die heilige Kirche
mit besonderer Liebe die selige Gottesgebdrerin . . . In ihr bewundert und preist sie
die erhabene Frucht der Erlosung® (103). Und schlieflich heifit es noch: ,In diesen
Kreislauf des Jahres hat die Kirche auch die Gedachtnistage der Martyrer und der
anderen Heiligen eingefiigt, die . . . das ewige Heil bereits erlangt haben® (104). Die
Verehrung der Gottesmutter und der Heiligen ist also der Heilsgeschichte eingeord-
net und damit an ihren richtigen theologischen Ort gestellt.

Die schon hier sichtbar werdende heilsgeschichtliche Darstellungsweise wird auch
weiterhin folgerichtig durchgehalten. Als Hintergrund der Reformbestimmungen
wird nicht eine Schul-Dogmatik entworfen; die einzelnen ,Glaubenswahrheiten®
werden nicht gesondert betrachtet und dann in eine abstrakt-logische Ordnung
gebracht. Der Blick ist vielmehr auf das gerichtet, was Gott tut, was durch Christus
geschehen ist und geschieht, was sich in der Kirche fortsetzt bis zum Tag der Voll-
endung. Es ist ein grofles Werden in der Welt, ein Wachsen und Reifen bis zur
Ernte. In Artikel 6 wird das so umrissen: ,Wie daher Christus vom Vater gesandt
ist, so hat er selbst die vom Heiligen Geist erfiillten Apostel gesandt. .. So werden
die Menschen durch die Taufe in das mysterium paschale Christi eingefiigt: Mit
Christus gestorben, werden sie mit ihm begraben und mit ihm auferweckt . . . Ebenso
verkinden sie, so oft sie das Herrenmahl genieflen, den Tod des Herrn, bis er
wiederkommt.

Im Mittelpunkt solcher heilsgeschichtlicher Betrachtungsweise steht das mysterium
paschale, das Ostergeheimnis. Was bedeutet das? Zunichst, dafl Christus nicht als
eine blofle Gestalt der Vergangenheit gesehen wird, sondern als der Auferstandene,
der nicht mehr stirbt (Rém 6, 9), in dem der Kreuzestod geschichtsmichtige Gegen-
wart geworden ist. Er ist derjenige, qui vivit et regnat, der lebt und herrscht; der in
gloria Dei Patris, in der Herrlichkeit des Vaters ist. Gewiff werden die vergangenen
Ereignisse aus seinem Leben im Evangelium gelesen und in Erinnerung gerufen.
Aber das Gedichtnis der Heilsereignisse, ihre Anamnese — ein wesentlicher Faktor
aller christlichen Liturgie — ist mehr als blof menschliche Erinnerung; in ihr wer-
den die ,Mysterien der Erlosung®, wie die Constitutio sagt, irgendwie gegenwartig
{quodammodo praesentia), so daf ,die Glidubigen mit ihnen in Berithrung kommen
und mit der Gnade des Heiles erfiillt werden® (102). Vor allem betont die Consti-
tutio die Gegenwart des Herrn selbst: Er ist gegenwirtig in der Eucharistie, und
zwar nicht nur in den eucharistischen Gestalten, sondern auch ,in der Person dessen,
der den priesterlichen Dienst vollzieht.“ ,Gegenwértig ist er mit seiner Kraft in den
Sakramenten . .. Gegenwirtig ist er in seinem Wort, das er selbst spricht, wenn die
heiligen Schriften in der Kirche gelesen werden. Gegenwirtig ist er schliefilich, wenn
die Kirche betet und singt, er, der versprochen hat: Wo zwei oder drei versammelt
sind in meinem Namen, da bin ich mitten unter ihnen“ (7).

Man konnte in solchen Wendungen den Ausdruck einer sehr uneigentlichen,
poetisch aufwertenden Betrachtungsweise erblicken. Und gewifl stehen nicht alle
diese Formen der Gegenwart auf einer Ebene. Die zentrale, wesenhafte Gegenwart



94 Josef Andreas Jungmann

Christi in den eucharistischen Gestalten ist eine andere als sein wirkendes Anwesend-
sein in den ibrigen Sakramenten. Und noch einmal anders ist die Gegenwart des
Herrn im verkiindeten Wort und schlieflich jene in der heiligen Versammlung, die
ja schon damit gegeben ist, dafl er das Haupt des mystischen Leibes ist. Gleichwohl
ist die Betonung auch dieser Gegenwartsweisen von entscheidender Bedeutung fiir
ein wirkliches Verstindnis der Liturgic. Wo aber dieses Verstindnis gewonnen ist,
wird es sich von selbst in der ganzen Breite des geistlichen Lebens auswirken. Wer
das mysterium paschale und damit die Gegenwart Christi verstanden und innerlich
in sich aufgenommen hat, wird z. B. nicht mehr so leicht an Weihnachten bei der
Eucharistiefeier, vielleicht gar nach der Wandlung, ,Stille Nacht anstimmen
konnen. Dabei leugnet niemand, dafl es sich hier um ein inniges und im héchsten
Grade volkstiimliches Weihnachtslied handelts. Aber es gehért mit vielen anderen
dhnlicher Art zur Krippenpoesie, in der sich dic fromme Phantasie betrachtend
zurtickversetzt in die Vergangenheit und in den Stall von Bethlehem; in der Liturgie
dagegen haben wir es mit der Gegenwart und mit einer gegenwirtigen Wirklichkeit
zu tun. Da ist Christus nicht mehr ein Kind, sondern der Kyrios, der Herr, der durch
seine Kindheit hindurchgegangen ist, nicht mehr der Christus patiens, der leidende
Christus, sondern der Christus passus et gloriosus, der Gelitten-habende und nun
Glorreiche, der zur Rechten des Vaters thront. Das mysterium paschale, das 6sterliche
Moment ist darum eine Komponente bei jeder Festfeier, auch im Advent, auch an
Weihnachten, auch am Karfreitag. Immer vollzieht das feierliche Gebet unserer
romischen Liturgie denselben Aufstieg: Per Dominum nostrum Jesum Christum;
immer hat sie ihn als den Mittler vor Augen, der dasLeben des Menschen — Geburt,
Leiden und Tod — unverkiirzt auf sich genommen und in die Herrlichkeit des
Vaters heimgeholt hat. Wem das einmal bewufit geworden ist, dem wird sich anch
in der personlichen Frommigkeit die schauende Versenkung in die Geschichte mit
dem Wissen um die Gegenwart verbinden, und sein Beten bleibt nicht mehr auf der
Ebene eines ,Als-ob“ stehen. Das heifit nicht, dafl auch im Privatgebet immer die
strenge Ordnung des ,per Christum* herrschen miisse$, aber das lebendige BewuRt-
sein der Verbindung mit IThm wird sich auch hier wohltitig und fruchtbringend aus-
wirken.

Es war die schwache Seite der Volksfrommigkeit des spiteren Mittelalters, daf}
man die genannten Tatsachen weithin aus dem Auge verlor. Man entwidkelte in der
Seelsorge dieser Zeit einen grofien Eifer und ein Geschick in der Darstellung des
geschichtlichen Lebens Jesu; man braucht nur an die zahlreichen Mysterienspiele,
Weihnachtsspiele und Passionsspiele zu denken. Auch die Messe selbst wurde in der
allegorischen Umdeutung als eine Art Schauspiel verstanden, worin man die Ge-
schichte der Erldsung dargestellt sah, von den Rufen der Viter bis zur Himmelfahrt
des Herrn. Das Mittelalter hat auch das Altarssakrament mit grofiem Eifer verchrt;

5 Die Verbreitung des Liedes ist neuerdings fiir Europa — vom Islindischen und Fin-
nischen bis zum Neugriechischen — in ciner wissenschaftlichen Monographie dargestellt wor-
den durch E. Komjathi-Schwartz, Europa singt ,Stille Nacht, heilige Nacht
(Schlern-Schriften 230), Innsbruck 1963.

¢ Etwas anderes ist es, wenn es sich um Gebet in 6ffentlichen Andadhten, sacra exercitia
(18), handelt. Dieses sollte sich als Gebet der Kirche ebenfalls nach den Wesensgesetzen
kirchlichen Betens richten.



Liturgie und geistliches Leben 95

die Fronleichnamsfrommigkeit ist damals entstanden und in mannigfachen Formen
entfaltet worden. Aber das Bewufltsein, dafl das Heil und der Bringer des Heils
nicht blof in der strahlenden Monstranz, sondern auf vielfache Weise in der Kirche
gegenwirtig ist, dafl er in seiner Gsterlichen Herrlichkeit fortlebt und als solcher das
Haupt der Kirche ist und in den Sakramenten weiter wirkt, war beim Durchschnitt
der Gladubigen nicht mehr gentigend lebendig. Darum die iiberméiflige Betonung der
sekunddren Mittlerschaften. Nicht nur Maria und die Heiligen stehen weit stirker
im Vordergrund, als es ihrer Stellung in der tatsichlichen Heilsordnung entspricht;
auch die Reliquien und die Ablidsse werden in iibertriebener, nicht mehr gesunder
Weise cingeschitzt, um die Liicke auszufiillen, die durch das fehlende BewuBtsein
von der Heilsgegenwart Christi entstanden war. So fanden die Reformatoren hin-
reichenden Anlafl zu einer leidenschaftlichen Kritik, die freilich ihrerseits weit iiber
das Ziel hinausschof.

Es handelt sich bei dem, was die Constitutio anstrebt, nicht um die Wiederauf-
nahme bestimmter (altchristlicher) Formen und Formeln firr die Frommigkeit,
sondern um die Erneuerung eines wahrhaft ,christlichen® Bewufitseins in der vollen
und pragnanten Bedeutung des Wortes, in dem Sinn, dafl der lebendige, gegen-
wartige Christus wieder in der Mitte christlicher Lebensauffassung steht, dafl er
unter uns weilt und handelt. Der Christ lebt nicht nur im Wissen von der Allgegen-
wart und Nihe Gottes im allgemeinen Sinn des Schépfer-und-Geschépf-Verhilt-
nisses. Auch die Note des Vertrauens, die wir unter Hinweis auf die gnadenhafte
Verbindung mit Gott damit zu verbinden suchen, erschépft nicht das christliche I1deal;
denn sie verfillt zu leicht abstrakter Blisse. Sie kann und soll gestirkt und gestiitzt
werden durch das Wissen, dafl wir durch Christus hineingenommen sind in sein
Sohnesverhiltnis, dafl wir durch ihn wahrhaft Zutritt haben zum Vater, dafl wir also
in ihm schon der zukiinftigen Welt angehéren. Es ist jenes christliche BewuBtsein, von
dem die Briefe des heiligen Paulus erfiillt sind: Hier bewegt sich das Leben der
Christen cinfach in einer neuen Atmosphire, ,in Christus®, Alle Dinge werden ,in
Christus® betrachtet und beurteilt. Davon empfingt das Leben seine Impulse, seine
zuversichtliche Stimmung, aber auch seine weltiiberwindende Kraft.

Diese heilsgeschichtliche Betrachtungsweise, die den Ton auf das lebendige Ge-
schehen und Werden legt, finden wir auch im zweiten Kapitel der Constitutio wie-
der, das die Uberschrift trigt: De sacrosancto Eucharistiae mysterio. Die Eucharistie
wird hier Mysterium genannt, nicht um ihren Charakter als dogmatisches Glaubens-
geheimnis, als Geheimnis fiir den Verstand hervorzuheben, sondern um sie in der
Weise dltester Uberlieferung als zeichenhaftes, heiliges und insofern geheimnisvolles
Geschehen kenntlich zu machen. Dieses Geschehen wird wiederum in den grofien
Gesamtplan christlicher Heilsordnung und Heilsgeschichte eingefiigt. Es wird zusam-
mengeschaut mit dem Erlosungsgeschehen; denn die Eucharistie ist eingesetzt, um
darin ,das Opfer des Kreuzes durch die Zeiten hindurch bis zu Seiner Wiederkunft
fortdavern zu lassen® (47). Es wird auf solche Weise zugleich die Aufspaltung in
verschiedene Aspekte vermieden, die in der religiésen Literatur so lange tiblich war.
Es wird nicht getrennt gehandelt vom Meflopfer und von der Kommunion; ein
besonderer Kult des Sakraments ist iiberhaupt nicht erwihnt, obwohl dies einzelne
Bischbfe gewiinscht hitten; er wird selbstverstéindlich noch weniger mifibilligt.



96 Josef Andreas Jungmann

Die Feier der Eucharistie ist nun jener Vorgang, bei dem Christus sich im inten-
sivsten Sinne ,die Kirche seine geliebte Braut® ,zugesellt® (7), und zwar die Kirche
als Volk Gottes, als Versammlung der Glaubigen. Die Dynamik der heilsgeschicht-
lichen Betrachtung greift also auf die Kirche iiber. Das ganze Interesse der Reform-
bestimmungen ist darauf gerichtet, dafl die Gliubigen ,die unbefleckte Opfergabe
darbringen nicht nur durch die Hinde des Priesters, sondern auch gemeinsam mit
ihm“ (48), und daf} dabei ,das Opfer der Messe auch in der Gestalt seiner Riten
seelsorglich voll wirksam werde“ (49). Daraus flieen alle einzelnen Reformbestim-
mungen, die sogar eine tiefgreifende Uberprifung des Mefordo (50) und cine Ein-
schrinkung des Lateins als Liturgiesprache (54) umfafit. Es versteht sich von selbst,
dafl von der Verbesserung der dufleren Formen nicht automatisch eine verinner-
lichende Wirkung dieser Formen ausgehen wird. Es geht um die ,fromme“ Teil-
nahme der Glaubigen (50). Es mufi, wie schon im vorausgehenden ersten Kapitel
betont wurde, dariiber gewacht werden, dafl nicht blof} die Gesetze des giiltigen und
erlaubten Vollzugs beachtet werden, sondern die Glaubigen ,bewufit, titig und mit
geistlichem Gewinn® daran teilnehmen (11). Mit einem Wort Pius’ X. wird erklart:
die volle aktive Teilnahme der Glaubigen miisse darum beférdert werden, weil die
Liturgie ,die erste und notwendige Quelle (ist), aus der die Christen wahrhaft
christlichen Geist schopfen sollen® (14). Die Glaubigen sollen so, indem sie das Opfer
mitdarbringen, ,sich selber darzubringen lernen® (48). Damit wird ankniipfend an
ein Augustinuswort? der letzte Sinn des eucharistischen Opfers und damit der letzte
Sinn aller Formen, in die dieses gekleidet ist, hervorgehoben.

Wenn es gelingt, die Glaubigen zu einem solchen Verstdndnis der Messe zu fithren,
wird nicht nur jene Haltung iiberwunden, die sich mit einer dufieren Anwesenheit
begniigen und ehen darin die Erfillung einer Pflicht erblicken mochte; indem die
Eucharistie die ihr zukommende Stellung einnimmt, wird sie zugleich zu einem
machtigen Faktor, um das gesamte religiose Leben zur Einheit zusammenzufithren
und vor Zersplitterung zu bewahren. Die magnetisch ordnende Kraft einer recht
verstandenen und innerlich vollzogenen Eucharistiefeier — und allgemein recht
gelebter Liturgie — wird allem den ihm zukommenden Ort anweisen.

Neben der Betonung der umfassenden und kronenden Aufgabe eucharistischer
und liturgischer Frommigkeit wird auch vom Konzil, wie schon in ,Mediator Dei®,
noch einmal festgestellt: Liturgie ist nicht alles, weder im Leben der Kirche, in der
eine vielfaltige Sorge notwendig ist, um die Menschen zur Verherrlichung Gottes
im Kult zu bereiten (9), noch im religiésen Leben des einzelnen (12). Ohne das per-
sonliche Beten des einzelnen wiirde die Liturgie hohl bleiben. Darum fiigt die Con-
stitutio, nachdem sie vom Mitleben der Glaubigen mit der Liturgie gesprochen hat,
erginzend hinzu: ,Das geistliche Leben deckt sich aber nicht schlechthin mit der
Teilnahme an der heiligen Liturgie® (12). Sie weist in diesem Zusammenhang auf
das Wort des Herrn hin: ,Wenn du betest, gehe in dein Kimmerlein...“ und
betont die Notwendigkeit der Aszese: wir miissen allezeit ,das Sterben Jesu an
unserem Leibe tragen“ (12). An anderer Stelle wird insbesondere an die Bufle in der
Quadragesima erinnert; sie soll nicht blofl dem Gutdiinken des einzelnen iiberlassen
bleiben: ,Die Bufle in der vierzigtigigen Fastenzeit sei nicht nur eine innere und

7 De civitate Dei X, 20 (CSEL 40, I, 481).



Liturgie und geistliches Leben 97

individuelle Ubung, sondern auch eine auflere und soziale. Die Bufipraxis soll je
nach den Méglichkeiten unserer Zeit . . . wie auch nach den Verhalinissen der Glau-
bigen gepflegt und . . . empfohlen werden® (110). Durch solche Betonung individuel-
ler Fréommigkeit in einem Dokument, das von der Liturgie handelt, die ja ihrem
Wesen nach gemeinsames Tun ist, wird offenbar, wie sehr die Constitutio das geist-
liche Leben als einen Zusammenklang von Einzelpersonlichkeit und Gemeinschaft
sieht und fordern will.

Wie sehr sie mit dem personlichen Gebet des einzelnen rechnet, zeigt sich besonders
im vierten Kapitel, De officio divino, iiber das Stundengebet. Die betrachtliche Kiir-
zung, die fiir das Offizium vorgesehen ist, hat nicht zuletzt den Sinn, den Klagen zu
begegnen, der mit seelsorglichen Arbeiten iiberladene Priester finde neben dem
Brevier keine Zeit mehr fir Betrachtung und geistliche Lesung. Dariiber hinaus zielt
aber die Reform auch darauf hin, dem Brevier sowohl inhaltlich — Betonung der
Lesungen (89c 92) — wie in der Verteilung der Horen auf den Tag eine Gestalt zu
geben, die der Gefahr einer bloflen Ableistung tunlichst begegnet und eine wirdige
Verrichtung erleichtert (87). Es wird erklidrt, dafl das Stundengebet ,Quelle der
Frommigkeit und Nahrung fiir das personliche Beten® sein solle, und es ergeht ,die
beschwiorende Mahnung, dafl dabei das Herz mit der Stimme zusammenklinge® (90).
Der Bericht des Relators, mit dem der Entwurf in seiner endgiiltigen Fassung am 22.
November 1963 in der Aula Concilii vorgelegt wurde, betont, dafl im Schema aus
diesem Grunde nichts von einer Verpflichtung zum lippenmafigen Rezitieren (reci-
tatio oralis) des Stundengebetes gesagt werde, und spricht im tibrigen die Erwartung
aus, dafl in einem anderen Konzilsschema ausdriicklich von der Verpflichtung zum
inneren Gebet (oratio mentalis) und zur geistlichen Lesung die Rede sein werde. Die
Bemerkung war durch die iuxta-modum-Stimmen einer grofieren Anzahl von Kon-
zilsvitern veranlafit, die sogar die Ersetzbarkeit der Matutin durch eine geistliche
Lesung beantragt hatten. In einem gewissen Ausmafl wird diesem Wunsch auch
jetzt schon Rechnung getragen, wenn es in Artikel 97 heifdt: , In besonderen Fillen
und aus gerechtem Grunde“ konnen die Ordinarien ,ihre Unfergebenen von der
Verpflichtung zum Stundengebet ganz oder teilweise dispensieren oder eine Um-
wandlung vornehmen (commutare)“.

Das Konzil hat sich vor einem schwierigen Dilemma gesechen. Einerseits durfte
eine durch tausendjahrige Uberlieferung geheiligte Form nicht leichthin zerbrochen,
héchstens zurechtgeriickt werden. Das Offizium sollte also den Grundcharakter des
Chorgebetes behalten, obwohl es nur mehr in einem winzigen Bruchteil der Fille als
solches verrichtet werden kann. Andererseits mufite und wollte das Konzil, soweit
nur mo6glich, dem Bediirfnis der Einzelbeter Rechnung tragen — die Gebetserfah-
rung und Gebetsiiberlieferung der Jahrhunderte wies schon lange in die Richtung
einer Bevorzugung des inneren Gebetes — und die tiberlieferte Gebetspflicht des
Priesters in der Weise neu ordnen, dafl sie nicht nur die Erfillung einer Vor-
schrift, sondern in stirkerem Mafle als bisher Stiitze und Nahrung der persdnlichen
Frommigkeit zu sein vermag. Man darf wohl sagen, dafl eine Losung getroffen wor-
den ist, wie sie in der gegenwirtigen Lage der Dinge eben méglich war. Jedenfalls
wird hier offenbar, wie sehr dem Konzil die Widhtigkeit des personlichen Gebetes
und die Verantwortung fiir das geistliche Leben des Priesters vor Augen stand.



98 Adolf Haas

Aber dann wird doch wieder das kithne Wort gesprochen: Die Liturgie sei ,der
Gipfel, dem das Tun der Kirche zustrebt, und zugleich die Quelle, aus der all ihre
Kraft stromt“ (10), culmen et fons. Diesen Satz, der schon im ersten Entwurf stand,
haben manche Konzilsviter zu anspruchsvoll gefunden; aber er ist, nachdem die
nétigen Erkldrungen gegeben waren, stehengeblicben. Der Satz gilt natiirlich in
erster Linie von dem, was in der Mitte aller Liturgie steht, von der Feier der Eucha-
ristie. Die ganze Arbeit der Kirche und schlieflich auch alle Weltarbeit der Laien in
der Kirche mufl immer wieder einmiinden in jene Verherrlichung Gottes, die Chri-
stus der Herr begriindet hat und die in der Liturgie verwirklicht wird: Per ipsum
Deo Patri omnis honor et gloria! Der Sonntag und die sonntigliche Eucharistiefeier
miiite daher auch den Gliubigen als der Hohepunkt erscheinen, auf den das Arbeits-
leben der Woche hinstrebt und der diesem Sinn und Weihe verleiht. So und nur so
wird die Liturgie notwendig wieder zur Quelle neuen Lebens. Die recht gefeierte
Eucharistie und die in ihr vollzogene restlose Hingabe an Gottes Willen im An-
schlufl an den Hohenpriester Christus findet folgerichtig ihre Fortsetzung im nach-
folgenden Alltag. Was im heiligen Zeichen beteuert wurde, mufl im Leben aus-
gefiihrt werden. Das wird aber nicht méglich sein ohne das Zwischenglied einer auch
in die Arbeitswoche hineinreichenden Pflege individueller Frémmigkeit. Die grofie
Harmonie, die im gemeinsamén Gottesdienst erklungen ist, mufl mehr oder weniger
deutlich weiterklingen in den mannigfachen Formen des personlichen Gebetes, in
Herzenserhebung und Besinnung, in Selbstprifung und Einkehr. So aber kann und
soll das Leben des Christen zu einem immerwihrenden Gottesdienst werden.

Welt in Christus - Christus in Welt
Darstellung und Deutung der geistlichen Lehre bei Teilhard de Chardin

Von Adolf Haas SJ, Pullach bei Miinchen

I
Grundlinien seines Welt- und Menschenbildes

1. Der Sinn fiir Einheit und Ganzheit

In einem Brief, den Teilhard de Chardin am 7. August 1927 in China (Tientsin)
geschricben hat, heifit es: ,Nun nehme ich deutlich wahr, wie sehr mein inneres
Leben endgiiltig beherrscht wird von diesen beiden Zwillingsbergen: ein grenzen-
loser Glaube an unseren Herrn, den Quell alles Lebens der Welt, und ein unver-
wirrbarer Glaube an die Welt (besonders an die Welt des Menschen), die von Gott
belebt ist. Opportune, importune, wie der hl. Paulus sagt, fithle ich mich entschlossen,





