
98 Adolf Haas 

Aber dann wird doch wieder das kühne Wort gesprochen: Die Liturgie sei •der 
Gipfel, dem das Tun der Kirche zustrebt, und zugleich die Quelle, aus der all ihre 
Kraft strömt" (10), culmen et fons. Diesen Satz, der schon im ersten Entwurf stand, 
haben manche Konzilsväter zu anspruchsvoll gefunden; aber er ist, nachdem die 
nötigen Erklärungen gegeben waren, stehengeblieben. Der Satz gilt natürlich in 
erster Linie von dem, was in der Mitte aller Liturgie steht, von der Feier der Eucha- 
ristie. Die ganze Arbeit der Kirche und schließlich auch alle Weltarbeit der Laien in 
der Kirche muß immer wieder einmünden in jene Verherrlichung Gottes, die Chri- 
stus der Herr begründet hat und die in der Liturgie verwirklicht wird: Per ipsum 
Deo Patri omnis honor et gloria! Der Sonntag und die sonntägliche Eucharistiefeier 
müßte daher auch den Gläubigen als der Höhepunkt erscheinen, auf den das Arbeits- 
leben der Woche hinstrebt und der diesem Sinn und Weihe verleiht. So und nur so 
wird die Liturgie notwendig wieder zur Quelle neuen Lebens. Die recht gefeierte 
Eucharistie und die in ihr vollzogene restlose Hingabe an Gottes Willen im An- 
schluß an den Hohenpriester Christus findet folgerichtig ihre Fortsetzung im nach- 
folgenden Alltag. Was im heiligen Zeichen beteuert wurde, muß im Leben aus- 
geführt werden. Das wird aber nicht möglich sein ohne das Zwischenglied einer auch 
in die Arbeitswoche hineinreichenden Pflege individueller Frömmigkeit. Die große 
Harmonie, die im gemeinsamen Gottesdienst erklungen ist, muß mehr oder weniger 
deutlich weiterklingen in den mannigfachen Formen des persönlichen Gebetes, in 
Herzenserhebung und Besinnung, in Selbstprüfung und Einkehr. So aber kann und 
soll das Leben des Christen zu einem immerwährenden Gottesdienst werden. 

Welt in Christus - Christus in Welt 
Darstellung und Deutung der geistlichen Lehre bei Teilhard de Chardin 

Von Adolf Haas SJ, Pullach bei München 

I 
Grundlinien seines Welt- und Menschenbildes 

1. Der Sinn für Einheit und Ganzheit 

In einem Brief, den Teilhard de Chardin am 7. August 1927 in China (Tientsin) 
geschrieben hat, heißt es: •Nun nehme ich deutlich wahr, wie sehr mein inneres 
Leben endgültig beherrscht wird von diesen beiden Zwillingsbergen: ein grenzen- 
loser Glaube an unseren Herrn, den Quell alles Lebens der Welt, und ein unver- 
wirrbarer Glaube an die Welt (besonders an die Welt des Menschen), die von Gott 
belebt ist. Opportune, importune, wie der hl. Paulus sagt, fühle ich mich entschlossen, 



Welt in Christus • Christus in Welt 99 

von mir zu erklären, daß ich entgegen allem Anschein, gegen eine falsche Orthodoxie, 
die Fortschritt und Materialismus, Veränderung und Liberalismus, menschliche Ver- 
vollkommnung und Naturalismus verwechselt, an die Zukunft der Welt .glaube'... 
Ich habe keinen anderen Ehrgeiz, als die Spur eines logischen Lebens zu hinterlassen, 
das ganz gespannt ist auf die großen Erwartungen der Welt. Dort liegt die Zukunft 
des menschlichen religiösen Lebens. Dessen bin ich so sicher wie meiner eigenen 
Existenz1." In keinem Punkt stimmen Freunde und Gegner Teilhard de Chardins so 
sehr überein als in diesem: Dieser große Forscher und Priester hat in einem heute 
selten gewordenen Ausmaß die Einheit von Denken und Leben vollzogen; sein Den- 
ken war der Ausfluß und Überfluß eines reichen äußeren und inneren Lebens • und 
sein Leben war die leidenschaftlich durchlittene Konsequenz seines Denkens2. 

Auch inhaltlich war diesem Forscherleben der schicksalhafte Auftrag von der Vor- 
sehung auferlegt worden, das Ganze von Welt und Gott zu denken und zu leben. 
Die Radikalität, mit der Teilhard die Synthese eines •grenzenlosen Glaubens an 
unseren Herrn" mit einem ebenso •unverwirrbaren Glauben an die Welt" suchte, 
ist ohne Zweifel bewundernswert und verdient unser höchstes Interesse3. Ebenso 
dürfte von vorneherein klar sein, daß eine solche Synthese nur ein Versuch sein 
kann, zumal in einer Zeit, in der unser Leben und Denken von tiefgreifenden Spal- 
tungen durchsetzt ist4. Gegen die Schizophrenie des modernen Geistes setzt Teilhard 

1 Pierre Teilhard de Chardin, Geheimnis und Verheißung der Erde. Reisebriefe. 
Freiburg-München 1958, S. 118. 

2 Aus dem großen Chor der Stimmen, welche die Lauterkeit des Forschers und Ordens- 
priesters bezeugen, zitiere ich nur H. de Lubac (La pensee religieuse du Pere Teilhard 
de Chardin. 1962, S. 18): •Bien plus, on n'observe pas chez lui, comme chez d'autres, de dua- 
lisme entre l'auteur et l'homme; entre les theories des oeuvres destinees au lecteur anonyme 
et les reflexions personnelles ou les epanchements de l'amitie. Sans doute on devra distinguer 
dans l'ensemble de ses productions • nous allons le dire • des ecrits de nature, de valeur 
et de portee diverse: neanmoins, quel qu'en soit le genre, il n'y a jamais ä chercher en aucun 
d'eux un sous-entendu, ni ä debusquer une fausse profondeur, ni a se mefier d'une habilite 
de langage." 

3 Der kritische Olivier A. Rab u t sagt im Schlußkapitel zu seinem Buch •Gespräche mit 
Teilhard de Chardin" (Freiburg-Basel-Wien 1961, S 235 f.): •Ehe man Teilhard verurteilt, 
muß man es besser machen; man muß zunächst im selben Ausmaß wie er an den verborgenen 
Erkenntnissen des heutigen Denkens teilnehmen, des Denkens, das entsteht und das lebt. 
Trotz seiner Lücken gelangt Teilhard dank seiner hervorragenden Qualitäten, die wir lernen 
müssen, zu einer Art von Objektivität, zu einer spezifischen Genauigkeit. • Die Großmut des 
Geistes. Die Bedeutung seines Denkens ist nicht eingeengt durch eine persönliche Mittel- 
mäßigkeit, nie ist sein Geist durch Vorurteile, persönlichen Groll, eng affektive Haltungen 
oder kleinliche Wahl unfruchtbar gemacht. Die Weite des Blickes. Er interessiert sich auf 
eine höchst persönliche Weise für alle Aspekte des Lebens ... Er übt ,Erkennen durch Kon- 
naturalität', das er dem Umgang mit der Natur und der fortwährenden Versenkung in sie 
verdankt. Er verwendet die Fachausbildung dazu, seinen intuitiven Kontakt mit dem Wirk- 
lichen zu vervollkommnen. Er tritt in sympathetische Beziehung zum Universum, er errät es, 
seine Erfindung sucht stets in ihm ihre Nahrung: deshalb beschwört sie Wahrheit herauf, 
selbst wenn diese anfechtbar ist." 

4 Ich möchte deshalb zuerst versuchen, die Grundlinien des Teilhardschen Systems aufzu- 
zeigen, ohne die kritischen Punkte sogleich zu diskutieren. Sodann sollen diese Grunderkennt- 
nisse auf die geistliche Lehre angewandt werden, wie sie sich besonders in dem Buch •Milieu 
Divin" zeigt. Erst in einem abschließenden Artikel sollen dann Deutung und Kritik versucht 
werden. 



100 Adolf Haas 

von Anfang an •einen tiefen Sinn für die Ganzheit" (•sens profond de la totalite")5 

oder •das Gespür für das Ganze" (•le sens du Tout")6. Das Problem des Einen und 
des Vielen wird für ihn immer mehr •das große und einzige Problem"7. In einer 
noch unveröffentlichten Arbeit •Esquisse d'un Univers Personnel"8 schreibt er: •Viel- 
heit und Einheit: das einzige Problem auf das sich im Grunde die ganze Physik, die 
ganze Philosophie und die ganze Religion zurückführen läßt." 

Bürger des Universums 

Dieses Gespür für das Ganze, das im Leben und Denken von Teilhard de Chardin 
eine zentrale Stellung einnahm, kommt dem neuen Bewußtsein der modernen Men- 
schen in einem in jeder Hinsicht gewandelten Weltbild entgegen. Wir stehen mit 
allen damit verbundenen Ängsten und Hoffnungen mitten im unaufhaltbaren 
Wechsel eines ganzen Zeitalters. Gerade der religiöse Mensch, der einen lebendigen 
Glauben an Christus mit einer gewissen Weltoffenheit und Weltfreudigkeit ver- 
binden will, wird durch den Weltbildwandel auch in seinem religiösen Ideal ernst 
betroffen sein. Teilhard de Chardin war es auf jeden Fall: •Die Bereicherung wie 
auch die Unruhe im religiösen Denken unserer Zeit rühren ohne Zweifel daher, daß 
sich die Größe und die Einheit der Welt um uns und in uns immer deutlicher offen- 
baren. • Um uns dehnen die Naturwissenschaften die Abgründe der Zeit und des 
Raumes unermeßlich aus und enthüllen dauernd neue Verbindungen zwischen den 
Bestandteilen des Universums. • In uns erwacht aus der Begeisterung über diese 
Entdeckungen eine ganze Welt von Verwandtschaften und einigenden Zuneigungen, 
die so alt sind wie die menschliche Seele selbst, die aber bis heute eher geträumt als 
gelebt wurden. Diese ganze Welt erwacht nun und nimmt Gestalt an. Überall auf 
einmal • bei wirklichen Denkern weise und abgestuft, bei den Halbgebildeten naiv 
oder snobistisch • erscheint das gleiche Streben nach einem umfassenderen und 
besser geordneten Einen hin. Alle ahnen unbekannte und auf neue Gebiete sich 
erstreckende Kräfte. Es gehört heute fast zu den Alltäglichkeiten, einen Menschen 
anzutreffen, der ganz natürlich und ohne sich aufzuspielen im ausdrücklichen Be- 
wußtsein lebt, ein Atom oder ein Bürger des Universums zu sein. • Dieses kollek- 
tive Erwachen ist jenem Erwachen ähnlich, das dem einzelnen eines schönen Tages 
das Bewußtsein für die wahren Ausmaße seines Lebens öffnet. Darum hat es unaus- 
weichlich eine tiefe religiöse Rückwirkung auf alle Menschen. Es kann niederschlagen 
oder erheben9." 

Dieser moderne Bürger des Universums wird oft von zwei Antrieben beherrscht, 
die einen lebendigen Glauben an Christus hemmen können: 1. Den ersten Antrieb 
können wir mit Teilhard10 das •Raum-Zeit-Ubel" nennen, das heißt das Gefühl der 
Lähmung und Nutzlosigkeit gegenüber den ungeheuren Ausmaßen eines ständig in 

5 Vgl. Henri de Lubac SJ, La pensee religieuse du Pere Teilhard de Chardin. Aubier 
1962, S. 97. 

6 P. Teilhard de Chardin, Le Milieu Divin. Paris 1957, S. 160. 
7 P. Teilhard  de   Chardin,   Geheimnis und Verheißung der Erde. Reisebriefe. 

1923•1939. Freiburg-München 1958, S. 21. 
8 1936, S. 7. 
9 Der göttliche Bereich. Ölten und Freiburg 1962, S. 19. 
10 Der Mensch im Kosmos, S. 218. 



Welt in Christus • Christus in Welt 101 

unseren wissenschaftlichen Vorstellungen wachsenden Kosmos. •Für die einen ent- 
hüllt sich die Welt als zu groß. In einem so gewaltigen Gefüge ist der Mensch 
verloren • er zählt nicht. Was uns von nun an noch zu tun bleibt, ist: nicht zu wissen 
und zu verschwinden", so schildert Teilhard die Stimmung des Weltbürgers11. Ein 
dreifaches Übermaß hat den modernen Menschen überfallen: Das Übermaß des 
Raumes, der Dauer und der Zahl. Am spürbarsten und darum am meisten erregend 
ist vielleicht neben der Zeit-Dimension das Übermaß des Raumes: •Wer von uns 
hat in seinem Leben nur einmal gewagt, das Universum unverhüllt zu schauen, wer 
hat je versucht, ein Universum zu ,leben', dessen Galaxien sich über hunderttausend 
Lichtjahre erstrecken? Und wenn es jemand gewagt hat • würde bei diesem Ver- 
such nicht der eine oder andere seiner Glaubenssätze zutiefst erschüttert? Wer hatte 
nicht das dunkle Gefühl, als ob ein Riesenschatten über seine heitersten Freuden 
glitte, selbst wenn er vor den unerbittlichen Entdeckungen der Astronomen die 
Augen schließen wollte12?" • 2. Der zweite, entgegengesetzte Antrieb des modernen 
Menschen ist die Faszination, die von der immer größer, tiefer und schöner werden- 
den Welt ausgeht und der gerade so viele geistig aufgeschlossene Menschen erliegen. 
Auch hier muß man sich fragen: •Kann der Christus der Evangelien, den man in den 
Dimensionen einer Mittelmeerwelt sich vorstellt und liebt, noch unser unvorstellbar 
groß gewordenes Universum umfassen und dessen Mittelpunkt bilden? Ist die Welt 
nicht auf dem Weg, sich unbegrenzter, tiefer und strahlender zu zeigen als Jehova? 
Wird die Welt unsere Religion nicht sprengen? Wird sie nicht unsern Gott ver- 
finstern«?'' 

Schiffbruch oder Ausfahrt in eine neue Schau? 

Wie gerade der Christ die gewandelte Lage bewältigen wird, hängt wesentlich 
davon ab, ob er den Weltbildwandel als Schiffbruch oder als eine •Ausfahrt aus dem 
Kap, hinter dem wir geborgen waren,"14 betrachtet. Von einem Christen, dem das 
Gespür für den Sinn der Geschichte nie ganz verloren gehen darf, aber auch für 
einen Paläontologen und Prähistoriker, der den Wandel des Lebens in seinen fossilen 
und kulturhistorischen Dokumenten dauernd vor Augen hat, wird man erwarten 
können, daß er den Blick nach vorne richtet, um die neuen Horizonte zu erspähen, 
die sich dem ausfahrenden Schiff auf den stürmischen Wellen eines noch weithin 
unbekannten Meeres bieten. Der bekannte Prähistoriker Henri Breuil hat in diesem 
Zusammenhang einmal zu Teilhard gesagt: •Unsere augenblicklichen intellektuel- 
len, politischen und sogar seelischen Erschütterungen haben eine ganz einfache 
Ursache. Wir haben eben erst die letzten Anker gelichtet, mit denen wir noch an die 
Steinzeit gekettet waren15." 

Tatsächlich ging es Teilhard de Chardin in allen seinen Werken, den wissenschaft- 
lichen wie den spirituellen, darum, eine Schau zu vermitteln. In einer Schau werden 
aber im Grunde genommen nicht neue Tatsachen erstellt und (auf Grund dieser 

11 Der göttliche Bereich, S. 20. 
12 Der Mensch im Kosmos, S. 218. 
13 Der göttliche Bereich, S. 20. 
14 Der Mensch im Kosmos, S. 204. 
15 Zitiert in: Der Mensch im Kosmos, S. 204. 



102 Adolf Haas 

Tatsachen) neue Theorien ausgesagt, sondern das schon immer Vorhanden-Tatsäch- 
liche gerät durch einen Über-Blick in einen vor der Schau noch nicht gesehenen Zu- 
sammenhang. Die Schau will wesentlich die großen Zusammenhänge vermitteln. 
Von einem hohen Berggipfel aus sehe ich Wälder und Felder, Ortschaften und Stra- 
ßen, Berge und Täler in ihrem naturgegebenen Zusammenhang; dieser Über-Blick, 
den mir ein erhöhter Standpunkt verschafft, ermöglicht mir aber nicht Einzelheiten, 
z. B. Leben und Treiben der Menschen in einer Ortschaft zu beurteilen. Dazu muß ich 
in die Ortschaft hinabsteigen und mich unter das Volk mischen, wobei mir aber der 
umfassende Blick notwendigerweise verloren geht. So kam es auch Teilhard de 
Chardin wesentlich darauf an, Zusammenhänge meist schon längst bekannter Tat- 
sachen in einer Schau zu vermitteln. Freilich wird man auch sagen dürfen, daß jedes- 
mal, wenn Teilhard von seinem umfassenden Über-Blick aus Einzelheiten, Einzel- 
probleme zu beurteilen versuchte • ohne dabei ins betreffende Sachgebiet selbst 
(also vom Gipfel ins Tal) zu gehen • er in manchen Punkten unsachlich wurde, was 
selbstverständlich die Kritik der Sachkenner hervorrief, die aber ihrerseits meist 
völlig die Teilhardsche Schau verkannten oder ohne jedes Verständnis für eine sach- 
gebundene Intuition waren. 

Wer wie Teilhard eine Schau vermitteln will, dem kommt es vor allem andern auf 
eine Fähigkeit an: Das Sehen. Sowohl in seinem wissenschaftlichen wie in seinem 
spirituellen Hauptwerk16 fordert er in der Einleitung vom Leser dieses Grund- 
vermögen des Sehens, des Sehenkönnens, diese •Erziehung der Augen"17. Gott, den 
unser Leben tastend zu fassen sucht, ist überall gegenwärtig; er ist ebenso weit 
gegenwärtig wie die ins unendlich Kleine und ins unendlich Große aufgebrochene 
Welt, die uns zugleich beunruhigt und bereichert: •Er umhüllt uns von allen Seiten, 
wie die Welt selbst. Was fehlt euch also, Ihn zu fassen? Nur eines: ,Ihn sehen'18." 
Diese durch ein vertieftes und erweitertes Sehen vermittelte Schau bietet also im 
Grunde genommen keine neue Metaphysik, keine neue Theologie, ja nicht einmal 
eine neue Wissenschaft von der Natur; •... man wird nur die ewige Lehre der 
Kirche finden, von einem Mann wiederholt, der leidenschaftlich mit seiner Zeit zu 
fühlen glaubt. Er möchte lehren, Gott überall zu sehen: in dem, was das Geheimste, 
Beständigste, Endgültigste unserer Welt ist. Was diese Seiten enthalten und vor- 
schlagen, ist also nur eine praktische Haltung • oder, genauer vielleicht, eine 
Erziehung der Augen. Wir wollen nicht diskutieren, nicht wahr? Stellt euch vielmehr 
hierher, wo ich stehe, und schaut! Dieser bevorzugte Punkt ist nicht ein schwieriger, 
nur einigen Auserwählten vorbehaltener Gipfel, sondern ein fester, durch zwei- 
tausend Jahre christlicher Erfahrung errichteter Standpunkt. Von da aus werdet ihr 
auf ganz einfache Weise sehen, wie sich die Konjunktion der beiden Gestirne voll- 
zieht, deren entgegengesetzte Anziehungskräfte euren Glauben verwirrten19." 

16 •Der Mensch im Kosmos" und •Der göttliche Bereich". 
17 Der göttliche Bereich, S. 21. 
18 Der göttliche Bereich, S. 21. 
19 Der göttliche Bereich, S. 21. 



Welt in Christus • Christus in Welt 103 

2. Schau und Erscheinung (Phänomen) 

Wo gesehen werden soll, wo eine Schau vermittelt werden soll, da muß etwas zu 
Schauendes in Erscheinung treten. Wenn Teilhard eine Schau des Universums ver- 
mitteln will, kann nur die Welt als Erscheinung Gegenstand dieser Schau sein. Da 
es Teilhard de Chardin einzig um universelle Schau geht, ist auch zu verstehen, 
warum er immer wieder so sehr darauf hinweist, daß •sein" Gegenstand die Erschei- 
nung ist und nichts als die Erscheinung. So sagt er in einer Vorbemerkung zu seinem 
Hauptwerk, das ja bezeichnenderweise •Le Phenomene Humain"20 betitelt und 
deutsch nicht sehr zutreffend •Der Mensch im Kosmos" übersetzt wurde: •Um das 
Buch, das ich hier vorlege, richtig zu verstehen, darf man es nicht lesen, als wäre es 
ein metaphysisches Werk, und noch weniger wie eine Art theologischer Abhandlung, 
sondern einzig und allein als wissenschaftlichen Bericht (memoire seientifique). Schon 
die Wahl des Titels weist darauf hin. Nichts als die Erscheinung. Aber auch die 
ganze Erscheinung." Es geht also nicht um eine Suche nach den letzten Gründen 
(Metaphysik), nicht um theologische Begründungen und Ergründungen, sondern um 
den Zusammenhang dessen, was von Welt und Gott je in seiner Ordnung und auf 
seine Weise erscheint und geschaut werden kann; ja es geht Teilhard de Chardin, 
das mögen sich besonders die naturwissenschaftlichen Kritiker merken, nicht einmal 
um naturwissenschaftliche Erklärung, wie sie in der naturwissenschaftlichen For- 
schung üblich ist und wie sie Teilhard in seinem paläontologischen Studien umfassend 
und exakt geübt hat. Es geht einzig und allein um den universellen Zusammenhang 
aller Erscheinungen von Gott und Welt: •Nichts als die Erscheinung. Man darf 
daher auf diesen Seiten keine Erklärung, sondern nur eine Einführung zu einer 
Erklärung der Welt suchen. Ich habe nichts anderes versucht als dies: rings um den 
Menschen als Mittelpunkt eine zusammenhängende Ordnung zwischen dem Folgen- 
den und dem Vorausgehenden festzulegen • nicht ein System ontologischer Bezie- 
hungen zwischen Elementen des Universums aufzudecken, sondern ein Erfahrungs- 
gesetz, das nach rückwärts und vorwärts anwendbar ist, und dadurch die Reihenfolge 
der Erscheinungen im Laufe der Zeit verständlich macht. Über diese erste wissen- 
schaftliche Überlegung hinaus bleibt für die tiefergehenden Überlegungen des 
Philosophen und Theologen selbstverständlich noch ein wesentlicher Spielraum 
offen«." 

Teilhards Phänomenologie erscheint hier auf den ersten Blick in einer großen 
Selbstbescheidung und Einfachheit. Geht man aber der ganzen Fragestellung bei 
dieser Phänomenologie etwas auf den Grund, so stößt man doch auf recht kompli- 
zierte, freilich auch sehr erhellende Zusammenhänge22. Was ist nun bei Teilhard 

20 Editions du Seuil, Paris 1955. 
21 Der Mensch im Kosmos, S. 1. 
22 Verschiedene Autoren bedauern, daß Teilhard seine phänomenologische Methode nir- 

gendwo eingehender gerechtfertigt hat. So sagt A. Guggenberger: •Zunächst ist fest- 
zustellen, daß tatsächlich zur Klärung der Methode, von der sich Teilhard in den Schriften 
leiten läßt, in denen er in immer neuen Anläufen eine synthetische Schau der Welt zu bieten 
versucht, am meisten zu tun ist. Die bisherige Beschäftigung mit Teilhards Werk, das Für 
und Wider, das er erfährt, macht diese Aufgabe zusehends dringlich. Teilhard selbst bemühte 
sich wenig, zu wenig darum, seine Methode, die er .Phänomenologie', auch erweiterte Physik' 



104 Adolf Haas 

Phänomen? Wie ein Brief aus seinen letzten Jahren23, in denen er sich der ver- 
schiedenen Bedeutungen von •Phänomen" und •Phänomenologie" bewußt wurde, 
beweist, will sein Begriff nicht viel zu tun haben mit dem von Kant, Husserl, Merleau- 
Ponty, Sartre und ähnlichen. Ich glaube allerdings doch, daß wir einen bedeutenden 
Ansatz sowohl in der aristotelisch-scholastischen Gegenüberstellung von Wesen und 
Erscheinung, als auch in der existential-onotologischen Analyse des Phänomen- 
begriffs bei Heidegger24 finden können. Wahrscheinlich müssen wir aber bei Teil- 
hard auf den griechischen Urbegriff •Phainomenon" zurück und von hier aus einen 
neuen Denkansatz versuchen. Phainomenon sagt im Griechischen das Sichzeigende, 
das Offenbare. In diesem Wort steckt das griechische Verb •phaino", an den Tag 
bringen, in die Helle oder ins Licht stellen; bemerkenswert ist, daß in dem Wort 
phaino derselbe Stamm •pha" steckt wie in dem Wort •phos" = Licht. Das Phä- 
nomen wäre also das, was sich an einem Ding zeigt, wenn es ins Offenbare des 
Lichtes tritt. Was ist aber dieses Lichtfeld, in dem die Dinge als Anschaubare sich 
offenbaren? Nach Teilhard müßten wir antworten: Dieses Lichtfeld ist das Bewußt- 
sein. Das heißt also: ein Seiendes ist ein Offenbares, Sichzeigendes, Erscheinendes in 
dem Maße als sein Sein Bewußtseinscharakter hat, also eine analoge Stufe des Seins 
als Bewußtsein verwirklicht. Je weniger Seinsmächtigkeit eine geschaffene Wirklich- 
keit hat, um so weniger vermag sie sich zu offenbaren und zwar sich selbst gegen- 
über und einem erkennenden Geist gegenüber. Die Materie wäre somit das 
sich selbst und dem Geist am wenigsten Offenbare. Der menschliche Geist hin- 
gegen wäre notwendigerweise die höchste geschöpfliche Wirklichkeit und damit 
die zentrale Erscheinung des Kosmos, weil er sich selbst (in der Selbst-Erkennt- 
nis, Reflexion) und der gesamten Welt (in der Erkenntnis der Dinge der 
gesamten Welt)   offenbar  ist25.  Da  aber  der Mensch zugleich jenes  einmalige 

oder ,Hyper-Physik' nannte, zu rechtfertigen. Das ist schade und hat tatsächlich geschadet, 
wie die Fehldeutungen zeigen" (Teilhard de Chardin. Versuch einer Weltsumme, Mainz 
1963, S. 15). Vgl. hierzu: C. d'Armagnac, Etudes recentes sur le Pere Teilhard de 
Chardin. In: fitudes, 1963, 52•64; P. Smulders, Theologie und Evolution. Essen 1963, 
bes. S. 22•25; H. de Lubac.Is pensee religieuse du Pere Teilhard de Chardin, 1962, 
S. 19ff., 95f., 229f., 232•235, 229•247 (bes. über die Methode), 268f.; P. Malevez, 
La Methode du Pere Teilhard de Chardin. In: Nouv. Revue Theol. 79 (1957), S. 529; Geor- 
ges C r e s p y , Das theologische Denken Teilhard de Chardins, Stuttgart 1963, S. 27•35. 

23 vom 11.4. 1953, zitiert bei C. d'Armagnac, Philosophie de la nature et methode 
chez le Pere Teilhard de Chardin. In: Archives de Philosophie 20 (1957), S. 17. 

24 Sein und Zeit. Tübingen 1949», S. 28 ff. 
25 Wesentlich erweitert und ergänzt könnte unsere Betrachtung durch das werden, was 

Karl R a h n e r über Geist und Materie in den •Quaestiones Disputatae" 12/13 (•Das Pro- 
blem der Hominisation", Freiburg-Basel-Wien 1961, S. 44•55) in einer beinahe unüberhol- 
baren und deshalb auch in Einzelzitaten kaum wiedergebbaren Dichte gesagt hat. Dennoch 
sei an folgende Sätze erinnert (S. 51 f.): •Das Materielle ist also für eine christlich-theistische 
Philosophie überhaupt nur als Moment am Geist und für (endlichen) Geist denkbar. Dem- 
entsprechend hat mindestens die thomistische Philosophie das Materielle immer nur als das 
.begrenzte' Seiende gedacht, dessen Sein als solches (d. h. abgesehen von seiner realen Nega- 
tivität und Begrenzung durch die materia prima, die nur reale Negativität ist, an sich aber 
und von sich her keinen eigenen Akt, keine positive Wirklichkeit bedeutet) genau jenes Sein 
ist, das, unabhängig von solcher Begrenzung und außerhalb ihrer, Geist, Beisichsein und 
Erkenntnis besagt... Man kann in einer thomistischen Philosophie durchaus sagen, daß hier 



Welt in Christus • Christus in Welt 105 

Wesen ist, in dem der sich selbst bewußte Geist mit der Materie substantiell 
geeint ist, ist der Mensch der zentrale Ort der Schöpfung, wo auch die Materie durch 
den Geist und im Geist zu sich selbst kommt. Der Mensch wird dadurch für Teilhard 
de Chardin Krone und Sinngestalt der gesamten Schöpfung, diese Schöpfung freilich 
begriffen in einer zum Menschen hin tendierenden Entwicklungsdynamik: •Gerade 
infolge der neuesten Fortschritte unseres Wissens beginnen wir uns darüber klar zu 
werden, daß der Mensch eine Schlüsselstellung, eine polare Position in dieser Welt 
einnimmt, daß er gewissermaßen ihre Hauptachse darstellt. Und zwar so sehr, daß 
es genügen würde, den Menschen zu verstehen, um auch das ganze Weltall zu ver- 
stehen • wie umgekehrt das Weltall unverstanden bliebe, wenn es uns nicht 
gelänge, den Menschen in seiner Ganzheit und ohne ihn zu entstellen darin ein- 
zufügen • den ganzen Menschen, wohlgemerkt, nicht nur mit seinem Körper, 
sondern auch mit seinem Geist. Wir müßten fürwahr geblendet sein durch den 
Umstand, daß uns dieses Phänomen Mensch (in dem wir selbst wesen und sind) so 
unmittelbar betrifft, wenn wir nicht um so stärker auch empfänden, welche ungeheure 
Einmaligkeit dieses Geschehen gerade als Phänomen besitzt62." 

Wir können jetzt eine Linie des Teilhardschen Denkens verstehen, die grundsätz- 
lich für alles Spätere wichtig ist und die ohne weitere Reflexion bereits im Prolog zu 
seinem Hauptwerk •Der Mensch im Kosmos" (S. 3) steht: Höheres Sein • besonders 
wie es in der kosmischen Zentralgestalt des Menschen erscheint • bedeutet umfas- 
senderes Vereintsein, bis zur substantiellen Einigung von Materie und Geist. Dieses 
höhere Sein als umfassenderes Geeintsein tritt um so mächtiger in Erscheinung, je 
mehr es von wachsendem Bewußtsein getragen wird. Das wachsende Bewußtsein 
bedeutet aber eine je tiefere Schau. Deshalb sagt Teilhard an der erwähnten Stelle: 
•Sehen. Man könnte sagen, alles Leben sei darin beschlossen, wenn nicht in seinem 
Ziel, so doch in seinem Wesen. Höheres Sein ist umfassenderes Vereintsein: dies ist 
der Grundgedanke des vorliegenden Buches und der Schluß, zu dem es gelangt. Diese 
Vereinigung jedoch • wir werden es noch feststellen müssen • steigert sich nur, 
wenn wachsendes Bewußtsein sie trägt. Das aber bedeutet Schau. Deshalb entspricht 
die Geschichte der lebenden Wesen zweifellos der Ausgestaltung immer vollkom- 
menerer Augen inmitten eines Kosmos, in dem die Möglichkeit eines immer schärfer 
sich ausbildenden Unterscheidungsvermögens besteht. Ist nicht die Schärfe und die 
Fassungskraft des Blickes das Maß für die Vollkommenheit des lebenden und die 
Überlegenheit des denkenden Wesens? Mehr und besser sehen wollen ist also keine 
bloße Laune, keine Neugierde, keine überflüssige Befriedigung. Sehen oder zugrunde 
gehen. In dieser durch das geheimnisvolle Geschenk des Daseins aufgezwungenen 
Lage befindet sich jedes Element des Universums. Und dies ist demnach, auf höherer 
Ebene, auch die Daseinsbedingung des Menschen27." 

endlicher Geist als Einschränkung derjenigen Wirklichkeit im Materiellen aufgefaßt wird, 
die ihm seine Positivität verleiht, des ,Seins' nämlich, und daß Materielles nichts anderes ist 
als eingegrenzter, gewissermaßen ,gefrorener' Geist-Sein-Akt." 

*• Die Entstehung des Mensdien (Le Graupe Zoologique Humain), München 1961, S. 11. 
27 Während Claude Cuenot, der beste Kenner von Teilhards Leben und Werk (vgl. 

seine umfassende Biographie: Pierre Teilhard de Chardin. Les grandes e tapes de son evolu- 
tion. Paris 1958) in seinem kleinen Begriffslexikon •Lexique Teilhard de Chardin" (Paris 
1963, S. 70) den Begriff Phänomenologie nach dem •Rekurrenz-Gesetz" (Erscheinungsfolge 



106 Adolf Haas 

3. Das menschliche Phänomen: Blickpunkt und Schnittpunkt des Kosmos 

Die geistliche Lehre Teilhards, wie sie sich besonders im •Milieu Divin" offenbart, 
kann man nur richtig verstehen, wenn man das Menschenbild Teilhards verstanden 
hat und zwar im Sinne seiner im vorigen Abschnitt dargelegten Phänomenologie. 
Der Mensch ist danach ein den ganzen Kosmos betreffendes Phänomen, er ist eine 
•planetarische" Erscheinung: •Die Veränderung des biologischen Zustands, dessen 
Ergebnis das Erwachen des Denkens ist, entspricht nicht einfach dem Weg des 
Individuums, oder auch der Art, durch einen kritischen Punkt hindurch. Sie reicht 
viel weiter und betrifft das Leben selbst in seiner organischen Totalität • bezeichnet 
folglich eine Umwandlung, die den Zustand des ganzen Planeten angeht28." Und 
was hat diese planetarische Wandlung im Menschen und durch ihn bewirkt? Man 
kann mit Teilhard nur antworten: das Bewußtsein, das im Menschen zum erstenmal 
und einmalig zu sich selbst kommt. •Nicht mehr nur kennen, sondern sich kennen; 
nicht mehr nur wissen, sondern wissen, daß man weiß ... Zum erstenmal ein punkt- 
förmiges Zentrum, in dem sich alle Vorstellungen und Erfahrungen verknoten und 
in einer bewußten Gesamtorganisation festigen. Was sind nun die Folgen einer sol- 
chen Umbildung? • Sie sind unermeßlich, und wir lesen sie in der Natur ebenso 
deutlich wie jede beliebige von der Physik oder Astronomie registrierte Tatsache. 
Das reflektierende Wesen, eben weil es sich auf sich selbst zurückziehen kann, wird 
plötzlich fähig, sich in einer neuen Sphäre zu entwickeln. In Wirklichkeit vollzieht 
sich die Geburt einer anderen Welt29." Das Bewußtsein hat ganz allgemein nach 
Teilhard eine dreifache zentrierende Fähigkeit: 1. Alles nacheinander um sich selbst 
zu zentrieren, 2. sich immer mehr in sich selbst zu zentrieren, und 3. eben durch diese 
Überzentrierung in Verbindung mit allen anderen Zentren zu treten, die es um- 
geben30. Der Mensch, mit der Fähigkeit der Reflexion begabt, wird in diesem Licht 
betrachtet ein •Sammelpunkt", um den sich alles nacheinander immer mehr zentriert 
und zwar so, daß er sich dadurch nicht selbst verliert, sondern immer sich selbst mehr 
und mehr findet, personalisiert: Der Mensch wird so Blickpunkt und Schnittpunkt 
des Kosmos. 

Blickpunkt der Welt: Das heißt, daß im Menschen, in seiner Wissenschaft, Kultur 
und Religion, sich zum erstenmal ein geistiges Auge öffnet, das den Kosmos äußer- 
lich und innerlich durchdringt, sich selbst im Ichbewußtsein erfaßt und an die Schleier 
des unendlichen göttlichen Geheimnisses rührt. Durch das geistige Schauen des Men- 

der Elemente des Kosmos im Laufe der Zeit) bestimmt, hat Hubert Cuypers in seinem 
•Vocabulaire Teilhard de Chardin" (Paris 1963, S. 71•72) den gleichen Begriff • ähnlich 
wie ich es in dieser Arbeit versucht habe • auf das Studium der Manifestationen des Be- 
wußtseins festgelegt; Guypers definiert Phänomenologie nach Teilhard folgendermaßen: 
•Die Phänomenologie ist im Teilhardschen Sinn eine wissenschaftliche Methode zur Erwer- 
bung von Erkenntnissen durch das Studium von beobachtbaren Erscheinungen, unter die 
Teilhard die Manifestationen des Bewußtseins zählt, welche bisher der Naturwissenschaftler 
dem philosophischen Studium überließ. Die Tatsache der Eingliederung des Bewußtseins als 
Studienobjekt in die positiven Wissenschaften gibt der Methode von Teilhard seine Origi- 
nalität sowohl gegenüber der Naturwissenschaft wie gegenüber der Philosophie." 

28 Der Mensch im Kosmos, S. 168. 
*• Der Mensch im Kosmos, S. 151. 
80 Der Mensch im Kosmos, S. 252. 



Welt in Christus • Christus in Welt 107 

sehen wird die Welt zum erstenmal ein wirklicher Schauplatz. Und welches kosmische 
Schauspiel wird auf dieser Bühne des Universums unserem staunenden Blick enthüllt? 
Es ist nichts anderes als die Geschichte des Menschen • seine Vergangenheit, seine 
bedrängende Gegenwart und seine geahnte Zukunft. Wir blicken also nicht nur in 
den Kosmos, und der Kosmos versammelt sich gleichsam in uns in einer Schau, son- 
dern wir entdecken plötzlich, daß wir selbst Thema der kosmischen Geschichte sind, 
daß sich die kosmischen Entfaltungslinien alle auf den Menschen zuspitzen: Der 
Mensch also nicht nur Blickpunkt, sondern vor allem Schnittpunkt der entscheidenden 
Linien des Universums! Der Mensch ist also Zuschauer des kosmischen Dramas, aber 
er ist zugleich Thema, Spieler und Bühne. Es scheint nicht, daß wir diese einmalige 
Situation des Menschen schon ganz begriffen hätten, ihren Ernst, ihre Größe, ihre 
existenzbedrohende Gefährlichkeit, ihre ungeahnten Verheißungen: •Sobald der 
erste Funke des Denkens auf Erden erschienen war, fand sich, daß das Leben eine 
Fähigkeit in die Welt gesetzt hatte, durch die nun dieses selbst kritisiert und gerichtet 
werden konnte. Eine ungeheure Gefahr. Lange blieb sie unbemerkt. Doch kaum 
erwachen wir zu Idee der Evolution, so werden die Gefahren deutlich. Wie erwach- 
sene Söhne • wie .bewußt' gewordene Arbeiter • sind wir daran, zu entdecken, 
daß sich etwas in der Welt entwickelt, mitten unter uns • vielleicht auf unsere 
Kosten. Wir gelangen sogar zu der noch schwerer wiegenden Erkenntnis, daß wir in 
dem großen, begonnenen Spiel nicht nur die Spieler sind, sondern zugleich auch die 
Spielkarten und der Einsatz31." 

Das Thema, das im Menschen in die Helle des Selbstbewußtseins tritt, ohne damit 
seine kosmische Universalität zu verlieren, ist die substantielle Einigung von Stoff 
und Geist, die seine Existenz grundlegend ausmacht. Was also immer schon die Kon- 
stitution eines endlichen Wesens ausmacht • wenn wir es in scholastischer Form 
ausdrücken wollen: Substantielle Einheit von Materie und Form • das wird im 
Menschen als diese Einheit reflex bewußt. Selbst wenn wir nicht den Evolutions- 
gedanken zu Hilfe nehmen wollten, müßten wir vom Menschen sagen, daß in ihm 
alle kosmische Wirklichkeit zu sich selbst kommt, daß er der Spiegel aller Dinge ist. 
Freilich müssen wir damit Ernst machen, daß jedem Ding eine •Forma" wesenhaft 
zukommt, daß jedes Ding also eine gewisse Innerlichkeit (analoge Stufe der Im- 
manenz) besitzt und daß die Lebewesen selbst in einem nur nach morphologischen 
und physiologischen Gesichtspunkten aufgestellten •Natürlichen System" eine Stu- 
fenleiter wachsender Unabhängigkeit von der Umwelt und damit verbunden wach- 
sender Zentrierung nach Innen zeigen. Auch in einer solchen Betrachtung steht der 
Mensch durch seine geistbedingte Weltoffenheit und sein personales Selbstbewußt- 
sein an der Spitze der Schöpfung. Mit Teilhard32 muß man allerdings beklagen, daß 
•die Wissenschaft in ihrem gegenwärtigen Weltbild einen wesentlichen Faktor oder, 
besser gesagt, eine ganze Dimension des Universums vernachlässigt": Nämlich das 
Innen der Dinge, das Bewußtsein und seine analogen Stufen in den Lebewesen (als 
Stufen je größerer Immanenz). 

31 Der Mensch im Kosmos, S. 221. 
32 Der Mensch im Kosmos, S. 149. 



108 Adolf Haas 

Das menschliche Phänomen: Die Historisierung des kosmischen Werdeprozesses 

Teilhard hat sich selbst einmal so charakterisiert: •Ich bin weder Philosoph noch 
Theologe, sondern einer, der das ,Phänomen' studiert, ein Physiker im alten grie- 
chischen Sinn des Wortes33." Wie wir bereits früher festgestellt haben, ist aber das 
Phänomen bei Teilhard letztlich eine Manifestation des Bewußtseins; die in der 
wachsenden Komplizierung im •Natürlichen System" sich zeigende Aufstiegsreihe ist 
also letztlich nach Teilhard Manifestation je tieferer Innerlichkeit und Zentriertheit 
• bis im Menschen gleichsam ein •Zentrum der Zentren" erscheint, ein Wesen, das 
in der Reflexion unverlierbar zu sich selbst zurückkehren kann. Da Teilhard aber 
ganz entschieden das ganze Phänomen des Kosmos mit dem Menschen an zentraler 
Stelle studieren will, ist es unmöglich, einen Zusammenhang der Phänomene außer 
Acht zu lassen, der heute undiskutiert neben der bisher betrachteten räumlichen Ord- 
nung der Dinge besteht: Die Ordnung in der Zeit oder der Entwicklungszusammen- 
hang. Dieser Zusammenhang in der Entwicklung der Lebewesen auseinander ist in 
seiner allgemeinsten Form auf das Grundgesetz des •Omne vivum e vivo" (•Alles 
Lebendige stammt vom Lebendigen") gegründet und kann heute nicht mehr in 
irgendwelche Zweifel gezogen werden, gleich welchen Sicherheitsgrad man dem Ent- 
wicklungsgedanken zubilligen mag. Im Bereich des Phänomens (also nicht im Bereich 
der begründenden Ursachen) ist ohne Zweifel der Entwicklungszusammenhang der 
einzige natürliche zeitliche Zusammenhang, da sowohl (durch das omne vivum e 
vivo) die Urzeugung aus unlebendigem Stoff als auch die Artkonstanz als unzutref- 
fend ausgeschlossen werden muß. Durch die Entwicklung erhält aber das ganze räum- 
lich-morphologische System der Lebewesen eine gewaltige zeitliche Dynamik, die 
in der unumkehrbaren Geschichte des Menschen ihre einmalige, dynamische Spitze 
erreicht. Die Genese des Kosmos ist ein Prozeß auf den Menschen hin; und rück- 
schauend von der humanen Evolutionsspitze in das Werden des Kosmos ist der 
Mensch die Ziel- und Sinngestalt der ganzen Schöpfung34. Seine auf geistiger Frei- 
heit und personaler Verantwortung gründende Geschichte ist Sinn und Erfüllung 
der Naturgeschichte. Deshalb sagt Teilhard in einem Brief vom 13. 10. 193535: •Was 
mich anzieht, ist die Konstruktion einer zusammenhängenden Reihe von Erscheinun- 
gen, die, getragen von einem grundsätzlich einzigen Entwicklungsprozeß, sich vom 
geistigen Pol zum materiellen Pol unserer Erfahrung erstreckt. Sie wissen, daß es mein 
Hobby ist, zu zeigen, daß die Wissenschaft nur deswegen auf der Stelle tritt und der 
Religion den Rücken kehrt, weil sie nie versucht hat, auch das Denken in die Ent- 
wicklungsreihen mit aufzunehmen. Ich stehe somit eigentlich der Geschichte näher, 
als der Metaphysik." 

33 Zitat nach C. Tresmontant, Einführung in das Denken Teilhard de Chardins. 
Freiburg-München 1961, S. 24. Tresmontant zitiert ferner in einer Anmerkung an der 
gleichen Stelle eine andere Aussage von Teilhard, die für uns bezeichnend ist: •Unser For- 
schen, das sich auf der Ebene der .Erscheinungen' bewegt, berührt das transzendente Problem 
der Kausalität nicht." 

34 Vgl. A. Haas SJ, Der Mensch, Sinn der biologischen Entwicklung. Kevelaer 1963; 
ferner: Die Entwicklung des Menschen. Aschaffenburg 19632; Haag • Haas • Hürze- 
ler, Evolution und Bibel. Luzern und München 19622. 

35 Zitiert bei Cl. C u e n o t, Pierre Teilhard de Chardin. Paris 1958, S. 246. 



Die heilshafte Stellvertretung 109 

Das Universum ist also Geschichte in der dreifachen analogen Stufung: Natur- 
geschichte, Geistesgeschichte, Heilsgeschichte. Darum gibt es bei Teilhard auch gar 
kein sinnfreies Werden der Dinge, sondern alles Werden transzendiert sich sofort in 
die Geschichte des Bewußtseins auf den Menschen hin und durch den Menschen 
hindurch; und die Geistesgeschichte transzendiert sich sofort in die Heilsgeschichte 
durch das Erscheinen des Gottmenschen auf dem kosmischen Schauplatz. Das Ganze 
dieser Geschichte ist eine •homogene und kohärente Schau" mit dem Menschen als 
Achse und Spitze der Entwicklung: •une ensemble qui se deroule • ein Ganzes, das 
sich vor uns entfaltet36." Wir können also die Schau Teilhards eine Historisierung 
des kosmischen Werdeprozesses nennen. Theologisch gesehen ist selbstverständlich 
für Teilhard die •creatio continua" d. h. die fortwährende Schöpfung37 die innerste, 
mit dem geschöpflichen Sein und Werden nicht identische, ihm aber unverlierbar 
gegenwärtige Achse der ganzen kosmischen und im Menschen personalisierten Ge- 
schichte. Von hier führt dann die Schau Teilhards unmittelbar in die geistliche Lehre 
des •Milieu Divin", die nichts anderes ist, als eine christologische Interpretation des 
alten Grundsatzes der geistlichen Lehrer: Gott in allen Dingen suchen und finden. 

(Fortsetzung in mehreren Folgen) 

36 Der Mensch im Kosmos, S. 7. 
37 •creation prolongee", in einem Brief vom 11. 10. 1936, zitiert bei  Cuenot, a.a.O., 

S. 264. 

Die heilshafte Stellvertretung als missionarischer Impuls 

Von Leo Scheffczyk, Tübingen 

Die missionarische Situation, in der sich das Christentum heute allenthalben und 
nicht mehr nur in den Missionsländern befindet, bedeutet für den Christen eine 
Anfechtung, aber zugleich auch einen Anruf. 

Eine Anfechtung erbringt diese Situation deshalb, weil sie zur Verzagtheit stim- 
men und zu einer Haltung latenter Kapitulation gegenüber einer Welt führen 
könnte, die scheinbar vom Evangelium noch nie gründlich erfaßt wurde und die ihm 
heute erst recht zu entlaufen scheint. Aber die Versuchung kann auch in Gestalt des 
anderen Extrems auftreten, daß der Christ sich nämlich im Angesicht dieser Situation 
in einen Aktivismus wie in eine •Flucht nach vorn" stürzt, Betriebsamkeit wie ein 
Narkotikum sucht, das ihn beruhigt und den Blick auf die Schwierigkeit der Situation 
euphorisch aufhellt. 

Dieser Anfechtung ist nur zu begegnen, wenn man die Situation im echten Sinne 
als einen Anruf versteht, der freilich keine beliebige, sondern eine treffende und 
genaue Antwort verlangt. Hier ist nichts Geringeres gefordert als der Gewinn einer 
neuen Geisteshaltung, die zugleich in der Offenbarung verankert und aus ihrem 
Quell gespeist ist, die aber auch den Erfordernissen der Zeit entspricht, ihren tief eren 




