Die heilshafle Stellvertretung 109

Das Universum ist also Geschichte in der dreifachen analogen Stufung: Natur-
geschichte, Geistesgeschichte, Heilsgeschichte. Darum gibt es bei Teilhard auch gar
kein sinnfreies Werden der Dinge, sondern alles Werden transzendiert sich sofort in
die Geschichte des Bewufitseins auf den Menschen hin und durch den Menschen
hindurch; und die Geistesgeschichte transzendiert sich sofort in die Heilsgeschichte
durch das Erscheinen des Gottmenschen auf dem kosmischen Schauplatz. Das Ganze
dieser Geschichte ist eine ,homogene und koharente Schau“ mit dem Menschen als
Achse und Spitze der Entwicklung: ,une ensemble qui se déroule — ein Ganzes, das
sich vor uns entfaltet36.“ Wir konnen also die Schau Teilhards eine Historisierung
des kosmischen Werdeprozesses nennen. Theologisch gesehen ist selbstverstandlich
fiir Teilhard die ,creatio continua“ d. h. die fortwdhrende Schopfung®? die innerste,
mit dem geschépflichen Sein und Werden nicht identische, ihm aber unverlierbar
gegenwartige Achse der ganzen kosmischen und im Menschen personalisierten Ge-
schichte. Von hier fithrt dann die Schau Teilhards unmittelbar in die geistliche Lehre
des ,Milieu Divin“, die nichts anderes ist, als eine christologische Interpretation des
alten Grundsatzes der geistlichen Lehrer: Gott in allen Dingen suchen und finden.

(Fortsetzung in mehreren Folgen)

38 Der Mensch im Kosmos, S. 7.
37 _création prolongée, in einem Brief vom 11.10. 1936, zitiert bei Cuénot, a.a. 0,
S. 264.

Die heilshafte Stellvertretung als missionarischer Impuls
VonLeo Scheffczyk, Tibingen

Die missionarische Situation, in der sich das Christentum heute allenthalben und
nicht mehr nur in den Missionslindern befindet, bedeutet fiir den Christen eine
Anfechtung, aber zugleich auch einen Anruf.

Eine Anfechtung erbringt diese Situation deshalb, weil sie zur Verzagtheit stim-
men und zu einer Haltung latenter Kapitulation gegeniiber einer Welt fithren
kénnte, die scheinbar vom Evangelium noch nie griindlich erfaft wurde und die ihm
heute erst recht zu entlaufen scheint. Aber die Versuchung kann auch in Gestalt des
anderen Extrems auftreten, daf der Christ sich ndmlich im Angesicht dieser Situation
in einen Aktivismus wie in eine ,Flucht nach vorn“ stiirzt, Betriebsamkeit wie ein
Narkotikum sucht, das ihn beruhigt und den Blick auf die Schwierigkeit der Situation
euphorisch aufhellt.

Dieser Anfechtung ist nur zu begegnen, wenn man die Situation im echten Sinne
als einen Anruf versteht, der freilich keine beliebige, sondern eine treffende und
genaue Antwort verlangt. Hier ist nichts Geringeres gefordert als der Gewinn einer
neuen Geisteshaltung, die zugleich in der Offenbarung verankert und aus ihrem
Quell gespeist ist, die aber auch den Erfordernissen der Zeit entspricht, ihrentieferen



110 Leo Scheffczyk

Bediirfnissen entgegenkommt und von ihren verborgenen, positiven Antrieben
bewegt wird. Diese Synthese ist prinzipiell méglich, weil die Offenbarung geschicht-
lich verfafit und darauf angelegt ist, in jeder Situation vom Menschen als neue Ant-
wort auf die Fragen der Zeit verstanden zu werden.

Die Frage und die moglichen Antworten

Trotz besten Wissens und Willens gibt es hier unzuldngliche Antworten. Eine von
ihnen ist von einem gewissen Heilspessimismus bezliglich des endgultigen Geschickes
der Mehrzahl der Menschen bestimmt. Sie kritisiert den angeblich heute herrschen-
den stimmungsmafBigen Heilsoptimismus und spricht sich fiir die dltere, strenge Auf-
fassung aus, nach der doch wohl der gréflere Teil der Menschheit verlorengehen
werde. Die Sinnhaftigkeit des Weltganges sei trotzdem gewéhrleistet, wenn man sich
zu der Annahme verstehe, dafl unsere Erde iiberhaupt nur einen verschwindenden,
durch die Siinde verursachten Sonderfall in der Schopfung darstelle, dessen negative
Wirkungen durch die ungleich méchtigere Welt der Engel und moglicherweise auch
durch geistbegabte Lebewesen auf anderen Gestirnen, die nicht gesiindigt hitten,
vollig ausgeglichen wiirden!. Es ist ersichtlich, daf eine solche Auffassung zwar die
Verantwortung fir das eigene Seelenheil schiarfen kann, aber keinen unmittelbaren
Impuls fir den missionarischen Auftrag des Christen an dieser Uelt und ihren
gefihrdeten Menschen erwecken wird. Im Grunde kommt hier eine milde Resig-
nation gegeniiber dem Heil unserer Welt zum Durchbruch, und der Schimmer einer
Hoffnung ist gleichsam nur von fremden Sternen erborgt.

Aber der Anruf, der aus der fiir das heutige Christentum Zuflerlich wenig ver-
heiflungsvollen Situation kommt, kann auch durch eine einseitig optimistische Ant-
wort verfehlt werden. Sie kommt in der Christologie und der Erwihlungslehre
K. Barths zum Ausdruck. Nach ihm ist Christus in einem ganz realistischen Sinne
der Mensch schlechthin, in dem die ganze Menschheit seit Ewigkeit eingeschlossen
ist und vor Gott vertreten wird, und zwar genauso in ihren Erwihlten wie in ithren
Verworfenen. In Christus und seinem Werk hat Gott den Menschen nicht nur das
Leben und die Seligkeit zugedacht, sondern auch die Verdammnis férmlich auf sich
genommen, so dafl in Ihm die Erwdhlien wie die Uerworfenen solidarisch sind2.
Dieser Ansaiz fithrt in Konsequenz zu dem Gedanken, dafl Christus, indem er die
Verwerfung auf sich nahm, sie von den Verworfenen génzlich abzogs. So gibt es
zwar empirisch und diesseitig Menschen, die sich als Verworfene ,gehaben“4, aber
auch sie bleiben von Christus umfafit und konnen nicht eigentlich als Verlorene
angesehen werden.

1 So dem Sinne nach W. Schamoni, Glaubensbewufitsein und Kirchenentfremdung,
Paderborn 1958, 25—40.

2 Vgl. hierzu K. Barth, Die kirchliche Dogmatik. Die Lehre von Gott, 11 2, 382 ff.

3 Ebda., 381: ,Dieser von Gott Verworfene zu sein, ist die Drohung, deren Vollzug eines
jeden Menschen Leben unvermeidlich verfallen ware. Eben sie ist es, die in der Erwahlung
Jesu Christi ihm, dem Einen, zugewendet und also von uns Anderen Allen abgewendet ist.
Eben das Leben eines Verworfenen hat Gott, indem er es das Leben seines eigenen Sohnes
sein lief, fiir uns andere Alle zur objektiven Unméglichkeit gemacht.“

4 Ebda., 385.:



Die heilshafle Stellvertretung 111

Obgleich sich K. Barth damit den Gedanken an eine Apokatastasis, eine end-
giiltige Wiederaufnahme auch der Sinder, nicht zu eigen machen wills, kommt er
doch zu der Idee einer allumfassenden Erlésung, in der die Siinde ginzlich Ver-
gangenheit ist. Deshalb kann er auch im Hinblick auf das Werk Christi, in dem das
Bose fir immer gerichtet ist, von der ,objektiven Unmoglichkeit des Lebens eines
Verworfenen“s sprechen. Es ist nicht zu verkennen, dafl in diesen Gedanken ein
gewaltiges Siegesbewufltsein aufbricht, von dessen Ausdruck man aber wohl sagen
mufl, daBl er der rechten Niichternheit ermangelt und eher einer ,triumphalen
Allire“? gleicht.

Eine solche allumfassende Erlosungsvorstellung kann den Glaubigen beriicken
und ihm vor der Situation der heutigen Welt vielleicht alle Befiirchtungen nehmen.
Aber auch sie wird ihm keine Impulse fiir die missionarische Aufgabe an der Welt
vermitteln, weil jede solche Aufgabe hier im Grunde von Christus selbst schon ein
fiir allemal gelost ists.

Damit sind zwei Extreme christlicher Welthaltung in der Gegenwart genannt, die
beide fiir den missionarischen Auftrag des Christen keine wirklichen Krifte frei
machen konnen. Es ist nun gewifl etwas schematisch, aber sachlich nicht unberechtigt,
die Wahrheit in der Mitte zwischen diesen Extremen zu suchen und sie in eine Hal-
tung zu verlegen, die weder am Heil der unchristlichen Welt verzweifelt, noch auch
in iibertriebenem Optimismus vom eigenen Einsatz fir das Heil der Menschheit
absehen zu konnen glaubt. In dem Gedanken von der heilshaflen Stellvertretung
findet diese Haltung eine genaue Entsprechung; denn in ihm ist die harte Realitit
der Heilsgefdhrdung unserer Welt vorausgesetzt und trotzdem vom gnadenhaften
Vertrauen auf eine mégliche Bannung des Gefdhrdenden durch menschliches Mittun
iiberhoht. Zudem scheint diese Wahrheit geeignet, die polaren Wirklichkeiten von
Glauben und Tun, von christlichem Sein und christlicher Aktion, von wahrer Inner-
lichkeit #nd notwendiger Weltzugewandtheit am besten zu verbinden.

Aber diese Wahrheit ist nicht von vornherein einsichtig und miihelos gegeben.
Sie birgt sogar die Gefahr mystischer Entstellung und pietistischer wie auch mora-
listischer Verengung in sich, wenn man sie nicht aus dem grofien, objektiven Zusam-
menhang der Heilsgeschichte begriindet und sie in das Gesetz der Stellvertretung
einordnet, das von Christus erfiillt worden ist,

I
Die Stellvertretung in der Heilsgeschichte

1. Die Existenz des Stellvertretungsgesetzes

Wenn ohne jede nihere Bestimmung vom Stellvertretungsgedanken gesprochen
wird, dann richtet sich die Aufmerksamkeit sofort und ausschliefllich auf Christus

5 Ebda., 325.

¢ Ebda., 381. '

7So H. U. v. Balthasar, Karl Barth. Darstellung und Deutung seiner Theologie,
Koln 1951, 200.

8 Deshalb kann Urs v. Balthasar a.a. 0., 880 hier an Barth die Frage richten, ob
nicht in dieser Theologie der Geschichte ,vielleicht doch nichts geschieht, weil alles in der
Ewigkeit schon immer geschehen ist“.



112 Leo Scheffczyk

selbst. Das ist deshalb nicht falsch, weil in Christus die Tatsache der heilshaften Stell-
vertretung der ganzen Menschheit durch einen einzigen in einmaliger Weise Ereignis
geworden ist. Aber bei tieferem Blick auf die Struktur der Heilsgeschichte mufl man
feststellen, dafl sich Christus hier nur einem Gesetz unterwarf und es vollkommen
erfiillte, das schon von Anbeginn in den Weltplan aufgenommen war.

Das Gesetz der Stellvertretung ist schon in der Schdpfungsordnung wirksam, wo
der Mensch die Rolle des Vertreters des ganzen Kosmos iibernimmt. Es ist eine alt-
testamentliche Grundvorstellung, die schon im Schépfungsbericht der Genesis (Gen
1,26 ff.) anklingt, dafl der Mensch Vertreter und Mandatar der Gesamtschépfung
vor Gott ist. Weil die Welt im Menschen ihre Spitze hat, mit der sie unmittelbar
Gott gegeniibersteht und in diesem einzigen Punkt Gottunmittelbarkeit gewinnt,
wirken alle Taten des Menschen im Guten wie im Bosen gleichsam von der Spitze
auf die ganze lebendige Pyramide zuriick. Daraus resultiert dann ferner der Ge-
danke der Schicksalsgemeinschaft zwischen Menschheit und Kosmos im AT (vgl. Gen
3,17; 5,29; Weish 2, 24). Er erklirt auch, warum der ganze Kosmos in den Strudel
der Unheilstat des Menschen mithineigerissen werden konnte, warum er sich jetzt,
wie es R6m 8, 19 heifit, nach der Erlosung durch die ,Offenbarung der Kinder Got-
tes®, d. h. durch die Verklarung des Menschen, sehnt, und dafl am Ende auch er mit
der Vollendung der Menschen verklirt wird.

Dieses Prinzip der Stellvertretung bestimmt in besonderer Weise auch die Ord-
nung der Menschheit als solcher. Es ist eine schlichte Tatsache der Offenbarungs-
geschichte, daf der erste Adam auserwahlt ist, um die Menschheit vor Gott zu ver-
treten und dabei in der Stinde zum Schicksal der ganzen Menschheit wird. Die Ent-
scheidung eines Menschen wird so das Verhingnis aller, weil dieser eine die Gesamt-
heit verkorpert. Wo das aber auf der Unheilseite moglich ist, deutet sich auch die
Entsprechung auf der Heilsseite an.

Tatsédchlich zeigt die mit dem Protoevangelium beginnende Geschichte der Wie-
derherstellung der Menschheit, dafl Gott dabei immer wieder einzelne fiir das Ganze
eintreten und stellvertretend handeln 14fit. Dabei wird Stellvertretung zugleich gna-
denhafte Auserwahlung fiir die anderen. So wird Israel von Gott aus den Heiden
ausgesondert, um fiir diese einzustehen und schliefllich sogar, trotz der Verfehlung
seines Auftrages, als Gesamtvolk ,das Heil zu den Heiden“ zu bringen (Rom 11, 11).
Schon bei der Begriindung des Volkes in Abrakham ist diesem die Verheifung und
Verpflichtung mit auf den Weg gegeben: ,In dir sollen gesegnet werden alle Ge-
schlechter der Erde” (Gn 12, 3; 18, 18; 22, 18). Dafl die Auserwahlung grundsitzlich
von Israel nicht partikularistisch verstanden wurde, obwohl ein solches Mifiverstind-
nis dem nationalen Empfinden immer nahelag, zeigt sich am Verhiltnis Abrahams
zu dem ,getrennten Bruder Lot* (Gn 13, 8; vgl. auch Gn 14, 12 ff.), der mit seinen
Nachkommen, den Moabitern und Ammonitern (Gn 19, 30—38), der Fithrung Jahwes
entgleitet®. Es ist ein Verhiltnis der Firbitte und des Einstehens fiir die Gefihr-
deten, wie es sich beispielhaft in der Erzihlung von Sodom widerspiegelt (Gn 18).
Aber der Stellvertretungsgedanke erfahrt in Israel selbst noch einmal eine neue An-
wendung. Da Israel ndmlich als Ganzes seinen Heilsauftrag nicht erkennt, wird

9 Vgl. hierzu G. v. Rad, Das erste Buch Moses, (Das AT deutsch 2/4) Gottingen 1958, 191.



Die heilshafle Stellvertretung 118

dieser Auftrag von Gott durch eine neuerliche Auserwihlung eines Teiles des Volkes
gesichert und an einen ,heiligen Rest® (Jes 1, 9; 10, 21) gebunden. So reduziert sich
die Zahl der zur Stellvertretung Berufenen im Laufe der heilsgeschichtlichen Ent-
wicklung immer mehr, ochne dafl die Stellvertretungsfunktion dadurch an Kraft und
Bedeutung einbiifit. Das geschieht auch dann nicht, als in der reifsten Fassung des
Stellvertretungsgedankens in Israel, bei Deuterojesaja, diese Funktion nicht mehr
nur von einem Kollektiv, sondern von einer Einzelperson, dem Gottesknecht, iiber-
nommen wird. Das Bedeutsame dieser Berufung des Gottesknechtes auf den Platz
fur ganz Israel liegt vor allem darin, daf dieser einen Auftrag auch fir die Heiden
hat. Er soll Israel wie den Vélkern eine neue Lehre vermitteln (Jes 42, 1—4), aber
noch mehr durch sein unschuldiges Leiden ,den vielen®, deren Schuld er auf sich
nimmt, ,Gerechtigkeit verschaffen” (Jes 53, 11). An dieser Stelle und dann noch bei
Daniel 7 in der Gestalt des ,Menschensohnes®, der das Volk der Heiligen der End-
zeit verkorpert und vertritt, ist in der Geschichte der Offenbarung jene Engfithrung
geschaffen, in die dann Christus selbst als der Stellvertreter der Menschheit im voll-
endeten und universalsten Sinne eintreten kann. Mit Recht haben deshalb schon die
Urgemeinde und die Synoptiker die Gestalt Jesu mit der des Gottesknechtes und des
Danielschen Menschensohnes identifiziert. Und obgleich Jesus den ersten Titel nicht
selbst gebraucht, den zweiten immer nur in der dritten Person im Munde fihrt, so
besteht kein Zweifel, dafl er sich mit dem Sein und dem Beruf dieser zwei Gestalten
identifiziert1d. Damit erhdlt die Stellvertretungsidee von ihm ihre héchste Aus-
formung, Prignanz und Intensitit.

Betrachtet man diese Entwicklung aus der Uberschau, so wird die Heilsgeschichte,
die schon mit der Schopfung beginnt, als eine Folge von Stellvertretern, die sich
immer mehr auf den einen reduzieren, verstehbar!l, Zunachst steht die Mensdhheit
als Teil der Gesamtschopfung stellvertretend fir den Kosmos; innerhalb der Men-
schenwelt steht Adam firr das Ganze; in der gefallenen Menschheit wird ein Uolk
in die Funktion der Stellvertretung cingewiesen, dann ein ,heiliger Rest® dieses
Volkes, und endlich iibernimmt diesen Beruf e¢in einziger, der Gottesknecht und
Menschensohn Jesus Christus. So ist der ganze Raum der Heilsgeschichte von einer
Stellvertretungslinie durchzogen, in der sich aber zunichst nur die Hauptachse der
Heilsordnung darstellt. Diese Achse bildet bei genauerem Hinblick eine ganze Reihe
von Nebenlinien und Parallelen aus, die den Gedanken der Stellvertretung gleich-
sam in die Infrastruktur der Heilswirklichkeit einfithren: So ist nach israelitischer
Auffassung der Familienvater der Stellvertreter des ganzen Hauses, weshalb Noe,
der Vater, nach Gn 7,1 das ganze Haus erretten kann. Ahnlich ist das Stammes-
oberhaupt der Reprisentant aller seiner Nachkommen, wie besonders aus der
Patriarchengeschichte sichtbar wird; der Konig ist Mandatar des ganzen Volkes, die
Propheten stehen fiir die ganze Gemeinschaft der Kinder Israels vor Gott12. Aber es
ist auch schon der Gedanke entwickelt, dafl der einzelne Mensch und Israelit im Heil

1 O.Cullmann, Die Christologie des Neuen Testaments, Tiibingen 1957, 59 ff.; 154 ff.

U Darum spricht O. Cullmann, Christus und die Zeit, Ziirich 21948, 101 von einer
~progressiven Reduzierung“ der Heilsgeschichte in der Zeit vor Christus.

12 Vgl. hierzu J. de Fraine, Adam und seine Nachkommen. Der Begriff der .Korpo-
rativen Persénlichkeit” in der Heiligen Schrift, Koln 1962, 52 ff.; 79 ff.; 141 ff.; 155 ff.



114 Leo Scheffczyk

wie im Unheil stellvertretend das Schicksal der ganzen Gemeinschaft bestimmen
kann. So rettet Rahab durch ihre den Israeliten geleisteten Dienste ihr ganzes Haus
{Jos 2, 12 ff.), und die Strafe fiir die Revolte des Dathan und Abiron trifft zugleich
ihre ,Frauen, S6hne und kleinen Kinder* (Nm 16, 27). Alle diese Beispiele, die
betrachtlich vermehrt werden konnten, lassen erkennen, wie stark die Stellvertre-
tungsidee auch im einzelnen die religiose Wirklichkeit des auserwahlten Volkes
pragte und wie intensiv die Stellvertretungsrolle Christi in der Heilsgeschichte vor-
bereitet war.

Hier interessiert natiirlich vor allem die Frage, ob dieses Gesetz auch nack seiner
vollkommenen Erfullung in Jesus Christus noch Geltung besitzt oder ob es etwa mit
dem Kommen Christi aufgehoben wurde. Die letzte Moglichkeit konnte freilich nur
dann als sinnvoll angesehen werden, wenn feststinde, dal die Erlésung durch
Christus das Ende der Heilsgeschichte gebracht habe und das Werk Christi in jeder
Hinsicht endgiiltig abgeschlossen sei. Das ist aber durchaus nicht der Fall; denn wir
wissen, dafl Christus zwar die Endzeit der Geschichte herauffiihrte, dafl diese Zeit
aber noch eine Erstreckung bis zur Parusie haben soll. Der Sinn dieser Dehnung der
Endzeit liegt in der Entfaltung und Ausweitung der Erlosungswirklichkeit. Unter
dieser Voraussetzung ist die Folgerung nicht mehr abweisbar, dafl die Gesetz-
mifigkeiten, unter denen sich das Heil verwirklicht, jetzt auch noch und erst recht
Geltung haben miissen, weil sie nun auf die endgiiltige Vollendung hin eingesetzt
werden und jede Bewegung auf das Ende hin kraftvoller wird. Darum wird man
auch vom Stellvertretungsgedanken sagen konnen, dafl er in der letzten Heilszeit
nicht aufler Kraft gesetzt, sondern neu bestatigt und intensiviert werden wird.

Freilich wird von vornherein auch zu vermuten sein, dafl dieses Gesetz nach dem
Erscheinen Christi nicht in dem gleichen Sinn verwirklicht wird und eine andere
Bedeutung annimmt, weil durch das Erscheinen des Gottmenschen die Verhaltnisse
gewandelt werden. '
~ Die Zentralstellung Christi in der Geschichte der Auserwahlung und Stellvertre-
tung hat zunichst fir die Zeit nadh seinem Kommen und fiir die Anwendung dieses
Gesetzes eine bedeutsame dufiere Folge: Wie ndmlich in der Zeit vor der Ankunft
Christi alles auf Ihn als den Einzigen hinwies und die Stellvertretungsfunktion
quantitativ immer mehr reduziert wurde, so muf in der Geschichte nad:h seinem
Erscheinen der quantitative Umfang der Stellvertretungsposition in der Menschheit
wieder wachsen. Die Heilsgeschichte bekommt dann, bildlich gesprochen, die Gestalt
zweier aufeinander gestiilpter Kegel, die sich mit ihren Spitzen treffen. Es ist das
Bild der Sanduhr, die sich von oben hin nach der Mitte bis auf einen schmalen Punkt
verjiingt, um sich von diesem Punkte aus in umgekehrtem Sinne wieder zu ver-
breitern. So wird der Weg der Stellvertretung nach Chrisius in bezug anf die dafiir
Erwiblten wieder breiter: von dem einzigen Stellvertreter kommt es zu den A posteln,
die Ibhn fir die Vielzahl der Glaubigen reprisentieren. Diese bilden den Grund der
Kirche, die die erloste Menschheit darstellen und alle Menschen vertreten soll. Durch
sie wird am Ende der Kosmos in seiner Ganzheit der Verklirung teilhaftig werden.

Diese beiden gleichartigen, aber gegensinnigen Bewegungen der Heilsgeschichte
als einer Geschichte der Erwahlung und Stellvertretung hat Paulus vor allem in
Gal 3, 6—4, 7 dargestellt, wo er die Verheiflung an Abraham bis zu ihrer Erfiillung



Die heilshafle Stellvertretung 115

in dem einen Christus verfolgt, und von diesem aus wieder auf die Vielen hinweist,
die zu S6hnen und Ersten werden, indem sie von dem Einen abhingig sind!3.

2. Die Einheit der Menschheit als seinsmdfiger Grund der Stellvertretung

Die Tatsache dieses Strukturgesetzes der Heilsgeschichte ist demnach nicht zu
bezweifeln. Aber es stellt sich hier die weitere Frage, ob nicht auch der Grund und
die Ursache dieses Gesetzes tiefer einsichtig gemacht werden kénnen. Diese Frage
darf nicht iibergangen werden; denn die Behauptung, dall der Heilsordnung die
Gesetzmifligkeit der Stellvertretungsidee aufgeprigt ist, beinhaltet, besonders,
wenn man sie auf den einzelnen Christen bezieht, eigentlich einen durchaus geheim-
nisvollen Tatbestand, den Pius XII. in der Enzyklika ,Mystici corporis“ sogar ein-
mal ,ein schauererregendes Mysterium“14 nennt. Ein Mysterium aber darf der
religiose Mensch nie als eine selbstverstindliche Gegebenheit hinnehmen, schon weil
er hier immer Widerspruch von einem rein rationalen Denken finden wird. Aber das
Geheimnis der Stellvertretung mufl nicht nur wegen des Widerstandes, den es von
seiten des rationalen Denkens erfahrt, tiefer begriindet werden, sondern auch wegen
seiner moglichen Mifldeutung durch ein mystisches und magisches Denken. Es ist
namlich nicht zu iibersehen, dafl der Stellvertretungsgedanke auch in magischen Reli-
gionsformen der alten Zeit eine starke Position hat und von daher manchmal noch
im alten Israel ein dhnliches Kolorit zeigt!s. Wenn er aber wirklich aus dieser
magischen Wurzel kdame, wire er fiir das christliche Heilsbewufltsein unbrauchbar,
oder umgekehrt, die christliche Heilsauffassung von alter Magie beeinflufit. Um also,
vor allem im Hinblick auf den einzelnen Christen, der hier entscheidend interessiert,
zu begriinden, warum ihm eine solche Stellvertretungsmoglichkeit ganz legitim, wenn
auch geheimnisvoller Weise zukommt, mufl das Fundament dieser Wahrheit frei-
gelegt und einsichtig gemacht werden.

Es liegt in der Einheit, in der Solidaritit der ganzen Schépfung, vornehmlich der
Menschenwelt. Schon die natirliche Vernunit kann zeigen, daf} eine Stellvertretung
innerhalb eines bestimmten Bereiches gar nicht moglich wire, wenn dieser Bereich
nicht eine strenge Einheit bildete, in der die einzelnen Glieder nicht disparat neben-
einander stehen, sondern innerlich miteinander verbunden sind. Nur so kdnnen sie
auch sinnvoll fiireinander eintreten und tétig werden. Aber damit ist nur ein neues,
noch tiefer hinabfiihrendes Problem gestellt, das sich in die Frage kleiden 148t: Wie
kommt eine solche hochgradige Solidaritit, wie sie der Stellvertretungsgedanke als
Fundament unabdingbar erfordert, in der Menschheit oder in der Welt zustande?
Geniigt dafiir eine duflere Verfiigung des Schopfers, dafl er die Welt und insbeson-
dere die Menschheit immer nur als strenge Einheit betrachten will? Offenbar nicht,
weil eine rein positivistische Verfiigung das Denken nie befriedigt und iiberhaupt
keine eigentliche, tiefere Begriindung darstellt. Solche tieferen Begriindungen liegen
im Denken unserer Zeit an manchen Stellen vor. Eine mégliche Begriindung wire

13 Vgl. 0. Cullmann, Christus und die Zeit, 102.

¢ Heilslehre der Kirche. Dokumente von Pius IX. bis Pius XII., deutsch hrsg. von A.
Rohrbasser, Freiburg/Schweiz 1953, 489.

15 Vgl. bierzu J. Ratzinger, Stellvertretung, in: Handbuch theologischer Grundbe-
griffe, Miinchen 1963, 11, 566 f. )



116 Leo Scheffczyk

die rein naturwissenschaftliche etwa des Teilhard de Chardin, der eine strenge Ein-
heit der Welt in der Entwicklung behaupten kann, weil alles aus einem einzigen
materiell-geistigen Urstoff entsteht. Aber das wire eine rein natiirliche Erklirung,
die, abgesehen von ihrer inneren Problematik, das religios-theologische Denken nicht
befriedigen kann.

Das gleiche gilt von einer heute im Bereich der Existenzphilosophie vertretenen
Deutung, an der sich zeigt, wie stark der Solidarititsgedanke im modernen Denken
verankert ist. Hier wird immer wieder auf das Phdnomen des Mitseins, der Mit-
menschlichkeit hingewiesen und darin ein Existential, d. h. eine davernde Verfassung
der menschlichen Existenz gesehen. Der Mensch wird hier als ein Seiendes verstan-
den, das auf den anderen und auf das All hin offen ist. Diese Offenheit ist zugleich
ein Angewiesensein auf die Kommunikation mit anderen. Ohne sie kommt der
Mensch weder zur Selbstgewiflheit noch auch zur Erkenntnis der Wahrheit. So kann
K. Jaspers einmal sagen: ,Erst in der Kommunikation verwirklicht sich alle andere
Wabhrheit, in ihr allein bin ich ich selbst, lebe ich nicht blof, sondern erfiille das
Leben1s.“

Aber auch diese Auskunft, soviel Positives sie in sich enthilt, kann das religios-
theologische Denken nicht befriedigen, weil sie nur von der Erfahrung hergeholt ist
und gleichsam nur ,von unten® stammt. Das religiose Denken dagegen muf in einem
bestimmten Sinne ,hierarchisch® vorgeben, was hier nur besagen soll, daf es die
Dinge ,von oben®, aus ihren hochsten Griinden und Bestimmungen erfassen mufi.
Diese héchste Bestimmung aber empfangen die Dinge von Gott und aus seinem
Planen heraus. Wenn man nun in dieser Richtung gedanklich ausgreift und die
Frage nach der géttlichen Bestimmung stellt, die die Solidaritit der Menschheit und
der ganzen Schépfung garantiert, dann st68t man wieder auf einen christologischen
Sachverhalt, ndmlich auf die Tatsache, dafl die ganze Schépfung auf den Goit-

. menschen hin zentriert ist, daf} sie im Menschgewordenen ihr Urbild und ihr Ziel hat.

Darin liegt die Anerkennung der Wahrheit eingeschlossen, daff der Gottmensch
gleichsam die ,Summa creaturae”, die Zusammenfassung der ganzen Schopfung ist
und daf in Ihm als der Spitze oder dem Haupt, wie es Eph 1, 10 heifit, alles zusam-
mengeschlossen ist. Wo eine solche Spitze oder ein solches Haupt existiert, da miissen
alle Gbrigen Dinge und Wirklichkeitsbereiche auf diesen Hochpunkt ausgerichtet sein.
Die Ausrichtung aber schafft eine innere Verbundenheit und Einheit, wie der Mantel
eines Kegels — hier kommt das Bild in einem neuen Zusammenhang wieder —
durch die Zentrierung auf die Spitze zusammengehalten und in eins gefiigt wird.
Der Gedanke und die Wirklichkeit eines Gottmenschen als Spitze und Zentrum der
Schépfung ist der tiefste theologische Grund fir die Geschlossenheit und Solidaritit
der Menschheit und der ganzen Welt.

Wenn man diese hochste Bestimmung gefunden hat, ist es nicht unmdglich, auch
die aus dem Blick ,von unten“, von der Natur der Dinge her sichtbar werdenden
natiirlichen Einheitsfaktoren ebenfalls in Rechnung zu stellen und zu erkennen, dafl
die einheitsschaffende Ausrichtung der Schopfung ihre Vorbereitung und jhre An-
lagen auch in den Dingen hat, so daff die Verklammerung dann nicht nur von oben
zustande kommt, sondern auch durch die natiirlichen Krifte der Geschépfe gestiitzt

18 Einfihrung in die Philosophie, Miinchen 1963, 26.



Die heilshafte Stellvertretung 117

und gefordert wird. Diese Krifte bestehen vor allem in der universalen Ausrichtung
des Geistes durch Erkenntnis und Liebe, die ihn notwendig auf den Mitmenschen
verweisen, aber auch in der Bediirfligkeit desselben Geistes nach dem Du, das seine
hohere Selbstverwirklichung erméglicht. In einem auf diese Weise iibernatiirlich
und naturhaft begriindeten Organismus der Menschen muf} es auch einen Austausch
der Wirkungen der einzelnen Organe, eine Ubertragung ihrer Krifte, einen Stellen-
wechsel in den Funktionen und eine Stellvertretung geben.

8. Der heilshafle Sinn der Stellvertretung

Auf Grund dieser tiefen Solidaritit, die in der Kirche sogar den Charakter eines
lebendigen Organismus unter dem einen Haupt Christus annimmt, mufl es dem
einzelnen méglich sein, fiir den anderen, den Bruder, im Sein und im Wirken ein-
zustehen und sein Heil zu fordern. Damit ist aber noch nicht gesagt, welcher Sinn
und welcher tiefere Zweck in dieser einzigartigen Méglichkeit zum Ausdruck kommt,
d. h. es ist die Frage nach dem letzten ,Warum“ dieser Ordnung noch nicht beant-
wortet. Die Antwort auf diese letzte Sinnfrage ist nicht zu umgehen, wenn der Stell-
vertretungsgedanke in der Wirklichkeit des religisen Lebens nicht schal und
unwirksam werden soll. Es ist ja bei allem zu beachten, dafl es sich hier nicht nur um
einen grofartigen Gedanken handelt, der die christliche Existenz zu einer einzig-
artigen Bedeutung erhebt, sondern ebenso nm eine ernste Forderung, deren Ver-
wirklichung im Leben dem Christen Schweres abverlangt. Gerade nun im Angesicht
der Schwierigkeiten der Realisierung dieser Wahrheit mufl der einzelne immer im
hellen Licht des Sinnes dieser Wahrheit stehen, mufl er um das tiefere ,Warum*®
wissen, weil sich ihm nur aus dieser Sinnerfahrung die Motive ergeben konnen, die
ihn bei der Verwirklichung dieser Idee bewegen und die auftretenden Hindernisse
iiberwinden kénnen.

Der Sinn dieser géttlichen Ordnung, nach der das Heil sich immer unter Zuhilfe-
nahme von Mittlern nnd Stellvertretern in der Welt verwirklichen soll, liegt nicht
in einem Unvermégen Gottes, so dafl Gott nur die Wahl dieser Form der Heils-
verwirklichung moglich gewesen wire. Gott hitte es auch anders einrichten und z. B.
das Heil immer nur in direktem Kontakt zwischen sich und dem Einzelmenschen
realisieren konnen. Dann hitte es keines menschlichen Erldsers und Stellvertreters
bei der Grunderldsung bedurft und auch keiner solchen ,Zwischeninstanzen® hei der
Fortfihrung der Erlosung. Aber was wire das Ergebnis einer solchen géttlichen
Anordnung gewesen? Die Antwort kann nur lauten: Eine Ausschaltung des Men-
schen als Partner und Mitarbeiter Gottes, wie Paulus es 1 Kor 3, 9 formuliert, im
Werk der Erlésung. Gegen die Giiltigkeit dieser Antwort kann man nicht ein-
wenden, dafl Gott ja auch bei dem theoretisch méglichen rein zweiseitigen Kontakt die
Mitbetidtigung des Menschen beim Geschehen seines Heiles hitte aufrufen und ins
Spiel bringen konnen. Hier ist schlicht einzusehen, daf} eine solche Annahme unmdg-
lich ist; denn der Mensch, an den sich Gott im Heilsvorgang zunichst wendet, ist der
Siinder. Dieser aber kann nicht Mitarbeiter im Heilsvorgang werden, weil er als
Stinder dazu ganz und gar nicht taugt!’. Mitarbeiter kann nur der von Christus

17 Auch hier ist ein Punkt erreicht, an dem sich die niichterne Stellvertretungsauffassung
der katholischen Theologie von einseitigen Formulierungen des Gedankens bei K. Barth



118 Leo Scheffczyk

erloste und begnadete Mensch sein. Nur in der Situation des schon Erlésten kann der
Mensch zur Mitarbeit am Heil herangezogen werden. Das liegt an der Kraft der
durch die Gnade aufbereiteten menschlichen Person.

Gott hitte nun diese Kraft gleichsam brach liegengelassen, wenn er trotz des Vor-
handenseins von schon erlosten Menschen seine Gnade immer nur selbst an den
einzelnen herantriige. Das aber wiirde auch dem von Gott schon in der Schopfungs-
ordnung eingehaltenen Grundsatz widersprechen, den Menschen in allem zur Weirde
eines Partners zu erheben und ihn in dieser Wiirde ernst zu nechmen. Die Heran-
zichung des einzelnen Erlgsten zur Weiterfithrung der Erlésung in der Welt und zu
ihrer Ubertragung auf die noch nicht Erlgsten geschieht tatséichlich in Anwendung
des gottlichen Grundsatzes von der Partnerschaftswiirde des Menschen und beweist,
wie nah der Mensch durch diese Berufung an Gott heranriickt. Der Erléste wird hier
direkt in die Stellung des ,Miterlésers“1® der noch nicht Erlgsten erhoben.

Man kénnte gegen diese Berufung zur Mitarbeit an der Erlésung héchstens noch
dies einwenden, dafl dadurch die Kraft der Erlésung gemindert und gebrochen
erscheine, wenn sie von der Mitwirkung schwacher Geschopfe abhingig gemacht
werde. Das ist iiberhaupt ein Einwand, der dem Gliubigen von innen wie von aufien
oft entgegenkommt, dafl nimlich die Welt so wenig von der Kraft der objektiven
Erlésung zeige und dafl man manchmal meinen machte, eine wirklich erléste Welt
miifite anders anssehen. Dagegen ist aber zn sagen, dafi die Verwirklichung der
Erlésung von Gott der geschichtlichen Welt und der geschichtlichen Verfassung des
Menschen angepafit sein muflte. Sie konnte von Gott einem zeitlich verfaRten
Wesen, wie es der Mensch ist, einem auf Entfaltung angelegten und geschehenden
Sein, nicht in einer vollendeten und nicht mehr entwicklungsfihigen Form in den
Schofl gelegt werden. So hitte Gott nicht menschlich am Menschen gehandelt. Er
konnte im Grund die Frucht der Erlésung dem Menschen nur so antragen, daf} er sie
ihm auch noch zur Ausreife und Vollendung iibergab, wozn auch der Einsatz des
Menschen fiir den noch nicht Erldsten hinzugehorte.

Daf darin keine Minderbewertung der objektiven Macht und Grofe des Erls-
sungswerkes zum Ausdruck kommt, sondern auch nur wieder die Riicksichtnahme auf
die von Anfang an von Gott intendierte Wiirde des Menschen, ist nirgends dent-
licher gesagt als in dem Pauluswort Kol 1,24 b: ,Ich will das an meinem Fleisch
erginzen, was an den Leiden Christi noch fehlt fiir seinen Leib, die Kirche.* Die
vielschichtige und z. T. verschlungene Interpretationsgeschichte dieses Verses zeigt1e,

unterscheiden wird. Dieser legt ndmlich die Anschauung von einer formell wedhselseitigen
Stellvertretung des Erwihlten fiir den Verworfenen und des Verworfenen fiir den Frwihl-
ten nahe, so daf} beide ,nebeneinander und fiireinander stehen®. Dogmatik II 2, 389 f. Der
zum Erweis dieser These umfinglich gefithrte Schriftbeweis (ebda. 891—453) zum Phinomen
der heilsgeschichtlichen Gegensatzpaare (Kain und Abel, Esan und Jakob, Saul und David)
tragt nicht mehr aus als die Einsicht in die nicht bezweifelbare Tatsache, dafl anch die Siinder
eine gottliche Bestimmung erfiillen, der Offenbarung von Gottes Herrlichkeit dienen miissen
und fir den Erwihlien das Umkehrbild des Geheimnisses seiner Berufung sind. Vgl. dazu
auch J.Ratzinger, Die diristliche Briiderlichkeit, Miinchen 1960, 105.

18 Diesen Gedanken bringt ausfiihrlich zur Darstellung F. M. Gallati OP, Der Mensch
als Erloser und Erldster, Wien 1958.

18 Diese hat eingehend behandelt J. Krem er, Was an den Leiden Christi nock mangelt
(Bonner Biblische Studien, 12) Bonn 1956.



Die heilshafle Stellvertretung 119

dafl man sich vor allem an der hier behaupteten Ergénzung des Erlosungswerkes
Christi stieB und daraufhin zu einer Reihe von gezwungenen Erklirungen seine
Zuflucht nahm, so besonders Tychonius und in seiner Nachfolge Augustinus, die
unter den Leiden Christi vornehmlich die Bedringnisse der Kirche verstanden, die
noch aufgefiillt und ergénzt werden miifiten®0. Aber ,Paulus denkt bei dem Namen
Christi in der Regel zuerst an die Einzelperson“2l. Es ist hier also von den Bedréng-
nissen des wirklichen Christus die Rede, die deshalb ergdnzungsfahig sind, weil
Christus nach seiner Aufnahme in den Himmel weiterleiden wollte, zwar nicht in
seiner Person, aber in den Aposteln als seinen Stellvertreternz2. Das zeigt, dafl der
Erloser, ohne etwa ein unvollkommenes Werk oder einen Torso hinterlassen zu haben,
es doch in einer noch durch seine Diener vollendbaren Gestalt hinterlieff. Paulus
denkt hier vor allem an die Leiden, die mit der Fortfithrung des Werkes Christi in
der apostolischen Verkiindigung gegeben sind. Es sind, wie schon die antiochenische
Exegese sagte, missionarische Leiden, die dem Aufbau des Gottesreiches dienen.
Damit sind die Leiden Christi nicht als in sich unvollstindig und ergdnzungs-
bediirftig erklart, sondern als in den Erldsten weitergehende Leiden. Sie sollen die
gottgewollte Vollgestalt der Erlosung erbringen unter Einbeziehung des Mittuns der
Erlosten selbst. Es ist hier sicher eine Anteilnabme des Apostels und der Gldubigen
am Heilswerk Christi ausgesagt, das sich bis zum Ende der Welt fortsetzt und erst
dort seine Vollendung erreicht haben wird.

An dieser Stelle spricht der Apostel allerdings nicht ausdriicklich davon, dafl diese
seine apostolisch-missionarischen Leiden in Stellvertretung der Kirche oder einzelner
ihrer Glieder erfolgen, obgleich das manche Exegeten auch der Neuzeit annehmen?s.
Aber dieser Gedanke liegt als Spezialfall der Mittétigkeit mit Christus immer im
Bereich verniinftiger theologischer Folgerung, wenn nur einmal zugegeben ist, dafl
der Mensch itberhaupt zur Fortfithrung des Heilswerkes Christi herangezogen wird.
Dann steht er in Stellvertretung Christi immer auch als Stellvertreter anderer da,
weil ja die Funktion Christi die Stellvertretung der ganzen Menschheit war. Das
aber ist bereits ein wichtiger Ankniipfungspunkt fiir die Frage nach der Verwirk-
lichung der Wahrheit von der Stellvertretung im Leben.

II
Die Uerwirklichung der Stellvertretung fiir andere im konkreten Leben

Diese Verwirklichung ist grundsitzlich nur méglich im engsten Anschluf} an
Christi Sein und Wirken in der Kirche. Anders ist jeder Versuch, den Stellvertre-
tungsgedanken in die Realitdt zu tibersetzen, der Gefahr ausgesetzt, aus der aposto-
lisch-missionarischen Aufgabe eine private Frommigkeitsibung zu machen, die mehr
zur Beruhigung des eigenen religiosen Ich dient als zum wirklichen Einsatz fiir den
anderen.

Dabei kann es sich hier nicht so sehr um die Angabe von praktischen Formen und
Mitteln aszetischer und pastoraler Art zur heilsbedeutsamen Stellvertretung der

20 J.Kremer,a.a. 0,411
2t Ebda., 182.
22 Ebda., 189.
28 Ebda., 196.



120 Leo Scheffczyk

anderen, der Siinder und Ungliubigen, handeln, wie sie Pius XII. in der Enzyklika
»Mystici Corporis“ erwihnt, wenn er von ,Gebeten und freiwilligen Bufiibungen
der Glieder des geheimnisvollen Leibes Christi“24 spricht, die sie zum Heil der
vielen auf sich nehmen kénnen. Die theologische Besinnung auf diese Wahrheit und
ihre Anwendung im Leben fragt nicht zuerst nach den einzelnen praktischen
Betdtigungsformen, die nach Situation und individueller Anlage variieren werden,
sondern nach der allen dufleren Ausdrucksformen notwendig zugrundeliegenden
Haltung des Erlosten gegeniiber seinem Mitmenschen im Zustand der Siinde oder
der UnerlSstheit; denn Stellvertretung fiir andere ist nicht zuerst eine Tatigkeitsform
und ein System von Leistungen fiir den anderen, sondern sie ist tiefer, wie es sich im
Wortbegriff auch schon andeutet, ein seinsmdfiges Einstehen fiir ihn, ein Betroffen-
sein von seinem Schicksal und ein Einssein mit ihm vor Gott. Hier ist ein Wort von
Adalbert Stifter aufschlufireich, der einmal gesagt hat: ,Das beste, was der Mensch
fiir einen anderen tun kann, ist doch immer das, was er fiir ihn ist.“ Selbstverstind-
lich wird sich ein solches seinshaftes Verhiltnis zum anderen, wenn es edut ist, auch
im duferen Tun manifestieren, aber dieses kann nicht am Anfang stehen, wenn der
Stellvertretungsgedanke nicht zu einem dufierlichen Aktivismus entarten soll. Am
Anfang auch jeder praktischen Verwirklichung dieses Gedankens wird vielmehr ein
seinsmaBiges Ergriffensein von dieser Wahrheit stehen miissen.

1. Der Uollzug im Glauben

Dieses Ergriffensein geschicht im Glauben, niherhin und konkret im Glauben an
die Erlésung durch Jesus Christus und ihre Vollendung durch den Erldsten. Zu
diesem Glauben gehért hier auch als Spezificum das Festhalten an der geheimnis-
vollen Berufung, dafl Gott das Leben des einzelnen Christen fiir den anderen frucht-
bar machen will und ihm die Fihigkeit verliehen hat, mit seinem eigenen christlichen
Leben fiir den anderen einzutreten, der diese seine Aufgabe aus Unvermégen oder
aus schuldhaftem Versagen nicht erfiillen kann. Man konnte zunichst meinen, dieser
Glaube an die Stellvertretung sei doch nur eine Uoraussetzung dafiir, dafl dem
Christen scin Einstehen fiir den anderen mdglich wird und gelingt, nicht aber schon
dieses lebendige Einstehen und der Austausch mit ihm sclbst. Aber das wire eine
Fehleinschitzung des Glaubens; denn der Glaube, vor allem wenn er lebendiger,
von der Liebe beseelter Glaube ist, kann niemals nur Voraussetzung fiir eine noch
héhere Gnadenwirklichkeit sein. Er ist bereits selbst die hochste Gnadenwirklichkeit,
die sich im Pilgerstand gewinnen 148t25. So gesehen, ist der Glaube des Christen an
seine Stellvertretung fir den anderen selbst schon das Geschehen und das Sich-
Ereignen dieses Austausches, dieses Einsatzes fiir den anderen. In dem lebendigen
Glauben daran, dafl der Christ fiir den anderen da ist und ihn heilshaft vertreten
kann, wird diese Vertretung auch schon wirksam und vollzogen. So ist der Glaube eine
Tat, die wir allgemein nur deshalb nicht so benennen, weil es bei ihm im Unter-

22 A Rohrbasser, 489.

% Damit ist die Notwendigkeit des Sakramentes nicht angetastet. Aber auch von ihm gilt,
daf} es seine héchste Frucht im liebeerfiillten Glauben erreicht, in dem die Gegenwart Christi
geschieht,



Die heilshafte Stellvertretung 121

schied von duflerem Tun und Handeln um den tiefsten und intimsten Lebensvollzug
des erlsten Daseins geht.

Wer das anerkennt, kann nicht mehr bestreiten, dafl bereits im Glauben an die
Veriretungsvollmacht fiir den Mitmenschen der Einsatz geschieht und die Stellver-
tretung aktuiert wird. Anders wiirde man den Glauben nur als intellektuellen Bezug
verstehen und nicht als wirkliches Leben.

2. Die Uerbindung mit Christus

Dieses Leben kommt letztlich aus der Verbindung mit Christus. Es mufl sich als
solches naturgemif im geglaubten Vollzug der Stellvertretung besonders deutlich
akzentuieren, weil ja das Einstehen des Erlésten fiir den Unerldsten nur eine Form
der Weiterfithrung der Erlosung in der Kraft und unter der Autoritit des Erlosers
ist. Das hat zur Folge, daf die Realisierung der Stellvertretung durch den einzelnen
im Glauben ndherhin die Form der Angleichung des Christenlebens an das Leben
Christi wird annehmen miissen; denn das Dasein des Christen fiir den anderen ist
ja zutiefst die Vertretung des Seins und Tuns des Erlosers in der Welt zwischen den
Zeiten seiner Aufnahme und seiner Wiederkunft. Der Christ kann diesen seinen
Auftrag und seine Berufung fiir den anderen nicht besser erfiillen, als wenn er so ist
und lebt, wie Christus Jesus war und lebte. Es ist deshalb bezeichnend, dafl Paulus
an einer entscheidenden Stelle, wo er die Bedeutung des objektiven Erlésungswerkes
Christi und seiner Tat fiir die Menschheit charakterisiert, nimlich im Christus-
hymnus des Philipperbriefes, zugleich auch die Christusverdhnlichung des Glaubigen
fordert. Es heif}t ndmlich in Phil 2, 4 ff.: ,Niemand sei nur auf sein Bestes bedacht,
sondern auch auf das Wohl des anderen. So sollt ihr gesinnt sein, wie auch Christus
Jesus gesinnt war.“ Darauf folgt die Aussage fiber die Selbstentduflerung Christi bis
zum Tod am Kreuze im stellvertretenden Erlésertun. Es ist klar, daf der Christ
hier zur inneren Angleichung an Christus aufgefordert und ermahnt wird, seine
Erléserrolle in der Welt als ,anderer Christus® zu verwirklichen. Das ist eine Form
der Wirksamkeit, die jeder dufleren Betitigung zum Zweck der Errettung des
anderen weit vorausliegt. Sie begrindet die Stellvertretung des Christen fiir den
anderen seins- und gesinnungsmiflig in der Finheit mit Christus und appelliert nicht
gleich an einzelne Taten und Leistungen, ein Appell, der einer Werkgerechtigkeit
und einer falschen Betonung der menschlichen Leistungsfiahigkeit bei der Fort-
setzung der Erlésung Vorschub leisten kénnte.

Noch konkreter gewandt, besagt dieser Gedanke, dafl der Christ seine Berufung
zur Stellvertretung fiir andere zunéchst nicht anders verwirklichen soll, als daf} er in
seiner Weise das Geheimnis des Sterbens mit Christus und des Auferstehens mit ihm
wiederholt. Damit stellt er sich in die Dynamik des Lebens Christi hinein, unter-
wirft sich dem Rhythmus seines Lebens, das nur dazu da war, fiir die vielen fruchtbar
zu werden. Wo es aber bei einem Christen zu einem solchen Seinskontakt und einem
so innerlichen Einschwingen in das Leben des Frlsers kommt, da muf} die von
Christus ausgeldste Bewegung sich wie ein sich ausbreitender Wellenschlag fort-
setzen und den fernsten Menschen wirksam erreichen. Wenn Christus in einem
Christen so innerlich Gestalt gewinnt, dann mufl sein Leben, unter Voraussetzung
dessen, was iiber die Solidaritit aller Menschen und das wesentliche Mitsein jedes



122 Leo Scheffczyk

einzelnen mit den anderen gesagt wurde, unmittelbar erldserisch fiir den anderen
fruchtbar werden und im gegebenen Fall das ersetzen, was dieser andere nicht zu
leisten vermag.

Die Art und Weise, wie diese Angleichung an das erlésende Haupt der Mensch-
heit zu geschehen hat, und die Formen, unter denen sie sich verwirklicht, werden
verschieden sein und variieren konnen. Aber eine spezifische Form, die beim Vor-
gang der Angleichung an Christus zum Zwecke der Erfiillung der erléserischen Stell-
vertretungsfunktion niemals ganz wird fehlen diirfen, die zugleich auch einen MafR-
stab fitr die Echtheit dieser Verdhnlichung und fiir den Grad ihrer Intensitit abgibt,
wird das Mitleiden mit Christus um die unerloste Welt und die Briider sein, gerade
auch das Leiden, das sich aus dem apostolischen Auftrag zur Fortfihrung der
Erlosung in der Welt ergibt. Auch Paulus hebt deshalb in der wichtigen Aussage
Kol 1, 24 iiber die Mitarbeit der Apostel an der Erlosung Jesu Christi die Bedeutung
des Mitleidens mit Christus besonders hervor. Und wenn auch hier nur gesagt ist,
daf dieses Leiden der Kirche zugute kommt, fir die anderen stattfindet und nicht
unbedingt an ikrer Stelle getragen und erduldet wird, so darf aus theologischen Zu-
sammenhingen auch eine solche Moglichkeit gefolgert werden. Das mit Christus
ertragene Leiden?$, zu dem alle im Zusammenhang mit dem Zeugnis des lebendigen
Christen in der Welt erfahrenen Widerstinde und Note gehdren, vermag wegen
seines inneren Wertes nicht nur fiir die Menschen niitzlich zu werden, indem dadurch
die Gnade der Erlésung fiir sie vermehrt und verstiarkt wird, es vermag direkt auch
als stellvertretendes Siihneleiden die Schuld des anderen auszugleichen und die dem
Einstromen der Erlosungsgnade entgegenstehenden Hindernisse zu beseitigen, was
wiederum méglich ist auf Grund der tiefinneren Verbindung der Menschen mit-
einander als Glieder eines lebendigen Organismus unter dem Haupte Christus.

8. Der Ausdruck im dufleren Leben

Bei den hier zur Verwirklichung der Stellvertretungsidee herausgehobenen Grund-
formen des Glaubens und der Christusgleichgestaltung handelt es sich offensichtlich
um innere, seinsmaflige Haltungen und nicht um einzelne duflere Betitigungen und
Aktionen, auf die in diesem Zusammenhang nicht einzugehen ist, weil das in Fragen
der Aszetik hineinfiihrt, die einen eigenen Sachbereich bilden. Aber es wire falsch,
anzunehmen, daf solche innere Haltungen gar nichts mit einem #uferen Ausdruck zu
tun hitten und ihre dufere Ausformung erst eine Folge neuer, besonderer Bemithun-
gen sein miifite. Es wird vielmehr so sein, daf sich innere Seinsverfassungen natur-
gemif und unreflektiert auch schon nach aufien manifestieren, weil es beim Menschen
keine vollstandige Trennung von Innen und Auflen gibt. Der Mensch ist ja nicht
Leib und Seele in zwei getrennten Schichten, sondern er ist der eine Geistleib, der
immer zugleich geistig und leiblich lebt. Deshalb miissen diese inneren Haltungen
auch einen ersten, gleichsam spontanen Reflex im Aduferen Leben des Menschen
bewirken, der noch nichts mit einzelnen, bewufiten und gezielten Anwendungen zu

2 Uber diese spezifische Moglichkeit des heilsbedeutsamen Wirkens fiir den anderen vgl.
die gehaltvolle Abhandlung von Fr. Wulf, Das stellvertretende Leiden als Anruf Gottes
an unsere Zeit, in: GuL 21 (1948) 821—331.



Die heilshafle Stellvertretung 123

tun hat, sondern diesen als Grundstimmung, als Geneigtheit und Vertrautheit mit
den kommenden praktischen Erfordernissen vorausgeht.

Ein erster, naturgemifler Ausdruck der inneren Ausrichtung und Berufung zum
Mitmenschen hin wird ein gelebtes und bezeugtes menschliches Solidarititsgefiihl
mit dem Bruder sein. Der Christ, der das missionarische Stellvertretungsbewuf}tsein
in sich tragt, kann es glaubwiirdig nur leben, wenn er auch duflerlich die Distanz zum
Nichtchristen oder modernen Ungldubigen {iberwindet und mit ihm innerlich wie
auflerlich im Gesprach bleibt. Der z. B. in den Missionen am meisten gegen die
Christen erhobene Vorwurf geht dahin, dafl sie sich absondern??. Dieser Vorwurf,
wenn die Tatsachen zutreffen, besteht zu Recht. Denn das Christsein erfordert eine
innere Verbindung mit dem Lebensgefithl, den Lebensformen und der Existenz des
modernen Menschen. Das braucht deshalb keine anempfundene und erzwungene
Zwedkhaltung zu sein, weil die duflere Existenz des Christen in der Welt keine
andere ist als die des Weltmenschen. Wenn er diesen Sachverhalt nicht verfalscht,
sondern anerkennt, kann er sich eigentlich schon nicht vom Weltmenschen distanzie-
ren. Er wird dabei ndmlich auch erkennen, daf er die Sorgen, Belastungen, die
materiellen und geistigen Néte des Weltmenschen auf einer héheren Stufe ebenfalls
erfahrt, wo sie 6fter noch in groflerer Schirfe auftreten als in dessen Leben; denn
grundsitzlich erleichtert die Gnade das menschliche Dasein nicht, sondern fordert
es nur schirfer an.

Aber nicht nur die duflere Existenz bildet ein Kommunikationsmittel zwischen dem
Christen und seinem heilsbediirftigen Bruder. Der Glaubige darf sich dem Ungliu-
bigen und Siinder auch in einem inneren Sinne vor Gott nahe wissen. Der Un-
glaubige ist fir ihn ndmlich auch ein Zeichen, an dem ihm wie am Gegensatz die
ungeschuldete Gnade seiner eigenen Berufung aufgeht, aber auch die Wahrheit
seiner Herkunft aus der Ungnade und die Gefahr seiner eigenen Bedrohtheit in
einer Welt, in der er trotz seiner Erwdhlung immer ein potentieller Sinder und ein
Gefahrdeter bleibt. So steht der Erloste seinem noch unerlosten Mitmenschen nicht
beziehungslos gegeniiber. Selbst in seinem Glauben durchlebt er, phidnomenal
betrachtet, dhnliche menschliche Situationen, wie sie der Ungliubige am anderen
Ende der menschlichen Verhaltensskala gegentiber dem Absoluten auch erfahrt: Das
Stehen im Glauben ist fiir ihn oft ein Ausharren im Hell-Dunkel, in Ungewiflheit
und Wagnis, eine Situation, die sich fiir den Unglaubigen zur totalen Finsternis und
Verzweiflung verschirft. So kann der Gliubige, der immer auch um den Sog des
Nichts weiff, ein Gespiir dafiir gewinnen, wie es dem Menschen ergehen mag, der
auf das Nichts hin lebt und sich ihm doch niemals wirklich anheimgeben kann. An
dieser Stelle ergibt sich eine konkrete Moglichkeit, wie der Christ in einem bestimm-
ten und wichtigen Einzelfall fiir den Unglaubigen eintreten kann: Er kann die Dun-
kelheiten und die Erfahrung der Abgriinde in seinem eigenen Glaubensleben als
freiwilliges Miterleiden jener noch tieferen Dunkelheit erleben, der der Unglaubige
objektiv ausgesetzt ist, und sie ihm zulicbe ertragen.

Dieses Solidaritdtsbewufitsein wird eine weitere, spezifische Apostrophierung im
Verantwortungsgefihl fiir die weltlichen Belange und Ordnungen erfahren, in

27 So J. Neuner, Die Weltkirche. Die Katholizitét der Kirche im Missionswerk, in:
Mysterium Kirche (hrsg. von F.Holb&ck und Th. Sartory) Salzburg 1962, 866.



124 Leo Scheffczyk

denen der Glaubige wie der Ungliubige stehen, Der Christ wird darin dem Welt-
menschen bestitigen, dafl sein Interesse an den irdischen Wirklichkeiten legitim ist
und durch nichts ersetzt werden kann. Er wird so zum Anwalt einer echten (Welt-
lichkeit der irdischen Existenz werden, die das Irdische nicht sakral verbrimt,
sondern in seiner Eigenwirklichkeit ernst nimmt, wenn er auch dariiber hinaus durch
sein Zeugnis erkennen lassen wird, dal zn dieser wahren Eigenwirklichkeit der
Dinge ihr Bezug auf das Ubernatiirliche der Erlésung und der Begnadung in Chri-
stus hinzugehort.

Dieses Verantwortungsbewufltsein gegeniiber der irdischen Wirklichkeit wird sich
heute besonders in der Offenheit gegeniiber den sozialen Problemen beweisen
miissen; denn in Ermanglung einer Jenseitsaufgabe sieht die Welt in dem Bemiihen
um die Losung der sozialen Frage eine nene Form innerweltlicher Religiositit. Der
Christ wird auch hier durch sein ehrliches Engagement zeigen miissen, daf} er diesen
Einsatz des Ungldubigen ernst nimmt und in seine Weltauffassung vollkommen
integrieren kann. Freilich wird er dabei zugleich erkennen lassen miissen, daff das
soziale Tun nicht schon das Heil des Menschen befordert und dafl selbst dann,
wenn die soziale Frage vollkommen gelést wire, die eigentlichen Probleme des
Menschseins als solchen erst beginnen.

Vermittels eines solchen gelebten Solidarititshewufitseins und seiner vielfiltigen
Ausprigungen kann sich die innerliche, seinshafte Berufung zum Dasein fiir den
anderen iiberzeugend in die duflere Wirklichkeit iibersetzen. Dieser Ubersetzungs-
vorgang ist nichts Kiinstliches und zwedkhaft Konstruiertes. Fr ist eine schlichte Folge
aus dem Sein und Wirken der Gnade, die niemals allein fiir uns selbst, sondern
immer auch fiir den anderen gegeben ist und darum nach auflen hin zum anderen
dringt.

Am Ende wird sich dem Christen, der seinen Vertretungsauftrag in dieser Weise
nach innen und auflen realisiert, allerdings auch die Frage nach den mdglichen Wir-
kungen und Aussichten seines Bemiihens stellen. Sie kommt nicht aus der Sucht nach
sichtbarem Erfolg, sondern aus dem kritischen Bedenken, ob die hier skizzierte
Haltung dem missionarischen Auftrag des Christen heute wirkliche Impulse ver-
mitteln kann. Das ist am Anfang dieser Uberlegungen im Gegensatz zu anderen,
einseitigen Versuchen behauptet worden. Vielleicht ist die Berechtigung einer posi-
tiven Antwort nun einsichtiger geworden; denn einerseits vermittelt die Wahrheit
von der Stellvertretung des Christen gegeniiber dem noch unerldsten Mitmenschen
den aus dem Glauben kommenden Optimismus, daf in der Kraft der Gnade wirklich
etwas zu erreichen ist. Der Christ steht dem grofen Abfall nicht machtlos gegeniiber.
Er kann in der Kraft der Gnade, die ihm gerade auch fiir die anderen geschenkt ist,
den Unheilsmichten an einer inneren Front begegnen und fiir seinen bedrohten
Bruder so einstehen, dafl iiber ihm der Himmel der Gnade offen bleibt und ihn der
verwandelnde Strahl durch alle Dunkelheit hindurch doch einmal treffen kann.
Andererseits dispensiert dieser gnadenhafte Optimismns den Christen nicht vom
Einsatz der duferen Krifte, was die Gefahr einer mystischen Allerlgsungslehre ist,
die immer eine direkte Ableitung zum Quietismus offen 15fit.

Dieser gnadenhafte Optimismus wird auch dadurch nicht gebrochen, dafl man sich
vor iberiricbenen Vorstellungen der Wirksamkeit des Stellvertretungsgedankens



Englische Mystiker 125

hiitet. Es 1488t sich aus ihm z. B. nicht entnehmen, dafl der Begnadete das Geschick
des Ungliubigen direkt und unmittelbar auf sich nehmen kénnte, so dafl es von
diesem formlich abgezogen wiirde und der Ungldubige das Heil ohne seine eigene
Entscheidung empfangt. Das hat ja nicht einmal Christus in seiner universellen
Erlésungstat vollbracht, weil bei einer solchen Moglichkeit der Mensch als Person
wiederum nicht ernst genommen wiare.

Was der Gldubige auf diesem Wege fiir seinen ungldubigen Mitmenschen erwir-
ken kann, ist das Einfallen und der immer stdrkere Zustrom der Bekehrungsgnade.
Dies bedeutet keinen inneren Mangel an der Tatigkeit des Erlésten, sondern viel-
mehr die Anerkennung jener Grenze, die dem Menschen dadurch gesetzt ist, dafl
nicht er Herr der Gnade und des Heils ist, sondern allein Christus. Thm, der allein
das ,Wollen und das Vollbringen® (Phil 2, 13) schenkt, mufl die Stiftung des wirk-
lichen Erfolges vorbehalten bleiben.

Englische Mystiker als Lehrer des geistlichen Lebens

Von Gisbert Kranz, Gelsenkirchen-Buer

Neben den deutschen und niederldndischen Mystikern des 14. Jahrhunderts stehen
die gleichzeitigen englischen Mystiker als eine kleinere, doch beachtenswerte Gruppe.
Es sind Richard Rolle, der anonyme Verfasser der Wolke des Nichtwissens, Walter
Hiltor und Juliana von Norwich!. Zwar erreicht keiner dieser Autoren die Hohe
deés Gedankenfluges eines Eckhart oder die Tiefe der Gefuhlsinnigkeit eines Seuse,
doch kann man auch keinem von ihnen irgendwelche Verstiegenheiten nachsagen. Sie
sind mehr praktisch-seelsorglich als theoretisch-spekulativ gerichtet. Eckhart und
Seuse haben keinen Einflufl auf sie gehabt, wohl scheinen Schriften von Tauler und
Ruysbroeck auf sie gewirkt zu haben, deren Art ihnen gemifler war. Viel stirker
sind sie den Viktorinern verpflichtet. AuBerhalb Englands haben sie keinen erheb-
lichen Einflufl ausgeiibt; die spatere mystische Literatur Spaniens, Frankreichs und
Italiens blieb von ihnen unberiihrt. Trotzdem lohnt sich die Beschiftigung mit ihren

! Die Erforschung der englischen Mystiker steht erst in den Anfingen. Am meisten wurde
iiber Rolle gearbeitet (dessen Werke wenigstens in Auswahl kritisch ediert wurden), weil er
linguistisch und stilistisch der interessanteste ist {allerdings kat er, wie Dom David Knowles
betont, iiber die Mystik im engeren Sinn ,so gut wie nichts* zu sagen). Von den Werken
Hiltons und Julianas gibt es noch keine kritischen Textausgaben. Erst wenn diese vorliegen
werden, steht die Forschung auf festem Boden. Arbeiten wie die von A. Olmes, Spradhe
und Stil der englischen Mystik des Mittelalters (1933) konnen nur vorliufigen Charakter
haben. Die beste Einfiihrung, zugleich eine erste Orientierung iiber den heutigen Stand der
Forschung, bietet: D. Knowles, The English Mystical Tradition (1961), Altere Werke:
W. R. Inge, Studies of English Mystics (1907); G. E. Hod gson, English Mystics
(1923); T. W. Coleman, English Mystics (1938); P. Renaudin, Quatre Mystics
Anglais (1945). Einige ausgewihlte Texte von Rolle, Hilton und Juliana in deutscher Uber-
setzung enthidlt: O. Karrer, Die grofle Glut (1926). Simtliche Zitate dieser Abhandlung
wurden vom V{. iibersetzt.





