
Die heilshafte Stellvertretung 109 

Das Universum ist also Geschichte in der dreifachen analogen Stufung: Natur- 
geschichte, Geistesgeschichte, Heilsgeschichte. Darum gibt es bei Teilhard auch gar 
kein sinnfreies Werden der Dinge, sondern alles Werden transzendiert sich sofort in 
die Geschichte des Bewußtseins auf den Menschen hin und durch den Menschen 
hindurch; und die Geistesgeschichte transzendiert sich sofort in die Heilsgeschichte 
durch das Erscheinen des Gottmenschen auf dem kosmischen Schauplatz. Das Ganze 
dieser Geschichte ist eine •homogene und kohärente Schau" mit dem Menschen als 
Achse und Spitze der Entwicklung: •une ensemble qui se deroule • ein Ganzes, das 
sich vor uns entfaltet36." Wir können also die Schau Teilhards eine Historisierung 
des kosmischen Werdeprozesses nennen. Theologisch gesehen ist selbstverständlich 
für Teilhard die •creatio continua" d. h. die fortwährende Schöpfung37 die innerste, 
mit dem geschöpflichen Sein und Werden nicht identische, ihm aber unverlierbar 
gegenwärtige Achse der ganzen kosmischen und im Menschen personalisierten Ge- 
schichte. Von hier führt dann die Schau Teilhards unmittelbar in die geistliche Lehre 
des •Milieu Divin", die nichts anderes ist, als eine christologische Interpretation des 
alten Grundsatzes der geistlichen Lehrer: Gott in allen Dingen suchen und finden. 

(Fortsetzung in mehreren Folgen) 

36 Der Mensch im Kosmos, S. 7. 
37 •creation prolongee", in einem Brief vom 11. 10. 1936, zitiert bei  Cuenot, a.a.O., 

S. 264. 

Die heilshafte Stellvertretung als missionarischer Impuls 

Von Leo Scheffczyk, Tübingen 

Die missionarische Situation, in der sich das Christentum heute allenthalben und 
nicht mehr nur in den Missionsländern befindet, bedeutet für den Christen eine 
Anfechtung, aber zugleich auch einen Anruf. 

Eine Anfechtung erbringt diese Situation deshalb, weil sie zur Verzagtheit stim- 
men und zu einer Haltung latenter Kapitulation gegenüber einer Welt führen 
könnte, die scheinbar vom Evangelium noch nie gründlich erfaßt wurde und die ihm 
heute erst recht zu entlaufen scheint. Aber die Versuchung kann auch in Gestalt des 
anderen Extrems auftreten, daß der Christ sich nämlich im Angesicht dieser Situation 
in einen Aktivismus wie in eine •Flucht nach vorn" stürzt, Betriebsamkeit wie ein 
Narkotikum sucht, das ihn beruhigt und den Blick auf die Schwierigkeit der Situation 
euphorisch aufhellt. 

Dieser Anfechtung ist nur zu begegnen, wenn man die Situation im echten Sinne 
als einen Anruf versteht, der freilich keine beliebige, sondern eine treffende und 
genaue Antwort verlangt. Hier ist nichts Geringeres gefordert als der Gewinn einer 
neuen Geisteshaltung, die zugleich in der Offenbarung verankert und aus ihrem 
Quell gespeist ist, die aber auch den Erfordernissen der Zeit entspricht, ihren tief eren 



110 Leo Sdieffczyk 

Bedürfnissen entgegenkommt und von ihren verborgenen, positiven Antrieben 
bewegt wird. Diese Synthese ist prinzipiell möglich, weil die Offenbarung geschicht- 
lich verfaßt und darauf angelegt ist, in jeder Situation vom Menschen als neue Ant- 
wort auf die Fragen der Zeit verstanden zu werden. 

Die Frage und die möglichen Antworten 

Trotz besten Wissens und Willens gibt es hier unzulängliche Antworten. Eine von 
ihnen ist von einem gewissen Heilspcssimismus bezüglich des endgültigen Geschickes 
der Mehrzahl der Menschen bestimmt. Sie kritisiert den angeblich heute herrschen- 
den stimmungsmäßigen Heilsoptimismus und spricht sich für die ältere, strenge Auf- 
fassung aus, nach der doch wohl der größere Teil der Menschheit verlorengehen 
werde. Die Sinnhaftigkeit des Weltganges sei trotzdem gewährleistet, wenn man sich 
zu der Annahme verstehe, daß unsere Erde überhaupt nur einen verschwindenden, 
durch die Sünde verursachten Sonderfall in der Schöpfung darstelle, dessen negative 
Wirkungen durch die ungleich mächtigere Welt der Engel und möglicherweise auch 
durch geistbegabte Lebewesen auf anderen Gestirnen, die nicht gesündigt hätten, 
völlig ausgeglichen würden1. Es ist ersichtlich, daß eine solche Auffassung zwar die 
Verantwortung für das eigene Seelenheil schärfen kann, aber keinen unmittelbaren 
Impuls für den missionarischen Auftrag des Christen an dieser Welt und ihren 
gefährdeten Menschen erwecken wird. Im Grunde kommt hier eine milde Resig- 
nation gegenüber dem Heil unserer Welt zum Durchbruch, und der Schimmer einer 
Hoffnung ist gleichsam nur von fremden Sternen erborgt. 

Aber der Anruf, der aus der für das heutige Christentum äußerlich wenig ver- 
heißungsvollen Situation kommt, kann auch durch eine einseitig optimistische Ant- 
wort verfehlt werden. Sie kommt in der Christologie und der Erwählungslehre 
K. Barths zum Ausdruck. Nach ihm ist Christus in einem ganz realistischen Sinne 
der Mensch schlechthin, in dem die ganze Menschheit seit Ewigkeit eingeschlossen 
ist und vor Gott vertreten wird, und zwar genauso in ihren Erwählten wie in ihren 
Verworfenen. In Christus und seinem Werk hat Gott den Menschen nicht nur das 
Leben und die Seligkeit zugedacht, sondern auch die Verdammnis förmlich auf sich 
genommen, so daß in Ihm die Erwählten wie die Verworfenen solidarisch sind2. 
Dieser Ansatz führt in Konsequenz zu dem Gedanken, daß Christus, indem er die 
Verwerfung auf sich nahm, sie von den Verworfenen gänzlich abzog8. So gibt es 
zwar empirisch und diesseitig Menschen, die sich als Verworfene •gehaben"4, aber 
auch sie bleiben von Christus umfaßt und können nicht eigentlich als Verlorene 
angesehen werden. 

1 So dem Sinne nach W. S c h a m o n i, Glaubensbewußtsein und Kirchenentfremdung, 
Paderborn 1958, 25•40. 

2 Vgl. hierzu K. B a r t h , Die kirchliche Dogmatik. Die Lehre von Gott, II 2, 382 ff. 
3 Ebda., 381: •Dieser von Gott Verworfene zu sein, ist die Drohung, deren Vollzug eines 

jeden Menschen Leben unvermeidlich verfallen wäre. Eben sie ist es, die in der Erwählung 
Jesu Christi ihm, dem Einen, zugewendet und also von uns Anderen Allen abgewendet ist. 
Eben das Leben eines Verworfenen hat Gott, indem er es das Leben seines eigenen Sohnes 
sein ließ, für uns andere Alle zur objektiven Unmöglichkeit gemacht." 

4 Ebda., 385. 



Die keilshafle Stellvertretung 111 

Obgleich sich K. Barth damit den Gedanken an eine Apokatastasis, eine end- 
gültige Wiederaufnahme auch der Sünder, nicht zu eigen machen will5, kommt er 
doch zu der Idee einer allumfassenden Erlösung, in der die Sünde gänzlich Ver- 
gangenheit ist. Deshalb kann er auch im Hinblick auf das Werk Christi, in dem das 
Böse für immer gerichtet ist, von der •objektiven Unmöglichkeit des Lebens eines 
Verworfenen"6 sprechen. Es ist nicht zu verkennen, daß in diesen Gedanken ein 
gewaltiges Siegesbewußtsein aufbricht, von dessen Ausdruck man aber wohl sagen 
muß, daß er der rechten Nüchternheit ermangelt und eher einer •triumphalen 
Allüre"7 gleicht. 

Eine solche allumfassende Erlösungsvorstellung kann den Gläubigen berücken 
und ihm vor der Situation der heutigen Welt vielleicht alle Befürchtungen nehmen. 
Aber auch sie wird ihm keine Impulse für die missionarische Aufgabe an der Welt 
vermitteln, weil jede solche Aufgabe hier im Grunde von Christus selbst schon ein 
für allemal gelöst ist8. 

Damit sind zwei Extreme christlicher Welthaltung in der Gegenwart genannt, die 
beide für den missionarischen Auftrag des Christen keine wirklichen Kräfte frei 
machen können. Es ist nun gewiß etwas schematisch, aber sachlich nicht unberechtigt, 
die Wahrheit in der Mitte zwischen diesen Extremen zu suchen und sie in eine Hal- 
tung zu verlegen, die weder am Heil der unchristlichen Welt verzweifelt, noch auch 
in übertriebenem Optimismus vom eigenen Einsatz für das Heil der Menschheit 
absehen zu können glaubt. In dem Gedanken von der heilshaften Stellvertretung 
findet diese Haltung eine genaue Entsprechung; denn in ihm ist die harte Realität 
der Heilsgefährdung unserer Welt vorausgesetzt und trotzdem vom gnadenhaften 
Vertrauen auf eine mögliche Bannung des Gefährdenden durch menschliches Mittun 
überhöht. Zudem scheint diese Wahrheit geeignet, die polaren Wirklichkeiten von 
Glauben und Tun, von christlichem Sein und christlicher Aktion, von wahrer Inner- 
lichkeit und notwendiger Weltzugewandtheit am besten zu verbinden. 

Aber diese Wahrheit ist nicht von vornherein einsichtig und mühelos gegeben. 
Sie birgt sogar die Gefahr mystischer Entstellung und pietistischer wie auch mora- 
listischer Verengung in sich, wenn man sie nicht aus dem großen, objektiven Zusam- 
menhang der Heilsgeschichte begründet und sie in das Gesetz der Stellvertretung 
einordnet, das von Christus erfüllt worden ist. 

I 

Die Stellvertretung in der Heilsgeschichte 

1. Die Existenz des Stellvertretungsgesetzes 

Wenn ohne jede nähere Bestimmung vom Stellvertretungsgedanken gesprochen 
wird, dann richtet sich die Aufmerksamkeit sofort und ausschließlich auf Christus 

5 Ebda., 325. 
8 Ebda., 381. 
7 So H. U. v. Balthasar, Karl Barth. Darstellung und Deutung seiner Theologie, 

Köln 1951, 200. 
8 Deshalb kann Urs v. Balthasar a. a. O., 380 hier an Barth die Frage richten, ob 

nicht in dieser Theologie der Geschichte •vielleicht doch nichts geschieht, weil alles in der 
Ewigkeit schon immer geschehen ist". 



112 LeoScheffczyk 

selbst. Das ist deshalb nicht falsch, weil in Christus die Tatsache der heilshaften Stell- 
vertretung der ganzen Menschheit durch einen einzigen in einmaliger Weise Ereignis 
geworden ist. Aber bei tieferem Blick auf die Struktur der Heilsgeschichte muß man 
feststellen, daß sich Christus hier nur einem Gesetz unterwarf und es vollkommen 
erfüllte, das schon von Anbeginn in den Weltplan aufgenommen war. 

Das Gesetz der Stellvertretung ist schon in der Schöpfungsordnung wirksam, wo 
der Mensch die Rolle des Vertreters des ganzen Kosmos übernimmt. Es ist eine alt- 
testamentliche Grundvorstellung, die schon im Schöpfungsbericht der Genesis (Gen 
1,26 ff.) anklingt, daß der Mensch Vertreter und Mandatar der Gesamtschöpfung 
vor Gott ist. Weil die Welt im Menschen ihre Spitze hat, mit der sie unmittelbar 
Gott gegenübersteht und in diesem einzigen Punkt Gottunmittelbarkeit gewinnt, 
wirken alle Taten des Menschen im Guten wie im Bösen gleichsam von der Spitze 
auf die ganze lebendige Pyramide zurück. Daraus resultiert dann ferner der Ge- 
danke der Schicksalsgemeinschaft zwischen Menschheit und Kosmos im AT (vgl. Gen 
3, 17; 5, 29; Weish 2, 24). Er erklärt auch, warum der ganze Kosmos in den Strudel 
der Unheilstat des Menschen mithineigerissen werden konnte, warum er sich jetzt, 
wie es Rom 8, 19 heißt, nach der Erlösung durch die •Offenbarung der Kinder Got- 
tes", d. h. durch die Verklärung des Menschen, sehnt, und daß am Ende auch er mit 
der Vollendung der Menschen verklärt wird. 

Dieses Prinzip der Stellvertretung bestimmt in besonderer Weise auch die Ord- 
nung der Menschheit als solcher. Es ist eine schlichte Tatsache der Offenbarungs- 
geschichte, daß der erste Adam auserwählt ist, um die Menschheit vor Gott zu ver- 
treten und dabei in der Sünde zum Schicksal der ganzen Menschheit wird. Die Ent- 
scheidung eines Menschen wird so das Verhängnis aller, weil dieser eine die Gesamt- 
heit verkörpert. Wo das aber auf der Unheilseite möglich ist, deutet sich auch die 
Entsprechung auf der Heilsseite an. 

Tatsächlich zeigt die mit dem Protoevangelium beginnende Geschichte der Wie- 
derherstellung der Menschheit, daß Gott dabei immer wieder einzelne für das Ganze 
eintreten und stellvertretend handeln läßt. Dabei wird Stellvertretung zugleich gna- 
denhafte Auserwählung für die anderen. So wird Israel von Gott aus den Heiden 
ausgesondert, um für diese einzustehen und schließlich sogar, trotz der Verfehlung 
seines Auftrages, als Gesamtvolk •das Heil zu den Heiden" zu bringen (Rom 11,11). 
Schon bei der Begründung des Volkes in Abraham ist diesem die Verheißung und 
Verpflichtung mit auf den Weg gegeben: •In dir sollen gesegnet werden alle Ge- 
schlechter der Erde" (Gn 12, 3; 18, 18; 22, 18). Daß die Auserwählung grundsätzlich 
von Israel nicht partikularistisch verstanden wurde, obwohl ein solches Mißverständ- 
nis dem nationalen Empfinden immer nahelag, zeigt sich am Verhältnis Abrahams 
zu dem •getrennten Bruder Lot" (Gn 13, 8; vgl. auch Gn 14, 12 ff.), der mit seinen 
Nachkommen, den Moabitern und Ammonitern (Gn 19,30•38), der Führung Jahwes 
entgleitet9. Es ist ein Verhältnis der Fürbitte und des Einstehens für die Gefähr- 
deten, wie es sich beispielhaft in der Erzählung von Sodom widerspiegelt (Gn 18). 
Aber der Stellvertretungsgedanke erfährt in Israel selbst noch einmal eine neue An- 
wendung. Da Israel nämlich als Ganzes seinen Heilsauftrag nicht erkennt, wird 

• Vgl. hierzu G. v. R a d, Das erste Buch Moses, (Das AT deutsch 2/4) Göttingen 1958,191. 



Die heilshafte Stellvertretung 113 

dieser Auftrag von Gott durch eine neuerliche Auserwählung eines Teiles des Volkes 
gesichert und an einen •heiligen Rest" (Jes 1,9; 10,21) gebunden. So reduziert sich 
die Zahl der zur Stellvertretung Berufenen im Laufe der heilsgeschichtlichen Ent- 
wicklung immer mehr, ohne daß die Stellvertretungsfunktion dadurch an Kraft und 
Bedeutung einbüßt. Das geschieht auch dann nicht, als in der reifsten Fassung des 
Stellvertretungsgedankens in Israel, bei Deuterojesaja, diese Funktion nicht mehr 
nur von einem Kollektiv, sondern von einer Einzelperson, dem Gottesknecht, über- 
nommen wird. Das Bedeutsame dieser Berufung des Gottesknechtes auf den Platz 
für ganz Israel liegt vor allem darin, daß dieser einen Auftrag auch für die Heiden 
hat. Er soll Israel wie den Völkern eine neue Lehre vermitteln (Jes 42, 1•4), aber 
noch mehr durch sein unschuldiges Leiden •den vielen", deren Schuld er auf sich 
nimmt, •Gerechtigkeit verschaffen" (Jes 53,11). An dieser Stelle und dann noch bei 
Daniel 7 in der Gestalt des •Menschensohnes", der das Volk der Heiligen der End- 
zeit verkörpert und vertritt, ist in der Geschichte der Offenbarung jene Engführung 
geschaffen, in die dann Christus selbst als der Stellvertreter der Menschheit im voll- 
endeten und universalsten Sinne eintreten kann. Mit Recht haben deshalb schon die 
Urgemeinde und die Synoptiker die Gestalt Jesu mit der des Gottesknechtes und des 
Danielschen Menschensohnes identifiziert. Und obgleich Jesus den ersten Titel nicht 
selbst gebraucht, den zweiten immer nur in der dritten Person im Munde führt, so 
besteht kein Zweifel, daß er sich mit dem Sein und dem Beruf dieser zwei Gestalten 
identifiziert10. Damit erhält die Stellvertretungsidee von ihm ihre höchste Aus- 
formung, Prägnanz und Intensität. 

Betrachtet man diese Entwicklung aus der Überschau, so wird die Heilsgeschichte, 
die schon mit der Schöpfung beginnt, als eine Folge von Stellvertretern, die sich 
immer mehr auf den einen reduzieren, verstehbar11. Zunächst steht die Menschheit 
als Teil der Gesamtschöpfung stellvertretend für den Kosmos; innerhalb der Men- 
schenwelt steht Adam für das Ganze; in der gefallenen Menschheit wird ein Volk 
in die Funktion der Stellvertretung eingewiesen, dann ein •keiliger Rest" dieses 
Volkes, und endlich übernimmt diesen Beruf ein einziger, der Gottesknecht und 
Menschensohn Jesus Christus. So ist der ganze Raum der Heilsgeschichte von einer 
Stellvertretungslinie durchzogen, in der sich aber zunächst nur die Hauptachse der 
Heilsordnung darstellt. Diese Achse bildet bei genauerem Hinblick eine ganze Reihe 
von Nebenlinien und Parallelen aus, die den Gedanken der Stellvertretung gleich- 
sam in die Infrastruktur der Heilswirklichkeit einführen: So ist nach israelitischer 
Auffassung der Familienvater der Stellvertreter des ganzen Hauses, weshalb Noe, 
der Vater, nach Gn 7, 1 das ganze Haus erretten kann. Ähnlich ist das Stammes- 
oberhaupt der Repräsentant aller seiner Nachkommen, wie besonders aus der 
Patriarchengeschichte sichtbar wird; der König ist Mandatar des ganzen Volkes, die 
Propheten stehen für die ganze Gemeinschaft der Kinder Israels vor Gott12. Aber es 
ist auch schon der Gedanke entwickelt, daß der einzelne Mensch und Israelit im Heil 

10 O. Cullmann, Die Christologie des Neuen Testaments, Tübingen 1957, 59 ff.; 154 ff. 
11 Darum spricht O. Cullmann, Christus und die Zeit, Zürich 21948, 101 von einer 

•progressiven Reduzierung" der Heilsgeschichte in der Zeit vor Christus. 
12 Vgl. hierzu J. de Fraine, Adam und seine Nachkommen. Der Begriff der .Korpo- 

rativen Persönlichkeit" in der Heiligen Schrift, Köln 1962, 52 ff.; 79 ff.; 141 ff.; 155 ff. 



114 Leo Scheffczyk 

wie im Unheil stellvertretend das Schicksal der ganzen Gemeinschaft bestimmen 
kann. So rettet Rahab durch ihre den Israeliten geleisteten Dienste ihr ganzes Haus 
(Jos 2, 12 ff.), und die Strafe für die Revolte des Dathan und Abiron trifft zugleich 
ihre •Frauen, Söhne und kleinen Kinder" (Nm 16, 27). Alle diese Beispiele, die 
beträchtlich vermehrt werden könnten, lassen erkennen, wie stark die Stellvertre- 
tungsidee auch im einzelnen die religiöse Wirklichkeit des auserwählten Volkes 
prägte und wie intensiv die Stellvertretungsrolle Christi in der Heilsgeschichte vor- 
bereitet war. 

Hier interessiert natürlich vor allem die Frage, ob dieses Gesetz auch nach seiner 
vollkommenen Erfüllung in Jesus Christus noch Geltung besitzt oder ob es etwa mit 
dem Kommen Christi aufgehoben wurde. Die letzte Möglichkeit könnte freilich nur 
dann als sinnvoll angesehen werden, wenn feststünde, daß die Erlösung durch 
Christus das Ende der Heilsgeschichte gebracht habe und das Werk Christi in jeder 
Hinsicht endgültig abgeschlossen sei. Das ist aber durchaus nicht der Fall; denn wir 
wissen, daß Christus zwar die Endzeit der Geschichte heraufführte, daß diese Zeit 
aber noch eine Erstreckung bis zur Parusie haben soll. Der Sinn dieser Dehnung der 
Endzeit liegt in der Entfaltung und Ausweitung der Erlösungswirklichkeit. Unter 
dieser Voraussetzung ist die Folgerung nicht mehr abweisbar, daß die Gesetz- 
mäßigkeiten, unter denen sich das Heil verwirklicht, jetzt auch noch und erst recht 
Geltung haben müssen, weil sie nun auf die endgültige Vollendung hin eingesetzt 
werden und jede Bewegung auf das Ende hin kraftvoller wird. Darum wird man 
auch vom Stellvertretungsgedanken sagen können, daß er in der letzten Heilszeit 
nicht außer Kraft gesetzt, sondern neu bestätigt und intensiviert werden wird. 

Freilich wird von vornherein auch zu vermuten sein, daß dieses Gesetz nach dem 
Erscheinen Christi nicht in dem gleichen Sinn verwirklicht wird und eine andere 
Bedeutung annimmt, weil durch das Erscheinen des Gottmenschen die Verhältnisse 
gewandelt werden. 

Die Zentralstellung Christi in der Geschichte der Auserwählung und Stellvertre- 
tung hat zunächst für die Zeit nach seinem Kommen und für die Anwendung dieses 
Gesetzes eine bedeutsame äußere Folge: Wie nämlich in der Zeit vor der Ankunft 
Christi alles auf Ihn als den Einzigen hinwies und die Stellvertretungsfunktion 
quantitativ immer mehr reduziert wurde, so muß in der Geschichte nach seinem 
Erscheinen der quantitative Umfang der Stellvertretungsposition in der Menschheit 
wieder wachsen. Die Heilsgeschichte bekommt dann, bildlich gesprochen, die Gestalt 
zweier aufeinander gestülpter Kegel, die sich mit ihren Spitzen treffen. Es ist das 
Bild der Sanduhr, die sich von oben hin nach der Mitte bis auf einen schmalen Punkt 
verjüngt, um sich von diesem Punkte aus in umgekehrtem Sinne wieder zu ver- 
breitern. So wird der Weg der Stellvertretung nach Christus in bezug auf die dafür 
Erwählten wieder breiter: von dem einzigen Stellvertreter kommt es zu den Aposteln, 
die Ihn für die Vielzahl der Gläubigen repräsentieren. Diese bilden den Grund der 
Kirche, die die erlöste Menschheit darstellen und alle Menschen vertreten soll. Durch 
sie wird am Ende der Kosmos in seiner Ganzheit der Verklärung teilhaftig werden. 

Diese beiden gleichartigen, aber gegensinnigen Bewegungen der Heilsgeschichte 
als einer Geschichte der Erwählung und Stellvertretung hat Paulus vor allem in 
Gal 3, 6•4, 7 dargestellt, wo er die Verheißung an Abraham bis zu ihrer Erfüllung 



Die heilshafie Stellvertretung 115 

in dem einen Christus verfolgt, und von diesem aus wieder auf die Vielen hinweist, 
die zu Söhnen und Ersten werden, indem sie von dem Einen abhängig sind13. 

2. Die Einheit der Menschheit als seinsmäßiger Grund der Stellvertretung 

Die Tatsache dieses Strukturgesetzes der Heilsgeschichte ist demnach nicht zu 
bezweifeln. Aber es stellt sich hier die weitere Frage, ob nicht auch der Grund und 
die Ursache dieses Gesetzes tiefer einsichtig gemacht werden können. Diese Frage 
darf nicht übergangen werden; denn die Behauptung, daß der Heilsordnung die 
Gesetzmäßigkeit der Stellvertretungsidee aufgeprägt ist, beinhaltet, besonders, 
wenn man sie auf den einzelnen Christen bezieht, eigentlich einen durchaus geheim- 
nisvollen Tatbestand, den Pius XII. in der Enzyklika •Mystici corporis" sogar ein- 
mal •ein schauererregendes Mysterium"14 nennt. Ein Mysterium aber darf der 
religiöse Mensch nie als eine selbstverständliche Gegebenheit hinnehmen, schon weil 
er hier immer Widerspruch von einem rein rationalen Denken finden wird. Aber das 
Geheimnis der Stellvertretung muß nicht nur wegen des Widerstandes, den es von 
Seiten des rationalen Denkens erfährt, tiefer begründet werden, sondern auch wegen 
seiner möglichen Mißdeutung durch ein mystisches und magisches Denken. Es ist 
nämlich nicht zu übersehen, daß der Stellvertretungsgedanke auch in magischen Reli- 
gionsformen der alten Zeit eine starke Position hat und von daher manchmal noch 
im alten Israel ein ähnliches Kolorit zeigt15. Wenn er aber wirklich aus dieser 
magischen Wurzel käme, wäre er für das christliche Heilsbewußtsein unbrauchbar, 
oder umgekehrt, die christliche Heilsauffassung von alter Magie beeinflußt. Um also, 
vor allem im Hinblick auf den einzelnen Christen, der hier entscheidend interessiert, 
zu begründen, warum ihm eine solche Stellvertretungsmöglichkeit ganz legitim, wenn 
auch geheimnisvoller Weise zukommt, muß das Fundament dieser Wahrheit frei- 
gelegt und einsichtig gemacht werden. 

Es liegt in der Einheit, in der Solidarität der ganzen Schöpfung, vornehmlich der 
Menschenwelt. Schon die natürliche Vernunft kann zeigen, daß eine Stellvertretung 
innerhalb eines bestimmten Bereiches gar nicht möglich wäre, wenn dieser Bereich 
nicht eine strenge Einheit bildete, in der die einzelnen Glieder nicht disparat neben- 
einander stehen, sondern innerlich miteinander verbunden sind. Nur so können sie 
auch sinnvoll füreinander eintreten und tätig werden. Aber damit ist nur ein neues, 
noch tiefer hinabführendes Problem gestellt, das sich in die Frage kleiden läßt: Wie 
kommt eine solche hochgradige Solidarität, wie sie der Stellvertretungsgedanke als 
Fundament unabdingbar erfordert, in der Menschheit oder in der Welt zustande? 
Genügt dafür eine äußere Verfügung des Schöpfers, daß er die Welt und insbeson- 
dere die Menschheit immer nur als strenge Einheit betrachten will? Offenbar nicht, 
weil eine rein positivistische Verfügung das Denken nie befriedigt und überhaupt 
keine eigentliche, tiefere Begründung darstellt. Solche tieferen Begründungen liegen 
im Denken unserer Zeit an manchen Stellen vor. Eine mögliche Begründung wäre 

13 Vgl. O. Cullmann, Christus und die Zeit, 102. 
14 Heilslehre der Kirche. Dokumente von Pius IX. bis Pius XII., deutsch hrsg. von A. 

Rohrbasser, Freiburg/Sdiweiz 1953, 489. 
15 Vgl. hierzu J. Ratzinger, Stellvertretung, in: Handbuch theologischer Grundbe- 

griffe, München 1963, II, 566 f. 



116 Leo Scheffczyk 

die rein naturwissenschaftliche etwa des Teilhard de Chardin, der eine strenge Ein- 
heit der Welt in der Entwicklung behaupten kann, weil alles aus einem einzigen 
materiell-geistigen Urstoff entsteht. Aber das wäre eine rein natürliche Erklärung, 
die, abgesehen von ihrer inneren Problematik, das religiös-theologische Denken nicht 
befriedigen kann. 

Das gleiche gilt von einer heute im Bereich der Existenzphilosophie vertretenen 
Deutung, an der sich zeigt, wie stark der Solidaritätsgedanke im modernen Denken 
verankert ist. Hier wird immer wieder auf das Phänomen des Mitseins, der Mit- 
menschlichkeit hingewiesen und darin ein Existential, d. h. eine dauernde Verfassung 
der menschlichen Existenz gesehen. Der Mensch wird hier als ein Seiendes verstan- 
den, das auf den anderen und auf das All hin offen ist. Diese Offenheit ist zugleich 
ein Angewiesensein auf die Kommunikation mit anderen. Ohne sie kommt der 
Mensch weder zur Selbstgewißheit noch auch zur Erkenntnis der Wahrheit. So kann 
K. Jaspers einmal sagen: •Erst in der Kommunikation verwirklicht sich alle andere 
Wahrheit, in ihr allein bin ich ich selbst, lebe ich nicht bloß, sondern erfülle das 
Leben16." 

Aber auch diese Auskunft, soviel Positives sie in sich enthält, kann das religiös- 
theologische Denken nicht befriedigen, weil sie nur von der Erfahrung hergeholt ist 
und gleichsam nur •von unten" stammt. Das religiöse Denken dagegen muß in einem 
bestimmten Sinne •hierarchisch" vorgehen, was hier nur besagen soll, daß es die 
Dinge •von oben", aus ihren höchsten Gründen und Bestimmungen erfassen muß. 
Diese höchste Bestimmung aber empfangen die Dinge von Gott und aus seinem 
Planen heraus. Wenn man nun in dieser Richtung gedanklich ausgreift und die 
Frage nach der göttlichen Bestimmung stellt, die die Solidarität der Menschheit und 
der ganzen Schöpfung garantiert, dann stößt man wieder auf einen christologischen 
Sachverhalt, nämlich auf die Tatsache, daß die ganze Schöpfung auf den Gott- 
menschen hin zentriert ist, daß sie im Menschgewordenen ihr Urbild und ihr Ziel hat. 

Darin liegt die Anerkennung der Wahrheit eingeschlossen, daß der Gottmensch 
gleichsam die •Summa creaturae", die Zusammenfassung der ganzen Schöpfung ist 
und daß in Ihm als der Spitze oder dem Haupt, wie es Eph 1, 10 heißt, alles zusam- 
mengeschlossen ist. Wo eine solche Spitze oder ein solches Haupt existiert, da müssen 
alle übrigen Dinge und Wirklichkeitsbereiche auf diesen Hochpunkt ausgerichtet sein. 
Die Ausrichtung aber schafft eine innere Verbundenheit und Einheit, wie der Mantel 
eines Kegels • hier kommt das Bild in einem neuen Zusammenhang wieder • 
durch die Zentrierung auf die Spitze zusammengehalten und in eins gefügt wird. 
Der Gedanke und die Wirklichkeit eines Gottmenschen als Spitze und Zentrum der 
Schöpfung ist der tiefste theologische Grund für die Geschlossenheit und Solidarität 
der Menschheit und der ganzen Welt. 

Wenn man diese höchste Bestimmung gefunden hat, ist es nicht unmöglich, auch 
die aus dem Blick •von unten", von der Natur der Dinge her sichtbar werdenden 
natürlichen Einheitsfaktoren ebenfalls in Rechnung zu stellen und zu erkennen, daß 
die einheitsschaffende Ausrichtung der Schöpfung ihre Vorbereitung und ihre An- 
lagen auch in den Dingen hat, so daß die Verklammerung dann nicht nur von oben 
zustande kommt, sondern auch durch die natürlichen Kräfte der Geschöpfe gestützt 

10 Einführung in die Philosophie, München 1963, 26. 



Die heilshafle Stellvertretung 117 

und gefördert wird. Diese Kräfte bestehen vor allem in der universalen Ausrichtung 
des Geistes durch Erkenntnis und Liebe, die ihn notwendig auf den Mitmenschen 
verweisen, aber auch in der Bedürfligkeit desselben Geistes nach dem Du, das seine 
höhere Selbstverwirklichung ermöglicht. In einem auf diese Weise übernatürlich 
und naturhaft begründeten Organismus der Menschen muß es auch einen Austausch 
der Wirkungen der einzelnen Organe, eine Übertragung ihrer Kräfte, einen Stellen- 
wechsel in den Funktionen und eine Stellvertretung geben. 

3. Der heilshafte Sinn der Stellvertretung 

Auf Grund dieser tiefen Solidarität, die in der Kirche sogar den Charakter eines 
lebendigen Organismus unter dem einen Haupt Christus annimmt, muß es dem 
einzelnen möglich sein, für den anderen, den Bruder, im Sein und im Wirken ein- 
zustehen und sein Heil zu fördern. Damit ist aber noch nicht gesagt, welcher Sinn 
und welcher tiefere Zweck in dieser einzigartigen Möglichkeit zum Ausdruck kommt, 
d. h. es ist die Frage nach dem letzten •Warum" dieser Ordnung noch nicht beant- 
wortet. Die Antwort auf diese letzte Sinnfrage ist nicht zu umgehen, wenn der Stell- 
vertretungsgedanke in der Wirklichkeit des religiösen Lebens nicht schal und 
unwirksam werden soll. Es ist ja bei allem zu beachten, daß es sich hier nicht nur um 
einen großartigen Gedanken handelt, der die christliche Existenz zu einer einzig- 
artigen Bedeutung erhebt, sondern ebenso um eine ernste Forderung, deren Ver- 
wirklichung im Leben dem Christen Schweres abverlangt. Gerade nun im Angesicht 
der Schwierigkeiten der Realisierung dieser Wahrheit muß der einzelne immer im 
hellen Licht des Sinnes dieser Wahrheit stehen, muß er um das tiefere •Warum" 
wissen, weil sich ihm nur aus dieser Sinnerfahrung die Motive ergeben können, die 
ihn bei der Verwirklichung dieser Idee bewegen und die auftretenden Hindernisse 
überwinden können. 

Der Sinn dieser göttlichen Ordnung, nach der das Heil sich immer unter Zuhilfe- 
nahme von Mittlern und Stellvertretern in der Welt verwirklichen soll, liegt nicht 
in einem Unvermögen Gottes, so daß Gott nur die Wahl dieser Form der Heils- 
verwirklichung möglich gewesen wäre. Gott hätte es auch anders einrichten und z. B. 
das Heil immer nur in direktem Kontakt zwischen sich und dem Einzelmenschen 
realisieren können. Dann hätte es keines menschlichen Erlösers und Stellvertreters 
bei der Grunderlösung bedurft und auch keiner solchen •Zwischeninstanzen" bei der 
Fortführung der Erlösung. Aber was wäre das Ergebnis einer solchen göttlichen 
Anordnung gewesen? Die Antwort kann nur lauten: Eine Ausschaltung des Men- 
schen als Partner und Mitarbeiter Gottes, wie Paulus es 1 Kor 3, 9 formuliert, im 
Werk der Erlösung. Gegen die Gültigkeit dieser Antwort kann man nicht ein- 
wenden, daß Gott ja auch bei dem theoretisch möglichen rein zweiseitigen Kontakt die 
Mitbetätigung des Menschen beim Geschehen seines Heiles hätte aufrufen und ins 
Spiel bringen können. Hier ist schlicht einzusehen, daß eine solche Annahme unmög- 
lich ist; denn der Mensch, an den sich Gott im Heilsvorgang zunächst wendet, ist der 
Sünder. Dieser aber kann nicht Mitarbeiter im Heilsvorgang werden, weil er als 
Sünder dazu ganz und gar nicht taugt17. Mitarbeiter kann nur der von Christus 

17 Audi hier ist ein Punkt erreicht, an dem sich die nüchterne Stellvertretungsauffassung 
der katholischen Theologie von einseitigen Formulierungen des Gedankens bei K. B a r t h 



118 Leo Scheffczyk 

erlöste und begnadete Mensch sein. Nur in der Situation des schon Erlösten kann der 
Mensch zur Mitarbeit am Heil herangezogen werden. Das liegt an der Kraft der 
durch die Gnade aufbereiteten menschlichen Person. 

Gott hätte nun diese Kraft gleichsam brach liegengelassen, wenn er trotz des Vor- 
handenseins von schon erlösten Menschen seine Gnade immer nur selbst an den 
einzelnen herantrüge. Das aber würde auch dem von Gott schon in der Schöpfungs- 
ordnung eingehaltenen Grundsatz widersprechen, den Menschen in allem zur Würde 
eines Partners zu erheben und ihn in dieser Würde ernst zu nehmen. Die Heran- 
ziehung des einzelnen Erlösten zur Weiterführung der Erlösung in der Welt und zu 
ihrer Übertragung auf die noch nicht Erlösten geschieht tatsächlich in Anwendung 
des göttlichen Grundsatzes von der Partnerschaftswürde des Menschen und beweist, 
wie nah der Mensch durch diese Berufung an Gott heranrückt. Der Erlöste wird hier 
direkt in die Stellung des •Miterlösers"18 der noch nicht Erlösten erhoben. 

Man könnte gegen diese Berufung zur Mitarbeit an der Erlösung höchstens noch 
dies einwenden, daß dadurch die Kraft der Erlösung gemindert und gebrochen 
erscheine, wenn sie von der Mitwirkung schwacher Geschöpfe abhängig gemacht 
werde. Das ist überhaupt ein Einwand, der dem Gläubigen von innen wie von außen 
oft entgegenkommt, daß nämlich die Welt so wenig von der Kraft der objektiven 
Erlösung zeige und daß man manchmal meinen möchte, eine wirklich erlöste Welt 
müßte anders aussehen. Dagegen ist aber zu sagen, daß die Verwirklichung der 
Erlösung von Gott der geschichtlichen Welt und der geschichtlichen Verfassung des 
Menschen angepaßt sein mußte. Sie konnte von Gott einem zeitlich verfaßten 
Wesen, wie es der Mensch ist, einem auf Entfaltung angelegten und geschehenden 
Sein, nicht in einer vollendeten und nicht mehr entwicklungsfähigen Form in den 
Schoß gelegt werden. So hätte Gott nicht menschlich am Menschen gehandelt. Er 
konnte im Grund die Frucht der Erlösung dem Menschen nur so antragen, daß er sie 
ihm auch noch zur Ausreife und Vollendung übergab, wozu auch der Einsatz des 
Menschen für den noch nicht Erlösten hinzugehörte. 

Daß darin keine Minderbewertung der objektiven Macht und Größe des Erlö- 
sungswerkes zum Ausdruck kommt, sondern auch nur wieder die Rücksichtnahme auf 
die von Anfang an von Gott intendierte Würde des Menschen, ist nirgends deut- 
licher gesagt als in dem Pauluswort Kol 1, 24 b: •Ich will das an meinem Fleisch 
ergänzen, was an den Leiden Christi noch fehlt für seinen Leib, die Kirche." Die 
vielschichtige und z. T. verschlungene Interpretationsgeschichte dieses Verses zeigt19, 

unterscheiden wird. Dieser legt nämlich die Anschauung von einer formell wechselseitigen 
Stellvertretung des Erwählten für den Verworfenen und des Verworfenen für den Erwähl- 
ten nahe, so daß beide •nebeneinander und füreinander stehen". Dogmatik II 2, 389 f. Der 
zum Erweis dieser These umfänglich geführte Schriftbeweis (ebda. 391•453) zum Phänomen 
der heilsgeschichtlichen Gegensatzpaare (Kain und Abel, Esau und Jakob, Saul und David) 
trägt nicht mehr aus als die Einsicht in die nicht bezweifelbare Tatsache, daß auch die Sünder 
eine göttliche Bestimmung erfüllen, der Offenbarung von Gottes Herrlichkeit dienen müssen 
und für den Erwählten das Umkehrbild des Geheimnisses seiner Berufung sind. Vgl. dazu 
auch J. Ratzinger, Die christliche Brüderlichkeit, München 1960, 105. 

18 Diesen Gedanken bringt ausführlich zur Darstellung F. M. G a 11 a t i OP, Der Mensch 
als Erlöser und Erlöster, Wien 1958. 

19 Diese hat eingehend behandelt J. K r e m e r , Was an den Leiden Christi noch mangelt 
(Bonner Biblische Studien, 12) Bonn 1956. 



Die heilshafle Stellvertretung 119 

daß man sich vor allem an der hier behaupteten Ergänzung des Erlösungswerkes 
Christi stieß und daraufhin zu einer Reihe von gezwungenen Erklärungen seine 
Zuflucht nahm, so besonders Tychonius und in seiner Nachfolge Augustinus, die 
unter den Leiden Christi vornehmlich die Bedrängnisse der Kirche verstanden, die 
noch aufgefüllt und ergänzt werden müßten20. Aber •Paulus denkt bei dem Namen 
Christi in der Regel zuerst an die Einzelperson"21. Es ist hier also von den Bedräng- 
nissen des wirklichen Christus die Rede, die deshalb ergänzungsfähig sind, weil 
Christus nach seiner Aufnahme in den Himmel weiterleiden wollte, zwar nicht in 
seiner Person, aber in den Aposteln als seinen Stellvertretern22. Das zeigt, daß der 
Erlöser, ohne etwa ein unvollkommenes Werk oder einen Torso hinterlassen zu haben, 
es doch in einer noch durch seine Diener vollendbaren Gestalt hinterließ. Paulus 
denkt hier vor allem an die Leiden, die mit der Fortführung des Werkes Christi in 
der apostolischen Verkündigung gegeben sind. Es sind, wie schon die antiochenische 
Exegese sagte, missionarische Leiden, die dem Aufbau des Gottesreiches dienen. 
Damit sind die Leiden Christi nicht als in sich unvollständig und ergänzungs- 
bedürftig erklärt, sondern als in den Erlösten weitergehende Leiden. Sie sollen die 
gottgewollte Vollgestalt der Erlösung erbringen unter Einbeziehung des Mittuns der 
Erlösten selbst. Es ist hier sicher eine Anteilnahme des Apostels und der Gläubigen 
am Heilswerk Christi ausgesagt, das sich bis zum Ende der Welt fortsetzt und erst 
dort seine Vollendung erreicht haben wird. 

An dieser Stelle spricht der Apostel allerdings nicht ausdrücklich davon, daß diese 
seine apostolisch-missionarischen Leiden in Stellvertretung der Kirche oder einzelner 
ihrer Glieder erfolgen, obgleich das manche Exegeten auch der Neuzeit annehmen28. 
Aber dieser Gedanke liegt als Spezialfall der Mittätigkeit mit Christus immer im 
Bereich vernünftiger theologischer Folgerung, wenn nur einmal zugegeben ist, daß 
der Mensch überhaupt zur Fortführung des Heilswerkes Christi herangezogen wird. 
Dann steht er in Stellvertretung Christi immer auch als Stellvertreter anderer da, 
weil ja die Funktion Christi die Stellvertretung der ganzen Menschheit war. Das 
aber ist bereits ein wichtiger Anknüpfungspunkt für die Frage nach der Verwirk- 
lichung der Wahrheit von der Stellvertretung im Leben. 

II 

Die Verwirklichung der Stellvertretung für andere im konkreten Leben 

Diese Verwirklichung ist grundsätzlich nur möglich im engsten Anschluß an 
Christi Sein und Wirken in der Kirche. Anders ist jeder Versuch, den Stellvertre- 
tungsgedanken in die Realität zu übersetzen, der Gefahr ausgesetzt, aus der aposto- 
lisch-missionarischen Aufgabe eine private Frömmigkeitsübung zu machen, die mehr 
zur Beruhigung des eigenen religiösen Ich dient als zum wirklichen Einsatz für den 
anderen. 

Dabei kann es sich hier nicht so sehr um die Angabe von praktischen Formen und 
Mitteln aszetischer und pastoraler Art zur heilsbedeutsamen Stellvertretung der 

20 J. Kr em er, a.a.O., 41 ff. 
21 Ebda., 182. 
22 Ebda., 189. 
23 Ebda., 196. 



120 Leo Sdieffczyk 

anderen, der Sünder und Ungläubigen, handeln, wie sie Pius XII. in der Enzyklika 
•Mystici Corporis" erwähnt, wenn er von •Gebeten und freiwilligen Bußübungen 
der Glieder des geheimnisvollen Leibes Christi"24 spricht, die sie zum Heil der 
vielen auf sich nehmen können. Die theologische Besinnung auf diese Wahrheit und 
ihre Anwendung im Leben fragt nicht zuerst nach den einzelnen praktischen 
Betätigungsformen, die nach Situation und individueller Anlage variieren werden, 
sondern nach der allen äußeren Ausdrucksformen notwendig zugrundeliegenden 
Haltung des Erlösten gegenüber seinem Mitmenschen im Zustand der Sünde oder 
der Unerlöstheit; denn Stellvertretung für andere ist nicht zuerst eine Tätigkeitsform 
und ein System von Leistungen für den anderen, sondern sie ist tiefer, wie es sich im 
Wortbegriff auch schon andeutet, ein seinsmäßiges Einstehen für ihn, ein Betroffen- 
sein von seinem Schicksal und ein Einssein mit ihm vor Gott. Hier ist ein Wort von 
Adalbert Stifter aufschlußreich, der einmal gesagt hat: •Das beste, was der Mensch 
für einen anderen tun kann, ist doch immer das, was er für ihn ist." Selbstverständ- 
lich wird sich ein solches seinshaftes Verhältnis zum anderen, wenn es echt ist, auch 
im äußeren Tun manifestieren, aber dieses kann nicht am Anfang stehen, wenn der 
Stellvertretungsgedanke nicht zu einem äußerlichen Aktivismus entarten soll. Am 
Anfang auch jeder praktischen Verwirklichung dieses Gedankens wird vielmehr ein 
seinsmäßiges Ergriffensein von dieser Wahrheit stehen müssen. 

1. Der Vollzug im Glauben 

Dieses Ergriffensein geschieht im Glauben, näherhin und konkret im Glauben an 
die Erlösung durch Jesus Christus und ihre Vollendung durch den Erlösten. Zu 
diesem Glauben gehört hier auch als Spezificum das Festhalten an der geheimnis- 
vollen Berufung, daß Gott das Leben des einzelnen Christen für den anderen frucht- 
bar machen will und ihm die Fähigkeit verliehen hat, mit seinem eigenen christlichen 
Leben für den anderen einzutreten, der diese seine Aufgabe aus Unvermögen oder 
aus schuldhaftem Versagen nicht erfüllen kann. Man könnte zunächst meinen, dieser 
Glaube an die Stellvertretung sei doch nur eine Voraussetzung dafür, daß dem 
Christen sein Einstehen für den anderen möglich wird und gelingt, nicht aber schon 
dieses lebendige Einstehen und der Austausch mit ihm selbst. Aber das wäre eine 
Fehleinschätzung des Glaubens; denn der Glaube, vor allem wenn er lebendiger, 
von der Liebe beseelter Glaube ist, kann niemals nur Voraussetzung für eine noch 
höhere Gnadenwirklichkeit sein. Er ist bereits selbst die höchste Gnadenwirklichkeit, 
die sich im Pilgerstand gewinnen läßt25. So gesehen, ist der Glaube des Christen an 
seine Stellvertretung für den anderen selbst schon das Geschehen und das Sidi- 
Ereignen dieses Austausches, dieses Einsatzes für den anderen. In dem lebendigen 
Glauben daran, daß der Christ für den anderen da ist und ihn heilshaft vertreten 
kann, wird diese Vertretung auch schon wirksam und vollzogen. So ist der Glaube eine 
Tat, die wir allgemein nur deshalb nicht so benennen, weil es bei ihm im Unter- 

24 A. Rohrbasser, 489. 
25 Damit ist die Notwendigkeit des Sakramentes nicht angetastet. Aber auch von ihm gilt, 

daß es seine höchste Frucht im liebeerfüllten Glauben erreicht, in dem die Gegenwart Christi 
geschieht. 



Die heilshafte Stellvertretung 121 

schied von äußerem Tun und Handeln um den tiefsten und intimsten Lebensvollzug 
des erlösten Daseins geht. 

Wer das anerkennt, kann nicht mehr bestreiten, daß bereits im Glauben an die 
Vertretungsvollmacht für den Mitmenschen der Einsatz geschieht und die Stellver- 
tretung aktuiert wird. Anders würde man den Glauben nur als intellektuellen Bezug 
verstehen und nicht als wirkliches Leben. 

2. Die Verbindung mit Christus 

Dieses Leben kommt letztlich aus der Verbindung mit Christus. Es muß sich als 
solches naturgemäß im geglaubten Vollzug der Stellvertretung besonders deutlich 
akzentuieren, weil ja das Einstehen des Erlösten für den Unerlösten nur eine Form 
der Weiterführung der Erlösung in der Kraft und unter der Autorität des Erlösers 
ist. Das hat zur Folge, daß die Realisierung der Stellvertretung durch den einzelnen 
im Glauben näherhin die Form der Angleichung des Christenlebens an das Leben 
Christi wird annehmen müssen; denn das Dasein des Christen für den anderen ist 
ja zutiefst die Vertretung des Seins und Tuns des Erlösers in der Welt zwischen den 
Zeiten seiner Aufnahme und seiner Wiederkunft. Der Christ kann diesen seinen 
Auftrag und seine Berufung für den anderen nicht besser erfüllen, als wenn er so ist 
und lebt, wie Christus Jesus war und lebte. Es ist deshalb bezeichnend, daß Paulus 
an einer entscheidenden Stelle, wo er die Bedeutung des objektiven Erlösungswerkes 
Christi und seiner Tat für die Menschheit charakterisiert, nämlich im Christus- 
hymnus des Philipperbriefes, zugleich auch die Christusverähnlichung des Gläubigen 
fordert. Es heißt nämlich in Phil 2, 4 ff.: •Niemand sei nur auf sein Bestes bedacht, 
sondern auch auf das Wohl des anderen. So sollt ihr gesinnt sein, wie auch Christus 
Jesus gesinnt war." Darauf folgt die Aussage über die Selbstentäußerung Christi bis 
zum Tod am Kreuze im stellvertretenden Erlösertun. Es ist klar, daß der Christ 
hier zur inneren Angleichung an Christus aufgefordert und ermahnt wird, seine 
Erlöserrolle in der Welt als •anderer Christus" zu verwirklichen. Das ist eine Form 
der Wirksamkeit, die jeder äußeren Betätigung zum Zweck der Errettung des 
anderen weit vorausliegt. Sie begründet die Stellvertretung des Christen für den 
anderen seins- und gesinnungsmäßig in der Einheit mit Christus und appelliert nicht 
gleich an einzelne Taten und Leistungen, ein Appell, der einer Werkgerechtigkeit 
und einer falschen Betonung der menschlichen Leistungsfähigkeit bei der Fort- 
setzung der Erlösung Vorschub leisten könnte. 

Noch konkreter gewandt, besagt dieser Gedanke, daß der Christ seine Berufung 
zur Stellvertretung für andere zunächst nicht anders verwirklichen soll, als daß er in 
seiner Weise das Geheimnis des Sterbens mit Christus und des Auferstehens mit ihm 
wiederholt. Damit stellt er sich in die Dynamik des Lebens Christi hinein, unter- 
wirft sich dem Rhythmus seines Lebens, das nur dazu da war, für die vielen fruchtbar 
zu werden. Wo es aber bei einem Christen zu einem solchen Seinskontakt und einem 
so innerlichen Einschwingen in das Leben des Erlösers kommt, da muß die von 
Christus ausgelöste Bewegung sich wie ein sich ausbreitender Wellenschlag fort- 
setzen und den fernsten Menschen wirksam erreichen. Wenn Christus in einem 
Christen so innerlich Gestalt gewinnt, dann muß sein Leben, unter Voraussetzung 
dessen, was über die Solidarität aller Menschen und das wesentliche Mitsein jedes 



122 Leo Scheffczyk 

einzelnen mit den anderen gesagt wurde, unmittelbar erlöserisch für den anderen 
fruchtbar werden und im gegebenen Fall das ersetzen, was dieser andere nicht zu 
leisten vermag. 

Die Art und Weise, wie diese Angleichung an das erlösende Haupt der Mensch- 
heit zu geschehen hat, und die Formen, unter denen sie sich verwirklicht, werden 
verschieden sein und variieren können. Aber eine spezifische Form, die beim Vor- 
gang der Angleichung an Christus zum Zwecke der Erfüllung der erlöserischen Stell- 
vertretungsfunktion niemals ganz wird fehlen dürfen, die zugleich auch einen Maß- 
stab für die Echtheit dieser Verähnlichung und für den Grad ihrer Intensität abgibt, 
wird das Mitleiden mit Christus um die unerlöste Welt und die Brüder sein, gerade 
auch das Leiden, das sich aus dem apostolischen Auftrag zur Fortführung der 
Erlösung in der Welt ergibt. Auch Paulus hebt deshalb in der wichtigen Aussage 
Kol 1, 24 über die Mitarbeit der Apostel an der Erlösung Jesu Christi die Bedeutung 
des Mitleidens mit Christus besonders hervor. Und wenn auch hier nur gesagt ist, 
daß dieses Leiden der Kirche zugute kommt, für die anderen stattfindet und nicht 
unbedingt an ihrer Stelle getragen und erduldet wird, so darf aus theologischen Zu- 
sammenhängen auch eine solche Möglichkeit gefolgert werden. Das mit Christus 
ertragene Leiden26, zu dem alle im Zusammenhang mit dem Zeugnis des lebendigen 
Christen in der Welt erfahrenen Widerstände und Nöte gehören, vermag wegen 
seines inneren Wertes nicht nur für die Menschen nützlich zu werden, indem dadurch 
die Gnade der Erlösung für sie vermehrt und verstärkt wird, es vermag direkt auch 
als stellvertretendes Sühneleiden die Schuld des anderen auszugleichen und die dem 
Einströmen der Erlösungsgnade entgegenstehenden Hindernisse zu beseitigen, was 
wiederum möglich ist auf Grund der tief inneren Verbindung der Menschen mit- 
einander als Glieder eines lebendigen Organismus unter dem Haupte Christus. 

3. Der Ausdruck im äußeren Leben 

Bei den hier zur Verwirklichung der Stellvertretungsidee herausgehobenen Grund- 
formen des Glaubens und der Christusgleichgestaltung handelt es sich offensichtlich 
um innere, seinsmäßige Haltungen und nicht um einzelne äußere Betätigungen und 
Aktionen, auf die in diesem Zusammenhang nicht einzugehen ist, weil das in Fragen 
der Aszetik hineinführt, die einen eigenen Sachbereich bilden. Aber es wäre falsch, 
anzunehmen, daß solche innere Haltungen gar nichts mit einem äußeren Ausdruck zu 
tun hätten und ihre äußere Ausformung erst eine Folge neuer, besonderer Bemühun- 
gen sein müßte. Es wird vielmehr so sein, daß sich innere Seinsverfassungen natur- 
gemäß und unreflektiert auch schon nach außen manifestieren, weil es beim Menschen 
keine vollständige Trennung von Innen und Außen gibt. Der Mensch ist ja nicht 
Leib und Seele in zwei getrennten Schichten, sondern er ist der eine Geistleib, der 
immer zugleich geistig und leiblich lebt. Deshalb müssen diese inneren Haltungen 
auch einen ersten, gleichsam spontanen Reflex im äußeren Leben des Menschen 
bewirken, der noch nichts mit einzelnen, bewußten und gezielten Anwendungen zu 

26 Über diese spezifische Möglichkeit des heilsbedeutsamen Wirkens für den anderen vgl. 
die gehaltvolle Abhandlung von Fr. Wulf, Das stellvertretende Leiden als Anruf Gottes 
an unsere Zeit, in: GuL 21 (1948) 321•331. 



Die heilshafte Stellvertretung 123 

tun hat, sondern diesen als Grundstimmung, als Geneigtheit und Vertrautheit mit 
den kommenden praktischen Erfordernissen vorausgeht. 

Ein erster, naturgemäßer Ausdruck der inneren Ausrichtung und Berufung zum 
Mitmenschen hin wird ein gelebtes und bezeugtes menschliches Solidaritätsgefühl 
mit dem Bruder sein. Der Christ, der das missionarische Stellvertretungsbewußtsein 
in sich trägt, kann es glaubwürdig nur leben, wenn er auch äußerlich die Distanz zum 
Nichtchristen oder modernen Ungläubigen überwindet und mit ihm innerlich wie 
äußerlich im Gespräch bleibt. Der z. B. in den Missionen am meisten gegen die 
Christen erhobene Vorwurf geht dahin, daß sie sich absondern27. Dieser Vorwurf, 
wenn die Tatsachen zutreffen, besteht zu Recht. Denn das Christsein erfordert eine 
innere Verbindung mit dem Lebensgefühl, den Lebensformen und der Existenz des 
modernen Menschen. Das braucht deshalb keine anempfundene und erzwungene 
Zweckhaltung zu sein, weil die äußere Existenz des Christen in der Welt keine 
andere ist als die des Weltmenschen. Wenn er diesen Sachverhalt nicht verfälscht, 
sondern anerkennt, kann er sich eigentlich schon nicht vom Weltmenschen distanzie- 
ren. Er wird dabei nämlich auch erkennen, daß er die Sorgen, Belastungen, die 
materiellen und geistigen Nöte des Weltmenschen auf einer höheren Stufe ebenfalls 
erfährt, wo sie öfter noch in größerer Schärfe auftreten als in dessen Leben; denn 
grundsätzlich erleichtert die Gnade das menschliche Dasein nicht, sondern fordert 
es nur schärfer an. 

Aber nicht nur die äußere Existenz bildet ein Kommunikationsmittel zwischen dem 
Christen und seinem heilsbedürftigen Bruder. Der Gläubige darf sich dem Ungläu- 
bigen und Sünder auch in einem inneren Sinne vor Gott nahe wissen. Der Un- 
gläubige ist für ihn nämlich auch ein Zeichen, an dem ihm wie am Gegensatz die 
ungeschuldete Gnade seiner eigenen Berufung aufgeht, aber auch die Wahrheit 
seiner Herkunft aus der Ungnade und die Gefahr seiner eigenen Bedrohtheit in 
einer Welt, in der er trotz seiner Erwählung immer ein potentieller Sünder und ein 
Gefährdeter bleibt. So steht der Erlöste seinem noch unerlösten Mitmenschen nicht 
beziehungslos gegenüber. Selbst in seinem Glauben durchlebt er, phänomenal 
betrachtet, ähnliche menschliche Situationen, wie sie der Ungläubige am anderen 
Ende der menschlichen Verhaltensskala gegenüber dem Absoluten auch erfährt: Das 
Stehen im Glauben ist für ihn oft ein Ausharren im Hell-Dunkel, in Ungewißheit 
und Wagnis, eine Situation, die sich für den Ungläubigen zur totalen Finsternis und 
Verzweiflung verschärft. So kann der Gläubige, der immer auch um den Sog des 
Nichts weiß, ein Gespür dafür gewinnen, wie es dem Menschen ergehen mag, der 
auf das Nichts hin lebt und sich ihm doch niemals wirklich anheimgeben kann. An 
dieser Stelle ergibt sich eine konkrete Möglichkeit, wie der Christ in einem bestimm- 
ten und wichtigen Einzelfall für den Ungläubigen eintreten kann: Er kann die Dun- 
kelheiten und die Erfahrung der Abgründe in seinem eigenen Glaubensleben als 
freiwilliges Miterleiden jener noch tieferen Dunkelheit erleben, der der Ungläubige 
objektiv ausgesetzt ist, und sie ihm zuliebe ertragen. 

Dieses Solidaritätsbewußtsein wird eine weitere, spezifische Apostrophierung im 
Verantwortungsgefühl für die weltlichen Belange und Ordnungen erfahren, in 

27 So J. Neuner,   Die Weltkirche. Die Katholizität der Kirche im Missionswerk, in: 
Mysterium Kirche (hrsg. von F. H o 1 b ö c k und Th. S a r t o r y) Salzburg 1962, 866. 



124 Leo Scheffczyk 

denen der Gläubige wie der Ungläubige stehen. Der Christ wird darin dem Welt- 
menschen bestätigen, daß sein Interesse an den irdischen Wirklichkeiten legitim ist 
und durch nichts ersetzt werden kann. Er wird so zum Anwalt einer echten Welt- 
lichkeit der irdischen Existenz werden, die das Irdische nicht sakral verbrämt, 
sondern in seiner Eigenwirklichkeit ernst nimmt, wenn er auch darüber hinaus durch 
sein Zeugnis erkennen lassen wird, daß zu dieser wahren Eigenwirklichkeit der 
Dinge ihr Bezug auf das Übernatürliche der Erlösung und der Begnadung in Chri- 
stus hinzugehört. 

Dieses Verantwortungsbewußtsein gegenüber der irdischen Wirklichkeit wird sich 
heute besonders in der Offenheit gegenüber den sozialen Problemen beweisen 
müssen; denn in Ermanglung einer Jenseitsaufgabe sieht die Welt in dem Bemühen 
um die Lösung der sozialen Frage eine neue Form innerweltlicher Religiosität. Der 
Christ wird auch hier durch sein ehrliches Engagement zeigen müssen, daß er diesen 
Einsatz des Ungläubigen ernst nimmt und in seine Weltauffassung vollkommen 
integrieren kann. Freilich wird er dabei zugleich erkennen lassen müssen, daß das 
soziale Tun nicht schon das Heil des Menschen befördert und daß selbst dann, 
wenn die soziale Frage vollkommen gelöst wäre, die eigentlichen Probleme des 
Menschseins als solchen erst beginnen. 

Vermittels eines solchen gelebten Solidaritätsbewußtseins und seiner vielfältigen 
Ausprägungen kann sich die innerliche, seinshafte Berufung zum Dasein für den 
anderen überzeugend in die äußere Wirklichkeit übersetzen. Dieser Ubersetzungs- 
vorgang ist nichts Künstliches und zweckhaft Konstruiertes. Er ist eine schlichte Folge 
aus dem Sein und Wirken der Gnade, die niemals allein für uns selbst, sondern 
immer auch für den anderen gegeben ist und darum nach außen hin zum anderen 
drängt. 

Am Ende wird sich dem Christen, der seinen Vertretungsauftrag in dieser Weise 
nach innen und außen realisiert, allerdings auch die Frage nach den möglichen Wir- 
kungen und Aussichten seines Bemühens stellen. Sie kommt nicht aus der Sucht nach 
sichtbarem Erfolg, sondern aus dem kritischen Bedenken, ob die hier skizzierte 
Haltung dem missionarischen Auftrag des Christen heute wirkliche Impulse ver- 
mitteln kann. Das ist am Anfang dieser Überlegungen im Gegensatz zu anderen, 
einseitigen Versuchen behauptet worden. Vielleicht ist die Berechtigung einer posi- 
tiven Antwort nun einsichtiger geworden; denn einerseits vermittelt die Wahrheit 
von der Stellvertretung des Christen gegenüber dem noch unerlösten Mitmenschen 
den aus dem Glauben kommenden Optimismus, daß in der Kraft der Gnade wirklich 
etwas zu erreichen ist. Der Christ steht dem großen Abfall nicht machtlos gegenüber. 
Er kann in der Kraft der Gnade, die ihm gerade auch für die anderen geschenkt ist, 
den Unheilsmächten an einer inneren Front begegnen und für seinen bedrohten 
Bruder so einstehen, daß über ihm der Himmel der Gnade offen bleibt und ihn der 
verwandelnde Strahl durch alle Dunkelheit hindurch doch einmal treffen kann. 
Andererseits dispensiert dieser gnadenhafte Optimismus den Christen nicht vom 
Einsatz der äußeren Kräfte, was die Gefahr einer mystischen Allerlösungslehre ist, 
die immer eine direkte Ableitung zum Quietismus offen läßt. 

Dieser gnadenhafte Optimismus wird auch dadurch nicht gebrochen, daß man sich 
vor übertriebenen Vorstellungen der Wirksamkeit des Stellvertretungsgedankens 



Englische Mystiker 125 

hütet. Es läßt sich aus ihm z. B. nicht entnehmen, daß der Begnadete das Geschick 
des Ungläubigen direkt und unmittelbar auf sich nehmen könnte, so daß es von 
diesem förmlich abgezogen würde und der Ungläubige das Heil ohne seine eigene 
Entscheidung empfängt. Das hat ja nicht einmal Christus in seiner universellen 
Erlösungstat vollbracht, weil bei einer solchen Möglichkeit der Mensch als Person 
wiederum nicht ernst genommen wäre. 

Was der Gläubige auf diesem Wege für seinen ungläubigen Mitmenschen erwir- 
ken kann, ist das Einfallen und der immer stärkere Zustrom der Bekehrungsgnade. 
Dies bedeutet keinen inneren Mangel an der Tätigkeit des Erlösten, sondern viel- 
mehr die Anerkennung jener Grenze, die dem Menschen dadurch gesetzt ist, daß 
nicht er Herr der Gnade und des Heils ist, sondern allein Christus. Ihm, der allein 
das •Wollen und das Vollbringen" (Phil 2, 13) schenkt, muß die Stiftung des wirk- 
lichen Erfolges vorbehalten bleiben. 

Englische Mystiker als Lehrer des geistlichen Lebens 

Von Gisbert   Kranz,   Gelsenkirchen-Buer 

Neben den deutschen und niederländischen Mystikern des 14. Jahrhunderts stehen 
die gleichzeitigen englischen Mystiker als eine kleinere, doch beachtenswerte Gruppe. 
Es sind Richard Rolle, der anonyme Verfasser der Wolke des Nichtwissens, Walter 
Hilton und Juliana von Norwich1. Zwar erreicht keiner dieser Autoren die Höhe 
des Gedankenfluges eines Eckhart oder die Tiefe der Gefühlsinnigkeit eines Seuse, 
doch kann man auch keinem von ihnen irgendwelche Verstiegenheiten nachsagen. Sie 
sind mehr praktisch-seelsorglich als theoretisch-spekulativ gerichtet. Eckhart und 
Seuse haben keinen Einfluß auf sie gehabt, wohl scheinen Schriften von Tauler und 
Ruysbroeck auf sie gewirkt zu haben, deren Art ihnen gemäßer war. Viel stärker 
sind sie den Viktorinern verpflichtet. Außerhalb Englands haben sie keinen erheb- 
lichen Einfluß ausgeübt; die spätere mystische Literatur Spaniens, Frankreichs und 
Italiens blieb von ihnen unberührt. Trotzdem lohnt sich die Beschäftigung mit ihren 

1 Die Erforschung der englischen Mystiker steht erst in den Anfängen. Am meisten wurde 
über Rolle gearbeitet (dessen Werke wenigstens in Auswahl kritisch ediert wurden), weil er 
linguistisch und stilistisch der interessanteste ist (allerdings hat er, wie Dom David Knowles 
betont, über die Mystik im engeren Sinn •so gut wie nichts" zu sagen). Von den Werken 
Hiltons und Julianas gibt es noch keine kritischen Textausgaben. Erst wenn diese vorliegen 
werden, steht die Forschung auf festem Boden. Arbeiten wie die von A. O 1 m e s , Sprache 
und Stil der englischen Mystik des Mittelalters (1933) können nur vorläufigen Charakter 
haben. Die beste Einführung, zugleich eine erste Orientierung über den heutigen Stand der 
Forschung, bietet: D. Knowles, The English Mystical Tradition (1961). Ältere Werke: 
W. R. Inge, Studies of English Mystics (1907); G. E. Hodgson, English Mystics 
(1923); T. W. Col em an, English Mystics (1938); P. Renaudin, Quatre Mystics 
Anglais (1945). Einige ausgewählte Texte von Rolle, Hilton und Juliana in deutscher Über- 
setzung enthält: 0. Karr er, Die große Glut (1926). Sämtliche Zitate dieser Abhandlung 
wurden vom Vf. übersetzt. 




