
Englische Mystiker 125 

hütet. Es läßt sich aus ihm z. B. nicht entnehmen, daß der Begnadete das Geschick 
des Ungläubigen direkt und unmittelbar auf sich nehmen könnte, so daß es von 
diesem förmlich abgezogen würde und der Ungläubige das Heil ohne seine eigene 
Entscheidung empfängt. Das hat ja nicht einmal Christus in seiner universellen 
Erlösungstat vollbracht, weil bei einer solchen Möglichkeit der Mensch als Person 
wiederum nicht ernst genommen wäre. 

Was der Gläubige auf diesem Wege für seinen ungläubigen Mitmenschen erwir- 
ken kann, ist das Einfallen und der immer stärkere Zustrom der Bekehrungsgnade. 
Dies bedeutet keinen inneren Mangel an der Tätigkeit des Erlösten, sondern viel- 
mehr die Anerkennung jener Grenze, die dem Menschen dadurch gesetzt ist, daß 
nicht er Herr der Gnade und des Heils ist, sondern allein Christus. Ihm, der allein 
das •Wollen und das Vollbringen" (Phil 2, 13) schenkt, muß die Stiftung des wirk- 
lichen Erfolges vorbehalten bleiben. 

Englische Mystiker als Lehrer des geistlichen Lebens 

Von Gisbert   Kranz,   Gelsenkirchen-Buer 

Neben den deutschen und niederländischen Mystikern des 14. Jahrhunderts stehen 
die gleichzeitigen englischen Mystiker als eine kleinere, doch beachtenswerte Gruppe. 
Es sind Richard Rolle, der anonyme Verfasser der Wolke des Nichtwissens, Walter 
Hilton und Juliana von Norwich1. Zwar erreicht keiner dieser Autoren die Höhe 
des Gedankenfluges eines Eckhart oder die Tiefe der Gefühlsinnigkeit eines Seuse, 
doch kann man auch keinem von ihnen irgendwelche Verstiegenheiten nachsagen. Sie 
sind mehr praktisch-seelsorglich als theoretisch-spekulativ gerichtet. Eckhart und 
Seuse haben keinen Einfluß auf sie gehabt, wohl scheinen Schriften von Tauler und 
Ruysbroeck auf sie gewirkt zu haben, deren Art ihnen gemäßer war. Viel stärker 
sind sie den Viktorinern verpflichtet. Außerhalb Englands haben sie keinen erheb- 
lichen Einfluß ausgeübt; die spätere mystische Literatur Spaniens, Frankreichs und 
Italiens blieb von ihnen unberührt. Trotzdem lohnt sich die Beschäftigung mit ihren 

1 Die Erforschung der englischen Mystiker steht erst in den Anfängen. Am meisten wurde 
über Rolle gearbeitet (dessen Werke wenigstens in Auswahl kritisch ediert wurden), weil er 
linguistisch und stilistisch der interessanteste ist (allerdings hat er, wie Dom David Knowles 
betont, über die Mystik im engeren Sinn •so gut wie nichts" zu sagen). Von den Werken 
Hiltons und Julianas gibt es noch keine kritischen Textausgaben. Erst wenn diese vorliegen 
werden, steht die Forschung auf festem Boden. Arbeiten wie die von A. O 1 m e s , Sprache 
und Stil der englischen Mystik des Mittelalters (1933) können nur vorläufigen Charakter 
haben. Die beste Einführung, zugleich eine erste Orientierung über den heutigen Stand der 
Forschung, bietet: D. Knowles, The English Mystical Tradition (1961). Ältere Werke: 
W. R. Inge, Studies of English Mystics (1907); G. E. Hodgson, English Mystics 
(1923); T. W. Col em an, English Mystics (1938); P. Renaudin, Quatre Mystics 
Anglais (1945). Einige ausgewählte Texte von Rolle, Hilton und Juliana in deutscher Über- 
setzung enthält: 0. Karr er, Die große Glut (1926). Sämtliche Zitate dieser Abhandlung 
wurden vom Vf. übersetzt. 



126 Gisbert Kranz 

Schriften; nicht nur, weil sie •die ersten Beispiele großer englischer Prosa" zeigen 
(D. Knowles), sondern vor allem, weil sie einige Wahrheiten lehren, die nirgendwo 
besser ausgedrückt worden sind. 

Richard Rolle (1300•1349) 

Richard Rolle stammt aus dem nördlichen Yorkshire. Er hat in Oxford, anschei- 
nend ohne Abschluß, studiert und zeigt sich sehr belesen und in der scholastischen 
Terminologie geschult. Als junger Mann machte er sich ein Einsiedler-Gewand und 
flüchtete aus dem Elternhaus. Doch, wie er einmal schreibt, •genügt es nicht, das 
Gewand zu wechseln, man muß die Seele ändern". Er überwand Versuchungen und 
lebte nach seiner Bekehrung als Laien-Eremit, unoffizieller Seelsorger und Prediger 
an verschiedenen Orten, zuletzt zu Hampole. Zeitweise litt er unter Verleumdungen 
und Angriffen seitens einiger Geistlichen, deren Lasterleben und Pflichtvergessenheit 
er streng getadelt hatte. Er faßte es als eine Vorwegnahme des Fegefeuers auf und 
glaubte, nach seinem Tod ohne weitere Läuterung unmittelbar in die Seligkeit ein- 
gehen zu dürfen. Seine Frömmigkeit wurde vor allem durch die Psalmen genährt, 
die er immer wieder zitiert und zu denen er, sich an Petrus Lombardus anlehnend, 
Kommentare schrieb. Er starb im Ruf der Heiligkeit. 

Unter den echten Schriften Rolles2 befinden sich sieben Traktate in allitterieren- 
dem Latein, ein Dutzend Kommentare und Übersetzungen von Büchern der Heiligen 
Schrift, teils auf Englisch, teils auf Latein, acht Briefe und kleinere Stücke auf Englisch 
und etliche englische Gedichte. Außerdem wurden ihm in mittelalterlichen Handschrif- 
ten 26 anonyme Schriften zugeschrieben. Trotz der Mannigfaltigkeit seiner Werke hat 
Rolle nur wenige Gedanken, die er ständig wiederholt. Während frühere Mystiker 
und auch jene, die nach ihm kommen, Hilton und der Verfasser der Wolke, sich an 
eine Elite klösterlicher Kreise wenden, schreibt Rolle für eine breitere Schicht, also, 
wie er im Vorwort zum Feuer der Liebe sagt, •nicht für Philosophen, Weltweise und 
große Theologen, die sich mit endlosen Fragen beschäftigen, sondern für die Ein- 
fachen und Ungebildeten, die sich mehr darum bemühen, Gott besser zu lieben als 
vieles zu wissen". 

Über das mystische Leben und seine eigenen Erfahrungen mit Gott äußert sich 
Rolle am zusammenhängendsten in den beiden lateinischen Abhandlungen Melos 
Contemplativorum und Incendium Amoris. Seine Lehre folgt der traditionellen Dar- 
stellung durch Augustin, Richard von Sankt Viktor und Bonaventura, betont die Ab- 
kehr von allen sichtbaren Dingen und die Reinigung der Seele und macht deutlich, daß 
man sich lange und viel abmühen muß, um sich für Gottes Gaben zu bereiten, doch 
daß diese Gaben nicht durch Arbeit an sich selbst verdient werden, sondern freies 
Geschenk Gottes sind. Seine Erfahrungen sind die eines Anfängers im mystischen 
Leben, denn die höheren Stufen hat er nie erreicht; aber sie sind echt, und er 
beschreibt sie in origineller Weise. 

2 Ausgaben: R. Rolle of Hampole, ed. C. Horst mann, 2 Bde. (1895•96); Writings 
Ascribed to R. Rolle, Hermit of Walpole, and Materials for his Biography, ed. H. E. A11 e n 
(1927); English Writings of R. Rolle, ed. H. E. Allen (1931); Melos Amoris, ed. E. J. 
Arnould (1957); Incendium Amoris, ed. M. Deanesly (1915); The English Psalter, 
ed. H. R. B ram ley (1884). Über Rolle: H. Middendorff, Studien über R. Rolle 
(1888); Hahn, Quellenuntersuchungen zu Rolles engl. Schriften (1900) ;G.E.Hodgson, 
The Sanity of Mysticism: A Study of R. Rolle (1926); F. M. M. Comper, The Life of 
R. Rolle together wiht an Edition of his Englis Lyrics (1928). 



Englische Mystiker 127 

Rolle erzählt, wie er eines Tages •in seinem Herzen das Feuer ewiger Liebe 
fühlte": •Ich saß in einer Kapelle, und während ich große Freude an einem Gebet 
oder an einer Betrachtung fand, spürte ich plötzlich in mir ein ungewohntes und 
angenehmes Feuer. Nachdem ich lange im Ungewissen war, woher es kam, lernte ich 
durch Erfahrung, daß es nicht von etwas Geschaffenem kam, sondern vom Schöpfer, 
denn ich fand es immer erfreuender und glühender. Vom Beginn dieser unsagbar 
süßen feurigen Wärme vergingen neun Monate und einige Wochen bis zur Ein- 
gießung der himmlischen geistigen Harmonie, dem Lied ewigen Lobpreisens und 
der Süßigkeit ungehörter Melodie, die nur von dem gehört und erfahren werden 
kann, der sie empfangen hat und der gereinigt und von der Erde abgelöst sein muß. 
Denn als ich in derselben Kapelle saß und vor dem Abendmahl so gut ich konnte 
Psalmen rezitierte, hörte ich über mir gleichsam die Klänge von Harfenspielern oder 
Sängern. Und als ich mit ganzem Herzen im Gebet auf Himmlisches achtete, gewahrte 
ich in meinem Innern, ich weiß nicht wie, eine melodische Harmonie und eine höchst 
entzückende Symphonie vom Himmel, die in meinem Geist blieb. Denn mein Den- 
ken verwandelte sich fortan in Gesang, und selbst wenn ich betete und psalmodierte, 
brachte ich das gleiche Tönen hervor. Fortan mußte ich in meiner Seele alles, was ich 
sonst gesagt hatte, singend hinaus jubeln, aber insgeheim, allein in der Gegenwart 
meines Schöpfers. ... Ich wunderte mich, daß ich schon in dieser Verbannung eine 
solche Freude erlangt hatte, und daß Gott mich in einer Weise beschenkt hatte, die 
ich nie erbeten oder erträumt. Ich glaube, dies wird niemandem für seine Verdienste 
gegeben, sondern frei geschenkt denen, die Christus auserwählte. Ich meine aber, 
niemand wird es empfangen, der nicht den Namen Jesu besonders liebt und ehrt." 
In diesen Worten haben wir Rolles mystische Summe. 

An anderer Stelle des Feuers der Liebe schreibt er: •Die höchste Liebe Christi 
besteht aus drei Dingen: Feuer, Gesang und Süße ... Feuer nenne ich es, wenn das 
Gemüt des Menschen von göttlicher Liebe wirklich entflammt ist und wenn man 
fühlt, wie das Herz in ähnlicher Weise vor Liebe brennt, nicht in der Einbildung, 
sondern wirklich ... Gesang nenne ich es, wenn nun die Süßigkeit des ewigen Lob- 
preisens in der Seele mit übermäßiger Hitze empfangen wird, Gedanke sich ins Lied 
verwandelt und der Geist der süßen Melodie lauscht. Diese beiden gewahrt man 
nicht in Müßigkeit, sondern auf der Höhe der Andacht, und von ihnen her wird ein 
Drittes, nämlich unsagbare Süße gegenwärtig." 

Wie Franz von Assisi, Heinrich Seuse und Katarina von Siena vernahm Rolle die 
Musik seiner Seele und ihren Einklang mit den Harmonien des Universums und mit 
den Engelchören des Himmels. Was andere Mystiker als Bild sahen, hat Rolle als 
Musik gehört. Allerdings hat diese mystische Melodie mit irdischer Musik wenig 
gemein. Rolle betonte, daß diese Musik nichts mit menschlichem Gesang und Instru- 
mentalmusik, nicht einmal mit dem gregorianischen Choral in der Kirche zu tun hat, 
der nur mit körperlichen Ohren zu hören ist, denn sie ist geistig und unmittelbar. 
Das Aufwogen fröhlicher Ur-Musik in der Seele übersteigt die Ausdruckskraft der 
Sprache. Die Seele selbst tönt •wie eine Schalmei der Liebe", die vor Gott jubelnd 
erklingt. •0 einzigartige Freude immerwährender Liebe, die alles emporreißt zu 
Himmeln über allen Welten!" So wird Rolle zum Künder der Liebe: •Eine ver- 
nunftbegabte Seele kann in diesem Leben nicht ohne Liebe sein ... Denn zu lieben 



128 Gisbert Kranz 

und geliebt zu werden ist die süße Beschäftigung des ganzen Menschenlebens... 
Des Menschen Seele ist allein mit Gott gesättigt; irgend etwas, das geringer ist als 
Gott, kann sie nicht ausfüllen... Am Anfang meiner Bekehrung dachte ich, ich 
gleiche jenem kleinen Vogel, der nach der Liebe seines Geliebten schmachtet, doch in 
seiner Sehnsucht froh wird, sobald sich der Geliebte naht, und vor Freude singt und 
in seinem Lied sich weiter sehnt, aber in Süßigkeit und Glut. Man sagt, die Nach- 
tigall gebe sich die ganze Nacht über dem Gesänge hin, damit sie dem gefalle, dem 
sie verbunden ist. Wie viel mehr sollte ich mit größter Wonne zu Christus meinem 
Jesus singen, welcher der Bräutigam meiner Seele ist, durch dieses ganze Leben, das 
Nacht ist im Vergleich mit der künftigen Helle, so daß ich mich im Verlangen ver- 
zehre und vor Liebe sterbe." 

Rolle übt und empfiehlt eine christozentrische Frömmigkeit. Er war schon ein Jahr 
vor Bernhardin von Siena ein Verehrer des heiligsten Namens Jesu und verbreitete 
diese Andacht in England. In seiner langen Betrachtung über die Passion, •vielleicht 
dem schönsten Ausdruck dieses Gegenstandes in englischer Sprache und einem der 
besten Beispiele von Rolles Stil" (D. Knowles), spricht er voll Mitgefühl und Reue 
unmittelbar den Herrn an, abgesehen von einigen Absätzen, in denen er sich an die 
Schmerzensmutter unter dem Kreuz wendet. So stark er die menschliche Seite des 
Leidens Christi betont, vermeidet er doch Sentimentalität, belanglosen Realismus 
und weithergeholte Symbolik. Seine lyrischen Gedichte kreisen ausschließlich um die 
Liebe zu Jesus und um die Freude, die daraus fließt, ebenso seine Briefe. Sein letztes 
und bestes Werk, Die Form des vollkommenen Lebens, gipfelt in dem Preis der 
Gottesliebe. 

Als Mittel auf dem Weg zu diesem Ziele empfiehlt er Bibellesen und Gebet. In 
der Abhandlung De lectione schreibt er: •Wenn du begehrst, zur Gottesliebe zu ge- 
langen, vernachlässige nicht die Lesung und Betrachtung der Heiligen Schrift." In 
einem seiner Briefe heißt es: •Wenn Du allein bist, sprich mit Hingabe die Psalmen, 
Vaterunser und Ave-Maria. Mach Dir keine Sorge, daß Du viele sprichst, sondern 
daß du sie gut sprichst, mit aller Andacht, die Dir möglich ist, Deinen Sinn zum 
Himmel erhebend. Besser ist es, sieben Psalmen zu sprechen mit Verlangen nach 
Christi Liebe und das Herz ins Gebet zu legen, als 700 000 und dabei die Gedanken 
durch irdische Eitelkeiten schweifen zu lassen. Erhoffst Du Dir Gutes davon, wenn 
Du Deine Zunge über dem Gebetbuch plappern und Dein Herz überall in der Welt 
umherlaufen läßt? Deshalb richte Deine Gedanken auf Christus, und er wird sie zu 
sich lenken." 

Von Rolles Werken sind mehr als 400 Handschriften erhalten. Die ungeheure Ver- 
breitung zeigt, wie beliebt sie waren. Sie wirkten auf einen Schülerkreis und auf 
spätere englische Mystiker, besonders auf Hilton (der sie aber nicht ohne Kritik auf- 
nahm) und Juliana von Norwich. Sie wurden noch zwei Jahrhunderte später in 
englischen Klöstern der Kartäuser, der Benediktiner und des Birgittiner-Ordens 
gelesen, und Richard Methley hat sie gerühmt. Rolle war •einer der großen gestal- 
tenden Geisteskräfte im spätmittelalterlichen England" (H. E. Allen). Daß die 
Lollarden sich seiner bedienten, um ihre Propaganda durch eine Autorität zu stützen, 
bestätigt sein Ansehen: Sie interpolierten seinen Psalter und übertrieben einige 
seiner Züge • seine Entrüstung über Mißstände im Welt- und Ordensklerus, seine 
Abneigung gegen liturgischen Pomp und seine Betonung des Bibelstudiums. Auch 
am Rhein, in Schweden, Böhmen, Spanien, Italien und Frankreich waren Schriften 



Englische Mystiker 129 

Rolles bekannt. In den frühen Tagen des Buchdrucks erschienen einzelne Werke zu 
Oxford, London, Paris und Köln. Der Dominikaner Johann Faber besorgte eine 
Sammlung seiner Schriften, die 1535 und noch einmal 1622 zu Köln gedruckt wurde. 
Im 19. Jahrhundert wiederentdeckt, wurde Rolle im 20. Jahrhundert in verschie- 
dene Sprachen übersetzt. 

•Die Wolke des Nichtwissens" 

Im Gegensatz zu den Schriften Rolles hat Die Wolke des Nichtwissens* esoterischen 
Charakter. Augustin Baker meinte, dieses Buch sei so sublim, daß es von den vielen 
nicht verstanden werden könne und deshalb besser ungedruckt bleibe. Weder über 
Ort und Zeit der Entstehung noch über den Verfasser ist Genaues bekannt. Die 
Sprache weist auf das östliche Mittelengland. Adressat ist ein 24jähriger Mann, der 
ein Leben in Einsamkeit und Kontemplation führen möchte. Das Buch schöpft viele 
Gedanken aus Pseudo-Dionysius, den der Verfasser in der lateinischen Übersetzung 
und Umdeutung des Johannes Sarracenus und des Thomas Gallus las und dessen 
Abhandlung über Mystische Theologie er übersetzte, einiges auch aus Richard von 
Sankt Viktor. •Die Wolke ist das Werk eines Mannes, der in Geist und Herz hoch- 
begabt war und auch eine bemerkenswerte Kraft lebendigen Ausdrucks besaß;... ein 
Werk, ausgezeichnet durch viele Passagen von großer literarischer Schönheit und 
durchdrungen von tiefen Gedanken und einer ansteckenden Begeisterung" (J. 
McCann). 

Zu Beginn ergeht an den Leser die Aufforderung: •Erhebe dein Herz zu Gott mit 
einer demütigen Bewegung der Liebe, und trachte nach ihm selbst und nicht nach 
einem seiner Güter. Sieh darauf, daß es dich ekelt, an etwas anderes zu denken, als 
an ihn selbst, so daß nichts in deinem Geist oder in deinem Willen wirkt als nur er 
selbst. Vergiß alle Geschöpfe, so daß sich dein Denken oder dein Verlangen nicht 
auf eines von ihnen richte... Das ist das Werk der Seele, das Gott am meisten 
gefällt." Aber es ist schwer: •Denn wenn du es zum erstenmal vollbringst, findest 
du nur eine Dunkelheit und gleichsam eine Wolke des Nichtwissens, du weißt nicht 
was, außer daß du in deinem Willen ein nacktes Trachten nach Gott empfindest. 
Diese Dunkelheit und diese Wolke, wie immer du dich verhältst, ist zwischen dir 
und deinem Gott und hindert dich, so daß du ihn weder durch das Licht der Erkennt- 
nis in deinem Verstand klar sehen noch in der Süßigkeit der Liebe in deinen Gefüh- 
len empfinden kannst." In dieser Dunkelheit soll die Seele verharren: •Du denkst 
vielleicht, du seist ganz weit von Gott, weil diese Wolke des Nichtwissens zwischen dir 
und Gott ist. Aber wenn man's recht erfaßt, bist du viel weiter von ihm entfernt, 
wenn du nicht zwischen dir und allen Geschöpfen eine Wolke des Vergessens hast." 

Die Frage, wie man Gott nahe kommt, erhält die gleiche Antwort wie bei den 
Viktorinern: •Für die Erkenntniskraft des Menschen ist Gott immer unbegreiflich, 
doch für die Liebeskraft ist er, in jedem Menschen verschieden, ganz und gar begreif- 
lich ... Denn Liebe kann Gott in diesem Leben erreichen, nicht aber Wissen ... 
Versuche, diese Finsternis über dir zu durchdringen und schleudere gegen diese dicke 

3 Ausgaben: The Cloud of Unknowing, ed. Ph. Hodgson. 21958; The Cloud of 
Unknowing and other treatises. With a Commentary on the Cloud by Augustine Baker. 
Ed. J. M c C a n n. 1960. • Über die Frage der Verfasserschaft: Ph. Hodgson, Walter 
Hilton and the Cloud of Unknowing. In: Modern Language Review (1955). 



130 Gisbert Kranz 

Wolke des Unwissens einen scharfen Pfeil verlangender Liebe." Liebe ist •eine 
nackte Aufmerksamkeit, die sich auf Gott um seiner selbst willen richtet. Eine nackte 
Aufmerksamkeit nenne ich sie, weil ein vollkommener Lehrling bei diesem Tun 
nicht darum bittet, vom Schmerz befreit zu werden oder eine höhere Belohnung zu 
bekommen oder sonst etwas, das nicht Gott ist; er beachtet oder berücksichtigt nicht, 
ob er in Schmerz sich befindet oder in Wonne, sondern einzig, daß der Wille dessen 
erfüllt wird, den er liebt." 

An die rheinische Dominikanermystik und an den zwei Jahrhunderte späteren 
Johannes vom Kreuz erinnern Stellen wie diese: •Der niedere Teil des kontempla- 
tiven Lebens liegt in guten geistlichen Meditationen und im eifrigen Betrachten des 
Menschenelends mit Leid und Reue, des Leidens Christi und seiner Diener mit 
Erbarmen und Mitleid, und der wundervollen Gaben, Wohltaten und Werke Gottes 
in allen seinen Geschöpfen, körperlich und geistig, mit Dank und Lobpreis. Doch der 
höhere Teil der Kontemplation hängt völlig in dieser Dunkelheit und in dieser 
Wolke des Nichtwissens, mit einer liebenden Bewegung und einem blinden Hin- 
schauen allein auf das nackte Wesen Gottes selbst." Diese Liebe ist Arbeit, aber Gott 
arbeitet mit: •Deshalb tu deine Arbeit weiter, und gewiß verspreche ich dir, daß er 
es an der seinigen nicht fehlen läßt. Arbeite also tüchtig weiter ...! Noch eine Weile, 
und du wirst bald von der Größe und Schwere deiner Arbeit befreit werden 
Dann wirst du entweder wenig oder gar keine Mühe haben; denn dann wird Gott 
manchmal allein arbeiten, wenn auch nicht immer und eine lange Zeitspanne, aber 
wenn es ihm beliebt und wie es ihm beliebt; und dann wirst du es herrlich finden, 
ihn allein wirken zu lassen. Dann wird er vielleicht zuweilen einen Strahl von geisti- 
gem Licht aussenden, der diese Wolke des Nichtwissens durchdringt, die zwischen 
dir und ihm ist, und wird dir einige seiner Geheimnisse zeigen, von denen der 
Mensch nicht sprechen darf und kann. Dann wirst du dein Gemüt entflammt fühlen 
mit dem Feuer seiner Liebe, mehr als ich dir sagen kann ... Denn über dieses Werk, 
das Gott sich vorbehält, wage ich nicht mit meiner Plapperzunge zu sprechen." 

Unter den Mitteln des geistlichen Lebens empfiehlt der Autor das Gebet, zuerst 
das liturgische Gebet der Kirche, dann das besondere Gebet, das, wenn es überhaupt 
aus Wörtern besteht, möglichst wenige Wörter enthalten soll: •Je weniger, desto 
besser ... Ein einziges einsilbiges Wort, wenn es nicht nur gesprochen oder gedacht, 
sondern ganz innerlich in der Tiefe des Geistes gemeint ist, ... durchdringt die 
Ohren des Allmächtigen Gottes eher als ein langer Psalter, den man gedankenlos 
zwischen den Zähnen murmelt. Kurzes Gebet durchdringt den Himmel." 

Von der mystischen Vereinigung sagt der Verfasser: •Jedesmal, wenn du deinen 
Geist nicht mit körperlichen oder geistigen Dingen beschäftigt fühlst, sondern einzig 
mit dem Wesen Gottes selbst, ... dann bist du über dir selbst und unter deinem 
Gott. Über dir selbst bist du, weil du durch Gnade dorthin kommst, wohin du durch 
Natur nicht kommen kannst: nämlich vereint zu sein mit Gott... Unter Gott bist du, 
weil... er Gott ist von Natur und ohne Anfang, du aber einmal nicht warst und 
später, als du durch seine Macht und Liebe zu etwas gemacht worden warst, dich 
freiwillig durch Sünde zu Schlimmerem als nichts machtest. Und nur durch seine 
Barmherzigkeit ohne dein Verdienst wirst du zu einem Gott von Gnaden gemacht, 
vereint mit ihm im Geist ohne Trennung, hier und in der Seligkeit des Himmels 



Englische Mystiker 131 

ohne Ende." Das Buch schließt mit den tröstenden und ermutigenden Worten: •Nicht 
was du bist oder was du warst, beachtet Gott mit seinen barmherzigen Augen, 
sondern was du sein willst." 

Am Ende des Mittelalters wurde die Wolke viel gepriesen von Kartäusern und 
Eremiten. Sie prägte einflußreiche Mystiker aus dem Anfang des 17. Jahrhunderts: 
den Konvertiten und späteren Kapuziner Benet Fitch, den Bremond den •Meister 
der Meister" der französischen Schule nennt, und den Konvertiten und späteren 
Benediktiner Augustin Baker, der einen Kommentar zur Wolke schrieb. In unserer 
Zeit hat sie Teile der Vier Quartette von T. S. Eliot inspiriert. 

Walter Hilton (f 1396) 

Eine Zeitlang glaubte man den Verfasser der Wolke des Nichtwissens mit Walter 
Hilton4 identifizieren zu können, dem Augustiner-Chorherren von Thurgarton in 
Nottinghamshire, dessen Hauptwerk Die Leiter der Vollkommenheit ist. Während 
Die Wolke nur einen bestimmten Teil des kontemplativen Lebens behandelt, will 
Die Leiter das geistliche Leben in seiner Gesamtheit darstellen: in ihrem ersten Teil 
das vorbereitende aszetische Leben, im zweiten Teil das Leben der Fortgeschrittenen. 
Von den Schwierigkeiten und Gefahren des Weges ist viel die Rede, vom Ziel der 
Reise nur wenig. Dem entspricht das Bild der Leiter, das dem Werk den Titel gab. 
Es wurde, angeregt durch den Traum Jakobs, schon von Johannes Climacus und 
Sankt Benedikt, später auch von Dante gebraucht und bedeutet, daß das geistliche 
Leben ein allmähliches Emporsteigen von Stufe zu Stufe ist, das Mühe und Ausdauer 
erfordert: •Keine Seele kann plötzlich von der niedrigsten zur höchsten springen, 
wie auch kein Mann, der eine hohe Leiter hinaufklettern will und seinen Fuß auf 
die unterste Sprosse setzt, sogleich auf die höchste fliegen kann; vielmehr muß er 
eine nach der anderen ersteigen, bis er zur obersten gelangt. So verhält es sich auch 
im geistlichen Leben. Kein Mensch wird plötzlich der Höchste in der Gnade, aber 
durch langes Üben und überlegtes Arbeiten kann eine Seele dahingelangen, besonders 
wenn Er, in dem alle Gnade liegt, eine unglückliche Seele unterstützt und belehrt, 
denn ohne besondere Hilfe und innere Belehrung von Ihm kommt keine Seele 
dorthin." 

Das beschauliche Leben besteht nach Hilton in vollkommener Liebe, die sich in 
Tugend und Gotteserkenntnis bewährt. Es gründet sich auf Demut, Glauben und 
gute Absicht, denn durch guten Willen und großes Verlangen wird Jesus mit der 
Menschenseele verbunden. Mittel sind Gebet und Betrachtung, namentlich die Be- 
trachtung des Leidens Jesu und die Anrufung des Namens Jesu. Man gelangt nicht 
zur Kontemplation der Gottheit Christi, bevor man nicht zuerst seine Menschheit 
betrachtet hat. Jesus steht im Mittelpunkt, ihn soll man nie aufhören zu suchen, auch 
dann nicht, wenn man meint, man habe ihn schon gefunden. •Man braucht nicht nach 
Rom oder Jerusalem zu rennen, um ihn dort zu suchen. Wende dein Denken in deine 
eigene Seele, dort ist er verborgen, wie der Prophet sagt: Wahrlich, Herr, du bist 
ein verborgener Gott." Nach dem Bild Jesu soll man sich selbst bilden, und Jesus 

4 Ausgaben: The Scale of Perfection, ed. E. Underhill (1948); Treatise on Mixed 
Life, in: Horstmann, Rolle I (185); Minor Works, ed D. J o nes (1929); The Song of 
Angels, in: The Cell of Self-Knowledge, ed. E. G a r d n e r (1910). 



132 Gisbert Kranz 

selbst wird einem dabei helfen. Wer sich nicht so bekehrt, daß er der Menschheit 
Jesu ähnlich wird, der wird an der Gottheit Jesu keinen Anteil haben. 

Ein Kapitel zeigt, •wie die Tugend in der Vernunft und im Willen beginnt und 
in der Liebe und im Gernhaben vollendet wird": •Manchen Menschen gibt es, der 
eine Tugend wie Demut, Geduld, Nächstenliebe und dergleichen nur in seiner Ver- 
nunft und in seinem Willen besitzt und weder Lust noch Liebe daran hat. Denn oft 
fühlt er Mißvergnügen, Schwere und Bitterkeit bei ihrer Ausübung, und doch tut 
er sie, von seiner Vernunft bewegt, aus Liebe zu Gott... Wenn aber durch Jesu 
Gnade und durch geistige und körperliche Übungen die Vernunft in Licht und der 
Wille in Liebe umgewandelt wird, dann besitzt er die Tugenden auch im Gemüt, 
denn er hat die bittere Schale der Nuß so lange benagt, bis er sie aufgebrochen hat, 
und nährt sich jetzt mit dem Kern." 

Hilton gibt praktische Winke: •Willst du wissen, wieviel Stolz in dir steckt, so 
kannst du dich selbst in folgender Weise prüfen: Schau einmal einsichtig und ohne 
dir selbst zu schmeicheln, ob Lob, Ruhm, Verehrung oder Gunst deinem Herzen 
angenehm ist und dich zu eitler Freude und Selbstgefälligkeit verführt, und ob du 
im Stillen denkst, die Menschen sollten dein Leben preisen und deine Rede mehr 
beachten als die anderer; oder umgekehrt, wenn Menschen dich tadeln, dich beiseite- 
schieben, dich nur für einen Narren oder einen Scheinheiligen halten, oder wenn sie 
dich schmähen oder verleumden oder belästigen oder verachten, ob du dann in 
deinem Herzen ihnen grollst, dich innerlich mehr empörst und dich dagegen sträubst, 
vor den Augen der Welt Schande oder Schurkerei zu erleiden • wenn es so mit dir 
steht, ist das ein Zeichen, ... daß viel Stolz auf dem Grund deines Herzens verbor- 
gen liegt, wie der Fuchs in seinem Loch lauert." 

Im zweiten Buch der Leiter wird der Weg nach Jerusalem, der Stadt des Friedens, 
beschrieben. Er ist lang, beschwerlich und voller Gefahren und Hindernisse. Räuber 
und Feinde lauern am Weg. Doch durch alle Fährnisse leitet den Pilger das Bewußt- 
sein: •Ich bin nichts, ich habe nichts, ich suche und begehre nichts als die Liebe Jesu." 
Die Wanderschaft führt auch durch jene dunkle Nacht, die das Absterben der Seele 
gegenüber dieser Welt bedeutet und die Hilton ähnlich schildert wie zweihundert 
Jahre später Johannes vom Kreuz. Doch das Verlangen nach Jesus, das die Seele in 
dieser •lichten Finsternis", in diesem •reichen Nichts" empfindet, vernichtet alle 
Bewegungen zur Sünde. Durch die Dunkelheit dieser Nacht zu gehn ist für die Seele 
nützlich, auch zeigt sie an, daß das Licht Jerusalems nahe ist. 

In den letzten und schönsten Kapiteln seiner Leiter spricht Hilton von der Liebe, 
welche die Ursache der geistlichen Erkenntnis aller himmlischen Dinge ist, und von 
den Gaben, mit denen Jesus die ihn Liebenden überhäuft. Er legt dar, wie eine 
Seele, der die Liebe die geistigen Augen öffnet, die Heilige Schrift, die geheimen 
Einsprechungen Jesu in der Seele, die Kirche, die Engelchöre, die Dreifaltigkeit und 
die Stellung des Gottmenschen im All tiefer versteht. 

Hilton schreibt, auch in seinen kleineren Schriften, eine recht nüchterne Sprache. Er 
wird nicht so sehr vom Gefühl bewegt wie Rolle, sondern mehr von der Vernunft. 
In seiner Abhandlung Das Lied der Engel schreibt er: •Es genügt mir, hauptsächlich 
in der Wahrheit zu leben und nicht im Gefühl." Hilton sieht die menschliche Natur 
mit all ihren Schwächen, Torheiten und Selbsttäuschungen, mit all ihrer Eigensucht. 



Englische Mystiker 138 

Dabei verliert er aber nicht ihre Fähigkeit, Gott zu schauen, aus den Augen. Er ist 
ein realistischer Seelenführer, der verschiedenen Ständen zu raten weiß, den beson- 
deren Schwierigkeiten und den besonderen Möglichkeiten zur Selbsttäuschung ent- 
sprechend. Der Ordensmann, dem er Das Lied der Engel widmet, soll sich nicht 
einreden, er sehe himmlische Dinge, ehe •sein Auge durch die Gnade geistlich 
gemacht wurde". Der weltliche Lord, für den Hilton seine Abhandlung über das 
gemischte Leben schreibt, darf sich nicht, um in frommen Betrachtungen schwelgen 
zu können, vor seinen Pflichten gegen seine Kinder, seine Diener und seine Pächter 
drücken. Meditation ist keine Entschuldigung für Faulheit und Trägheit. Die Re- 
klusin, die Hilton in seiner Leiter der Vollkommenheit anredet, soll sich nicht 
einbilden, eine Heilige zu sein, soll Besucher, die zu ungelegener Zeit kommen, nicht 
derb zurückzuweisen und nicht versuchen, den Priester zu belehren, der zu ihr kommt, 
um sie zu belehren. Hilton warnt seine Schüler, Nebensächlichkeiten für die Haupt- 
sache, die Mittel für den Zweck zu halten. Er zügelt den Eifer glühender Anfänger, 
lehnt religiösen Formalismus ab und äußert sich gegen übertriebene Strengheiten. 
Er warnt Klosterleute und Reklusen davor, auf Menschen in der Welt verächtlich 
hinabzusehen: •Du sollst weder über andere Menschen richten noch gegen sie 
bereitwillig bösen Verdacht hegen. Vielmehr sollst du jene lieben und in deinem 
Herzen verehren, die in der Welt ein tätiges Leben führen und viele Trübsale und 
Versuchungen erleiden, von denen du, der du in deinem Haus sitzt, nichts ahnst. 
Und sie haben sehr große Mühsal und Beschwerden, um sich und andere zu ernähren, 
und viele würden, wenn sie könnten, weit lieber in äußerer Ruhe Gott dienen als du. 
Und doch meiden sie in ihren weltlichen Geschäften viele Sünden, in welche du, 
wärest du an ihrer Stelle, fallen würdest, und sie tun viel Gutes, das du nicht tun 
könntest." In dem Kapitel über den himmlischen Lohn, der in Gott selbst besteht, 
schreibt Hilton: •Es wird vorkommen, daß ein weltlicher Mann oder eine weltliche 
Frau, sei es Lord oder Lady, Ritter oder Edelmann, Kaufmann oder Ackerer, mehr 
Lohn erhält als ein Priester, Bettelmönch, Mönch, Chorherr oder Einsiedler. Und 
warum? Weil er Gott mehr liebte als seine Gaben." 

Hiltons Leiter der Vollkommenheit wurde, obwohl für eine Einsiedlerin geschrie- 
ben, bald das verbreitetste Handbuch der Frömmigkeit auch unter den Laien Eng- 
lands. Als ein klassisches Erbauungsbuch wurde es 1494 von Wynkyn de Worde 
gedruckt. Religiöse Weltleute, z. B. Margery Kempe, Lady Margaret, die Mutter 
Heinrichs VII. und Thomas More schätzten Hiltons Werk ebenso wie Ordensleute, 
z. B. Juliana von Norwich und Augustin Baker. 

Juliana von Norwich (1342•1416) 

Das Werk der Rekluse Juliana von Norwich bildet den Höhepunkt der englischen 
Mystik5. Im Unterschied zu Hilton und dem Verfasser der Wolke stützt sich Juliana 

5 Die 23bändige Encyclopedia Britannica von 1962 bringt über Rolle einen Artikel und 
erwähnt Hilton wenigstens in dem Artikel •English Literature"; Juliana von Norwich wurde 
weder eines Artikels noch einer Erwähnung an anderer Stelle für wert gehalten. Dies zeigt, 
daß der wahre Rang Julianas außerhalb eines Kreises weniger Experten immer noch nicht 
erkannt ist. Eine textkritische Edition fehlt noch. Ausgaben der längeren Fassung: Revela- 
tions of Divine Love, ed. R. H u d 1 e s t o n (1952); G. Warrack 15(1958); Ausgabe der 
kürzeren Fassung: A Shewing of God's love. "The Shorter Version of the Sixteen Revelations 
of Divine Love, ed. A. M. R e y n o 1 d s (1958); diese in deutscher Übersetzung: Eine Offen- 



134 Gisbert Kranz 

ausdrücklich auf eigene Offenbarungen. An einem Wendepunkt ihres Lebens empfing 
sie innerhalb weniger Stunden nacheinander sechzehn Visionen, die ihr für Jahr- 
zehnte Betrachtungsstoff gaben. Ihr Bericht darüber, Offenbarungen göttlicher Liebe, 
ist in zwei verschiedenen Fassungen überliefert. Juliana schrieb zuerst die kürzere, 
etwa dreißig Jahre später die erweiterte Fassung. Die Kenner sind sich über den 
hohen literarischen und geistigen Rang dieses Werkes einig: •Es gab vorher und 
nachher Seherinnen, welche die Passion oder einige ihrer Begebenheiten beschrie- 
ben haben. Juliana unterscheidet sich von fast allen von ihnen in mindestens 
zweifacher Hinsicht: Das malerische Element ist gering und, wenn auch äußerst 
lebhaft, eher abstrakt als gegenständlich; zweitens ist dieses malerische Element 
völlig untergeordnet" (D. Knowles). •In den Offenbarungen finden wir volkssprach- 
liche Prosa als Mittel, um zu erzählen, zu beschreiben, auseinanderzusetzen, das 
Gefühl anzusprechen und philosophische Wahrheiten zu vermitteln, was zu allen 
Zeiten die fünf wichtigen Funktionen einer jeden Prosa gewesen sind." Die Prosa 
Julianas ist bildhaft, lebendig, objektiv und •von wahrer künstlerischer Zurückhal- 
tung" (A. M. Reynolds). •Die Tiefe ihres Buches ist in solche Einfachheit und Un- 
mittelbarkeit der Darlegung eingehüllt, daß man auf den ersten Blick seinen ver- 
borgenen Wert übersehen kann. Obwohl kurz und keineswegs eine gelehrte 
Abhandlung, ist es höchst kompakt und berührt eine überraschende Mannigfaltigkeit 
von Lehrpunkten der dogmatischen wie der mystischen Theologie... Juliana 
versteht es, auf eine sehr gedrängte Weise auszudrücken, was andere in vielen 
Worten und weniger genau zu sagen versuchten. Ihre Sätze sind überraschend tief- 
gründig, ihre theologische Präzision ist erstaunlich" (P. Molinari). 

So originell und persönlich Julianas Werk auch ist, es hält sich weit entfernt von 
allem Individualismus und Subjektivismus. Die Seherin bildet sich nicht ein, neue 
Glaubenswahrheiten zu verkünden; sie betont vielmehr wiederholt, daß ihre Lehre 
in völligem Einklang mit der kirchlichen Tradition stehe. Ihre Offenbarungen helfen 
ihr lediglich, den Glauben der Kirche tiefer und besser zu verstehen. Spricht sie von 
ihren Erlebnissen, dann tut sie es nicht, um ihre eigene Rolle in den Mittelpunkt zu 
rücken, sondern um das Wirken Gottes zu zeigen. Sogar der Ausdruck, mit dem sie 
ihre Erlebnisse bezeichnet, nimmt den Blickpunkt Gottes ein: •shewings", das heißt: 
Gezeigtes, zur Schau Gestelltes, Weisungen, Offenbarungen. 

Obwohl Juliana ihre Visionen als göttliche Gunstbezeigungen ansah, war sie 
keineswegs der Ansicht, sie hätten für das mystische Leben eine wesentliche Bedeu- 
tung. •Wegen der Schauungen bin ich nicht gut, es sei denn, ich liebe Gott um so 
besser, und das kann und sollte jeder tun, der sie gutwillig und aufrichtig sieht und 
hört. Und das ist mein Verlangen: daß sie für jeden solchen Menschen den gleichen 
Nutzen bringen, wie ich ihn für mich selbst ersehne ... Da wir alle eins sind, gehört 
die Schauung allen. Ich bin sicher, daß ich sie zum Nutzen vieler anderer sah, denn 

barung göttlicher Liebe (Freiburg i. Br. 1960). Über Juliana: R. M. Thouless, The Lady 
Julian of Norwich. A Psychological Study (1924); C. Kroger, Die Mystikerin Lady 
Julian v. N. (1952); F. Chambers, Juliana of Norwich (1955); J. Walsh SJ, The 
Jahannine Doctrine of Indwelling in the Revelations of Julian of N. (1956); P. Molinari 
SJ, Julian of Norwich. The Teaching (1958; dort weitere Literatur); D. Knowles, The 
English Mystical Tradition (1961). 



Englische Mystiker 135 

wahrhaftig, es wurde mir nicht gezeigt, daß Gott mich besser liebt als die geringste 
Seele im Gnadenstand. Ich bin sicher, es gibt recht viele, die nie eine Schauung oder 
Vision hatten, nur die allgemeine Lehre der Heiligen Kirche, und die Gott besser 
lieben als ich. Denn wenn ich mich selbst genau betrachte, bin ich einfach nichts." 
Zweierlei zeigt diese Stelle. Erstens: •Juliana wendet unsere Augen, daß wir nicht 
auf sie blicken, sondern daß wir mit ihr blicken auf die Offenbarung der göttlichen 
Liebe" (G. Warrack). Zweitens: Die Mystik Julianas ist sozial, auf den •Mitchristen" 
bedacht. Die Absicht ihrer Schriften ist, anderen Seelen zu helfen, daß sie erkennen, 
worin die eigentliche Vereinigung mit Gott besteht: nämlich in einem immer reineren 
Glauben und in treuer Liebe. Juliana sucht ihre Mitchristen zu der gleichen Objekti- 
vität zu bringen, die sie selbst erreicht hat: Die Seele soll nicht sich selbst als Mittel- 
punkt sehen, sondern Gott. Sobald sie das Werk der Läuterung abgeschlossen hat, 
soll sie mehr auf Gott als auf sich blicken, damit sie das Ich um so leichter vergessen 
kann. Der Fortschritt der Seele im geistlichen Leben zu einer immer größeren Ver- 
einigung mit Gott hängt nach Julianas Ansicht weithin davon ab, daß ihre Auf- 
merksamkeit mehr auf Gott als auf sich gerichtet ist. Es geht Juliana nicht nur um 
die einzelne Seele und ihr Verhältnis zu Gott, sondern um das Heil der ganzen 
Menschheit. In langen Ausführungen sinnt sie über die Heilsgeschichte nach, über 
Gottes ewige Ratschlüsse, über die Einheit des Menschengeschlechtes in Adam und in 
Jesus Christus. 

Obwohl Julianas Offenbarungen mit dem realistisch dargestellten Leiden Christi 
beginnen, sind sie auf einen ungewöhnlich frohgemuten Ton gestimmt. Die Weite 
ihrer Schau läßt sie sogar die blutigsten Martern mit Freude betrachten, offenbart 
die Passion doch die Liebe Gottes zu den Menschen. Die •heimelige Liebe", •die 
Heimeligkeit" Gottes ist das grundlegende Thema der Offenbarungen. Sie bedeutet 
die innig nahe Gegenwart Gottes, der liebend seine Geschöpfe umfängt. •Ich sah, 
daß er uns alles ist, was für uns gut und behaglich ist. Er ist unsere Kleidung, die 
aus Liebe uns umhüllt, umschlingt und ganz umschließt aus zärtlicher Liebe, auf daß 
er uns nie verlasse... Auch zeigte er mir ein kleines Ding, so groß wie eine Haselnuß, 
in der Fläche meiner Hand, und es war rund wie ein Ball. Ich blickte darauf mit 
innerem Blick und dachte: ,Was mag das sein?' Und ich erhielt allgemein die Ant- 
wort: ,Es ist alles, was geschaffen wurde.' In diesem kleinen Ding sah ich drei Eigen- 
schaften. Die erste ist, daß Gott es schuf, die zweite ist, daß Gott es liebt, die dritte, 
daß Gott es erhält... Er, der alles aus Liebe schuf, erhält es durch dieselbe Liebe, 
und es wird unterhalten immerfort ohne Ende." Sie hört seine Stimme: •Sieh! Ich 
bin Gott. Sieh! Ich bin in allen Dingen. Sieh! Ich tue alle Dinge. Sieh! Ich nehme 
niemals meine Hände von meinen Werken fort und werde es auch nie tun, ohne 
Ende. Sieh! Ich lenke alles zu dem Ziele, zu dem ich es von Ewigkeit her bestimmt 
habe, durch dieselbe Macht, Weisheit und Liebe, durch die ich es erschuf. Wie sollte 
da etwas fehlgehen?" 

In immer neuen Anläufen sucht Juliana die Güte Gottes zu beschreiben: •Die 
Eigenschaften Gottes sind diese: Leben, Liebe und Licht. Im Leben ist wunderbare 
Heimeligkeit, und in der Liebe ist freundliche Höflichkeit, und im Licht ist endlose 
Gutheit. Diese Eigenschaften sind vereint in einer einzigen Güte... Gott ist alles, 
das gut ist, und die Gutheit, die jedes Ding hat, ist er." Das Bewußtsein der aktiven 



136 Gisbert Kranz 

Gegenwart Gottes in den Geschöpfen und in den Ereignissen sollte nach Julianas 
Ansicht die Seele mit einem tiefen und unerschütterlichen Gefühl der Sicherheit, des 
Friedens und der Freude erfüllen. Die Seherin hat keine Ruhe, bis sie mit diesem 
Gott vereinigt ist, und betet: •Gott, in deiner Güte, gib mir dich selbst! Denn du bist 
mir genug, und ich mag nichts erbitten, das weniger ist... Nur in dir habe ich alles." 
Auf den Höhen des mystischen Gnadenlebens kann etwas von der ungeheuren 
Freude gespürt werden, die den Menschen angesichts dieser Vereinigung mit Gott 
erfüllt. Doch der einfache Gläubige sieht und empfindet nichts davon, er weiß es nur 
im Glauben, daß er in Gott und Gott in ihm ist; und doch ist auch in ihm, wie 
Juliana betont, diese Vereinigung eine lebensspendende Wirklichkeit. Das Schauen 
und das Empfinden dieser Wirklichkeit sind hilfreich und nützlich, aber nicht not- 
wendig, da wir auch im Glauben allein dieses Leben enger Vereinigung mit Gott 
leben können. 

Ebenso großartig wie das Gottesbild ist Julianas Menschenbild. Die Menschenseele 
ist eine unendliche Welt und ein wonnevolles Königreich, sie ist Gottes eigentliche 
und liebste Wohnung. •Christus jubelt, daß er unser Bruder ist." Gott freut sich an 
seinem höchsten Werk. •Hätte die Heilige Dreifaltigkeit die Menschenseele irgend- 
wie besser, schöner und edler erschaffen können, als sie wirklich erschaffen wurde, so 
hätte sie an ihrer Erschaffung keine volle Freude haben können. Gott will, daß 
unsere Herzen sich hoch über die Tiefen der Erde und über alle eitlen Sorgen erheben 
und in ihm jubeln." Auch der sündige Mensch wird von Gott geliebt. Er ist es wert, 
daß Christus aus Liebe den Tod für ihn leidet: •Es ist mir eine Freude und Wonne 
und endloses Wohlgefallen, daß ich für dich die Passion erlitten habe." Die Men- 
schen sind Gottes Freude: •Wir sind seine Wonne, wir sind sein Lohn, wir sind 
seine Ehre, wir seine Krone." Gott sehnt sich danach, daß die letzte Seele in seine 
Seligkeit gelange, daß er sich mit ihr vereine. In der Menschenseele hat Gott •sein 
heimeligstes Heim und seine endlose Wohnung". Juliana sagt sogar: •Gott ist uns 
näher als unsere eigene Seele." Er regiert uns und erhält uns, er spendet uns Leben 
und vereinigt uns mit sich, so daß wir ganz in Gott eintauchen und Gottes Leben 
leben. •Hochauf sollten wir jubeln darüber, daß Gott in unserer Seele wohnt, und 
noch höher sollten wir jubeln darüber, daß unsere Seele in Gott wohnt." 

Wie aber verträgt sich diese freudige Zuversicht mit der Tatsache der Erbsünde 
und ihrer Folgen? Juliana war zu realistisch, um die Erfahrung der menschlichen 
Schwäche und Bosheit zu übersehen, und sie stand zu sehr im Glauben, um die Ge- 
heimnisse der Sünde und der Verdammnis zu leugnen. Sie stellt selbst die Frage: 
•Wie kann alles gut sein, wo doch die Sünde der Schöpfung so großen Schaden zuge- 
fügt hat?" Christus antwortet, daß Adams Sünde die größte Sünde der Weltgeschichte 
sei, daß sie aber durch den Erlöser mehr als gesühnt worden sei; wenn er schon den 
größten Schaden in Ordnung gebracht habe, so zeige das, daß er auch alle kleineren 
Schäden in Ordnung bringen werde. Ihren Fragen und Zweifeln begegnet der Herr 
mit der Erklärung: •Ich kann alle Dinge gut machen, ich will alle Dinge gut machen, 
und ich werde alle Dinge gut machen. Und du wirst es selbst sehen, daß alle Dinge 
gut sein werden." Die Passion Christi überwindet den bösen Feind, der zusehen 
muß, wie alle erwählten Seelen ihm entgehen. Darin besteht seine ganze Qual. 
•Bei dieser Erkenntnis lachte ich gewaltig, und das taten die bei mir Stehenden auch, 



Englische Mystiker 137 

und ihr Lachen machte mir Freude. Ich dachte, wenn meine Mitchristen gesehen 
hätten, was ich sah, hätten sie alle mit mir gelacht... Es gefällt Christus, wenn wir 
lachen, zu unserem Trost und voll Freude in Gott, daß der Feind überwunden ist." 

Wohl erkennt Juliana die ganze Furchtbarkeit der Sünde. •Doch als mir Gott die 
Sünde zeigte, sagte er: .Alles wird gut werden'." Julianas Optimismus wird also 
auch durch die Erkenntnis der Sünde nicht gemindert. •Gott zeigte mir, daß ich 
sündigen würde... Dabei erfüllte mich eine leise Angst. Unser Herr aber ant- 
wortete: ,Ich halte dich ganz sicher.' Dieses Wort wurde mit größerer Liebe und 
Sicherheit und geistiger Geborgenheit gesagt, als ich es ausdrücken könnte oder 
dürfte." Zugleich wurde der Seherin •Geborgenheit auch für alle Mitchristen" zuge- 
sichert. •Auch das offenbarte mir Gott: Sünde ist für den Menschen keine Schande, 
sondern Ehre. Denn unter seinem Blick wurde mein Verstand zum Himmel erhoben, 
und da erinnerte ich mich froh an David, Petrus, Paulus, Thomas von Indien und 
Magdalena: Wie die Kirche auf Erden sie mit ihren Sünden kennt, und wie ihnen 
das nicht zur Schande gereicht, sondern alles sich in Ehre wandelt... Sünde ist die 
schärfste Geißel, mit der eine erwählte Seele gezüchtigt werden kann. Diese Geißel 
schlägt Mann und Frau, macht sie in ihren eigenen Augen hassenswert, und zwar so 
sehr, daß es ihnen vorkommt, als seien sie nur mehr wert, in die Hölle zu versinken. 
Wenn aber der Mensch, angerührt vom Heiligen Geist, von Reue erfaßt wird, wan- 
delt sich seine Bitterkeit in Hoffnung auf Gottes Erbarmen. Dann fangen seine 
Wunden an zu heilen, und seine Seele lebt auf, da sie sich dem Leben der Heiligen 
Kirche zugewandt hat. Der Heilige Geist führt ihn zur Beichte, wo er freiwillig seine 
Sünden enthüllt, nackt und wahrhaftig, in großer Betrübnis und Beschämung dar- 
über, daß er das edle Bild Gottes verunstaltet hat." Durch die demütige Reue, durch 
die vom Beichtvater auferlegte Buße und durch geduldig getragene Krankheiten und 
Widerwärtigkeiten kann jede sündige Seele von der Sünde befreit und zur Seligkeit 
und Heiligkeit geführt werden. Die Sünden bleiben Gott nur noch als Narben der 
Ehre sichtbar, herrlichen Lohn wird der Bekehrte erhalten, •und so wird sich Schande 
in Ehre und noch größere Freude verwandeln". 

•Unser gütiger Gott will nicht, daß seine Diener verzweifeln, weil sie so oft oder 
so schwer fallen, denn unser Fallen hindert ihn nicht daran, uns zu lieben.. Er ist 
unser Hüter und verteidigt uns mächtig gegen unsere Feinde. Durch unser Fallen 
geben wir ihm um so mehr Gelegenheit, unserer Bedrängnis zu Hilfe zu kommen. 
Das ist eine höchste Freundschaft unseres gütigen Herrn, daß er uns so zärtlich um- 
sorgt, während wir in Sünde sind. Überdies berührt er uns tief innerlich und zeigt 
uns unsere Sünde im süßen Licht der Barmherzigkeit und Gnade." Wenn wir zer- 
knirscht beten und uns von Herzen bessern wollen, •dann zeigt sich unser gütiger 
Herr der Seele ganz heiter und mit froher Miene, heißt sie freundlich willkommen, 
als wäre sie in Schmerzen und im Gefängnis gewesen, und spricht wonniglich: ,Mein 
Liebster, ich bin froh, daß du zu mir gekommen bist. In all deinem Elend war ich 
immer bei dir. Und nun siehst du meine Liebe, und wir sind selig vereint.'" 

Julianas Lehre ist so kühn, daß sie Mißverständnissen ausgesetzt ist. Dem baut 
die Seherin aber vor: •Falls jedoch jemand wegen all dieses geistigen Trostes, von 
dem die Rede war, sich von Torheit verleiten läßt, zu sagen oder zu denken: 
,Wenn das wahr ist, so wäre es doch gut, zu sündigen, um dadurch größeren Lohn zu 



138 Gisbert Kranz 

erlangen', oder der Sünde weniger Schuld beizumessen • so hüte dich vor dieser 
Versuchung, denn sie ist wirklich falsch und kommt vom Feind ebenderselben Liebe, 
die uns lehrt, daß wir die Sünde nur aus Liebe hassen sollen. Ich bin sicher, je mehr 
eine gutgeartete Seele die gütige Liebe unseres Herrn und Gottes erkennt, um so 
abgeneigter ist sie zu sündigen und um so mehr schämt sie sich. Denn wenn alle 
Qualen der Hölle, des Fegfeuers und der Erde, Tod und andere Leiden, mir vor- 
gelegt würden, und auf der anderen Seite die Sünde, ich wählte lieber all diese Pein, 
als daß ich sündigte. Denn die Sünde ist so abscheulich und so hassenswert, daß sie 
mit keiner anderen Qual verglichen werden kann, die nicht selbst Sünde wäre." An 
anderer Stelle warnt Juliana: •Hüten wir uns davor, die Heimeligkeit Gottes so 
gewissenlos aufzufassen, daß wir von der Höflichkeit (Gott gegenüber) ablassen." 
Zweifelnde Angst lehnt sie als Sünde ab, nicht aber die ehrerbietige Furcht, die wir 
Gott schulden. •Leben und Ehrfurcht sind Schwestern... Sie können nicht getrennt 
werden, ... man kann keine ohne die andere haben. Wer liebt, der fürchtet auch, 
mag er es auch nur wenig empfinden ... Die Furcht, die uns eilig von allem Bösen 
fort fliehen und an unseres Herrn Brust sinken läßt wie das Kind an den Busen der 
Mutter, im Bewußtsein unserer Schwäche und unserer Hilfsbedürftigkeit, im Be- 
wußtsein seiner immerwährenden Güte und seiner wonnevollen Liebe, ... diese 
Furcht ist lieb, heilsam, gut und echt." 

Gemeint ist nicht die Furcht vor Höllenstrafe: •Die Seele, welche die holde Güte 
unseres Herrn Jesus betrachtet, haßt nicht die Hölle, sondern die Sünde... Denn 
der größte Schmerz, den die Seele haben kann, ist, daß sie sich durch die Sünde von 
Gott abwendet." Es darf uns keine Furcht beherrschen, die unser Vertrauen auf Gott 
mindert. Solche Ängstlichkeit wäre eine Versuchung, die unsern Fortschritt hindert. 
Unsere Sünden sollen uns nicht in Verzweiflung führen, sondern zur Selbsterkennt- 
nis. Wir sind schwach und können ohne Gott nichts tun; doch Gott, die All-Liebe, 
will ja unser Bestes. Wir sollen also uns ganz ihm überlassen, in vertrauender Liebe. 
Wir denken viel zu sehr an das, was wir selbst tun müssen, anstatt auf Gott zu ver- 
trauen. Das Verlangen nach Gewißheit, alles Erforderliche getan zu haben, ist die 
tiefste und verborgenste Wurzel der Selbstanhänglichkeit. Wir müssen Ungeduld, 
Angst, Trägheit und resignierende Schwermut als Sünden erkennen und ebenso mei- 
den wie andere Sünden. Ungeduld und Verzweiflung sind die beiden Krankheiten, 
von denen Gott die Seele am liebsten geheilt sehen möchte. So sehr ist Juliana von 
freudigem Vertrauen erfüllt, daß sie in den schönen Kapiteln über das Gebetsleben 
folgende Definition gibt: •Gebet ist ein rechtes Verstehen jener Fülle der künftigen 
Freude, mit Sehnsucht und festem Vertrauen." Ausdrücklich erklärt die Seherin von 
Norwich von ihrem Buch: •Alles, was ich hier geschrieben habe, bedeutet einen Trost 
gegen die Sünde." 

Sie schaut unsern Herrn, wie er in der Seele sitzt, und sie erkennt, daß er immer 
in der Seele bleiben will. Christus sagt ihr: •Sei gewiß, es war kein Wahn, was du 
heute gesehen hast. Nimm es auf im Glauben und halte dich daran, und du wirst 
nicht überwunden werden." Juliana fügt hinzu: •Dieser wahre Trost gilt auch für 
alle meine Mitchristen... Das Wort wurde eindringlich und gewaltig gesprochen, 
als Sicherheit und Trost gegen alle kommenden Heimsuchungen. Er sagte nicht: ,Du 
wirst nicht versucht werden; du wirst nicht bedrängt werden; du wirst nicht betrübt 



Englische Mystiker 139 

werden.' Nein! Er sagte: ,Du wirst nicht überwunden werden.' Gott will, daß wir 
auf sein Wort achten und daß wir stark im Vertrauen seien in Wohl und Wehe. 
Denn er liebt uns und hat Gefallen an uns, und so will er auch, daß wir ihn lieben 
und Gefallen an ihm finden und ihm unerschütterlich vertrauen. ,Und alles wird gut 
werden!'" An anderer Stelle fordert Juliana ihre Leser auf: •Fliehen wir zu unserm 
Herrn, und wir werden getröstet werden. Berühren wir ihn, und wir werden rein 
gemacht werden. Hängen wir ihm an, und wir werden sicher sein und vor aller 
Gefahr gefeit. Denn unser gütiger Herr will, daß wir uns bei ihm so heimelig fühlen, 
wie unser Herz es nur denken oder unsere Seele verlangen kann." Das Buch schließt 
mit der eindringlichen Zusammenfassung: •Von der Zeit meiner Schauung an 
wünschte ich oft zu wissen, was unser Herrn im Sinn hatte. Und mehr als fünfzehn 
Jahre später erhielt ich auf mystische Weise folgende Antwort: .Wolltest du wissen, 
was dein Herr dabei im Sinn hatte? Wisse es wohl: Liebe hatte er im Sinn. Wer 
zeigte es dir? Liebe. Was zeigte er dir? Liebe. Warum zeigte er sie dir? Aus Liebe." 

Man sollte meinen, Juliana von Norwich hätte kaum noch einen innigeren Aus- 
druck für Gottes Liebe finden können als den der •Heimeligkeit". Und doch finden 
ihre Ausführungen ihren Höhepunkt erst in den schönen und tiefen Worten über die 
•Mütterlichkeit" Gottes, die namentlich der zweiten Person der Dreifaltigkeit zu- 
geschrieben wird. •Christus, der jeden Menschen, der gerettet werden soll, in sich 
birgt, ist der vollkommene Mensch. Ebenso ist Unsere Liebe Frau unsere Mutter, die 
uns alle in sich birgt und in Christus gebiert. Denn sie, die Mutter unseres Erlösers, 
ist Mutter aller, die in unserem Erlöser gerettet werden sollen. Und unser Erlöser ist 
selbst unsere eigene Mutter, in der wir ständig getragen werden." Der Gedanke von 
der Mutterschaft Gottes ist biblisch. Im Alten Testament vergleicht Gott sich mehr- 
mals mit einer Mutter, um darzutun, wie groß seine Liebe zu seinem Volk ist. So 
heißt es: •Ich will dich trösten wie eine Mutter, die ihren Sohn liebkost" (Is 66, 13). 
Und Christus vergleicht sich, um den mütterlichen Aspekt seiner Liebe auszudrücken, 
mit der Henne, die ihre Küchlein unter ihre Flügel sammelt (Mt 23, 37). Diese 
Stellen führten den heiligen Anselm zu tiefsinnigen Spekulationen, und nach ihm 
haben auch andere Mystiker die Andacht zu Christus unserer Mutter gepflegt, so 
Marguerite d'Oyngt und Mechthild von Hackeborn. Im englischen Ancrene Riwle, 
einem Handbuch für Reklusen aus dem 13. Jahrhundert, wurde Christus ebenfalls 
mit einer Mutter verglichen. Auch bei christlichen Autoren der Neuzeit findet sich 
der Gedanke, Gott berge wie eine Mutter liebend seine Kinder in seinem Schoß, z. B. 
im 16. Jahrhundert bei Thomas More, im 17. Jahrhundert bei Paul Gerhard, im 18. 
bei Tersteegen und im 19. Jahrhundert bei Therese von Lisieux6. Julianas Worte 
über die Mütterlichkeit Gottes stehen also in einer langen Überlieferungskette, und 
doch wurde der Gedanke nirgendwo in solcher Fülle entwickelt wie bei der Seherin 
von Norwich. Es seien aus den Kapiteln über Gottes Mutterschaft nur einige Stellen. 
angeführt: 

•So ist Jesus Christus, der durch das Gute das Böse überwindet, unsere wahre 
Mutter. Von ihm bekamen wir unser Sein. Denn dort liegt der Urgrund der Mutter- 
schaft mit all der süßen Geborgenheit der Liebe, die immerwährend daraus hervor- 

^ Cf. G. Kranz, Europas diristliche Literatur 1500•1960 (1961), S. 18, 103, 159, 335. 



140 Gisbert Kranz 

geht. Ebenso wahrhaft wie Gott unser Vater ist, so wahrhaft ist Gott auch unsere 
Mutter." Das ist der Gott, der zur Seele spricht: •Ich bin es, der dein Sehnen weckt. 
Ich bin es, die ewige Erfüllung aller rechten Wünsche." Jesus ist unsere wahre 
Mutter: •All die holde Wirksamkeit und alle süße natürliche Dienstleistung herz- 
lieber Mutterschaft werden der zweiten Person zugeschrieben... Ich erkannte, daß 
man die Mutterschaft Gottes auf dreierlei Weise betrachten könne. Die erste gründet 
sich auf die Erschaffung unserer Natur durch ihn; die zweite ist die Annahme unserer 
Natur durch ihn, und hier beginnt die Mutterschaft der Gnade; die dritte ist die 
Mutterschaft des Wirkens, und in ihr lebt ein fortwährendes Sichergießen dieser 
Gnade in Länge und Breite und Höhe und Tiefe. Und alles ist eine Liebe ... Eine 
Mutter nährt ihr Kind mit der Milch ihrer Brust, doch unsere kostbare Mutter Jesus 
gibt sich selbst uns zur Nahrung, und das tut er voll Güte und Zartheit durch das 
Allerheiligste Sakrament... Das schöne, holde Wort ,Mutter' ist ja an sich schon so 
liebreich, daß es von niemand so ganz in Wahrheit gesagt werden kann als von 
ihm ... Die besonderen Eigenschaften einer Mutter sind freundliche Liebe, Weisheit 
und Einsicht, und so ist es gut. Obwohl unsere leibliche Geburt nur etwas Kleines, 
Geringes und Einfaches ist im Hinblick auf unsere geistige Geburt, so ist es doch er, 
der sie in den Geschöpfen bewirkt, durch die sie geschieht... Und zu unserer 
geistigen Geburt übt er unvergleichlich größere Behutsamkeit... Er erleuchtet 
unsern Verstand. Er lenkt unsere Wege. Er erleichtert unser Gewissen. Er tröstet 
unsere Seele ... Und wenn wir fallen, richtet er uns schnell wieder auf durch seinen 
liebevollen Anruf und durch seine erbarmende Umarmung... Und doch läßt er es 
zu, daß einige von uns, wie uns scheint, tiefer und schlimmer als je fallen .. . Doch 
es ist notwendig für uns, daß wir fallen, und notwendig für uns, daß wir das erken- 
nen. Denn wenn wir nie fielen, wüßten wir nicht, wie schwach und armselig wir von 
uns aus sind, auch erführen wir nicht völlig die wunderbare Liebe unseres Schöp- 
fers ... Wir werden erkennen, daß wir trotz allem niemals aus seiner Liebe heraus- 
gefallen sind... Stark und wunderbar ist jene Liebe, die durch Fehltritte weder 
zerbrechen kann noch wird. Dies ist der eine Gewinn. Ein anderer besteht in der 
Erkenntnis unserer Niedrigkeit und in der Demut, die wir durch den Anblick unseres 
Falles erlangen. Denn dadurch werden wir im Himmel hoch erhoben werden, was 
ohne diese Demut nie geschehen wäre... Eine Mutter mag zulassen, daß ihr Kind 
zuweilen fällt und auf verschiedene Weise verletzt wird, zu seinem eigenen Gewinn. 
Doch niemals wird sie in ihrer Liebe dulden, daß ihr Kind auf irgendeine Weise in 
Gefahr gerät. Und selbst wenn unsere irdische Mutter ihr Kind zugrunde gehen 
ließe, so wird doch Jesus, unsere himmlische Mutter, niemals zulassen, daß wir, seine 
Kinder, zugrunde gehen... Manchmal freilich, wenn unser Sturz und unser Elend 
uns offenbar werden, sind wir so verängstigt und über uns selbst so sehr beschämt, 
daß wir kaum wissen, wo wir uns verbergen sollen. Unsere gütige Mutter will aber 
nicht, daß wir dann fortlaufen ... Nein, er will, daß wir uns dann wie ein Kind ver- 
halten: Wenn es sich verletzt hat oder Angst bekommt, läuft es, so schnell es kann, 
zur Mutter um Hilfe." 

Auch die Kirche, die Christus selbst ist, bietet mütterliche Geborgenheit in ihrem 
Glauben. •Eine einzelne Person kann oftmals scheinbar zerbrochen werden, doch die 
ganze Gemeinschaft der Heiligen Kirche ist nie zerbrochen worden und wird auch 



Englische Mystiker 141 

in Ewigkeit nicht zerbrochen werden. Deshalb ist es eine sichere, gute und gnaden- 
bringende Sache, demütig und fest zu wollen, mit unserer Mutter, der Heiligen 
Kirche, die Jesus Christus ist, fest verbunden und geeint zu sein... Die milden, 
gütigen Hände unserer Mutter sind bereit, uns zu umsorgen. Denn er übt in all 
diesem Wirken das Amt einer liebevollen Pflegerin, die nichts anderes zu tun hat, 
als an das Heil ihres Kindes zu denken." 

Zu Juliana von Norwich kamen viele Menschen, die Rat in geistlichen Angelegen- 
heiten wünschten, als hätten sie gespürt, daß die Mütterlichkeit Christi und seiner 
Kirche in dieser charismatischen Frau eine Verkörperung fand. Eine ihrer Besuche- 
rinnen war Margery Kempe, eine verheiratete Dame aus Lynn, Mutter von vier- 
zehn Kindern und Mystikerin, deren fromme Autobiographie 1934 entdeckt wurde7. 
Durch ihr Buch wirkte Juliana von Norwich noch über ihren Tod hinaus. 

Im 17. Jahrhundert veranstaltete der Benediktiner Serenus Cressy die erste 
Druckausgabe ihrer Offenbarungen. Im 18. Jahrhundert fand Juliana die Aufmerk- 
samkeit evangelischer Autoren wie Poiret und Tersteegen. Im 19. Jahrhundert, 
während der katholischen Erneuerung in England, wurde die Seherin von Norwich 
neuentdeckt. Im 20. Jahrhundert erschienen Übersetzungen ihrer Offenbarungen ins 
Französische, Deutsche und Italienische, außerdem acht verschiedene englische Aus- 
gaben, von denen eine allein es auf 15 Auflagen brachte. T. S. Eliot zitiert sie in 
seinen Vier Quartetten8, I. F. Görres beschäftigte sich eingehend mit dem Buch der 
Juliana und fand, es verkünde •wie kein anderes die absolute Souveränität des 
Gottessieges über die Sünde"9. 

7 Über M. Kempe: cf. D. Knowles,   The English Mystical Tradition (1961), S. 138 
bis 150. 

8 T. S. E 1 i o t,  Four Quartets '(1952) p. 41, Zeile 2•4; ferner die letzten Zeilen der 
Dichtung, S. 44. 

• I. F. Görres,  Zwischen den Zeiten (1960), S. 52. Über Juliana von Norwich viele 
weitere Abschnitte in diesem Tagebuch. 




