Englische Mystiker 125

hiitet. Es 1488t sich aus ihm z. B. nicht entnehmen, dafl der Begnadete das Geschick
des Ungliubigen direkt und unmittelbar auf sich nehmen kénnte, so dafl es von
diesem formlich abgezogen wiirde und der Ungldubige das Heil ohne seine eigene
Entscheidung empfangt. Das hat ja nicht einmal Christus in seiner universellen
Erlésungstat vollbracht, weil bei einer solchen Moglichkeit der Mensch als Person
wiederum nicht ernst genommen wiare.

Was der Gldubige auf diesem Wege fiir seinen ungldubigen Mitmenschen erwir-
ken kann, ist das Einfallen und der immer stdrkere Zustrom der Bekehrungsgnade.
Dies bedeutet keinen inneren Mangel an der Tatigkeit des Erlésten, sondern viel-
mehr die Anerkennung jener Grenze, die dem Menschen dadurch gesetzt ist, dafl
nicht er Herr der Gnade und des Heils ist, sondern allein Christus. Thm, der allein
das ,Wollen und das Vollbringen® (Phil 2, 13) schenkt, mufl die Stiftung des wirk-
lichen Erfolges vorbehalten bleiben.

Englische Mystiker als Lehrer des geistlichen Lebens

Von Gisbert Kranz, Gelsenkirchen-Buer

Neben den deutschen und niederldndischen Mystikern des 14. Jahrhunderts stehen
die gleichzeitigen englischen Mystiker als eine kleinere, doch beachtenswerte Gruppe.
Es sind Richard Rolle, der anonyme Verfasser der Wolke des Nichtwissens, Walter
Hiltor und Juliana von Norwich!. Zwar erreicht keiner dieser Autoren die Hohe
deés Gedankenfluges eines Eckhart oder die Tiefe der Gefuhlsinnigkeit eines Seuse,
doch kann man auch keinem von ihnen irgendwelche Verstiegenheiten nachsagen. Sie
sind mehr praktisch-seelsorglich als theoretisch-spekulativ gerichtet. Eckhart und
Seuse haben keinen Einflufl auf sie gehabt, wohl scheinen Schriften von Tauler und
Ruysbroeck auf sie gewirkt zu haben, deren Art ihnen gemifler war. Viel stirker
sind sie den Viktorinern verpflichtet. AuBerhalb Englands haben sie keinen erheb-
lichen Einflufl ausgeiibt; die spatere mystische Literatur Spaniens, Frankreichs und
Italiens blieb von ihnen unberiihrt. Trotzdem lohnt sich die Beschiftigung mit ihren

! Die Erforschung der englischen Mystiker steht erst in den Anfingen. Am meisten wurde
iiber Rolle gearbeitet (dessen Werke wenigstens in Auswahl kritisch ediert wurden), weil er
linguistisch und stilistisch der interessanteste ist {allerdings kat er, wie Dom David Knowles
betont, iiber die Mystik im engeren Sinn ,so gut wie nichts* zu sagen). Von den Werken
Hiltons und Julianas gibt es noch keine kritischen Textausgaben. Erst wenn diese vorliegen
werden, steht die Forschung auf festem Boden. Arbeiten wie die von A. Olmes, Spradhe
und Stil der englischen Mystik des Mittelalters (1933) konnen nur vorliufigen Charakter
haben. Die beste Einfiihrung, zugleich eine erste Orientierung iiber den heutigen Stand der
Forschung, bietet: D. Knowles, The English Mystical Tradition (1961), Altere Werke:
W. R. Inge, Studies of English Mystics (1907); G. E. Hod gson, English Mystics
(1923); T. W. Coleman, English Mystics (1938); P. Renaudin, Quatre Mystics
Anglais (1945). Einige ausgewihlte Texte von Rolle, Hilton und Juliana in deutscher Uber-
setzung enthidlt: O. Karrer, Die grofle Glut (1926). Simtliche Zitate dieser Abhandlung
wurden vom V{. iibersetzt.



126 Gisbert Kranz

Schriften; nicht nur, weil sie ,die ersten Beispiele groRer englischer Prosa® zeigen
(D. Knowles), sondern vor allem, weil sie einige Wahrheiten lehren, die nirgendwo
besser ansgedriickt worden sind.

Richard Rolle (1300—1349)

Richard Rolle stammt aus dem nérdlichen Yorkshire. Er hat in Oxford, anschei-
nend ohne Abschluf}, studiert und zeigt sich sehr belesen und in der scholastischen
Terminologie geschult. Als junger Mann machte er sich ein Einsiedler-Gewand und
fliichtete ans dem Elternhaus. Doch, wie er einmal schreibt, ,geniigt es nicht, das
Gewand zu wechseln, man muf} die Seele dndern®, Er itberwand Versuchungen und
lebte nach seiner Bekehrung als Laien-Eremit, unoffizieller Seelsorger und Prediger
an verschiedenen Orten, zuletzt zu Hampole. Zeitweise litt er unter Verleumdungen
und Angriffen seitens einiger Geistlichen, deren Lasterleben und Pilichtvergessenheit
er streng getadelt hatte. Er fafite es als eine Vorwegnahme des Fegefeuers auf und
glaubte, nach seinem Tod ohne weitere Lauterung unmittelbar in die Seligkeit ein-
gehen zu diirfen. Seine Fréommigkeit wurde vor allem durch die Psalmen genihrt,
die er immer wieder zitiert und zv denen er, sich an Petrus L.ombardus anlehnend,
Kommentare schrieb. Er starb im Ruf der Heiligkeit.

Unter den echten Schriften Rolles? befinden sich sieben Traktate in allitterieren-
dem Latein, ein Dutzend Kommentare und Ubersetzungen von Biichern der Heiligen
Schrift, teils auf Englisch, teils auf Latein, acht Briefe und kleinere Stiicke auf Englisch
und etliche englische Gedichte. Auflerdem wurden ihm in mittelalterlichen Handschrif-
ten 26 anonyme Schriften zugeschrieben. Trotz der Mannigfaltigkeit seiner Werke hat
Rolle nur wenige Gedanken, die er standig wiederholt. Wahrend frithere Mystiker
und auch jene, die nach ihm kommen, Hilton und der Verfasser der Wolke, sich an
eine Elite klosterlicher Kreise wenden, schreibt Rolle fiir eine breitere Schicht, also,
wie er im Vorwort zum Feuer der Liebe sagt, ,nicht fiir Philosophen, Weltweise und

rofle Theologen, die sich mit endlosen Fragen beschiftigen, sondern fiir die Ein-
achen und Ungebildeten, die sich mehr darum bemiihen, Gott besser zu lieben als
vieles zu wissen®, -

Uber das mystische Leben und seine eigenen Erfahrungen mit Gott duflert sich

Rolle am zusammenhingendsten in den beiden lateinischen Abhandlungen Melos
Contemplativorum und Incendium Amoris. Seine Lehre folgt der traditionellen Dar-
stellung durch Augustin, Richard von Sankt Viktor und Bonaventura, betont die Ab-
kehr von allen sichtbaren Dingen und die Reinigung der Seele und macht deutlich, dafl
man sich lange und viel abmiithen muf}, um sich fiir Gottes Gaben zu bereiten, doch
dafl diese Gaben nicht durch Arbeit an sich selbst verdient werden, sondern freies
Geschenk Gottes sind. Seine Erfahrungen sind die eines Anfingers im mystischen
Leben, denn die héheren Stufen hat er nie erreicht; aber sie sind echt, und er
beschreibt sie in origineller Weise.

2 Ausgaben: R. Rolle of Hampole, ed. C. Horstmann, 2 Bde. (1895—96); Writings
Ascribed to R. Rolle, Hermit of Walpole, and Materials for his Biography, ed. H.E. Allen
(1927); English Writings of R. Rolle, ed. H. E. Allen (1931); Melos Amoris, ed. E. J.
Arnould (1957); Incendium Amoris, ed. M. Deanesly (1915); The English Psalter,
ed. H. R. Bramley (1884). Uber Rolle: H. Middendorff, Studien diber R. Rolle
(1888); Hahn, Quellenuntersuchungen zu Rolles engl. Schriflen (1900); G. E. Hodgson,
The Sanity of Mysticism: A Study of R. Rolle (1926); F. M. M. Comper, The Life of
R. Rolle together wiht an Edition of his Englis Lyrics (1928).



Englische Mystiker 127

Rolle erzdhlt, wie er eines Tages ,in seinem Herzen das Feuer ewiger Liebe
fithlte“: ,Ich saf} in einer Kapelle, und wihrend ich grofle Freude an einem Gebet
oder an einer Betrachtung fand, spiirte ich plétzlich in mir ein ungewohntes und
angenehmes Feuer. Nachdem ich lange im Ungewissen war, woher es kam, lernte ich
durch Erfabrung, dafl es nicht von etwas Geschaffenem kam, sondern vom Schopfer,
denn ich fand es immer erfreuender und glihender. Vom Beginn dieser unsagbar
siiflen feurigen Wirme vergingen neun Monate und einige Wochen bis zur Ein-
giefung der himmlischen geistigen Harmonie, dem Lied ewigen Lobpreisens und
der Siifigkeit ungehdrter Melodie, die nur von dem gehért und erfahren werden
kann, der sie empfangen hat und der gereinigt und von der Erde abgeldst sein mufi.
Denn als ich in derselben Kapelle safl und vor dem Abendmahl so gut ich konnte
Psalmen rezitierte, horte ich iiber mir gleichsam die Klidnge von Harfenspielern oder
Séngern. Und als ich mit ganzem Herzen im Gebet auf Himmlisches achtete, gewahrte
ich in meinem Innern, ich weifl nicht wie, eine melodische Harmonie und eine hochst
entziickende Symphonie vom Himmel, die in meinem Geist blieb. Denn mein Den-
ken verwandelte sich fortan in Gesang, und selbst wenn ich betete und psalmodierte,
brachte ich das gleiche Tonen hervor. Fortan mufite ich in meiner Seele alles, was ich
sonst gesagt hatte, singend hinausjubeln, aber insgeheim, allein in der Gegenwart
meines Schopfers. . .. Ich wunderte mich, dafl ich schon in dieser Verbannung eine
solche Freude erlangt hatte, und daff Gott mich in einer Weise beschenkt hatte, die
ich nie erbeten oder ertraumt. Ich glaube, dies wird niemandem fiir seine Verdienste
gegeben, sondern frei geschenkt denen, die Christus auserwihlte. Ich meine aber,
niemand wird es empfangen, der nicht den Namen Jesu besonders liebt und ehrt.*
In diesen Worten haben wir Rolles mystische Summe.

An anderer Stelle des Feuers der Liebe schreibt er: ,Die hochste Liebe Christi
besteht aus drei Dingen: Feuer, Gesang und Siifie . .. Feuer nenne ich es, wenn das
Gemiit des Menschen von gottlicher Liebe wirklich entflammt ist und wenn man
fihlt, wie das Herz in dhnlicher Weise vor Liebe brennt, nicht in der Einbildung,
sondern wirklich . . . Gesang nenne ich es, wenn nun die Siifligkeit des ewigen Lob-
preisens in der Seele mit ibermafiger Hitze empfangen wird, Gedanke sich ins Lied
verwandelt und der Geist der siiflen Melodie lauscht. Diese beiden gewahrt man
nicht in Miifligkeit, sondern auf der Hohe der Andacht, und von ihnen her wird ein
Drittes, ndmlich unsagbare Siifle gegenwirtig.®

Wie Franz von Assisi, Heinrich Seuse und Katarina von Siena vernahm Rolle die
Musik seiner Seele und ihren Einklang mit den Harmonien des Universums und mit
den Engelch6ren des Himmels. Was andere Mystiker als Bild saken, hat Rolle als
Musik gehdrt. Allerdings hat diese mystische Melodie mit irdischer Musik wenig
gemein. Rolle betonte, dafl diese Musik nichts mit menschlichem Gesang und Instru-
mentalmusik, nicht einmal mit dem gregorianischen Choral in der Kirche zu tun hat,
der nur mit kérperlichen Ohren zu horen ist, denn sie ist geistig und unmittelbar.
Das Aufwogen fréhlicher Ur-Musik in der Seele iibersteigt die Ausdruckskraft der
Sprache. Die Seele selbst tént ,wie eine Schalmei der Liebe, die vor Gott jubelnd
erklingt. ,O einzigartige Freude immerwihrender Liebe, die alles emporreifit zu
Himmeln iber allen Welten!* So wird Rolle zum Kiinder der Liebe: ,Eine ver-
nunftbegabte Scele kann in diesem Leben nicht ohne Liebe scin . . . Denn zu lieben



128 Gisbert Kranz

und geliebt zu werden ist die siiRe Beschiftigung des ganzen Menschenlebens. ..
Des Menschen Seele ist allein mit Gott gesattigt; irgend etwas, das geringer ist als
Gott, kann sie nicht ausfiillen... Am Anfang meiner Bekehrung dachte ich, ich
gleiche jenem kleinen Vogel, der nach der Liebe seines Geliebten schmachtet, doch in
seiner Sehnsucht froh wird, sobald sich der Geliebte naht, und vor Freude singt und
in seinem Lied sich weiter sehnt, aber in Siiffigkeit und Glut. Man sagt, die Nach-
tigall gebe sich die ganze Nacht iiber dem Gesange hin, damit sie dem gefalle, dem
sie verbunden ist. Wie viel mehr sollte ich mit gréfiter Wonne zu Christus meinem
Jesus singen, welcher der Brautigam meiner Seele ist, durch dieses ganze Leben, das
Nacht ist im Vergleich mit der kiinftigen Helle, so dafl ich mich im Verlangen ver-
zehre und vor Liebe sterbe.®

Rolle iibt und empfiehlt eine christozentrische Frommigkeit. Er war schon ein Jahr
vor Bernhardin von Siena ein Verehrer des heiligsten Namens Jesu und verbreitete
diese Andacht in England. In seiner langen Betrachtung iiber die Passion, ,vielleicht
dem schonsten Ausdruck dieses Gegenstandes in englischer Sprache und einem der
besten Beispiele von Rolles Stil“ (D. Knowles), spricht er voll Mitgefiihl und Reue
unmittelbar den Herrn an, abgesehen von einigen Absatzen, in denen er sich an die
Schmerzensmutter unter dem Kreuz wendet. So stark er die menschliche Seite des
Leidens Christi betont, vermeidet er doch Sentimentalitit, belanglosen Realismus
und weithergeholte Symbolik. Seine lyrischen Gedichte kreisen ausschlieRlich um die
Liebe zu Jesus und um die Freude, die daraus flieft, ebenso seine Briefe. Sein letztes
und bestes Werk, Die Form des vollkommenen Lebens, gipfelt in dem Preis der
Gottesliebe.

Als Mittel auf dem Weg zu diesem Ziele empfiehlt er Bibellesen und Gebet. In
der Abhandlung De lectione schreibt er: ,Wenn du begehrst, zur Gottesliebe zu ge-
langen, vernachlissige nicht die Lesung und Betrachtung der Heiligen Schrift.“ In
einem seiner Briefe heiflt es: , Wenn Du allein bist, sprich mit Hingabe die Psalmen,
Vaterunser und Ave-Maria. Mach Dir keine Sorge, dafl Du viele sprichst, sondern
dafl du sie gut sprichst, mit aller Andacht, die Dir méglich ist, Deinen Sinn zum
Himmel erhebend. Besser ist es, sieben Psalmen zu sprechen mit Verlangen nach
Christi Liebe und das Herz ins Gebet zu legen, als 700 000 und dabei die Gedanken
durch irdische Eitelkeiten schweifen zu lassen. Erhoffst Du Dir Gutes davon, wenn
Du Deine Zunge iiber dem Gebetbuch plappern und Dein Herz iiberall in der Welt
umherlaufen 148t? Deshalb richte Deine Gedanken auf Christus, und er wird sie zu
sich lenken.“

Von Rolles Werken sind mehr als 400 Handschriften erhalten. Die ungeheure Ver-
breitung zeigt, wie beliebt sie waren. Sie wirkten auf einen Schiilerkreis und auf
spitere englische Mystiker, besonders auf Hilton (der sie aber nicht ohne Kritik auf-
nahm) und Juliana von Norwich. Sie wurden noch zwei Jahrhunderte spiter in
englischen Kldstern der Kartiuser, der Benediktiner und des Birgittiner-Ordens
gelesen, und Richard Methley hat sie gerithmt. Rolle war ,einer der grofien gestal-
tenden Geisteskrafte im spatmittelalterlichen England“ (H. E. Allen). Daf} die
Lollarden sich seiner bedienten, um ihre Propaganda durch eine Autoritit zu stiitzen,
bestitigt sein Ansehen: Sie interpolierten seinen Psalter und iibertrieben einige
seiner Ziige — secine Entriistung iiber Mifistinde im Welt- und Ordensklerus, seine

Abneigung gegen liturgischen Pomp und seine Betonung des Bibelstudiums. Auch
am Rhein, in Schweden, Bohmen, Spanien, Italien und Frankreich waren Schriften



Englische Mystiker 129

Rolles bekannt. In den frithen Tagen des Buchdrucks erschienen einzelne Werke zu
Oxford, London, Paris und Kéln. Der Dominikaner Johann Faber besorgte eine
Sammlung seiner Schriften, die 1535 und noch einmal 1622 zu Kéln gedruckt wurde.
Im 19. Jahrhundert wiederentdeckt, wurde Rolle im 20. Jahrhundert in verschie-
dene Sprachen iibersetzt.

»Die Wolke des Nichtwissens“

Im Gegensatz zu den Schriften Rolles hat Die Wolke des Nichtwissens® esoterischen
Charakter. Augustin Baker meinte, dieses Buch sei so sublim, dafl es von den vielen
nicht verstanden werden konne und deshalb besser ungedruckt bleibe. Weder iiber
Ort und Zeit der Entstebung noch iiber den Verfasser ist Genaues bekannt. Die
Sprache weist auf das 6stliche Mittelengland. Adressat ist ein 24jdhriger Mann, der
ein Leben in Einsamkeit und Kontemplation fithren méchte. Das Buch schopft viele
Gedanken aus Psendo-Dionysius, den der Verfasser in der lateinischen Ubersetzung
und Umdeutung des Johannes Sarracenus und des Thomas Gallus las und dessen
Abhandlung tiber Mystische Theologie er iibersetzte, einiges auch aus Richard von
Sankt Viktor. ,Die Wolke ist das Werk eines Mannes, der in Geist und Herz hoch-
begabt war und auch eine bemerkenswerte Kraft lebendigen Ausdrucks besaf; . . . ein
Werk, ausgezeichnet durch viele Passagen von grofler literarischer Schénheit und
durchdrungen von tiefen Gedanken und einer ansteckenden Begeisterung® (J.
McCann).

Zu Beginn ergeht an den Leser die Aufforderung: ,Erhebe dein Herz zu Gott mit
einer demiitigen Bewegung der Liebe, und trachte nach ihm selbst und nicht nach
einem seiner Giter. Sieh darauf, dafl es dich ekelt, an etwas anderes zu denken, als
an ihn selbst, so daf} nichts in deinem Geist oder in deinem Willen wirkt als nur er
selbst. Vergifl alle Geschépfe, so dafl sich dein Denken oder dein Verlangen nicht
auf eines von ihnen richte... Das ist das Werk der Seele, das Gott am meisten
gefdllt.” Aber es ist schwer: ,Denn wenn du es zum erstenmal vollbringst, findest
du nur eine Dunkelheit und gleichsam eine Wolke des Nichtwissens, du weifdt nicht
was, aufler dafl du in deinem Willen ein nacktes Trachten nach Gott empfindest.
Diese Dunkelheit und diese Wolke, wie immer du dich verhiltst, ist zwischen dir
und deinem Gott und hindert dich, so dafl du ihn weder durch das Licht der Erkennt-
nis in deinem Verstand klar sehen noch in der StifRigkeit der Liebe in deinen Gefiih-
len empfinden kannst.“ In dieser Dunkelheit soll die Seele verharren: ,Du denkst
vielleicht, du seist ganz weit von Gott, weil diese Wolke des Nichtwissens zwischen dir
und Gott ist. Aber wenn man’s recht erfafit, bist du viel weiter von ihm entfernt,
wenn du nicht zwischen dir und allen Geschopfen eine Wolke des Vergessens hast.

Die Frage, wie man Gott nahe kommt, erhilt die gleiche Antwort wie bei den
Viktorinern: ,Fiir die Erkenntniskraft des Menschen ist Gott immer unbegreiflich,
doch fiir die Liebeskraft ist er, in jedem Menschen verschieden, ganz und gar begreif-
lich... Denn Liebe kann Gott in diesem Leben erreichen, nicht aber Wissen. ..
Versuche, diese Finsternis iiber dir zu durchdringen und schleudere gegen diese dicke

3 Ausgaben: The Cloud of Unknowing, ed. Ph. Hod gson. 21958; The Cloud of
Unknowing and other treatises. With a Commentary on the Cloud by Augustine Baker.
Ed. J. McCann. 1960. — Uber die Frage der Verfasserschaft: Ph. Hodgson, Walter
Hilton and the Cloud of Unknowing. In: Modern Language Review (1955).



130 Gisbert Kranz

Wolke des Unwissens einen scharfen Pfeil verlangender Licbe.“ Liebe ist ,eine
nackte Aufmerksamkeit, die sich auf Gott um seiner selbst willen richtet. Eine nackte
Aufmerksamkeit nenne ich sie, weil ein vollkommener Lehrling bei diesem Tun
nicht darum bittet, vom Schmerz befreit zu werden oder eine héhere Belohnung zu -
bekommen oder sonst etwas, das nicht Gott ist; er beachtet oder beriicksichtigt nicht,
ob er in Schmerz sich befindet oder in Wonne, sondern einzig, dafl der Wille dessen
erfillt wird, den er liebt.“

An die rheinische Dominikanermystik und an den zwei Jahrhunderte spateren
Johannes vom Kreuz erinnern Stellen wie diese: ,Der niedere Teil des kontempla-
tiven Lebens liegt in guten geistlichen Meditationen und im cifrigen Betrachten des
Menschenelends mit Leid und Reue, des Leidens Christi und seiner Diener mit
Erbarmen und Mitleid, und der wundervollen Gaben, Wohltaten und Werke Gottes
in allen seinen Geschépfen, kérperlich und geistig, mit Dank und Lobpreis. Doch der
héhere Teil der Kontemplation hingt v6llig in dieser Dunkelheit und in dieser
Wolke des Nichtwissens, mit einer liebenden Bewegung und einem blinden Hin-
schauen allein auf das nackte Wesen Gottes selbst.“ Diese Liebe ist Arbeit, aber Gott
arbeitet mit: ,Deshalb tu deine Arbeit weiter, und gewill verspreche ich dir, daf} er
es an der scinigen nicht fehlen Lifit. Arbeite also tichtig weiter . . .! Noch eine Weile,
und du wirst bald von der Gréfle und Schwere deiner Arbeit befreit werden . . .
Dann wirst du entweder wenig oder gar keine Miihe haben; denn dann wird Gott
manchmal allein arbeiten, wenn auch nicht immer und ejne lange Zeitspanne, aber
wenn es ihm beliebt und wie es ihm beliebt; und dann wirst du es herrlich finden,
ihn allein wirken zu lassen. Dann wird er vielleicht zuweilen einen Strahl von geisti-
gem Licht aussenden, der diese Wolke des Nichtwissens durchdringt, die zwischen
dir und ibm ist, und wird dir cinige seiner Geheimnisse zeigen, von denen der
Mensch nicht sprechen darf und kann. Dann wirst du dein Gemiit eutflammt fithlen
mit dem Feuer seiner Liebe, mehr als ich dir sagen kann . . . Denn iibér dieses Werk,
das Gott sich vorbehilt, wage ich nicht mit meiner Plapperzunge zu sprechen.

Unter den Mitteln des geistlichen Lebens empfiehlt der Autor das Gebet, zuerst
das liturgische Gebet der Kirche, dann das besondere Gebet, das, wenn es iiberhaupt
aus Wortern besteht, moglichst wenige Worter enthalten soll: ,Je weniger, desto
besser ... Ein einziges cinsilbiges Wort, wenn es nicht nur gesprochen oder gedacht,
sondern ganz innerlich in der Tiefe des Geistes gemeint ist, ... durchdringt die
Ohren des Allmichtigen Gottes eher als ein langer Psalter, den man gedankenlos
zwischen den Zihnen murmelt. Kurzes Gebet durchdringt den Himmel.“

Von der mystischen Vereinigung sagt der Verfasser: , Jedesmal, wenn du deinen
Geist nicht mit kérperlichen oder geistigen Dingen beschiftigt fiihlst, sondern einzig
mit dem Wesen Gottes selbst, ... dann bist du iber dir selbst und unter deinem
Gott. Uber dir selbst bist du, weil du durch Gnade dorthin kommst, wohin du durch
Natur nicht kommen kannst: nidmlich vereint zu sein mit Gott . . . Unter Gott bist du,
weil ... er Gott ist von Natur und ohne Anfang, du aber einmal nicht warst und
spdter, als du durch seine Macht und Liebe zu etwas gemacht worden warst, dich
freiwillig durch Siinde zu Schlimmerem als nichts machtest. Und nur durch seine
Barmherzigkeit ohne dein Verdienst wirst du zu einem Gott von Gnaden gemadht,
vereint mit ihm im Geist ohne Trennung, hier und in der Seligkeit des Himmels



Englische Mystiker 131

ohne Ende.“ Das Buch schlieft mit den trostenden und ermutigenden Worten: ,,Nicht
was du bist oder was duo warst, beachtet Gott mit seinen barmherzigen Augen,
sondern was du sein willst.“

Am Ende des Mittelalters wurde die Wolke viel gepriesen von Kartiusern und
Eremiten. Sie prigte einfluireiche Mystiker aus dem Anfang des 17. Jahrhunderts:
den Konvertiten und spiteren Kapuziner Benet Fitch, den Bremond den ,Meister
der Meister® der franzésischen Schule nennt, und den Konvertiten und spéteren
Benediktiner Augustin Baker, der einen Kommentar zur Wolke schrieb. In unserer
Zeit hat sie Teile der Uier Quartette von T. S. Eliot inspiriert.

Walter Hilton (T 1396)

Eine Zeitlang glaubte man den Verfasser der Wolke des Nichtwissens mit Walter
Hiltont identifizieren zu konnen, dem Augustiner-Chorherren von Thurgarton in
Nottinghamshire, dessen Hauptwerk Die Leiter der Uollkommenheit ist. Wihrend
Die Wolke nur einen bestimmten Teil des kontemplativen Lebens behandelt, will
Die Leiter das geistliche Leben in seiner Gesamtheit darstellen: in ihrem ersten Teil
das vorbereitende aszetische Leben, im zweiten Teil das Leben der Fortgeschrittenen.
Von den Schwierigkeiten und Gefahren des Weges ist viel die Rede, vom Ziel der
Reise nur wenig. Dem entspricht das Bild der Leiter, das dem Werk den Titel gab.
Es wurde, angeregt durch den Traum Jakobs, schon von Johannes Climacus und
Sankt Benedikt, spater auch von Dante gebraucht und bedeutet, dafl das geistliche
Leben ein allméhliches Emporsteigen von Stufe zu Stufe ist, das Mithe und Ausdauer
erfordert: ,Keine Seele kann plétzlich von der niedrigsten zur hochsten springen,
wie auch kein Mann, der eine hohe Leiter hinaufklettern will und seinen Fuf§ auf
die unterste Sprosse setzt, sogleich auf die hochste fliegen kann; vielmehr mufl er
eine nach der anderen ersteigen, bis er zur obersten gelangt. So verhalt es sich auch
im geistlichen Leben. Kein Mensch wird plotzlich der Hochste in der Gnade, aber
durch langes Uben und iiberlegtes Arbeiten kann eine Seele dahingelangen, besonders
wenn Er, in dem alle Gnade liegt, eine ungliickliche Seele unterstiitzt und belehrt,
denn ohne besondere Hilfe und innere Belehrung von Ihm kommt keine Seele
dorthin. “

Das beschauliche Leben besteht nach Hilton in vollkommener Liebe, die sich in
Tugend und Gotteserkenntnis bewihrt. Es griindet sich auf Demut, Glauben und
gute Absicht, denn durch guten Willer und grofles Verlangen wird Jesus mit der
Menschenseele verbunden. Mittel sind Gebet und Betrachtung, namentlich die Be-
trachtung des Leidens Jesu und die Anrufung des Namens Jesu. Man gelangt nicht
zur Kontemplation der Gottheit Christi, bevor man nicht zuerst seine Menschheit
betrachtet hat. Jesus steht im Mittelpunkt, ihn soll man nie aufhéren zu suchen, anch
dann nicht, wenn man meint, man habe ihn schon gefunden. ,Man braucht nicht nach
Rom oder Jerusalem zu rennen, um ihn dort zu suchen. Wende dein Denken in deine
eigene Seele, dort ist er verborgen, wie der Prophet sagt: Wahrlich, Herr, du bist
ein verborgener Gott.“ Nach dem Bild Jesu soll man sich selbst bilden, und Jesus

4 Ausgaben: The Scale of Perfection, ed. E. Underhill (1948); Treatise on Mixed
Life,in: Horstmann, Rolle I (185); Minor Works, ed D. Jones (1929); The Song of
Angels, in: The Cell of Self-Knowledge, ed. E. Gardner (1910).



132 Gisbert Kranz

selbst wird einem dabei helfen. Wer sich nicht so bekehrt, dafl er der Menschheit
Jesu dhnlich wird, der wird an der Gottheit Jesu keinen Anteil haben.

Ein Kapitel zeigt, ,wie die Tugend in der Vernunft und im Willen beginnt und
in der Liebe und im Gernhaben vollendet wird“: ,Manchen Menschen gibt es, der
eine Tugend wie Demut, Geduld, Nichstenliebe und dergleichen nur in seiner Ver-
nunft und in seinem Willen besitzt und weder Lust noch Liebe daran hat. Denn oft
fihlt er Miftvergniigen, Schwere und Bitterkeit bei ihrer Ausiibung, und doch tut
er sie, von seiner Vernunft bewegt, aus Liebe zu Gott... Wenn aber durch Jesu
Gnade und durch geistige und koérperliche Ubungen die Vernunft in Licht und der
Wille in Liebe umgewandelt wird, dann besitzt er die Tugenden auch im Gemiit,
denn er hat die bittere Schale der Nuf} so lange benagt, bis er sie aufgebrochen hat,
und ndhrt sich jetzt mit dem Kern.“

Hilton gibt praktische Winke: ,Willst du wissen, wieviel Stolz in dir steckt, so
kannst du dich selbst in folgender Weise priifen: Schau einmal einsichtig und ohne
dir selbst zu schmeicheln, ob Lob, Ruhm, Verehrung oder Gunst deinem Herzen
angenehm ist und dich zu eitler Freude und Selbstgefilligkeit verfiihrt, und ob du
im Stillen denkst, die Menschen sollten dein Leben preisen und deine Rede mehr
beachten als die anderer; oder umgekehrt, wenn Menschen dich tadeln, dich beiseite-
schieben, dich nur fiir einen Narren oder einen Scheinheiligen halten, oder wenn sie
dich schmihen oder verleumden oder beldstigen oder verachten, ob du dann in
deinem Herzen ihnen grollst, dich innerlich mehr empérst und dich dagegen striubst,
vor den Augen der Welt Schande oder Schurkerei zu erleiden — wenn es so mit dir
steht, ist das ein Zeichen, . . . dafl viel Stolz auf dem Grund deines Herzens verbor-
gen liegt, wie der Fuchs in seinem Loch lauert.“

Im zweiten Buch der Leiter wird der Weg nach Jerusalem, der Stadt des Friedens,
beschrieben. Er ist lang, beschwerlich und voller Gefahren und Hindernisse. Riuber
und Feinde lauern am Weg. Doch durch alle Fihrnisse leitet den Pilger das Bewufit-
sein: ,Ich bin nichts, ich habe nichts, ich suche und begehre nichts als die Liebe Jesu.®
Die Wanderschaft fithrt auch durch jene dunkle Nacht, die das Absterben der Secle
gegeniiber dieser Welt bedeutet und die Hilton dhnlich schildert wie zweihundert
Jahre spéter Johannes vom Kreuz. Doch das Verlangen nach Jesus, das die Seele in
dieser ,lichten Finsternis®, in diesem ,reichen Nichts® empfindet, vernichtet alle
Bewegungen zur Sinde. Durch die Dunkelheit dieser Nacht zu gehn ist fiir die Seele
niitzlich, auch zeigt sie an, daf das Licht Jerusalems nahe ist.

In den letzten und schonsten Kapiteln seiner Leiter spricht Hilton von der Liebe,
welche die Ursache der geistlichen Erkenntnis aller himmlischen Dinge ist, und von
den Gaben, mit denen Jesus die ihn Lichenden iiberhiuft. Er legt dar, wie eine
Seele, der die Liebe die geistigen Augen offnet, die Heilige Schrift, die geheimen
Einsprechungen Jesu in der Seele, die Kirche, die Engelchire, die Dreifaltigkeit und
die Stellung des Gottmenschen im All tiefer versteht.

Hilton schreibt, auch in seinen kleineren Schriften, eine recht niichterne Sprache. Er
wird nicht so sehr vom Gefiihl bewegt wie Rolle, sondern mehr von der Vernunft.
In seiner Abhandlung Das Lied der Engel schreibt er: ,Es geniigt mir, hauptsichlich
in der Wahrheit zu leben und nicht im Gefiihl.“ Hilton sieht die menschliche Natur
mit all ihren Schwichen, Torheiten und Selbsttiuschungen, mit all ihrer Eigensucht.



Englische Mystiker 133

Dabei verliert er aber nicht ihre Fahigkeit, Gott zu schauen, aus den Augen. Er ist
ein realistischer Seelenfiithrer, der verschiedenen Stinden zu raten weif}, den beson-
deren Schwierigkeiten und den besonderen Maglichkeiten zur Selbsttduschung ent-
sprechend. Der Ordensmann, dem er Das Lied der Engel widmet, soll sich nicht
einreden, er sehe himmlische Dinge, ehe ,sein Auge durch die Gnade geistlich
gemacht wurde®. Der weltliche Lord, fiir den Hilton seine Abhandlung iiber das
gemischte Leben schreibt, darf sich nicht, um in frommen Betrachtungen schwelgen
zu kénnen, vor seinen Pflichten gegen seine Kinder, seine Diener und seine Pachter
driicken. Meditation ist keine Entschuldigung fiir Faulheit und Trigheit. Die Re-
klusin, die Hilton in seiner Leiter der Uollkommenheit anredet, soll sich nicht
einbilden, eine Heilige zu sein, soll Besucher, die zu ungelegener Zeit kommen, nicht
derb zuriickzuweisen und nicht versuchen, den Priester zu belehren, der zu ihr kommt,
um sie zu belehren. Hilton warnt seine Schiiler, Nebensachlichkeiten fiir die Haupt-
sache, die Mittel fiir den Zwedck zu halten. Er ziigelt den Eifer glithender Anfinger,
lehnt religiosen Formalismus ab und duflert sich gegen iibertriebene Strengheiten.
Er warnt Klosterlente und Reklusen davor, auf Menschen in der Welt verachtlich
hinabzusehen: ,Du sollst weder iiber andere Menschen richten noch gegen sie
bereitwillig bésen Verdacht hegen. Vielmehr sollst du jene lieben und in deinem
Herzen verehren, die in der Welt ein titiges Leben fithren und viele Triibsale und
Versuchungen erleiden, von denen du, der du in deinem Haus sitzt, nichts ahnst.
Und sie haben sehr grofie Miihsal und Beschwerden, um sich und andere zu ernihren,
und viele wiirden, wenn sie konnten, weit lieber in Auferer Ruhe Gott dienen als du.
Und doch meiden sie in ihren weltlichen Geschiften viele Siinden, in welche du,
wirest du an ihrer Stelle, fallen wiirdest, und sie tun viel Gutes, das du nicht tun
konntest.“ In dem Kapitel iiber den himmlischen Lohn, der in Gott selbst besteht,
schreibt Hilton: ,Es wird vorkommen, daf ein weltlicher Mann oder eine weltliche
Frau, sei es Lord oder Lady, Ritter oder Edelmann, Kaufmann oder Ackerer, mehr
Lohn erhilt als ein Priester, Bettelménch, Ménch, Chorherr oder Einsiedler. Und
warum? Weil er Gott mehr liebte als seine Gaben.*

Hiltons Leiter der Uollkommenheit warde, obwohl fiir eine Einsiedlerin geschrie-
ben, bald das verbreitetste Handbuch der Frémmigkeit auch unter den Laien Eng-
lands. Als ein klassisches Erbauungsbuch wurde es 1494 von Wynkyn de Worde
gedruckt. Religiose Weltleute, z. B. Margery Kempe, Lady Margaret, die Mutter
Heinrichs VII. und Thomas More schitzten Hiltons Werk ebenso wie Ordensleute,
z. B. Juliana von Norwich und Augustin Baker.

Juliana von Norwich (1342—1416)

Das Werk der Rekluse Juliana von Norwich bildet den Hahepunkt der englischen
Mystiks. Im Unterschied zu Hilton und dem Verfasser der Wolke stiitzt sich Juliana

5 Die 23bindige Encyclopedia Britannica von 1962 bringt iiber Rolle einen Artikel und
erwihnt Hilton wenigstens in dem Artikel ,English Literature“; Juliana von Norwich wurde
weder cines Artikels noch einer Erwdhnung an anderer Stelle fiir wert gehalten. Dies zeigt,
dafl der wahre Rang Julianas aufierhalb eines Kreises weniger Experten immer noch nicht
erkannt ist. Eine textkritische Edition fehlt noch. Ausgaben der lingeren Fassung: Revela-
tions of Divine Love, ed. R. Hudleston (1952); G. Warrack !5(1958); Ausgabe der
kiirzeren Fassung: A Shewing of God’s love. The Shorter Uersion of the Sixteen Revelations
of Divine Love, ed. A. M. Reynolds (1958); diese in deutscher Ubersetzung: Eine Offen-



184 Gisbert Kranz

ausdriicklich auf eigene Offenbarungen. An einem Wendepunkt ihres Lebens empfing
sie innerhalb weniger Stunden nacheinander sechzehn Visionen, die ihr fiir Jahr-
zehnte Betrachtungsstoff gaben. Ihr Bericht dariiber, Offenbarungen gottlicher Liebe,
ist in zwei verschiedenen Fassungen iiberliefert. Juliana schrieb zuerst die kiirzere,
etwa dreiflig Jahre spiter die erweiterte Fassung. Die Kenner sind sich iiber den
hohen literarischen und geistigen Rang dieses Werkes einig: ,Es gab vorher und
nachher Seherinnen, welche die Passion oder einige ihrer Begebenheiten beschrie-
ben haben. Juliana unterscheidet sich von fast allen von ihnen in mindestens
zweifacher Hinsicht: Das malerische Element ist gering und, wenn auch duferst
lebhaft, eher abstrakt als gegenstindlich; zweitens ist dieses malerische Element
vollig untergeordnet* (D. Knowles). ,In den Offenbarungen finden wir volkssprach-
liche Prosa als Mittel, um zu erzihlen, zu beschreiben, auseinanderzusetzen, das
Gefiihl anzusprechen und philosophische Wahrheiten zu vermitteln, was zu allen
Zeiten die fiinf wichtigen Funktionen einer jeden Prosa gewesen sind.* Die Prosa
Julianas ist bildhaft, lebendig, objektiv und ,von wahrer kiinstlerischer Zuriickhal-
tung® (A. M. Reynolds). ,Die Tiefe ihres Buches ist in solche Einfachheit und Un-
mittelbarkeit der Darlegung eingehiillt, daff man auf den ersten Blick seinen ver-
borgenen Wert iibersechen kann. Obwohl kurz und keineswegs eine gelehrte
Abhandlung, ist es hochst kompakt und beriihrt eine iiberraschende Mannigfaltigkeit
von Lehrpunkten der dogmatischen wie der mystischen Theologie... Juliana
versteht es, auf eine sehr gedringte Weise auszudriicken, was andere in vielen
Worten und weniger genau zu sagen versuchten. Thre Sitze sind iiberraschend tief-
griindig, ihre theologische Prizision ist erstaunlich (P. Molinari).

So originell und persénlich Julianas Werk auch ist, es hilt sich weit entfernt von
allem Individualismus und Subjektivismus. Die Seherin bildet sich nicht ein, neue
Glaubenswahrheiten zu verkiinden; sie betont vielmehr wiederholt, dafl ihre Lehre
in v6lligem Einklang mit der kirchlichen Tradition stehe. Thre Offenbarungen helfen
ihr lediglich, den Glauben der Kirche tiefer und besser zu verstehen. Spricht sie von
ihren Erlebnissen, dann tut sie es nicht, um ihre eigene Rolle in den Mittelpunkt zu
riicken, sondern um das Wirken Gottes zu zeigen. Sogar der Ausdruck, mit dem sie
ihre Erlebnisse bezeichnet, nimmt den Blickpunkt Gottes ein: ,shewings®, das heifit:
Gezeigtes, zur Schau Gestelltes, Weisungen, Offenbarungen.

Obwohl Juliana ihre Visionen als gottliche Gunstbezeigungen ansah, war sie
keineswegs der Ansicht, sie hitten fiir das mystische Leben eine wesentliche Bedeu-
tung. ,Wegen der Schauungen bin ich nicht gut, es sei denn, ich liebe Gott um so
besser, und das kann und sollte jeder tun, der sie gutwillig und aufrichtig sieht und
hért. Und das ist mein Verlangen: daf sie fir jeden solchen Menschen den gleichen
Nutzen bringen, wie ich ihn fiir mich selbst ersehne . .. Da wir alle eins sind, gehdrt
die Schauung allen. Ich bin sicher, daf} ich sie zum Nutzen vieler anderer sah, denn

barung gottlicher Liebe (Freiburg i. Br. 1960). Uber Juliana: R. M. Thouless, The Lady
Julian of Norwich. A Psychological. Study (1924); C. Kréger, Die Mystikerin Lady
Julian v. N. (1952); F. Chambers, Juliana of Norwich (1955) J. Walsh SJ, The
Johannine Doctrine of Indwelling in the Revelations of Julian of N. (1956); P.Molinari
SJ., Julian of Norwich. The Teaching (1958; dort weitere Literatur); D. Knowles, The
English Mystical Tradition (1961).



Englische Mystiker 185

wahrhaftig, es wurde mir nicht gezeigt, dafl Gott mich besser liebt als die geringste
Seele im Gnadenstand. Ich bin sicher, es gibt recht viele, die nie eine Schauung oder
Vision hatten, nur die allgemeine Lehre der Heiligen Kirche, und die Gott besser
lieben als ich. Denn wenn ich mich selbst genau betrachte, bin ich einfach nichts.“
Zweierlei zeigt diese Stelle. Erstens: , Juliana wendet unsere Augen, daf wir nicht
auf sie blicken, sondern daf wir mit ihr blicken auf die Offenbarung der géttlichen
Liebe® (G. Warrack). Zweitens: Die Mystik Julianas ist sozial, anf den ,Mitchristen®
bedacht. Die Absicht ihrer Schriften ist, anderen Seelen zu helfen, daf} sie erkennen,
worin die eigentliche Vereinigung mit Gott besteht: namlich in einem immer reineren
Glauben und in treuer Liebe. Juliana sucht ihre Mitchristen zu der gleichen Objekti-
vitit zu bringen, die sie selbst erreicht hat: Die Seele soll nicht sich selbst als Mittel-
punkt sehen, sondern Gott. Sobald sie das Werk der Liuterung abgeschlossen hat,
soll sie mehr auf Gott als auf sich blicken, damit sie das Ich um so leichter vergessen
kann. Der Fortschritt der Seele im geistlichen Leben zu einer immer gréfieren Ver-
einigung mit Gott hingt nach Julianas Ansicht weithin davon ab, dafi ‘ihre Auf-
merksamkeit mehr auf Gott als auf sich gerichtet ist. Es geht Juliana nicht nur um
die einzelne Seele und ihr Verhiltnis zu Gott, sondern um das Heil der ganzen
Menschheit. In langen Ausfithrungen sinnt sie iiber die Heilsgeschichte nach, {iber

Gottes ewige Ratschlissse, iiber die Einheit des Menschengeschlechtes in Adam und in
Jesus Christus. /

Obwohl Julianas Offenbarungen mit dem realistisch dargestellten Leiden Christi
beginnen, sind sie auf einen ungewGhnlich frohgemuten Ton gestimmt. Die Weite
ihrer Schau 1488t sie sogar die blutigsten Martern mit Freude betrachten, offenbart
die Passion doch die Liebe Gottes zu den Menschen. Die ,heimelige Liebe®, ,die
Heimeligkeit* Gottes ist das grundlegende Thema der Offenbarungen.Siebedeutet
die innig nahe Gegenwart Gottes, der liebend seine Geschépfe umfingt. ,Ich sah,
daB er uns alles ist, was fiir uns gut und behaglich ist. Er ist unsere Kleidung, die
aus Liebe uns umbhiillt, umschlingt und ganz umschlieRt aus zartlicher Liebe, auf dafl
er uns nie verlasse... Auch zeigte er mir ein kleines Ding, so grof} wie eine Haselnufi,
in der Fliche meiner Hand, und es war rund wie ein Ball. Ich blickte darauf mit
innerem Blick und dachte: ,Was mag das sein?” Und ich erhielt allgemein die Ant-
wort: ,Es ist alles, was geschaffen wurde.® In diesem kleinen Ding sah ich drei Eigen-
schaften. Die erste ist, dal Gott es schuf, die zweite ist, dafl Gott es liebt, die dritte,
daf Gott es erhilt... Er, der alles aus Liebe schuf, erhdlt es durch dieselbe Liebe,
und es wird unterhalten immerfort ohne Ende.“ Sie hort seine Stimme: ,Sieh! Ich
bin Gott. Sieh! Ich bin in allen Dingen. Sieh! Ich tue alle Dinge. Sieh! Ich nehme
niemals meine Hinde von meinen Werken fort und werde es auch nie tun, ohne
Ende. Sieh! Ich lenke alles zu dem Ziele, zu dem ich es von Ewigkeit her bestimmt
habe, durch dieselbe Macht, Weisheit und Liebe, durch die ich es erschuf. Wie sollte
da etwas fehlgehen?®

In immer neuen Anliufen sucht Juliana die Giite Gottes zu beschreiben: ,Die
Eigenschaften Gottes sind diese: Leben, Liebe und Licht. Im Leben ist wunderbare
Heimeligkeit, und in der Liebe ist freundliche Hoéflichkeit, und im Licht ist endlose
Gutheit. Diese Eigenschaften sind vereint in einer einzigen Giite ... Gott ist alles,
das gut ist, und die Gutheit, die jedes Ding hat, ist er.” Das Bewufitsein der aktiven



136 ‘ Gisbert Kranz

Gegenwart Gottes in den Geschopfen und in den Ereignissen sollte nach Julianas
Ansicht die Seele mit einem tiefen und unerschiitterlichen Gefiihl der Sicherheit, des
Friedens und der Freude erfiillen. Die Seherin hat keine Ruhe, bis sie mit diesem
Gott vereinigt ist, und betet: ,Gott, in deiner Giite, gib mir dich selbst! Denn du bist
mir genug, und ich mag nichts erbitten, das weniger ist . . . Nur in dir habe ich alles.“
Auf den Hohen des mystischen Gnadenlebens kann etwas von der ungeheuren
Freude gespiirt werden, die den Menschen angesichts dieser Vereinigung mit Gott
erfiillt. Doch der einfache Gléubige sieht und empfindet nichts davon, er weify es nur
im Glauoben, dafl er in Gott und Gott in ihm ist; und doch ist auch in ihm, wie
Juliana betont, diese Vereinigung eine lebensspendende Wirklichkeit. Das Schauen
und das Empfinden dieser Wirklichkeit sind hilfreich und niitzlich, aber nicht not-
wendig, da wir auch im Glauben allein dieses Leben enger Vereinigung mit Gott
leben kénnen.

Ebenso groBartig wie das Gottesbild ist Julianas Menschenbild. Die Menschenseele
ist eine unendliche Welt und ein wonnevolles Konigreich, sie ist Gottes eigentliche
und liebste Wohnung. ,Christus jubelt, dafl er unser Bruder ist.“ Gott freut sich an
seinem hdchsten Werk. ,Hatte die Heilige Dreifaltigkeit die Menschenseele irgend-
wie besser, schéner und edler erschaffen kénnen, als sie wirklich erschaffen warde, so
hitte sie an ihrer Erschaffung keine volle Freude haben kénnen. Gott will, dafl
unsere Herzen sich hoch itber die Tiefen der Erde und iiber alle eitlen Sorgen erheben
und in ihm jubeln.“ Auch der siindige Mensch wird von Gott geliebt. Er ist es wert,
dafl Christus aus Liebe den Tod fiir ihn leidet: ,Es ist mir eine Freude und Wonne
und endloses Wohlgefallen, dafl ich fiir dich die Passion erlitten habe. Die Men-
schen sind Gottes Freude: , Wir sind seine Wonne, wir sind sein Lohn, wir sind
seine Ehre, wir seine Krone.“ Gott sehnt sich danach, daf} die letzte Seele in seine
Seligkeit gelange, dafB} er sich mit ihr vereine. In der Menschenseele hat Gott »Sein
heimeligstes Heim und seine endlose Wohnung®. Juliana sagt sogar: ,Gott ist uns
niher als unsere eigene Seele. Er regiert uns und erhilt uns, er spendet uns Leben
und vereinigt uns mit sich, so daff wir ganz in Gott eintauchen und Gottes Leben
leben. ,Hochauf sollten wir jubeln dariiber, dafi Gott in unserer Seele wohnt, und
noch héher sollten wir jubeln dariiber, daf unsere Seele in Gott wohnt.*

Wie aber vertrigt sich diese freudige Zuversicht mit der Tatsache der Erbsiinde
und ihrer Folgen? Juliana war zu realistisch, um die Erfahrung der menschlichen
Schwiche und Bosheit zu itbersehen, und sie stand zu sehr im Glauben, om die Ge-
heimnisse der Siinde und der Verdammnis zu leugnen. Sie stellt selbst die Frage:
» Wie kann alles gut sein, wo doch die Siinde der Schépfung so grofien Schaden zuge-
fiigt hat?“ Christus antwortet, dafl Adams Siinde die grofite Siinde der Weltgeschichte
sei, dafl sie aber durch den Erléser mehr als gesithnt worden sei; wenn er schon den
grofiten Schaden in Ordnung gebracht habe, so zeige das, daB er auch alle kleineren
Schiiden in Ordnung bringen werde. Ihren Fragen und Zweifeln begegnet der Herr
mit der Erklirung: ,Ich kann alle Dinge gut machen, ich will alle Dinge gut machen,
und ich werde alle Dinge gut machen. Und du wirst es selbst sehen, dafl alle Dinge
gut sein werden.“ Die Passion Christi iiberwindet den bésen Feind, der zusehen
muf}, wie alle erwihlten Seelen ihm entgehen. Darin besteht seine ganze Qual.
»Bei dieser Erkenntnis lachte ich gewaltig, und das taten die bei mir Stehenden auch,



Englische Mystiker 137

und ihr Lachen machte mir Freude. Ich dachte, wenn meine Mitchristen gesehen
hétten, was ich sah, hitten sie alle mit mir gelacht ... Es geféllt Christus, wenn wir
lachen, zu unserem Trost und voll Freude in Gott, dafl der Feind iiberwunden ist.“

Wohl erkennt Juliana die ganze Furchtbarkeit der Stinde. ,Doch als mir Gott die
Siinde zeigte, sagte er: ,Alles wird gut werden‘.“ Julianas Optimismus wird also
auch durch die Erkenntnis der Stinde nicht gemindert. ,Gott zeigte mir, dafl ich
sindigen wiirde ... Dabei erfiillte mich eine leise Angst. Unser Herr aber ant-
wortete: ,Ich halte dich ganz sicher.” Dieses Wort wurde mit groflerer Liebe und
Sicherheit und geistiger Geborgenheit gesagt, als ich es ausdriicken kdnnte oder
dirrfte.“ Zugleich wurde der Seherin ,Geborgenheit auch fiir alle Mitchristen“ zuge-
sichert. ,Auch das offenbarte mir Gott: Siinde ist fiir den Menschen keine Schande,
sondern Ehre. Denn unter seinem Blick wurde mein Verstand zum Himmel erhoben,
und da erinnerte ich mich froh an David, Petrus, Paulus, Thomas von Indien und
Magdalena: Wie die Kirche auf Erden sie mit ihren Stinden kennt, und wie ihnen
das nicht zur Schande gereicht, sondern alles sich in Ehre wandelt . . . Siinde ist die
scharfste Geiflel, mit der eine erwéhlte Seele geziichtigt werden kann. Diese Geifiel
schldgt Mann und Frau, macht sie in ihren eigenen Augen hassenswert, und zwar so
sehr, dafl es thnen vorkommt, als seien sie nur mehr wert, in die Hélle zu versinken.
Wenn aber der Mensch, angerithrt vom Heiligen Geist, von Reue erfafit wird, wan-
delt sich seine Bitterkeit in Hoffnung auf Gottes Erbarmen. Dann fangen seine
Wunden an zu heilen, und seine Seele lebt auf, da sie sich dem Leben der Heiligen
Kirche zugewandt hat. Der Heilige Geist fithrt ihn zur Beichte, wo er freiwillig seine
Siinden enthiillt, nackt und wahrhaftig, in grofler Betriibnis und Beschimung dar-
tiber, dafl er das edle Bild Gottes verunstaltet hat.“ Durch die demiitige Reue, durch
die vom Beichtvater auferlegte Bufle und durch geduldig getragene Krankheiten und
Widerwirtigkeiten kann jede stindige Seele von der Siinde befreit und zur Seligkeit
und Heiligkeit gefiihrt werden. Die Stinden bleiben Gott nur noch als Narben der
- Ehre sichtbar, herrlichen Lohn wird der Bekehrte erhalten, ,,und so wird sich Schande
in Ehre und noch grofiere Freude verwandeln®.

»Unser giitiger Gott will nicht, dafl seine Diener verzweifeln, weil sie so oft oder
so schwer fallen, denn unser Fallen hindert ihn nicht daran, uns zu lieben.. Er ist
unser Hiiter und verteidigt uns méchtig gegen unsere Feinde. Durch unser Fallen
geben wir ihm um so mehr Gelegenheit, unserer Bedringnis zu Hilfe zu kommen.
Das ist eine hochste Freundschaft unseres giitigen Herrn, daf er uns so zirtlich um-
sorgt, wiahrend wir in Stinde sind. Uberdies beriihrt er uns tief innerlich und zeigt
uns unsere Siinde im siiflen Licht der Barmherzigkeit und Gnade. Wenn wir zer-
knirscht beten und uns von Herzen bessern wollen, ,dann zeigt sich unser giitiger
Herr der Seele ganz heiter und mit froher Miene, heifit sie freundlich willkommen,
als wire sie in Schmerzen und im Gefingnis gewesen, und spricht wonniglich: ,Mein
Liebster, ich bin froh, daf du zu mir gekommen bist. In all deinem Elend war ich
immer bei dir. Und nun siehst du meine Liebe, und wir sind selig vereint.‘

Julianas Lehre ist so kithn, daf} sie Miflverstindnissen ausgesetzt ist. Dem baut
die Seherin aber vor: ,Falls jedoch jemand wegen all dieses geistigen Trostes, von
.dem die Rede war, sich von Torheit verleiten 1ifit, zu sagen oder zu denken:
,Wenn das wahr ist, so wire es doch gut, zu siindigen, um dadurch gréferen Lohn zu



138 - Gisbert Kranz

erlangen’, oder der Siinde weniger Schuld beizumessen — so hiite dich vor dieser
Versuchung, denn ste ist wirklich falsch und kommt vom Feind ebenderselben Liebe,
die uns lehrt, dafl wir die Siinde nur aus Liebe hassen sollen. Ich bin sicher, je mehr
eine gutgeartete Seele die giitige Liebe unseres Herrn und Gottes erkennt, um so
abgeneigter ist sie zu siindigen und um so mehr schimt sie sich. Denn wenn alle
Qualen der Holle, des Fegfeuers und der Erde, Tod und andere Leiden, mir vor-
gelegt wiirden, und auf der anderen Seite die Siinde, ich wihlte lieber all diese Pein,
als dafl ich siindigte. Denn die Siinde ist so abscheulich und so hassenswert, daf} sie
mit keiner anderen Qual verglichen werden kann, die nicht selbst Siinde wire. An
anderer Stelle warnt Juliana: ,Hiiten wir uns davor, die Heimeligkeit Gottes so
gewissenlos aufzufassen, daff wir von der Héflichkeit (Gott gegeniiber) ablassen.*
Zweifelnde Angst lehnt sie als Siinde ab, nicht aber die ehrerbietige Furcht, die wir
Gott schulden. ,Leben und Ehrfurcht sind Schwestern . . . Sie kénnen nicht getrennt
werden, ... man kann keine chne die andere haben. Wer liebt, der fiirchtet auch,
mag er es auch nur wenig empfinden . .. Die Furcht, die uns eilig von allem Bésen
fort flichen und an unseres Herrn Brust sinken 14t wie das Kind an den Busen der
Mutter, im Bewufltsein unserer Schwiche und unserer Hilfsbediirftigkeit, im Be-
wulltsein seiner immerwihrenden Giite und seiner wonnevollen Liebe, ... diese
Furcht ist lieb, heilsam, gut und echt.©

Gemeint ist nicht die Furcht vor Hollenstrafe: ,Die Seele, welche die holde Gite
unseres Herrn Jesus betrachtet, haft nicht die Holle, sondern die Siinde ... Denn
der grofite Schmerz, den die Seele haben kann, ist, dafd sie sich durch die Siinde von
Gott abwendet.“ Es darf uns keine Furcht beherrschen, die unser Vertraunen auf Gott
mindert. Solche Angstlichkeit wire eine Versuchung, die unsern Fortschritt hindert.
Unsere Siinden sollen uns nicht in Verzweiflung fithren, sondern zur Selbsterkennt-
nis. Wir sind schwach und konnen ohne Gott nichts tun; doch Gott, die All-Liebe,
will ja unser Bestes. Wir sollen also uns ganz ihm iiberlassen, in vertrauender Liebe.
Wir denken viel zu sehr an das, was wir selbst tun miissen, anstatt auf Gott zu ver-
trauen. Das Verlangen nach Gewifiheit, alles Erforderliche getan zu haben, ist die
tiefste und verborgenste Wurzel der Selbstanhinglichkeit. Wir miissen Ungeduld,
Angst, Tragheit und resignierende Schwermut als Siinden erkennen und ebenso mei-
den wie andere Siinden. Ungeduld und Verzweiflung sind die beiden Krankheiten,
von denen Gott die Seele am liebsten geheilt sehen mochte. So sehr ist Juliana von
freudigem Vertrauven erfiillt, dafl sie in den schonen Kapiteln fiber das Gebetsleben
folgende Definition gibt: ,Gebet ist ein rechtes Verstehen jener Fiille der kiinftigen
Freude, mit Sehnsucht und festem Vertraunen.“ Ausdriicklich erklirt die Seherin von
Norwich von ihrem Buch: ,,Alles, was ich hier geschrieben habe, bedeutet einen Trost
gegen die Sinde.”

Sie schaut unsern Herrn, wie er in der Seele sitzt, und sie erkennt, daf} er immer
in der Seele bleiben will. Christus sagt ihr: ,Sei gewif}, es war kein Wahn, was du
heute gesehen hast. Nimm es auf im Glauben und halte dich daran, und du wirst
nicht iberwunden werden.“ Juliana fiigt hinzu: ,Dieser wahre Trost gilt anch fiir
alle meine Mitchristen. .. Das Wort wurde eindringlich und gewaltig gesprochen,
als Sicherheit und Trost gegen alle kommenden Heimsuchungen. Er sagte nicht: ,.Du
wirst nicht versucht werden; du wirst nicht bedriangt werden; du wirst nicht betriibt



Englische Mystiker 139

werden.’ Nein! Er sagte: ,Du wirst nicht iberwunden werden. Gott will, dafl wir
auf sein Wort achten und daR wir stark im Vertrauen seien in Wohl und Wehe.
Denn er liebt uns und hat Gefallen an uns, und so will er auch, daf wir ihn lieben
und Gefallen an ihm finden und ihm unerschiitterlich vertrauen. ,Und alles wird gut
werden!*“ An anderer Stelle fordert Juliana ihre Leser auf: ,Fliehen wir zu unserm
Herrn, und wir werden getrostet werden. Berithren wir ihn, und wir werden rein
gemacht werden. Hingen wir ihm an, und wir werden sicher sein und vor aller
Gefahr gefeit. Denn unser giitiger Herr will, daf§ wir uns bei ihm so heimelig fithlen,
wie unser Herz es nur denken oder unsere Seele verlangen kann.“ Das Buch schlieft
mit der eindringlichen Zusammenfassung: ,Von der Zeit meiner Schauung an
wiinschte ich oft zu wissen, was unser Herrn im Sinn hatte. Und mehr als fiinfzehn
Jahre spater erhielt ich auf mystische Weise folgende Antwort: ,Wolltest du wissen,
was dein Herr dabei im Sinn hatte? Wisse es wohl: Liebe hatte er im Sinn. Wer
zeigte es dir? Liebe. Was zeigte er dir? Liebe. Warum zeigte er sie dir? Aus Liebe.”

Man sollte meinen, Juliana von Norwich hitte kaum noch einen innigeren Aus-
druck fiir Gottes Liebe finden konnen als den der ,Heimeligkeit®. Und doch finden
ihre Ausfithrungen ihren Hohepunkt erst in den schénen und tiefen Worten iiber die
»Miitterlichkeit“ Gottes, die namentlich der zweiten Person der Dreifaltigkeit zu-
geschrieben wird. ,Christus, der jeden Menschen, der gerettet werden soll, in sich
birgt, ist der vollkommene Mensch. Ebenso ist Unsere Liebe Fran unsere Mutter, die
uns alle in sich birgt und in Christus gebiert. Denn sie, die Mutter unseres Erldsers,
ist Mutter aller, die in unserem Erléser gerettet werden sollen. Und unser Erléser ist
selbst unsere eigene Mutter, in der wir stindig getragen werden.“ Der Gedanke von
der Mutterschaft Gottes ist biblisch. Im Alten Testament vergleicht Gott sich mehr-
mals mit einer Mutter, um darzutun, wie grof} seine Liebe zu seinem Volk ist. So
heiflt es: ,Ich will dich trésten wie eine Mutter, die ihren Sohn liebkost* (Is 66, 13).
Und Christus vergleicht sich, um den miitterlichen Aspekt seiner Liebe anszudriicken,
mit der Henne, die ihre Kichlein unter ihre Fliigel sammelt (Mt 23, 37). Diese
Stellen fithrten den heiligen Anselm zu tiefsinnigen Spekulationen, und nach ihm
haben auch andere Mystiker die Andacht zu Christus unserer Mutter gepflegt, so
Marguérite d’Oyngt und Mechthild von Hackeborn. Im englischen Ancrene Riwle,
einem Handbuch fiir Reklusen aus dem 13. Jahrhundert, wurde Christus ebenfalls
mit einer Mutter verglichen. Auch bei christlichen Autoren der Neuzeit findet sich
der Gedanke, Gott berge wie eine Mutter liebend seine Kinder in seinem Schof}, z. B.
im 16. Jahrhundert bei Thomas More, im 17. Jahrhundert bei Paul Gerhard, im 18.
bei Tersteegen und im 19. Jahrhundert bei Therese von Lisieux®, Julianas Worte
iiber die Miitterlichkeit Gottes stehen also in einer langen Uberlieferungskette, und
doch wurde der Gedanke nirgendwo in solcher Fiille entwickelt wie bei der Seherin
von Norwich. Es seien aus den Kapiteln iiber Gottes Mutterschaft nur einige Stellen.
angefihrt:

»30 ist Jesus Christus, der durch das Gute das Bése itberwindet, unsere wahre
Mautter. Von ihm bekamen wir unser Sein. Denn dort liegt der Urgrund der Mutter-
schaft mit all der siiien Geborgenheit der Liebe, die immerwihrend daraus hervor-

8 Cf. G. Kranz, Europas christliche Literatur 1500—1960 (1961), S.-18, 103, 159, 335.



140 Gisbert Kranz

geht. Ebenso wahrhaft wie Gott unser Vater ist, so wahrhaft ist Gott auch unsere
Mutter.“ Das ist der Gott, der zur Seele spricht: ,Ich bin es, der dein Sehnen weckt.
Ich bin es, die ewige Erfilllung aller rechten Wiinsche.“ Jesus ist unsere wahre
Mutter: ,All die holde Wirksamkeit und alle siifie natiirliche Dienstleistung herz-
lieber Mutterschaft werden der zweiten Person zugeschrieben . .. Ich erkannte, daf
man die Mutterschaft Gottes auf dreierlei Weise betrachten kénne. Die erste griindet
sich auf die Erschaffung unserer Natur durch ihn; die zweite ist die Annahme unserer
Natur durch ihn, und hier beginnt die Mutterschaft der Gnade; die dritte ist die
Mutterschaft des Wirkens, und in ihr lebt ein fortwahrendes Sichergieflen dieser
Gnade in Linge und Breite und Hohe und Tiefe. Und alles ist eine Liebe . . . Eine
Mutter ndhrt ihr Kind mit der Milch ihrer Brust, doch unsere kostbare Mutter Jesus
gibt sich selbst uns zur Nahrung, und das tut er voll Giite und Zartheit durch das
Allerheiligste Sakrament . . . Das schéne, holde Wort ,Mutter® ist ja an sich schon so
liebreich, dafl es von niemand so ganz in Wahrheit gesagt werden kann als von
ihm ... Die besonderen Eigenschaften einer Mutter sind freundliche Liebe, Weisheit
und Einsicht, und so ist es gut. Obwohl unsere leibliche Geburt nur etwas Kleines,
Geringes und Einfaches ist im Hinblick auf unsere geistige Geburt, so ist es doch er,
der sie in den Geschopfen bewirkt, durch die sie geschieht... Und zu unserer
geistigen Geburt iibt er unvergleichlich groflere Behutsamkeit... Er erleuchtet
unsern Verstand. Er lenkt unsere Wege. Er erleichtert unser Gewissen. Er trostet
unsere Seele . .. Und wenn wir fallen, richtet er uns schnell wieder auf durch seinen
liebevollen Anruf und durch seine erbarmende Umarmung . .. Und doch 1ifit er es
zu, daf einige von uns, wie uns scheint, tiefer und schlimmer als je fallen ... Doch
es ist notwendig fiir uns, dafl wir fallen, und notwendig fiir uns, dafl wir das erken-
nen. Denn wenn wir nie fielen, wiifiten wir nicht, wie schwach und armselig wir von
uns aus sind, auch erfithren wir nicht vollig die wunderbare Liecbe unseres Schop-
fers ... Wir werden erkennen, daf§ wir trotz allem niemals aus seiner Liebe heraus-
gefallen sind ... Stark und wunderbar ist jene Liebe, die durch Fehltritte weder
zerbrechen kann noch wird. Dies ist der eine Gewinn. Ein anderer besteht in der
Erkenntnis unserer Niedrigkeit und in der Demut, die wir durch den Anblick unseres
Falles erlangen. Denn dadurch werden wir im Himmel hoch erhoben werden, was
ohne diese Demut nie geschehen wire . .. Eine Mutter mag zulassen, daf ihr Kind
zuweilen fillt und auf verschiedene Weise verletzt wird, zu seinem eigenen Gewinn.
Doch niemals wird sie in ihrer Liebe dulden, daBl ihr Kind auf irgendeine Weise in
Gefahr gerit. Und selbst wenn unsere irdische Mutter ihr Kind zugrunde gehen
lieRe, so wird doch Jesus, unsere himmlische Mutter, niemals zulassen, daf} wir, seine
Kinder, zugrunde gehen ... Manchmal freilich, wenn unser Sturz und unser Elend
uns offenbar werden, sind wir so veringstigt und iiber uns selbst so sehr beschamt,
dafl wir kaum wissen, wo wir uns verbergen sollen. Unsere giitige Mutter will aber
nicht, dal wir dann fortlaufen . . . Nein, er will, daff wir uns dann wie ein Kind ver-
halten: Wenn es sich verletzt hat oder Angst bekommt, liuft es, so schnell es kann,
zur Mutter um Hilfe.“

Audh die Kirche, die Christus selbst ist, bietet miitterliche Geborgenheit in ihrem
Glauben. ,Eine einzelne Person kann oftmals scheinbar zerbrochen werden, doch die
ganze Gemeinschaft der Heiligen Kirche ist nie zerbrochen worden und wird auch



Englische Mystiker 141

in Ewigkeit nicht zerbrochen werden. Deshalb ist es eine sichere, gute und gnaden-
bringende Sache, demiitig und fest zu wollen, mit unserer Mutter, der Heiligen
Kirche, die Jesus Christus ist, fest verbunden und geeint zu sein... Die milden,
giitigen Hinde unserer Mutter sind bereit, uns zu umsorgen. Denn er bt in all
diesem Wirken das Amt einer liebevollen Pflegerin, die nichts anderes zu tun hat,
als an das Heil ihres Kindes zu denken.“

Zu Juliana von Norwich kamen viele Menschen, die Rat in geistlichen Angelegen-
heiten winschten, als hitten sie gespiirt, dafl die Miitterlichkeit Christi und seiner
Kirche in dieser charismatischen Frau eine Verkérperung fand. Eine ihrer Besuche-
rinnen war Margery Kempe, eine verheiratete Dame aus Lynn, Mutter von vier-
zehn Kindern und Mystikerin, deren fromme Autobiographie 1934 entdeckt wurde?.
Durch ihr Buch wirkte Juliana von Norwich noch iiber ihren Tod hinaus.

Im 17. Jahrhundert veranstaltete der Benediktiner Serenus Cressy die erste
Druckausgabe ihrer Off enbarungen. Im 18. Jahrhundert fand Juliana die Aufmerk-
samkeit evangelischer Autoren wie Poiret und Tersteegen. Im 19. Jahrhundert,
wahrend der katholischen Erneuerung in England, wurde die Seherin von Norwich
neuentdeckt. Im 20. Jahrhundert erschienen Ubersetzungen ihrer Offenbarungen ins
Franzésische, Deutsche und Italienische, auflerdem acht verschiedene englische Aus-
gaben, von denen eine allein es auf 15 Auflagen brachte. T. S. Eliot zitiert sie in
seinen Vier Quartettens, I. F. Gérres beschiftigte sich eingehend mit dem Buch der
Juliana und fand, es verkiinde ,wie kein anderes die absolute Souveranitit des
Gottessieges tiber die Siinde“?.

7 Uber M. Kempe: cf. D. Knowles, The English Mystical Tradition (1961), S. 138
bis 150.

8 T.S. Eliot, Four Quartets 3(1952) p. 41, Zeile 2—4; ferner die letzten Zeilen der
Dichtung, S. 44.
- 91.F. Gérres, Zwischen den Zeiten (1960), S. 52. Uber Juliana von Norwich viele
weitere Abschnitte in diesem Tagebuch.





