LITTEURATURDBIEIZRTIUCGCHT

Die Frage nach der Mystik

Heute wie ehedem gehdrt es fast zum guten Ton, bevor man sich iiber Mystik
dufert, erst einmal die Schwierigkeiten der Begriffsbestimmung dieses so schwer zu
fassenden und dennoch so zentralen religiésen Phdnomens darzulegen. Ein Buch-
bericht aber darf diese heikle Aufgabe iibergehen, um an Hand der verschiedenen
Autoren aufzuzeigen, in welch bunter Vielfalt diese Urduflerung der Frommigkeit
auch dem Menschen unserer Zeit entgegentritt.

1. Mystik bedeutet keineswegs nur etwas, was sich im stillen Herzenskimmerlein
oder in der abgelegenen Zelle eines Kartduserpriorats vollzieht, sondern hat oft
genug ins Geschehen des Tages, bis in die grofle und kleine Politik, hineingewirkt.
Eine Zeit, in der dieses Incinander-Wirken von ,Religion und Politik“ (A. Huxley
iiber Pére Joseph) mit den Hinden zu greifen ist, war das ,Grand Siécle“, die grofie
Zeit der franzosischen Spiritualitat, das 17. Jh. Einer seiner aufschlufireichsten
Episoden hat L. Cognet, Professor am Institut Catholique, schon vor einiger
Zeit eine Studie gewidmet!, Es handelt sich bei dieser ,Abenddimmerung fiir die
Mystiker“, wie man den Titel wiedergeben muff, um den Streit zwischen Fénelon,
dem Erzbischof von Cambrai, und dem groflen Kanzelredner, Bischof Boussuet. Der
Anlafl dieses Streites war Madame Guyon mit ihrer schwirmerischen Lehre von
dem ,passiven® Weg zu Gott, von dem ,nackten Glauben®, von der mystischen
Reinigung, von der ,faktischen Unsiindlichkeit“, die ein Mensch erreichen kann,
usw. Cognet zeigt eindrucksvoll die Verwurzelung dieser Ideen in der deutschen und
spanischen Mystik auf. In charismatischen Zwiegesprachen, deren Hobepunkt ein
schweigendes Beieinandersein war, gewann Madame Guyon eine grofle Zahl von
»Bekehrten® fiir ihre Spiritualitit. Auch Fénelon lief sich von ihr beeindrucken,
wenn er sich auch eine selbstindige Spiritualitit formte. Die ,Lehre vom totalen
Kindsein“ wurde bei ihm von allen Sentimentalititen gereinigt: ,I’amour pur®,
unter welchem Namen seine Lehre bekannt wurde, bedeutet ,eine Liebe, die liebt
ohne zu spiiren, wie der reine Glaube glaubt ohne zu sehen“. Jede Selbstlicbe, alles
Schauen auf anderesTals Gott mufite auf dieser hohen Stufe, die de Guibert
Semiquietismus nennt, entfallen. Neben Fénelon ,bekehrte® Madame Guyon auch
einige Kreise des Hofes; die zuerst von Ludwig XIV. nur heimlich zur Frau gefiihrte
Marquise de Maintenon gehérte eine Zeitlang dazu. Mit dem Sich-Herauslésen aus
diesem Kreis versuchte sie mit allen Machtmitteln, die der Gemahlin des Sonnen-
konigs zu Verfiigung standen, immer stirker, Madame Guyon der Irrgliubigkeit
des Quietismus zu iiberfithren, Sie zog auch Bischof Bossuet, der diesen Fragen villig
verstindnislos gegeniiberstand und deshalb anfinglich auf Betreiben seines Freun-
des Fénelon die Schriften der Madame begiinstigt hatte, auf ihre Seite. Das beriihmte
Gesprich zu Issy formulierte unter Leitung Bossuets 34 Artikel gegen Madame
Guyon. In seiner ,Instruction pastorale sur les états de l'oraison“ verteidigte Bos-
suet diese Verurteilung. Zur gleichen Zeit arbeitete Fénelon an einer Rechtfertigung

1 Louis Cognet: Crépuscule des Mystiques. Le conflit Fénelon-Bossuet. Tournai,
Desclée (1958). 398 S.



146 Literaturbericht

der Angeklagten. Diese Entwicklung, die zum volligen Bruch zwischen den beiden
groﬁen Bisch6fen und zur romischen Verurteilung Fénelons fiihrte, beschreibt Cognet
in seiner Studie; eine Darstellung der Weiterentwicklung aus seiner Feder liegt jetzt
im Dictionnaire de Spiritualité2 vor.

Wie schon diese kurzen Andeutungen, die Cognet mit vielen ausfiihrlichen Zitaten
aus den Schriften der mitspielenden Personen belegt, zeigen, ist hier ein fast unauf-
léslicher Knoten gekniipft, von echter geistlicher Erfahrung und pathologischer
Uberspanntheit, von Unverstindnis und Fanatismus, von diplomatischem Rinke-
spiel und kirchenpolitischen Intrigen, von persénlicher Sympathie und staatspoliti-
scher Raison. Die Welt, die der Profanhistoriker betrachtet, ist keineswegs unab-
héingig von solchen spirituellen Bewegungen, sondern ist damals wie heute — wenn
auch in anderer Weise — stirker von ihnen beeinfluflt, als man wahrhaben will.

2. Diesen spirituellen Hintergrund eines Geschehens von grofiter geschichtlicher
Tragweite, der Trennung Byzanz’ von Rom mochte VI. Lossky herausarbei-
tens. Seine These ist, dafl vielleicht in den groflen Dogmen kein grofier Unterschied
von Ost und West zu finden ist, dafl aber die verschiedene Akzentsetzung in den
dogmatischen Formulierungen eine tiefgehende Verschiedenheit der Spiritualitit zur
Grundlage hat. Und diese Verschiedenheit bestehe darin, dafl die Ostkirche im
Gegensatz zur romischen Kirche keine Trennung von Spiritualitit und Dogma, von
Mystik und Theologie, von liturgischem Geschehen und privatem Gebet kenne.
Lossky setzt die Trennung der beiden Kirchen dort an, wo im lateinischen Westen
die Theologie zu einer selbsténdigen Wissenschaft wurde und wo deshalb die Spi-
ritualitdt ihren eigenen Weg ging. Der Osten wahrte die Einheit, und einer der
Griinde fiir seine ,mystische Theologie“ ist nach Lossky das Wissen darum, daf}
man Gott nur ,apophatisch“, auf dem Wege der Verneinung, begegnen darf. ,Apo-
phatismus heif}t aber nicht Agnostizismus, d. h. Verzicht auf Gotteserkenntnis iiber-
haupt, sondern besagt eben nur so viel, dall wahre Gotteserkenntnis immer auf
einem Weg vor sich geht, dessen eigentliches Ziel nicht die Erkenntnis, sondern die
Vereinung, die Vergottlichung ist. Sie wird daher niemals abstrakte Theologie
sein, die mit Begriffen operiert, sondern kontemplative Theologie, die den Geist zu
Wirklichkeiten erhebt, die das Erkennen iibersteigen. Diese ,knieende Theologie®
wird dann in neun weiteren und einem zusammenfassenden Schluflkapitel entfaltet.
Manchmal schien uns, trotz der gegenteiligen Behauptung Losskys, eher eine andere
Blickweise als ein Sachunterschied vorzuliegen, so z. B. auch bei der wichtigen Lehre
iiber die ,ungeschaffenen Energien®; manchmal fallt der Verfasser selbst in einen
abstrakten Scholastizismus, wie z. B. in der Relationslehre, in der Lehre von Natur
und Person; manchmal urteilt er zu hart iiber die westliche Theologie — der Her-
ausgeber weist gelegentlich auf kleine Unstimmigkeiten hin — oder auch zu hart
gegeniiber einem Theologen — man kann kaum Origenes scharf ablehnen und zu-
gleich Gregor v. Nyssa und Evagrius Ponticus auf das Podest von Kirchenlehrern
erheben —; aber es bleibt bei allem doch ein schwerwiegender Rest fiir den west-
lichen Theologen: Ist seine logische, niichtern-abstrakte Methode des Theologisie-
rens, die oftmals mehr einem Fachgesprich als einer Gottesgelehrsamkeit glich, nicht
vielleicht doch mehr als nur eine bestimmte Methode? Ist sie nicht vielleicht doch
Ausdruck einer religiésen Haltung? Ist es wirklich erlaubt, das existentielle Ergrif-

* Dictionnaire de Spiritualité, Fasc. XXXIII—XXXIV, 151—170.
3 Viadimir Lossky: Die mystische Theologie der morgenlindischen Kirche (Geist und
Leben der Ostkirche, Bd. 1). Graz - Wien - Kéln, Styria (1961). 818 S., Ln. DM 19,80.



Literaturbericht 147

fensein aus der Theologie auszuklammern? Lossky sagt nein und versucht zu zeigen,
dafl in einer echten, d. h. mystischen Theologie von Anfang an der Mensch in seiner
Ganzheit mitdenken und mitlieben mufl.

Wir brauchen hier nur auf die immer lauter werdenden Rufe nach einer spirituel-
len Theologie, die innerlich mit einer theologischen Spiritualitit verbunden ist,
hinzuweisen. Dafl damit nicht nur ein innerkatholisches, sondern ein 6kumenisches
Anliegen von zentraler Bedeutung aufgegriffen wird, hat Lossky auf jeden Fall
gezeigt.

3. Auf eine vollig andere Art und Weise sucht der wihrend der Nazizeit von
Berlin nach England und USA emigrierte Religionsphilosoph David Baum -
gardt ,Mystik und Wissenschaft“¢ zu harmonisieren. Er kimpft gegen die Fehl-
deutungen, die mystisches Erkennen und Sprechen aus den Bereichen echter Wirk-
lichkeitsbewdltigung ausklammern wollen. Mystik sei zwar nicht mit mathematischen
und naturwissenschaftlichen Methoden zu fassen, aber sie sei doch eine genuine,
unaufgebbare Art, der Welt und dem Géttlichen zu begegnen und diese Begegnung
reflex darzustellen. Im Gegensatz zur ,exakten® Wissenschaft spiele das Gefiihl
hierbei eine entscheidende Rolle, man stehe der Welt ,nicht auseinanderlegend,
rational und diskursiv, sondern synthetisch und intuitiv“ gegeniiber, man strebe nach
einer volligen, bewufit vollzogenen Einheit von Erkenntnissubjekt und Erkenntnis-
objekt® und konne den Reichtum des Geschauten und Erlebten nur antithetisch,
paradox oder in symbolischer Bildersprache zum Ausdruck bringen. Deshalb sei es
ebenso falsch, die mystische Erkenntnis als Phantasterei abzulehnen, wie zu ver-
suchen, ihre Inhalte auf eine ,exakte“ wissenschaftliche Formel zu bringen. Wir
haben es eben mit zwei Erkenntnisweisen, oder besser, Weisen der Weltbewiltigung
zu tun, beide wirklichkeitsbezogen und beide wirklichkeits-aussprechend. Aber beide
stehen, wie Baumgardt zu betonen scheint, nebeneinander und finden eigentlich nur
in dem einen, rational erkennenden und mystisch erfiihlenden Subjekt ihre Einheit.

Man kénnte ohne viel Mithe auf die Bruchstellen dieser Konzeption hinweisen,
die im Licht der christlichen Mystik und christlichen Theologie sichtbar werden.
Allzu deutlich spiirt man ihre Herkunft vom kantischen Auseinanderreiffen der
Wirklichkeit in die Welt der reinen und die der praktischen Vernunft. Aber Baum-
gardt hat sich doch ganz bewufit auf den Weg zur Einheit des Welthildes gemacht,
und um dieses seines Zieles willen sind wir froh iber dieses Buch. In dessen drei
zentralen Kapiteln wird der moderne Mensch zu einem echten Miterleben mit den
Aussagen der groflen Mystik gefithrt. Die souverine Literaturbeherrschung und ein
starkes Einfiihlungsvermégen lassen einen die etwas zu stark religionsphilosophisch
klingenden Ausfithrungen des Einleitungskapitels schnell vergessen. Das religi6se
Bewufltsein des Autors zeigt sich schon in der Auswahl seiner Zeugen. Fiir die Mystik
der Innerlichkeit stehen zur Hauptsache: Philo, Augustin, Bernhard v. Clairvaux,
Mechthild v. Magdeburg, Meister Eckhart, Ramon Lull, Jan Ruysbroek und Juan de
la Cruz; fiir die Naturmystik: Dionysius Areopagita, die Kabbala, Franz von Assisi,
Hildegard von Bingen und Paracelsus; und fiir die Gesdhichtsmystik: Joachim von
Floris, Heinrich Seuse (wegen seiner ,Autobiographie“) und Sebastian Frank. So
anfechtbar die Auswahl, so befremdend gelegentlich die Zuteilung (z. B. Dionysius
zur Naturmystik) und so iibertrieben scharf die Dreiteilung sein mag, so tief und
echt ist das Verstandnis, das uns aus den Zeilen des Verfassers entgegenleuchtet. Es

¢ David Baumgardt: Mystik und Wissenschafl. Ikr Ort im abendlindischen Denken.
Witten, Luther-Verlag 1963. 120 S., Pappbd. DM 18,—.



148 Literaturbericht

ist doch auf den ersten Blick schon bemerkenswert, daf wir es eigentlich nur mit
offenbarungsglaubigen ,Mystikern® zu tun haben.

Die religionsphilosophische Herkunft des Verfassers kann dem Christen den Blick
fiir nene Aspekte eréffnen und kann manchem andern, dem bisher der Zugang zur
»~Mystik“ versperrt war, einen Weg zur Spiritualitdt und zur Mystik bahnen. Viel-
leicht ist sogar die Trennung von Naturwissenschaft und Mystik ehrlicher als manche
Harmonisierungsversuche, die nur im Oberflichigen ansetzen.

4. Gerade dasjenige, das wir uns in Baumgardts Buch als krénenden Abschluf}
gewiinscht hitten, stellt der englische Orientalist R. C. Zaehner in seinem Buch
tiber ,Mystik, religios und profan“s mit grofler (vielleicht iibertriebener) Eindring-
lichkeit dar: die personale Begegnung des Menschen mit dem personalen Gott, die
jede echte Mystik von allen Mystizismen unterscheidet.

Sein Ausgangspunkt ist ein Buch des beriithmten Literaten Aldous Huxley
iber ,Die Pforten der Wahrnehmung®, worin dieser seine Erfahrungen unter dem
EinflufR des Rauschgifts Meskalin schildert: bei gleichbleibender geistiger Kraft
intensivierte sich die sinnliche Wahrnehmung; Zeit und Raum spielten kaum eine
Rolle, aber das flichenhafte Leuchten, die Farben, das Impressionistische der Wahr-
nehmung erwuchs zu einem ungeheuren Gliicksgefithl; zur gleichen Zeit erlahmte
der Wille, wurde inaktiv, da ja diese Wahrnehmungen das Eigentliche und Bessere
zu sein schienen. Das eigene Ich, Arm, Bein, Korper schien getrennt vom Bewufitsein
zu sein; das Selbst war belanglos geworden und Huxley fiihlte sich ebenso wie mit
sich selbst mit den Dingen draufien identisch; diese Gegenstinde drauflen aber, ein
ein Stuhl oder ein Stiick Natur beschreibt er als erfiillt mit Sein, mit ,Istichkeit®
(ein Wort Meister Eckharts). Das ganze Erleben aber wird von Huxley mit dem-
gleichgesetzt, was die christlichen Mystiker und Theologen die Visio Beatifica
nennen. Und dies ist die These, gegen die der 1946 konvertierte Oxforder Professor
Zacehner sein Buch geschrieben hat.

Er stellte eine Untersuchung iiber die verschiedensten Arten von dem an, was
gemeinhin unter dem Namen ,Mystik“ lauft, und zeigt fundamentale, phinomeno-
logische Unterschiede daran auf. Material bieten ihm neben mehreren Experimenten
mit Rauschgift (auch er selbst nahm einmal Meskalin, erlebte aber dabei etwas ande-
res als Huxley) Aufzeichnungen von Menschen im manischen Zustand ihrer Geistes-
krankheit, dichterische Erfahrungen von Rimbaud und Proust, Analysen aus der
Schule C. G. Jungs, das reiche indische Schrifttum und die Berichte mohammeda-
nischer Mystiker. Hinzukommen noch mannigfache andere ,Mystiker®, von den
Deutschen besonders M. Eckhart und Seuse. An Hand dieses iiberwiegend nicht-
christlichen Materials kann Zaehner drei fundamentale, voneinander getrennte,
wenn auch vielleicht aufeinander aufbanende Auflerungen der ,Mystik“ unterschei-
den: a) Die Naturmystik, zu der die Erlebnisse Huxleys ebenso gehoren wie die
dichterischen Auflerungen. In ihren verschiedensten Formen wird sie als Pan-en-
henismus, als All-Eins-Fithlen gekennzeichnet, in der das Ich anfgeht im Schwingen
der kosmischen Welt. b) Die monistische Mystik, die umgekehrt asketisch-konzen-
triert auf sich selbst zuriickgeht, und im tiefsten Grund des Selbst dessen ewige
Geltung und damit dessen Identitit mit dem Gottlichen erfahren will. ¢) Die
theistische Mystik, die Zachner bei vielen Arabern findet. Auch hier kennt man die

8 R.C.Zaehner: Mystik religiés und profan. Eine Untersuchung iiber verschiedene
Arten von aufernatiirlicher Erfahrung. Stuttgart, Ernst Klett Verlag. (Titel der Original-
ausgabe: ,Mysticism, Sacred and Profane”. Oxford 1957.) 316 S., Ln. DM 28,50.



Literaturbericht 149

asketische Entleerung des eigenen Bewufltseins; aber diese Leere ist nicht das Ziel
der eigenen Ewigkeit, sondern der Weg zur Begegnung mit Gott, der sich in dieses
weitgedffnete Bewuflisein des Menschen hinabneigt. Nur in dieser Mystik gibt es
im wahren Sinne eine Liebe, nur hier gibt es personale Werte, nur hier findet sich
ein Immer-tieferes-Eindringen in die Abgriinde Gottes; bei der monistischen Iden-
tifikation des eigenen Ich mit Gott mufl jede weitere Dynamik und jedes weitere
Streben aufhéren.

Auch an diese reichbelegte und kritisch durchgearbeltete Arbeit mochte man weitere
Fragen richten: Steht nicht die Psychologie za sehr im Vordergrund gegeniiber der
Dogmatik und der Begegnung mit dem Menschgewordenen in Schrift und Sakrament
(z. B. soll der Limbus in etwa der ersten mystischen Stufe des Pan-en-henismus ent-
sprechen)? Ist der Typus des Mystikers nicht doch zu einseitig vom intellektuellen
Schaunen her beurteilt? Aber wahrscheinlich gibt es auf solche Fragen niemals eine
letzte Antwort! Die Mystik ist zu reich in ihren Erscheinungsformen und zu existen-
tiell und personal auf denjenigen zugeschnitten, dem sie geschenkt wird, als daf sie
sich in ein eindeuntiges klares Schema einordnen lieRe. Aber eines hat Zaehner vor-
nehm (er dankt Huxley fiir die Erlaubnis, ihn so reich zitieren zu diirfen) und ent-
schieden (er lehnt dessen Schlufifolgerungen schirfstens ab) herausgearbeitet: auch
psychologisch gibt es einen eindeutigen Unterschied zwischen dem All-eins-erleben,
das die Droge, die dichterische Inspiration, die Euphorie des Wahnsinns nsw. schen-
ken, den monistischen Selbst-Vergottungs-Erfahrungen, die im Leerwerden des
Bewufitseins gipfeln, und der theistischen Mystik, der Begegnung des Menschen mit
Gott.

5. Bewufit auf eine ganzheitliche Erfassung und anthropologische Einordnung der
Mystik ist unser nichstes Buch ausgerichtet®. Die drei Bereiche: des menschlichen
Sprechens, der soziologischen Verflechtungen und der mystischen Gotterfahrung
stehen nur in einer oberflichlichen, nominalistischen Anthropologie nebeneinander,
fiir die vom Verfasser angezielte ,Pneumatische Anthropologie® bilden sie jedoch
die Vieleinheit des menschlichen Daseins.

Weitaus am besten gelungen scheint uns der erste Teil des Buches iiber die Spra-
che. Hier hat die Auseinandersetzung mit dem Nominalismus ihren genuinen Ort.
Sprache ist nicht nachtriglich zum Menschsein hinzugefiigt, sondern ist gleichzeitig
mit Person und Geist; sie wird von unserm Denken nicht nur benutzt, wie man ein
‘Werkzeug in der Hand hilt, sondern vom sprechenden Menschen stilistisch und auch
weltanschaulich bis in ihre grammatikalischen Regeln geformt. Umgekehrt ist sie als
Muttersprache ein vorgegebener Sinnraum, in der sich der Mensch hineinstellt und
in dem er — und nur so — Verbindung mit den Dingen aufnimmt. Wortung der
Dinge und Personwerden sind eine untrennbare Einheit, in der der Mensch zugleich
sich selbst findet, wie er sich auch im Sinnraum der Sprache und der Gemeinschaft
vorfindet. Ja, das Du des Angesprochenen ist in seiner Ur-Meinung und im letzten
Erfillungssion immer und zuerst das unendliche Du Gottes, in das man sich ver-
traunensvoll hineinfliichtet, weil man ganz von ihm abhingt und in der Tiefe des
Sprechens diese Abhingigkeit erfahrt.

Weniger gut scheint uns der zweite Teil des Buches, in dem der Autor gegen eine
atomisierende Soziologie Gemeinschaft und Person zugleich betonen mdchte.

~81Ivog H6llhuber: Spracke — Gesellschaft — Mystik. Prolegomena zu einer pneu-
matischen Anthropologie. Minchen/Basel, Ernst Reinhardt Verlag 1968. 888 S., Ln. DM 82,—.



150 Literaturbericht

Der dritte Teil stellt dann die Schwichen des im Grunde das Rechte wollenden
Buches am deutlichsten bloff. Rein formal stort die Fulle der Autoren, deren Aus-
sagen nicht immer in notwendiger Proportion zum Fortgang der Gedanken stehen
(es heifit einfach: Hierher gehort. .. Es sei hingewiesen ... Dazu kommt... Man
vergleiche daraufhin ... Man hére...); noch mehr aber storen die Superlative, mit
denen die Autoren bedacht werden: kopernikanisch, beriihmt, Rufender in der Wiiste
unserer Tage, Grundlegende Umbriiche, last but not least, unumstrittener Meister.
Manchmal wird das Buch durch seinen prophetischen Ton direkt unglaubwiirdig,
und man fragt sich, ob hier nicht einfach das Ressentiment gegen die oftmals
angeklagte ,Kathederwissenschaft spricht. Auch sachlich bleibt ein Unbehagen
zuriick. Wenn z. B. der Verfasser betont, dafl hier nicht ein Abc der Mystik gebracht
werden kann, sondern daff der Leser neben Meister Eckehart (sic!) zumindest die
Hauptwerke der spanischen Mystiker... gelesen haben mufi (wobei man etwas
erstaunt ist, dafl keiner von den fithrenden Eckhartforschern der Nachkriegszeit
genannt wird und dafl Meister Eckhart selbst nur aus zweiten Quellen zitiert zu wer-
den scheint), oder wenn der Molinismus mehrmals mit seinem Gegenbild, den
quietistischen Lehren des Michael Molinos verwechselt wird, dann kann man der
vielen gesunden Ansichten des Buches nicht recht froh werden.

Aber wie gesagt, die Intention des Verfassers, die Zuriickweisung der parapsycho-
logischen Deutung und der religionspsychologischen Nivellierung sowie die Beto-
nung des theistischen und des ,aktiven“ Elements der Mystik sind durchaus zu
bejahen. Und wenn wir erfahren hitten (statt nur die These zu héren, daf es so sei),
wie das Sprechen des Menschen und die gesellschaftliche Natur des ,animal sociale®
mit der Mystik eine Einheit bilden, dann hitte das Buch einen echten Beitrag zur
modernen christlichen Spiritualitit geliefert. So aber ist es unserer Meinung nach
doch nur eine, wegen der vielen Zitate im deutschen Raum weniger bekannter
Autoren und wegen der vielen guten Einsichten des Verfassers anregende Lektiire,
deren oft theatralische Sprache einem immer wieder von neuem das Lesen vergillt.

6. Auch die Arbeit des Dominikaners Udo Nix7? greift das Verhiltnis von
Mystik und Sprache auf. Sicher konnte er fiir seine Studie kaum ein besseres Unter-
suchungsmaterial finden als das deutsche Schrifttum M. Eckharts. So sind auch die
allgemeinen Prinzipien, die in einer langen Einleitung dieser bei Prof. Weisgerber
entstandenen Arbeit dargelegt werden, durchaus wertvoll. Fiir unser Thema konnen
wir ein Doppeltes daraus festhalten: ,Die These von der Sprachfeindlichkeit der
Mystik ist nicht zutreffend. Die christlichen Mystiker haben die Sprache als ein not-
wendiges Mittel angesehen, dies sowohl fir die mystische Spekulation wie auch um
mystisches Sein und Erleben anderen Menschen wiedergeben zu konnen.“ Zum
andern wird die Abhingigkeit des mystischen Denkens und auch des Erlebens von
dem Sinnraum der Muttersprache betont, in den der Mystiker hineingestellt ist.

Aber die Vertiefung dieser Thesen und mehr noch die konkrete Ausfithrung
befriedigen nicht ganz. Der Verweis auf K. Rahners ,Horer des Wortes“ und auf
dessen Versuch der ,Einordnung der Mystik in die Theologie (iibrigens ohne
Autorenangabe aus H. Fischer, Eckhart-Festschrift, 1960, 56, Anm. 225 entnommen)
hétte doch bei einem theologisch vorgebildeten Autor Anlafl geben miissen, sich iiber
die Geltung der Rahnerschen These von ,Geist in Welt“ fiir die Mystik, die nach
A. Magers Auffassung von Mystik bestritten werden miifite, Gedanken zu machen.

?* Udo Nix: Der mystische Wortschatz Meister Eckharts im Lichte der energetischen
Sprachbetrachtung. Diisseldorf, Pidagogischer Verlag Schwann (1963). 182 S., Ln. DM 26,—.



Literaturbericht 151

Statt an dieser Stelle auf die konkreten Ausfihrungen iiber M. Eckhart einzu-
gehen (was wir getrost den Eckhart-Spezialisten {iberlassen konnen), méoge es genii-
gen, eine doppelte Frage anzumelden. Kann man wirklich Eckhart einfachhin als
einen ,Mystiker® im Sinne der modernen Spiritualitit bezeichnen? Ehe man die
Frage nach dem stellt, was er personlich erfahren hat, miifite zuerst untersucht wer-
den, was er seiner Spekulationskraft und seinem Willen zum spirituellen-theolo-
gischen System verdankt, was er aus der Tradition nimmt und was ihm sein
Theologie-Studium mit der Methode der ,mystischen® Schrift-Exegese geschenkt
hat. Ob man dann noch zu der kithnen Annahme kidme, dafl Eckhart nicht nur ,das
mystische Wortgut allein der Spekulation oder seiner Predigt willen erweitert"
habe, sondern in die Zukunft schaute und bewuflt ,spateren Generationen durch
seine Sprachschopfungen den Weg zu Gott eben wollte” (94), mochten wir
bezweifeln,

Eng damit zusammen héingt die zweite Frage: Kann man vom lateinischen Eckhart
einfach abstrahieren, nachdem man in der Einleitung gesagt hat, dafl auch das Latein
auf Eckharts deutschen Wortschatz einen Einflufl ausgeiibt habe? Sicherlich haben
manche Forscher die Bedeutung des Deutschen im Denken Eckharts zu gering ein-
geschitzt, aber wenn man nun umgekehrt die Behauptung wagt, dafl die 28 Satze
M. Eckharts wohl nur deshalb verurteilt worden seien, weil man sie ins Latein tiber-
setzte, statt sie aus dem deutschen Sprachgefiihl zu verstehen, miifite man dies genau
beweisen; man miifite zeigen, dafl das lebendige Mittellatein und nicht nur das
Latein des hl. Thomas (dessen System sicher nicht so unberiihrt von Eckhart iiber-
nommen wurde, wie Nix mit W. Bange glaubt, 56) keine Briicke bildet zum Eckhart-
schen Deutsch (vgl. die Hymnen- und Gebets-Literatur, z. B. die unter dem Namen
Anselm iiberlieferten Meditationen), man miifite zeigen, dafl der Einfluf} der jiidisch-
arabischen Religionsphilosophie, der ps.dionysischen Spekulationen usw. in den
strittigen Punkten nicht erklire, was zu erkliren ist, man miifite zeigen, dafl die 28
Sitze keinen systematischen Ort in der Theologie der lateinischen Schriften Edcharts
haben. Aber nichts dergleichen geschicht. So soll z. B. der verurteilte Satz von der
Gottesgeburt im Herzen des Menschen seine typische , Ubersetzungsschwierigkeit im
Wort ,generat’® (115) haben und deshalb im Deutschen orthodox, im Lateinischen
haeretisch klingen; mit keinem Worte wird aber erwidhnt, welch lange christliche
und lateinische Vergangenheit die Lehre von der Gottesgeburt im Herzen des Men-
schen hat. Ahnliche Beispiele liefen sich hiaufen.

Gewif} gibt es bei Eckhart eine Neuformung der Tradition; gewifl spielt die
sprachliche Leistung des Thiiringers dabei eine grofle Rolle. Aber um seine Eigen-
leistung zu erarbeiten, miilte man zuerst klarstellen, was er aus der Tradition {iber-
nahm; und um den Einflu der deutschen Sprache in seinem Denken freizulegen,
miifite erst abgestrichen werden, was anderswoher erklirt werden kann und muf}. So
aber kann das in seiner Intention so sympathische Buch die von ihm erwedkten
Anspriiche kaum befriedigen.

7. Eine echte Freude dagegen bereitet ein von J. Da gens herausgegebener
Sammelband, der die drei Deutschen, Eckhart, Tauler und Seuse in den Mittelpunkt
der Untersuchungen stellt und an dem sich neben fiinf deutschsprachigen Autoren
elf franzésische Forscher beteiligens.

8 La Mystique Rhénane. Colloque de Strasbourg 16 — 19 mai 1961. Travaux du Centre
d’Etudes supérieures spécialisé d’Histoire des Religions de Strasbourg. Paris, Presses Univer-
sitaires de France 1963. 292 S., brosch.



152 Literaturbericht

Die oben angeschnittene Frage nach dem Sinn der Bezeichnung ,Mystiker” behan-
delt H. Fischer? Er zeigt sehr klar, dafl die ,Mystik“ Eckharts ohne Riickgriff
auf seine exegetische Methode, den ,mystischen Sinn® aus der Heiligen Schrift her-
auszuheben, nicht verstanden werden kann. Ahnliches sagt iibrigens J.-A. Bizet
von Taulert®: ,Einer der Schliissel fiir die Mystik Taulers besteht in der Methode,
die Heilige Schrift anagogisch auf das Leben der gerechtfertigten Seele anzuwenden®;
und selbst Tauler beschreibt, wenn man von den Impulsen aus der Theologie absieht,
mehr das Leer-Werden des Menschen als die positive Seite des Erfiillt-Werden vom
Geist Gottes. Auch der Aufsatz von K. Weiss!! beschiftigt sich mit der Schrift-
auslegung Eckharts und zeigt den grofien Einflufl der jiidischen Religionsphilosophie
auf dessen Arbeitsmethode, die in ,grandioser Fint6nigkeit* ,alles, was Eckhart
gelehrt und geschrieben hat, unter die Schriftexegese® subsumiert.

Auf das Problem der Sprache gehen drei Aufsitze ein. Cl. Champollion!? exempli-
fiziert an zentralen Begriffen Taulers, dafl man vielleicht nicht philologisch Wort
fiir Wort zeigen kann, aus welcher Tradition die Begriffe stammen, daf sie aber
doch (und Analoges ist von Eckhart zu sagen) bei genauer Untersuchung die Atmo-
sphire des Neuplatonismus freigeben. Auch der neue Stellenwert, den die Worte im
Deutschen bekommen, wird von der Autorin nicht ibersehen. Con ga r13 beschif-
tigt sich ausdriicklich mit der geistlichen und mit der theologischen Sprache. Er méchte
zeigen, daf} das spirituelle Wort andern Gesetzen gehorcht als der Begriff der Theo-
logie. Der geistliche Schriftsteller mochte weniger eine abgewogene Definition des
Objekts als die blutvolle personliche Erfahrung zu Wort bringen. In der Begegnung
mit Gott, dem ganz Andern, fithlt sich der Mensch als ,Nichts*. ,Man braucht nicht
erst Luther abzuwarten, um solche Akzentsetzungen zu verstehen; zehn Jahrhunderte
vor ihm sind voll von dhnlichen Worten® (17—18; vgl. dazu, wie Nix solche Aus-
driicke ohne weitere Differenzierung anf den neuen Sprachzugriff des deutschen Eck-
hart zuriickfiihrt). In diesem spirituellen Denken ist Luthers ,zutiefst authentischer
Ausgangspunkt zu suchen; sein erster Ansatz war ,von einer richtigen spirituellen
Schau und im Grund voll katholisch“. B. Moeller4 hat dieses Verhiltnis der
spirituellen Aussage der deutschen Mystik zu Luther in einer eigenen Studie zum
Thema gemacht und zeigt Verwandtschaft und Fremdheit von Luther und Tauler
auf. ,Ob aber in unserm Fall die Trennung mehr wiegt oder die Gemeinsamkeit —
wer wollte das entscheiden?”

Tiefer als Congar, der ja zwei Sprechweisen, eine theologische und eine spirituelle,
unterscheiden méchte, scheint uns de Gandillac?® in das Geheimnis des geist-
lichen Wortes Eckharts eingedrungen zu sein: Wenn die menschliche Sprache Letztes
iiber ,Gott und die Seele“ aussagen will, muf} sie Paradoxe und sprachliche Wider-
spriiche zu Hilfe nehmen. Im Gegensatz zu Congar scheint also de Gandillac die
spirituelle Sprechweise Eckharts in der Theologie selbst ansiedeln zu wollen. Die
nominalistische Leugnung der realen Attribute Gottes beruhe z. B. im Grunde auf
einem unerschiitterlichen ,Realismus®, der wisse, daf alle ,Vollkommenheiten® der
Geschopfe ,keine andere Realitit besitzen als die, die ihnen zugehort, insofern sie

9 Zur Frage nach der Mystik in den Werken Meister Eckharts, S. 109—132.

W Tauler, auteur mystique? S. 169—177.

1 Meister Eckharts biblische Hermeneutik. S. 95—108.

12 La place des termes ,gemuete et ,grunt* dans le vocabulaire de Tauler. S. 179—192.
13 Langage des spirituels et langage des théologiens. S. 15—34.

14 Tauler und Luther. S. 157—168.

15 La ,dialectique” de Maitre Eckhart. S. 59—94.



Literaturbericht 158

gottliche Vollkommenheiten sind“. Sehr instruktiv ist auch die daran anschlieflende
Abgrenzung der Eckhartschen Dialektik von der des Cusanus, Hegels und Kierke-
gaards. Wie zentral und nur durch intensives und feinfithliges Studium der Texte zu
erarbeiten das Verstindnis des damaligen Sprach- und Denkgefihls fiir die Inter-
pretation des Mittelalters ist, zeigt der Aufsatz von Ancelet-Hustachels
mit dem Diskussionsbeitrag von M. Bizet. Wahrend der Aufsatz selbst von der
Historizitit der im ,Exemplar® Seuses erzihlten Selbstbiographie abriicken méchte,
glaubt Bizet, dal ein mehr theologisch-geschichtliches statt psychologisches Ver-
stindnis des Textes positiver zur Authentizitit stehen miisse.

Die iibrigen Beitrége sind nicht minder wertvoll, aber fiir unser Thema weniger
ergiebig. Vielleicht verdient noch angemerkt zu werden, daf§ sich eine Anzahl von
ihnen mit dem Weiterwirken der ,rheinischen Mystik“17 beschiftigen, das sich weit
iiber die Devotio moderna hinaus in die grofle spanische Mystik und in das goldene
Zeitalter der franzosischen Spiritualitit erstreckt.

8. Als Abschluf mége das Biichlein der Eckhartforscherin Herma Piesch hier
stehen!8. Das erste Kapitel bringt — hauptsiachlich nach der spanischen Mystik —
eine vorsichtige Phinomenologie dessen, was ein Mystiker erlebt. Darauf folgen
einige Gedanken {iber die Theologie der Mystik und deren Fragen; hier ist
Garrigou-Lagrange der vornehmste Fithrer. Im dritten Teil wird ein kurzer Aufriff
der Geschichte der Mystik gegeben.

Dieses Ars-sacra-Bindchen hat keinen wissenschaftlichen Fhrgeiz, sondern will
mehr der geistlichen Anregung dienen; aber dennoch mufl man es bedauern, daf§
z. B. der Reichtum, den das Sich-Versenken in die Heilige Schrift oder das Mit-
erleben der Liturgie einmal fiir die konkrete Mystik bedeutete, so wenig beriick-
sichtigt wurde, und dafl die eigentliche Theologie (Trinitét, Erlésung, Kreuz und
Ostern) so selten zur Sprache kommt. Doch um so mehr erfdhrt man an diesem Band-
chen, was wir als gesicherten Schatz der Mystikforschung mit uns tragen diirfen und

miissen und auf welche Wege zur neuen Schatzsuche wir uns begeben miissen.
Josef Sudbrack S]

16 e probléme de Uauthenticité de la vie de Suso. S. 193—205.

17 Josef Koch: Meister Ediharts Weiterwirken im deutsch-niederlindischen Raum im
14. und 15. Jahrhundert. S. 183—156; Robert Ricard: L'influence des ,mystiques du Nord“
sur les spirituels portugais du XVIe et du XVIle siécle. S. 219—233; Jean Orcibal:
Le réle de lintellect possible chez Jean de la Croix. Ses sovrces scolastiques et nordiques.
S. 285—297.

18 Mystik. Miinchen, Ars sacra (1963). 80 S., Glanzbd. DM 6,40; vgl. ithren Beitrag {ber
Mystik in: Christentum und moderne Geisteshaltung. Wien 1954,





