
LITERATUR    BERICHT 

Die Frage nach der Mystik 

Heute wie ehedem gehört es fast zum guten Ton, bevor man sich über Mystik 
äußert, erst einmal die Schwierigkeiten der Begriffsbestimmung dieses so schwer zu 
fassenden und dennoch so zentralen religiösen Phänomens darzulegen. Ein Buch- 
bericht aber darf diese heikle Aufgabe übergehen, um an Hand der verschiedenen 
Autoren aufzuzeigen, in welch bunter Vielfalt diese Uräußerung der Frömmigkeit 
auch dem Menschen unserer Zeit entgegentritt. 

1. Mystik bedeutet keineswegs nur etwas, was sich im stillen Herzenskämmerlein 
oder in der abgelegenen Zelle eines Kartäuserpriorats vollzieht, sondern hat oft 
genug ins Geschehen des Tages, bis in die große und kleine Politik, hineingewirkt. 
Eine Zeit, in der dieses Ineinander-Wirken von •Religion und Politik" (A. Huxley 
über Pere Joseph) mit den Händen zu greifen ist, war das •Grand Siecle", die große 
Zeit der französischen Spiritualität, das 17. Jh. Einer seiner aufschlußreichsten 
Episoden hat L. C o g n e t, Professor am Institut Catholique, schon vor einiger 
Zeit eine Studie gewidmet1. Es handelt sich bei dieser •Abenddämmerung für die 
Mystiker", wie man den Titel wiedergeben muß, um den Streit zwischen Fenelon, 
dem Erzbischof von Gambrai, und dem großen Kanzelredner, Bischof Boussuet. Der 
Anlaß dieses Streites war Madame Guyon mit ihrer schwärmerischen Lehre von 
dem •passiven" Weg zu Gott, von dem •nackten Glauben", von der mystischen 
Reinigung, von der •faktischen Unsündlichkeit", die ein Mensch erreichen kann, 
usw. Cognet zeigt eindrucksvoll die Verwurzelung dieser Ideen in der deutschen und 
spanischen Mystik auf. In charismatischen Zwiegesprächen, deren Höhepunkt ein 
schweigendes Beieinandersein war, gewann Madame Guyon eine große Zahl von 
•Bekehrten" für ihre Spiritualität. Auch Fenelon ließ sich von ihr beeindrucken, 
wenn er sich auch eine selbständige Spiritualität formte. Die •Lehre vom totalen 
Kindsein" wurde bei ihm von allen Sentimentalitäten gereinigt: •l'amour pur", 
unter welchem Namen seine Lehre bekannt wurde, bedeutet •eine Liebe, die liebt 
ohne zu spüren, wie der reine Glaube glaubt ohne zu sehen". Jede Selbstliebe, alles 
Schauen auf anderes~als Gott mußte auf dieser hohen Stufe, die de Guibert 
Semiquietismus nennt, entfallen. Neben Fenelon •bekehrte" Madame Guyon auch 
einige Kreise des Hofes; die zuerst von Ludwig XIV. nur heimlich zur Frau geführte 
Marquise de Maintenon gehörte eine Zeitlang dazu. Mit dem Sich-Herauslösen aus 
diesem Kreis versuchte sie mit allen Machtmitteln, die der Gemahlin des Sonnen- 
königs zu Verfügung standen, immer stärker, Madame Guyon der Irrgläubigkeit 
des Quietismus zu überführen. Sie zog auch Bischof Bossuet, der diesen Fragen völlig 
verständnislos gegenüberstand und deshalb anfänglich auf Betreiben seines Freun- 
des Fenelon die Schriften der Madame begünstigt hatte, auf ihre Seite. Das berühmte 
Gespräch zu Issy formulierte unter Leitung Bossuets 34 Artikel gegen Madame 
Guyon. In seiner •Instruction pastorale sur les etats de l'oraison" verteidigte Bos- 
suet diese Verurteilung. Zur gleichen Zeit arbeitete Fenelon an einer Rechtfertigung 

1 Louis   Cognet:   CrSpuscule des Mystiques. Le conflit Fenelon-Bossuet. Tournai, 
Desclee (1958). 398 S. 



146 Literaturbericht 

der Angeklagten. Diese Entwicklung, die zum völligen Bruch zwischen den beiden 
großen Bischöfen und zur römischen Verurteilung Fenelons führte, beschreibt Cognet 
in seiner Studie; eine Darstellung der Weiterentwicklung aus seiner Feder liegt jetzt 
im Dictionnaire de Spiritualite2 vor. 

Wie schon diese kurzen Andeutungen, die Cognet mit vielen ausführlichen Zitaten 
aus den Schriften der mitspielenden Personen belegt, zeigen, ist hier ein fast unauf- 
löslicher Knoten geknüpft, von echter geistlicher Erfahrung und pathologischer 
Überspanntheit, von Unverständnis und Fanatismus, von diplomatischem Ränke- 
spiel und kirchenpolitischen Intrigen, von persönlicher Sympathie und staatspoliti- 
scher Raison. Die Welt, die der Profanhistoriker betrachtet, ist keineswegs unab- 
hängig von solchen spirituellen Bewegungen, sondern ist damals wie heute • wenn 
auch in anderer Weise • stärker von ihnen beeinflußt, als man wahrhaben will. 

2. Diesen spirituellen Hintergrund eines Geschehens von größter geschichtlicher 
Tragweite, der Trennung Byzanz' von Rom möchte VI. L o s s k y herausarbei- 
ten3. Seine These ist, daß vielleicht in den großen Dogmen kein großer Unterschied 
von Ost und West zu finden ist, daß aber die verschiedene Akzentsetzung in den 
dogmatischen Formulierungen eine tiefgehende Verschiedenheit der Spiritualität zur 
Grundlage hat. Und diese Verschiedenheit bestehe darin, daß die Ostkirche im 
Gegensatz zur römischen Kirche keine Trennung von Spiritualität und Dogma, von 
Mystik und Theologie, von liturgischem Geschehen und privatem Gebet kenne. 
Lossky setzt die Trennung der beiden Kirchen dort an, wo im lateinischen Westen 
die Theologie zu einer selbständigen Wissenschaft wurde und wo deshalb die Spi- 
ritualität ihren eigenen Weg ging. Der Osten wahrte die Einheit, und einer der 
Gründe für seine •mystische Theologie" ist nach Lossky das Wissen darum, daß 
man Gott nur •apophatisch", auf dem Wege der Verneinung, begegnen darf. •Apo- 
phatismus heißt aber nicht Agnostizismus, d. h. Verzicht auf Gotteserkenntnis über- 
haupt, sondern besagt eben nur so viel, daß wahre Gotteserkenntnis immer auf 
einem Weg vor sich geht, dessen eigentliches Ziel nicht die Erkenntnis, sondern die 
Vereinung, die Vergöttlichung ist. Sie wird daher niemals abstrakte Theologie 
sein, die mit Begriffen operiert, sondern kontemplative Theologie, die den Geist zu 
Wirklichkeiten erhebt, die das Erkennen übersteigen". Diese •knieende Theologie" 
wird dann in neun weiteren und einem zusammenfassenden Schlußkapitel entfaltet. 
Manchmal schien uns, trotz der gegenteiligen Behauptung Losskys, eher eine andere 
Blickweise als ein Sachunterschied vorzuliegen, so z. B. auch bei der wichtigen Lehre 
über die •ungeschaffenen Energien"; manchmal fällt der Verfasser selbst in einen 
abstrakten Scholastizismus, wie z. B. in der Relationslehre, in der Lehre von Natur 
und Person; manchmal urteilt er zu hart über die westliche Theologie • der Her- 
ausgeber weist gelegentlich auf kleine Unstimmigkeiten hin • oder auch zu hart 
gegenüber einem Theologen • man kann kaum Origenes scharf ablehnen und zu- 
gleich Gregor v. Nyssa und Evagrius Ponticus auf das Podest von Kirchenlehrern 
erheben •; aber es bleibt bei allem doch ein schwerwiegender Rest für den west- 
lichen Theologen: Ist seine logische, nüchtern-abstrakte Methode des Theologisie- 
rens, die oftmals mehr einem Fachgespräch als einer Gottesgelehrsamkeit glich, nicht 
vielleicht doch mehr als nur eine bestimmte Methode? Ist sie nicht vielleicht doch 
Ausdruck einer religiösen Haltung? Ist es wirklich erlaubt, das existentielle Ergrif- 

1 Dictionnaire de Spiritualite. Fase. XXXIII•XXXIV, 151•170. 
3 Vladimir Lossky: Die mystische Theologie der morgenländischen Kirche (Geist und 

Leben der Ostkirche, Bd. 1). Graz - Wien - Köln, Styria (1961). 318 S., Ln. DM 19,80. 



Literaturbericht 147 

f ensein aus der Theologie auszuklammern? Lossky sagt nein und versucht zu zeigen, 
daß in einer echten, d. h. mystischen Theologie von Anfang an der Mensch in seiner 
Ganzheit mitdenken und mitlieben muß. 

Wir brauchen hier nur auf die immer lauter werdenden Rufe nach einer spirituel- 
len Theologie, die innerlich mit einer theologischen Spiritualität verbunden ist, 
hinzuweisen. Daß damit nicht nur ein innerkatholisches, sondern ein ökumenisches 
Anliegen von zentraler Bedeutung aufgegriffen wird, hat Lossky auf jeden Fall 
gezeigt. 

3. Auf eine völlig andere Art und Weise sucht der während der Nazizeit von 
Berlin nach England und USA emigrierte Religionsphilosoph David Baum- 
g a r d t •Mystik und Wissenschaft"4 zu harmonisieren. Er kämpft gegen die Fehl- 
deutungen, die mystisches Erkennen und Sprechen aus den Bereichen echter Wirk- 
lichkeitsbewältigung ausklammern wollen. Mystik sei zwar nicht mit mathematischen 
und naturwissenschaftlichen Methoden zu fassen, aber sie sei doch eine genuine, 
unaufgebbare Art, der Welt und dem Göttlichen zu begegnen und diese Begegnung 
reflex darzustellen. Im Gegensatz zur •exakten" Wissenschaft spiele das Gefühl 
hierbei eine entscheidende Rolle, man stehe der Welt •nicht auseinanderlegend, 
rational und diskursiv, sondern synthetisch und intuitiv" gegenüber, man strebe nach 
einer völligen, bewußt vollzogenen Einheit von Erkenntnissubjekt und Erkenntnis- 
objekt" und könne den Reichtum des Geschauten und Erlebten nur antithetisch, 
paradox oder in symbolischer Bildersprache zum Ausdruck bringen. Deshalb sei es 
ebenso falsch, die mystische Erkenntnis als Phantasterei abzulehnen, wie zu ver- 
suchen, ihre Inhalte auf eine •exakte" wissenschaftliche Formel zu bringen. Wir 
haben es eben mit zwei Erkenntnisweisen, oder besser, Weisen der Weltbewältigung 
zu tun, beide wirklichkeitsbezogen und beide wirklichkeits-aussprechend. Aber beide 
stehen, wie Baumgardt zu betonen scheint, nebeneinander und finden eigentlich nur 
in dem einen, rational erkennenden und mystisch erfühlenden Subjekt ihre Einheit. 

Man könnte ohne viel Mühe auf die Bruchstellen dieser Konzeption hinweisen, 
die im Licht der christlichen Mystik und christlichen Theologie sichtbar werden. 
Allzu deutlich spürt man ihre Herkunft vom kantischen Auseinanderreißen der 
Wirklichkeit in die Welt der reinen und die der praktischen Vernunft. Aber Baum- 
gardt hat sich doch ganz bewußt auf den Weg zur Einheit des Weltbildes gemacht, 
und um dieses seines Zieles willen sind wir froh über dieses Buch. In dessen drei 
zentralen Kapiteln wird der moderne Mensch zu einem echten Miterleben mit den 
Aussagen der großen Mystik geführt. Die souveräne Literaturbeherrschung und ein 
starkes Einfühlungsvermögen lassen einen die etwas zu stark religionsphilosophisch 
klingenden Ausführungen des Einleitungskapitels schnell vergessen. Das religiöse 
Bewußtsein des Autors zeigt sich schon in der Auswahl seiner Zeugen. Für die Mystik 
der Innerlichkeit stehen zur Hauptsache: Philo, Augustin, Bernhard v. Clairvaux, 
Mechthild v. Magdeburg, Meister Eckhart, Ramon Lull, Jan Ruysbroek und Juan de 
la Cruz; für die Naturmystik: Dionysius Areopagita, die Kabbala, Franz von Assisi, 
Hildegard von Bingen und Paracelsus; und für die Geschichtsmystik: Joachim von 
Floris, Heinrich Seuse (wegen seiner •Autobiographie") und Sebastian Frank. So 
anfechtbar die Auswahl, so befremdend gelegentlich die Zuteilung (z. B. Dionysius 
zur Naturmystik) und so übertrieben scharf die Dreiteilung sein mag, so tief und 
echt ist das Verständnis, das uns aus den Zeilen des Verfassers entgegenleuchtet. Es 

4 David Baumgardt: Mystik und Wissenschaft. Ihr Ort im abendländischen Denken. 
Witten, Luther-Verlag 1963. 120 S., Pappbd. DM 18,•. 



148 Literaturbericht 

ist doch auf den ersten Blick schon bemerkenswert, daß wir es eigentlich nur mit 
offenbarungsgläubigen •Mystikern" zu tun haben. 

Die religionsphilosophische Herkunft des Verfassers kann dem Christen den Blick 
für neue Aspekte eröffnen und kann manchem andern, dem bisher der Zugang zur 
•Mystik" versperrt war, einen Weg zur Spiritualität und zur Mystik bahnen. Viel- 
leicht ist sogar die Trennung von Naturwissenschaft und Mystik ehrlicher als manche 
Harmonisierungsversuche, die nur im Oberflächigen ansetzen. 

4. Gerade dasjenige, das wir uns in Baumgardts Buch als krönenden Abschluß 
gewünscht hätten, stellt der englische Orientalist R. C. Z a e h n e r in seinem Buch 
über •Mystik, religiös und profan"5 mit großer (vielleicht übertriebener) Eindring- 
lichkeit dar: die personale Begegnung des Menschen mit dem personalen Gott, die 
jede echte Mystik von allen Mystizismen unterscheidet. 

Sein Ausgangspunkt ist ein Buch des berühmten Literaten Aldous Huxley 
über •Die Pforten der Wahrnehmung", worin dieser seine Erfahrungen unter dem 
Einfluß des Rauschgifts Meskalin schildert: bei gleichbleibender geistiger Kraft 
intensivierte sich die sinnliche Wahrnehmung; Zeit und Raum spielten kaum eine 
Rolle, aber das flächenhafte Leuchten, die Farben, das Impressionistische der Wahr- 
nehmung erwuchs zu einem ungeheuren Glücksgefühl; zur gleichen Zeit erlahmte 
der Wille, wurde inaktiv, da ja diese Wahrnehmungen das Eigentliche und Bessere 
zu sein schienen. Das eigene Ich, Arm, Bein, Körper schien getrennt vom Bewußtsein 
zu sein; das Selbst war belanglos geworden und Huxley fühlte sich ebenso wie mit 
sich selbst mit den Dingen draußen identisch; diese Gegenstände draußen aber, ein 
ein Stuhl oder ein Stück Natur beschreibt er als erfüllt mit Sein, mit •Istichkeit" 
(ein Wort Meister Eckharts). Das ganze Erleben aber wird von Huxley mit dem 
gleichgesetzt, was die christlichen Mystiker und Theologen die Visio Beatifica 
nennen. Und dies ist die These, gegen die der 1946 konvertierte Oxforder Professor 
Zaehner sein Buch geschrieben hat. 

Er stellte eine Untersuchung über die verschiedensten Arten von dem an, was 
gemeinhin unter dem Namen •Mystik" läuft, und zeigt fundamentale, phänomeno- 
logische Unterschiede daran auf. Material bieten ihm neben mehreren Experimenten 
mit Rauschgift (auch er selbst nahm einmal Meskalin, erlebte aber dabei etwas ande- 
res als Huxley) Aufzeichnungen von Menschen im manischen Zustand ihrer Geistes- 
krankheit, dichterische Erfahrungen von Rimbaud und Proust, Analysen aus der 
Schule C. G. Jungs, das reiche indische Schrifttum und die Berichte mohammeda- 
nischer Mystiker. Hinzukommen noch mannigfache andere •Mystiker", von den 
Deutschen besonders M. Eckhart und Seuse. An Hand dieses überwiegend nicht- 
christlichen Materials kann Zaehner drei fundamentale, voneinander getrennte, 
wenn auch vielleicht aufeinander aufbauende Äußerungen der •Mystik" unterschei- 
den: a) Die Naturmystik, zu der die Erlebnisse Huxleys ebenso gehören wie die 
dichterischen Äußerungen. In ihren verschiedensten Formen wird sie als Pan-en- 
henismus, als All-Eins-Fühlen gekennzeichnet, in der das Ich aufgeht im Schwingen 
der kosmischen Welt, b) Die monistische Mystik, die umgekehrt asketisch-konzen- 
triert auf sich selbst zurückgeht, und im tiefsten Grund des Selbst dessen ewige 
Geltung und damit dessen Identität mit dem Göttlichen erfahren will, c) Die 
theistische Mystik, die Zaehner bei vielen Arabern findet. Auch hier kennt man die 

8 R. C. Zaehner: Mystik religiös und profan. Eine Untersuchung über verschiedene 
Arten von außernatürlicher Erfahrung. Stuttgart, Ernst Klett Verlag. (Titel der Original- 
ausgabe: •Mysticism, Sacred and Profane". Oxford 1957.) 316 S., Ln. DM 28,50. 



Literaturberidit 149 

asketische Entleerung des eigenen Bewußtseins; aber diese Leere ist nicht das Ziel 
der eigenen Ewigkeit, sondern der Weg zur Begegnung mit Gott, der sich in dieses 
weitgeöffnete Bewußtsein des Menschen hinabneigt. Nur in dieser Mystik gibt es 
im wahren Sinne eine Liebe, nur hier gibt es personale Werte, nur hier findet sich 
ein Immer-tieferes-Eindringen in die Abgründe Gottes; bei der monistischen Iden- 
tifikation des eigenen Ich mit Gott muß jede weitere Dynamik und jedes weitere 
Streben aufhören. 

Auch an diese reichbelegte und kritisch durchgearbeitete Arbeit möchte man weitere 
Fragen richten: Steht nicht die Psychologie zu sehr im Vordergrund gegenüber der 
Dogmatik und der Begegnung mit dem Menschgewordenen in Schrift und Sakrament 
(z. B. soll der Limbus in etwa der ersten mystischen Stufe des Pan-en-henismus ent- 
sprechen)? Ist der Typus des Mystikers nicht doch zu einseitig vom intellektuellen 
Schauen her beurteilt? Aber wahrscheinlich gibt es auf solche Fragen niemals eine 
letzte Antwort! Die Mystik ist zu reich in ihren Erscheinungsformen und zu existen- 
tiell und personal auf denjenigen zugeschnitten, dem sie geschenkt wird, als daß sie 
sich in ein eindeutiges klares Schema einordnen ließe. Aber eines hat Zaehner vor- 
nehm (er dankt Huxley für die Erlaubnis, ihn so reich zitieren zu dürfen) und ent- 
schieden (er lehnt dessen Schlußfolgerungen schärfstens ab) herausgearbeitet: auch 
psychologisch gibt es einen eindeutigen Unterschied zwischen dem All-eins-erleben, 
das die Droge, die dichterische Inspiration, die Euphorie des Wahnsinns usw. schen- 
ken, den monistischen Selbst-Vergottungs-Erfahrungen, die im Leerwerden des 
Bewußtseins gipfeln, und der theistischen Mystik, der Begegnung des Menschen mit 
Gott. 

5. Bewußt auf eine ganzheitliche Erfassung und anthropologische Einordnung der 
Mystik ist unser nächstes Buch ausgerichtet6. Die drei Bereiche: des menschlichen 
Sprechens, der soziologischen Verflechtungen und der mystischen Gotterfahrung 
stehen nur in einer oberflächlichen, nominalistischen Anthropologie nebeneinander, 
für die vom Verfasser angezielte •Pneumatische Anthropologie" bilden sie jedoch 
die Vieleinheit des menschlichen Daseins. 

Weitaus am besten gelungen scheint uns der erste Teil des Buches über die Spra- 
che. Hier hat die Auseinandersetzung mit dem Nominalismus ihren genuinen Ort. 
Sprache ist nicht nachträglich zum Menschsein hinzugefügt, sondern ist gleichzeitig 
mit Person und Geist; sie wird von unserm Denken nicht nur benutzt, wie man ein 
Werkzeug in der Hand hält, sondern vom sprechenden Menschen stilistisch und auch 
weltanschaulich bis in ihre grammatikalischen Regeln geformt. Umgekehrt ist sie als 
Muttersprache ein vorgegebener Sinnraum, in der sich der Mensch hineinstellt und 
in dem er • und nur so • Verbindung mit den Dingen aufnimmt. Wortung der 
Dinge und Personwerden sind eine untrennbare Einheit, in der der Mensch zugleich 
sich selbst findet, wie er sich auch im Sinnraum der Sprache und der Gemeinschaft 
vorfindet. Ja, das Du des Angesprochenen ist in seiner Ur-Meinung und im letzten 
Erfüllungssinn immer und zuerst das unendliche Du Gottes, in das man sich ver- 
trauensvoll hineinflüchtet, weil man ganz von ihm abhängt und in der Tiefe des 
Sprechens diese Abhängigkeit erfährt. 

Weniger gut scheint uns der zweite Teil des Buches, in dem der Autor gegen eine 
atomisierende Soziologie Gemeinschaft und Person zugleich betonen möchte. 

* Ivo Höllhub er :  Sprache • Gesellschaft • Mystik. Prolegomena zu einer pneu- 
matischen Anthropologie. München/Basel, Ernst Reinhardt Verlag 1963. 338 S.,Ln. DM32,•. 



150 Literaturberidit 

Der dritte Teil stellt dann die Schwächen des im Grunde das Rechte wollenden 
Buches am deutlichsten bloß. Rein formal stört die Fülle der Autoren, deren Aus- 
sagen nicht immer in notwendiger Proportion zum Fortgang der Gedanken stehen 
(es heißt einfach: Hierher gehört... Es sei hingewiesen ... Dazu kommt... Man 
vergleiche daraufhin ... Man höre ...); noch mehr aber stören die Superlative, mit 
denen die Autoren bedacht werden: kopernikanisch, berühmt, Rufender in der Wüste 
unserer Tage, Grundlegende Umbrüche, last but not least, unumstrittener Meister. 
Manchmal wird das Buch durch seinen prophetischen Ton direkt unglaubwürdig, 
und man fragt sich, ob hier nicht einfach das Ressentiment gegen die oftmals 
angeklagte •Kathederwissenschaft" spricht. Auch sachlich bleibt ein Unbehagen 
zurück. Wenn z. B. der Verfasser betont, daß hier nicht ein Abc der Mystik gebracht 
werden kann, sondern daß der Leser neben Meister Eckehart (sie!) zumindest die 
Hauptwerke der spanischen Mystiker... gelesen haben muß (wobei man etwas 
erstaunt ist, daß keiner von den führenden Eckhartforschern der Nachkriegszeit 
genannt wird und daß Meister Eckhart selbst nur aus zweiten Quellen zitiert zu wer- 
den scheint), oder wenn der Molinismus mehrmals mit seinem Gegenbild, den 
quietistischen Lehren des Michael Molinos verwechselt wird, dann kann man der 
vielen gesunden Ansichten des Buches nicht recht froh werden. 

Aber wie gesagt, die Intention des Verfassers, die Zurückweisung der parapsycho- 
logischen Deutung und der religionspsychologischen Nivellierung sowie die Beto- 
nung des theistischen und des •aktiven" Elements der Mystik sind durchaus zu 
bejahen. Und wenn wir erfahren hätten (statt nur die These zu hören, daß es so sei), 
wie das Sprechen des Menschen und die gesellschaftliche Natur des •animal sociale" 
mit der Mystik eine Einheit bilden, dann hätte das Buch einen echten Beitrag zur 
modernen christlichen Spiritualität geliefert. So aber ist es unserer Meinung nach 
doch nur eine, wegen der vielen Zitate im deutschen Raum weniger bekannter 
Autoren und wegen der vielen guten Einsichten des Verfassers anregende Lektüre, 
deren oft theatralische Sprache einem immer wieder von neuem das Lesen vergällt. 

6. Auch die Arbeit des Dominikaners Udo Nix7 greift das Verhältnis von 
Mystik und Sprache auf. Sicher konnte er für seine Studie kaum ein besseres Unter- 
suchungsmaterial finden als das deutsche Schrifttum M. Eckharts. So sind auch die 
allgemeinen Prinzipien, die in einer langen Einleitung dieser bei Prof. Weisgerber 
entstandenen Arbeit dargelegt werden, durchaus wertvoll. Für unser Thema können 
wir ein Doppeltes daraus festhalten: •Die These von der Sprachfeindlichkeit der 
Mystik ist nicht zutreffend. Die christlichen Mystiker haben die Sprache als ein not- 
wendiges Mittel angesehen, dies sowohl für die mystische Spekulation wie auch um 
mystisches Sein und Erleben anderen Menschen wiedergeben zu können." Zum 
andern wird die Abhängigkeit des mystischen Denkens und auch des Erlebens von 
dem Sinnraum der Muttersprache betont, in den der Mystiker hineingestellt ist. 

Aber die Vertiefung dieser Thesen und mehr noch die konkrete Ausführung 
befriedigen nicht ganz. Der Verweis auf K. Rahners •Hörer des Wortes" und auf 
dessen Versuch der •Einordnung der Mystik in die Theologie" (übrigens ohne 
Autorenangabe aus H. Fischer, Eckhart-Festschrift, 1960, 56, Anm. 225 entnommen) 
hätte doch bei einem theologisch vorgebildeten Autor Anlaß geben müssen, sich über 
die Geltung der Rahnerschen These von •Geist in Welt" für die Mystik, die nach 
A. Magers Auffassung von Mystik bestritten werden müßte, Gedanken zu machen. 

7 Udo  Nix:   Der mystische Wortschatz Meister Eckharts im Lichte der energetischen 
Sprachbetrachtung. Düsseldorf, Pädagogischer Verlag Schwann (1963). 182 S., Ln. DM 26,•. 



Literaturbericht 151 

Statt an dieser Stelle auf die konkreten Ausführungen über M. Eckhart einzu- 
gehen (was wir getrost den Eckhart-Spezialisten überlassen können), möge es genü- 
gen, eine doppelte Frage anzumelden. Kann man wirklich Eckhart einfachhin als 
einen •Mystiker" im Sinne der modernen Spiritualität bezeichnen? Ehe man die 
Frage nach dem stellt, was er persönlich erfahren hat, müßte zuerst untersucht wer- 
den, was er seiner Spekulationskraft und seinem Willen zum spirituellen-theolo- 
gischen System verdankt, was er aus der Tradition nimmt und was ihm sein 
Theologie-Studium mit der Methode der •mystischen" Schrift-Exegese geschenkt 
hat. Ob man dann noch zu der kühnen Annahme käme, daß Eckhart nicht nur •das 
mystische Wortgut allein der Spekulation oder seiner Predigt willen erweitert" 
habe, sondern in die Zukunft schaute und bewußt •späteren Generationen durch 
seine Sprachschöpfungen den Weg zu Gott eben wollte" (94), möchten wir 
bezweifeln. 

Eng damit zusammen hängt die zweite Frage: Kann man vom lateinischen Eckhart 
einfach abstrahieren, nachdem man in der Einleitung gesagt hat, daß auch das Latein 
auf Eckharts deutschen Wortschatz einen Einfluß ausgeübt habe? Sicherlich haben 
manche Forscher die Bedeutung des Deutschen im Denken Eckharts zu gering ein- 
geschätzt, aber wenn man nun umgekehrt die Behauptung wagt, daß die 28 Sätze 
M. Eckharts wohl nur deshalb verurteilt worden seien, weil man sie ins Latein über- 
setzte, statt sie aus dem deutschen Sprachgefühl zu verstehen, müßte man dies genau 
beweisen; man müßte zeigen, daß das lebendige Mittellatein und nicht nur das 
Latein des hl. Thomas (dessen System sicher nicht so unberührt von Eckhart über- 
nommen wurde, wie Nix mit W. Bange glaubt, 56) keine Brücke bildet zum Eckhart- 
schen Deutsch (vgl. die Hymnen- und Gebets-Literatur, z. B. die unter dem Namen 
Anselm überlieferten Meditationen), man müßte zeigen, daß der Einfluß der jüdisch- 
arabischen Religionsphilosophie, der ps. dionysischen Spekulationen usw. in den 
strittigen Punkten nicht erkläre, was zu erklären ist, man müßte zeigen, daß die 28 
Sätze keinen systematischen Ort in der Theologie der lateinischen Schriften Eckharts 
haben. Aber nichts dergleichen geschieht. So soll z. B. der verurteilte Satz von der 
Gottesgeburt im Herzen des Menschen seine typische •Ubersetzungsschwierigkeit im 
Wort ,generat'" (115) haben und deshalb im Deutschen orthodox, im Lateinischen 
haeretisch klingen; mit keinem Worte wird aber erwähnt, welch lange christliche 
und lateinische Vergangenheit die Lehre von der Gottesgeburt im Herzen des Men- 
schen hat. Ähnliche Beispiele ließen sich häufen. 

Gewiß gibt es bei Eckhart eine Neuformung der Tradition; gewiß spielt die 
sprachliche Leistung des Thüringers dabei eine große Rolle. Aber um seine Eigen- 
leistung zu erarbeiten, müßte man zuerst klarstellen, was er aus der Tradition über- 
nahm; und um den Einfluß der deutschen Sprache in seinem Denken freizulegen, 
müßte erst abgestrichen werden, was anderswoher erklärt werden kann und muß. So 
aber kann das in seiner Intention so sympathische Buch die von ihm erweckten 
Ansprüche kaum befriedigen. 

7. Eine echte Freude dagegen bereitet ein von J. D a g e n s herausgegebener 
Sammelband, der die drei Deutschen, Eckhart, Tauler und Seuse in den Mittelpunkt 
der Untersuchungen stellt und an dem sich neben fünf deutschsprachigen Autoren 
elf französische Forscher beteiligen8. 

8 La Mystique Rhenane. Colloque de Strasbourg 16 • 19 mai 1961. Travaux du Centre 
d'Etudes superieures specialise d'Histoire des Religions de Strasbourg. Paris, Presses Univer- 
sitaires de France 1963. 292 S., brosdi. 



152 Literaturbericht 

Die oben angeschnittene Frage nach dem Sinn der Bezeichnung •Mystiker" behan- 
delt H. Fischer9. Er zeigt sehr klar, daß die •Mystik" Eckharts ohne Rückgriff 
auf seine exegetische Methode, den •mystischen Sinn" aus der Heiligen Schrift her- 
auszuheben, nicht verstanden werden kann. Ähnliches sagt übrigens J.-A. B i z e t 
von Tauler10: •Einer der Schlüssel für die Mystik Taulers besteht in der Methode, 
die Heilige Schrift anagogisch auf das Leben der gerechtfertigten Seele anzuwenden"; 
und selbst Tauler beschreibt, wenn man von den Impulsen aus der Theologie absieht, 
mehr das Leer-Werden des Menschen als die positive Seite des Erfüllt-Werden vom 
Geist Gottes. Auch der Aufsatz von K. Weiss11 beschäftigt sich mit der Schrift- 
auslegung Eckharts und zeigt den großen Einfluß der jüdischen Religionsphilosophie 
auf dessen Arbeitsmethode, die in •grandioser Eintönigkeit" •alles, was Eckhart 
gelehrt und geschrieben hat, unter die Schriftexegese" subsumiert. 

Auf das Problem der Sprache gehen drei Aufsätze ein. Cl. Champollion12 exempli- 
fiziert an zentralen Begriffen Taulers, daß man vielleicht nicht philologisch Wort 
für Wort zeigen kann, aus welcher Tradition die Begriffe stammen, daß sie aber 
doch (und Analoges ist von Eckhart zu sagen) bei genauer Untersuchung die Atmo- 
sphäre des Neuplatonismus freigeben. Auch der neue Stellenwert, den die Worte im 
Deutschen bekommen, wird von der Autorin nicht übersehen. Gongar13 beschäf- 
tigt sich ausdrücklich mit der geistlichen und mit der theologischen Sprache. Er möchte 
zeigen, daß das spirituelle Wort andern Gesetzen gehorcht als der Begriff der Theo- 
logie. Der geistliche Schriftsteller möchte weniger eine abgewogene Definition des 
Objekts als die blutvolle persönliche Erfahrung zu Wort bringen. In der Begegnung 
mit Gott, dem ganz Andern, fühlt sich der Mensch als •Nichts". •Man braucht nicht 
erst Luther abzuwarten, um solche Akzentsetzungen zu verstehen; zehn Jahrhunderte 
vor ihm sind voll von ähnlichen Worten" (17•18; vgl. dazu, wie Nix solche Aus- 
drücke ohne weitere Differenzierung auf den neuen Sprachzugriff des deutschen Eck- 
hart zurückführt). In diesem spirituellen Denken ist Luthers •zutiefst authentischer" 
Ausgangspunkt zu suchen; sein erster Ansatz war •von einer richtigen spirituellen 
Schau und im Grund voll katholisch". B. Moeller14 hat dieses Verhältnis der 
spirituellen Aussage der deutschen Mystik zu Luther in einer eigenen Studie zum 
Thema gemacht und zeigt Verwandtschaft und Fremdheit von Luther und Tauler 
auf. •Ob aber in unserm Fall die Trennung mehr wiegt oder die Gemeinsamkeit • 
wer wollte das entscheiden?" 

Tiefer als Congar, der ja zwei Sprechweisen, eine theologische und eine spirituelle, 
unterscheiden möchte, scheint uns de Gandillac15 in das Geheimnis des geist- 
lichen Wortes Eckharts eingedrungen zu sein: Wenn die menschliche Sprache Letztes 
über •Gott und die Seele" aussagen will, muß sie Paradoxe und sprachliche Wider- 
sprüche zu Hilfe nehmen. Im Gegensatz zu Congar scheint also de Gandillac die 
spirituelle Sprechweise Eckharts in der Theologie selbst ansiedeln zu wollen. Die 
nominalistische Leugnung der realen Attribute Gottes beruhe z. B. im Grunde auf 
einem unerschütterlichen •Realismus", der wisse, daß alle •Vollkommenheiten" der 
Geschöpfe •keine andere Realität besitzen als die, die ihnen zugehört, insofern sie 

9 Zur Frage nach der Mystik in den Werken Meister Eckharts, S. 109•132. 
10 Tauler, auteur mystique? S. 169•177. 
11 Meister Eckharts biblische Hermeneutik. S. 95•108. 
12 La place des termes •gemuete" et •grunt" dans le vocabulaire de Tauler. S. 179•192. 
18 Langage des spirituels et langage des theologiens. S. 15•34. 
14 Tauler und Luther.?,. 157•168. 
ls La •dialectique" de Maitre Eckhart. S. 59•94. 



LiteraturberidU 153 

göttliche Vollkommenheiten sind". Sehr instruktiv ist auch die daran anschließende 
Abgrenzung der Eckhartschen Dialektik von der des Cusanus, Hegels und Kierke- 
gaards. Wie zentral und nur durch intensives und feinfühliges Studium der Texte zu 
erarbeiten das Verständnis des damaligen Sprach- und Denkgefühls für die Inter- 
pretation des Mittelalters ist, zeigt der Aufsatz von Ancelet-Hustache16 

mit dem Diskussionsbeitrag von M. B i z e t. Während der Aufsatz selbst yon der 
Historizität der im •Exemplar" Seuses erzählten Selbstbiographie abrücken möchte, 
glaubt Bizet, daß ein mehr theologisch-geschichtliches statt psychologisches Ver- 
ständnis des Textes positiver zur Authentizität stehen müsse. 

Die übrigen Beiträge sind nicht minder wertvoll, aber für unser Thema weniger 
ergiebig. Vielleicht verdient noch angemerkt zu werden, daß sich eine Anzahl von 
ihnen mit dem Weiterwirken der •rheinischen Mystik"17 beschäftigen, das sich weit 
über die Devotio moderna hinaus in die große spanische Mystik und in das goldene 
Zeitalter der französischen Spiritualität erstreckt. 

8. Als Abschluß möge das Büchlein der Eckhartforscherin Herma P i e s c h hier 
stehen18. Das erste Kapitel bringt • hauptsächlich nach der spanischen Mystik • 
eine vorsichtige Phänomenologie dessen, was ein Mystiker erlebt. Darauf folgen 
einige Gedanken über die Theologie der Mystik und deren Fragen; hier ist 
Garrigou-Lagrange der vornehmste Führer. Im dritten Teil wird ein kurzer Aufriß 
der Geschichte der Mystik gegeben. 

Dieses Ars-sacra-Bändchen hat keinen wissenschaftlichen Ehrgeiz, sondern will 
mehr der geistlichen Anregung dienen; aber dennoch muß man es bedauern, daß 
z. B. der Reichtum, den das Sich-Versenken in die Heilige Schrift oder das Mit- 
erleben der Liturgie einmal für die konkrete Mystik bedeutete, so wenig berück- 
sichtigt wurde, und daß die eigentliche Theologie (Trinität, Erlösung, Kreuz und 
Ostern) so selten zur Sprache kommt. Doch um so mehr erfährt man an diesem Bänd- 
chen, was wir als gesicherten Schatz der Mystikforschung mit uns tragen dürfen und 
müssen und auf welche Wege zur neuen Schatzsuche wir uns begeben müssen. 

Josef Sudbrack SJ 

16 Le Probleme de V authenticity de la vie de Suso. S. 193•205. 
17 Josef Koch: Meister Edikarts Weiterwirken im deutsch-niederländischen Raum im 

14. und 15. Jahrhundert. S. 133•156; Robert Ricard: L'influence des •mystiques du Nord" 
sur les spirituels portugais du XVIe et du XVII« siede. S. 219•233; Jean Orcibal: 
Le role de l'intellect possible chez Jean de la Croix. Ses sovrces scolastiques et nordiques. 
S. 235•297. 

18 Mystik. München, Ars sacra (1963). 80 S., Glanzbd. DM 6,40; vgl. ihren Beitrag über 
Mystik in: Christentum und moderne Geisteshaltung. Wien 1954. 




