Die christliche Botschaft iiber den Grufi
Von Joachim Kettel, Kéln

Die Botschaft des Evangeliums von der mit Christus anbrechenden Kénigsherr-
schaft Gottes miindet immer wieder in die Forderung, sich einer Lebens- und Sitten-
ordnung einzufiigen, die diesen Anbruch deutlich und in der Welt spiirbar macht.
Es sind radikale, ihrem Wortlaut nach oft schockierende Forderungen, die mit der
Aufnahme in das Reich Gottes verkniipft werden. Das gilt vor allem fiir die mit-
menschlichen Lebensbereiche, firr das Verhaltnis von Mensch zu Mensch. Wir kennen
die harten Sitze der Bergpredigt: , Widersteht dem Bésen nicht! Vielmehr, schldgt
dich einer auf die rechte Backe, so halte ihm auch die andere hin. Wer mit dir rechten
und dir den Mantel nehmen will, dem iiberlafl auch den Rock. Wer dich um eine
Meile Spanndienst prefit, dem leiste zwei. Wer von dir fordert, dem.gib, und den,
der von dir borgen will, weise nicht ab“ (Mt 5, 38—42). In diesem Zusammenhang
steht auch ein Satz, der auf den ersten Blick itber etwas sehr Geringfiigiges handelt,
der aber fiir unsere Zeit, firr den Christen in der pluralistischen, anonymen Massen-
gesellschaft sehr bedeutsam geworden ist. Da heiflt es: ,Wenn ihr nur eure Briider
griifit, was tut ihr schon Besonderes? Tun nicht die Heiden das gleiche?“ (Mt 5, 47).
Um allerdings die Bedeutsamkeit dieses Satzes zu verstehen, mufl man wissen, wel-
cher Sinn dem GruB in der israelitischen Uberlieferung zukam und zu welchem Rang
er in der neutestamentlichen Heilsordnung aufgeriickt ist. Darum zundchst einiges
tber die Heilsgeschichte des Grufies!.

1
Herkunfl und Bedeutungswandel des Grufies in der Heilsgeschichte

Man kann die Weisen und das Zeremoniell des Grufles, wie sie im Alten Testa-
ment vorkommen, nur verstehen, wenn man sie im Zusammenhang und auf dem
Hintergrund der altorientalischen Umwelt sieht. Hier wie bei allen Vélkern ist der
Gruf} urspriinglich ein religioser Akt2. Er will der numinosen Machtigkeit im ande-
ren Menschen begegnen, will sie bannen, sie abwehren oder auch fir sich gewinnen.
Das gilt vor allem dem Fremden gegeniiber, der als potentieller Feind angeschen
wird. Darum wird dem Grufl oft ein Wunsch, eine Segensformel oder auch der
Gottesname eingefiigt, und auch das meist umstindliche Zeremoniell — Verbeugung,
Kniefall, Niederfallen zur Erde, so dafl die Stirn den Boden beriihrt, Darbringen
von Geschenken — hat einen beschworenden Charakter. Wenn dem Freund der
Friede, das Heil gewiinscht und der Wunsch mit einem Kuf} besiegelt wird, so will
man sich gegenseitig an seinem Heil Anteil geben, mochte man am Heil des anderen

1 Vgl. ThWNT 1, 494—500, Artikel *aonaonbs; Bibel-Lexikon (Herausg. H. Haag), Ein-
siedeln-Ziirich-Kéln 1951, 692 {.; Biblisch-Theologisches Handwérterbuch (Herausg. E. Oster-
loh und H. Engelland), Géttingen 1954, 2221.; Biblisch-Historisches Handwérterbuch (Her-
ausg. B. Reicke und L. Rost), Gottingen 1962, 613 f.

* Vgl. G:van der Leeuw, Phdnomenologie der Religion, #Tiibingen 1956, 28 u. 278.



166 Joachim Kettel

Anteil nehmen. ,Heil (Friede) sei dir® (Ri 19, 20), heildt die Kurzformel des israeli-
tischen Grufles. Als Moses die Hebrier aus Agypten herausgefithrt hatte und sich
mit dem wandernden Volk dem Land der Madianiter ndherte, kam ihm sein Schwie-
gervater Jethro entgegen. Moses ging auf ihn zu, ,verneigte sich ehrfurchtsvoll und
kiilite ihn, und sie winschten einander Heil“ (wortlich: ,sie erkundigten sich gegen-
seitig nach ihrem Wohlbefinden*) (Ex 18, 7). Das Heil, der Friede umfafit den Ge-
samtzustand des Menschen, von seinem materiellen Wohl bis zum Wohlgefallen
Gottes, das auf ihm ruht. Letztlich ist darum beim Gruf fiir den glaubigen Israeliten
immer Gott im Spiel. Er mufl das Heil erhalten, sichern, vermehren und vermitteln,
von ihm geht es aus. Dementsprechend lautet eine der israelitischen Grufformeln:
»Es segne dich Jahwe“ (Rt 2, 4), ,Der Segen des Herrn iiber euch® (Ps 129, 8). ,Ge-
segnet sei Abram vom Allerhéchsten Gott, der Himmel und Erde erschaffen hat®,
grifit Melchisedech, der Kénig von Salem Abraham (Gen 14, 20). Der Heils- und
Friedensgruf ist immer ein Segen, dessen Urheber Gott ist, ein Segen im Namen des
Herrn. Das gewéhnliche Wort im Hebréischen fir griiien heiffit darum eigentlich
segnen. Segnen und sich das Heil wiinschen bedeuten ein und dasselbe. Kénig Tou
von Hamat sandte seinen Sohn zu David, ,um ihn zu griflen (zu segnen) und ihm
Heil (Frieden) zu wiinschen“ (2 Sam 8, 10). Begegnet man einem Propheten oder
einem, der durch sein Amt, seine Stellung in besonderer Weise geheiligt und
geschiitzt ist, dann umklammert man seine Fiifle, als wolle man sich des auf ithm
ruhenden Heils versichern (2 Kg 4, 29; vgl. Jo 20, 17), oder 14dt ihn in sein Haus ein
mit dem Grufiwort: ,Komm, du Gesegneter des Herrn“ (Gen 24, 31; vgl Mk 11, 9).

Weil der Grufl im tiefsten religioser Natur ist, weil in ihm Gott als der Segnende
und das Heil Vermittelnde angerufen wird, darum erhilt er auch erst seinen vollen
Klang im Munde Gottes und seiner Reprisentanten: der Engel und Propheten. ,Der
Herr mit dir, du starker Held“, ruft der Engel des Herrn dem Gideon zu (Ri 6, 12).
»Fiirchtet euch nicht! Friede wird euch zuteil werden®, griifite Raphael die greisen
Eltern des Tobias, als er sich ihnen zu erkennen gab (Tob 12,17). Was hier im
Alten Testament als Grufl Gottes an die Menschen zum ersten Mal erklingt, wird im
Neuen Testament zum Heilswort schlechthin. ,Heil dir, Begnadete, der Herr ist mit
dir, griifit der Engel die Jungfrau (Lk 2, 28) und sté8t damit die Tiir zum Heil der
Menschen weit auf. ,Fiirchtet euch nicht. Ich verkiinde euch eine grofie Freude,
lautet Gottes Grulwort durch seinen Engel an die Hirten (Lk 2, 10). Es ist die Froh-
botschaft von der Erlésung. Die ganze Macht und Wirksamkeit dieses Grufwortes
wird aber erst deutlich, wenn Christus, der Erloser selbst es ausspricht. Wenn er
den Frauen des Ostermorgens, die ,,voll Bangen und Freude“ vom leeren Grab fort-
eilen, zuruft: ,Sei gegrifit!“ (Mt 28,9), wenn er Maria von Magdala bei ihrem
Namen ruft (Jo 20, 16), wenn er die hinter verschlossenen Tiiren versammelten Jiin-
ger anspricht: ,Friede sei mit euch!“ (Lk 24, 36; Jo 20, 19. 26), dann spricht er ihnen
allen im Mafle ihrer inneren Bereitschaft das Heil selbst zu. In diesem Wort ist
gleichsam die Fiille des Heils gegenwartig, wird dieses Heil fiir Christus verfiigbar.

Hier hat der menschliche Gruff seine letzte Hohe erreicht, hat er eine Sinntiefe
erhalten, die nach dem Ausweis der Religionsgeschichte immer schon irgendwie mit-
gemeint war und von fern ersehnt wurde, aber vom Menschen her nie verwirklicht
werden konnte. Es kann darum nicht verwundern, wenn alles christliche Griiflen an



Die christliche Botschaft iiber den Grufi 167

diesen Gruf}, den Gruf Christi, den Heilsgrufl Gottes an die erléste Menschheit,
ankniipft. Ausdriicklich wird den Aposteln und Jingern, die zur Verkindigung aus-
gesandt werden, vom Herrn aufgetragen, sie sollen beim Eintritt in ein Haus seine
Bewohner zuerst mit dem Friedensgruff griflen (Mt 10, 12; Lk 10, 5). Das ist kein
gewohnlicher Grufi, kein bloff menschliches Wort, sondern die Weitergabe des Gru-
Res Gottes in Christus. ,Das Griiflen der mit der exousia . . . ausgestatteten Apostel
ist also sakramentales Handeln“s, Die Gesandten sprechen im Auftrag und in der
Vollmacht dessen, der sie gesandt hat. Wenn die Apostel, vor allem Paulus, ihre
Briefe mit oft sehr feierlichen Grufiformeln beginnen und schliefen, so ist auch darin
nicht eine blofle Hoflichkeitsfloskel zu sehen. Vielmehr soll der Grufl des von Chri-
stus bestellten Verkiindigers das Heil gegenwirtig und fiir die Hérer greifbar
machen, was in der hérenden Gemeinde auch sichtbar zum Ausdruck kommen soll:
»Grifit einander mit heiligem Kuf}“, heiffit es des ofteren in den Apostelbriefen
(Rom 16, 16; 1 Kor 16, 20; 2 Kor 13,12; 1 Thess 5,26; 1 Pt 5, 14). Dafl Paulus
dabei statt ,Freude® (chara) —-das Grufiwort der Griechen — das verwandte Wort
»Gnade® (charis) gebraucht und dieses dem jiidischen Grufiwort ,Friede® hinzufiigt,
soll noch einmal den gnadenhaft wirksamen Vorgang des Griiflens unterstreichen.
Was hier vom Apostelgrufl gesagt wird, gilt in weiterem, aber nicht weniger wirk-
samen Jinn vom Gruf} eines jeden Christen, wenn immer er nur aus der Gnade, aus
einem mit Christus verbundenen Herzen kommt. Alle, die in die Gemeinschaft mit
Christus gerufen, in die Christuswirklichkeit aufgenommen wurden, sind gleichzeitig
ausgesandt, das Heil zu verkiinden und anderen weiterzugeben. Wie der mensch-
lichen Begegnung iiberhaupt, so kommt darum im besonderen auch dem Gruff im
Christentum eine erhohte Bedeutung zu.

Im Zusammenhang dieser Heilsgeschichte und Heilstheologie des Grufies ist nun
auch der Satz der Bergpredigt zu verstehen: ,Wenn ihr nur eure Briider griifit, was
tut ihr schon Besonderes? Tun nicht die Heiden das gleiche?“ Wer sind die hier
gemeinten ,Briider“? Es sind die Verwandten, die Freunde und Stammesgenossen,
alle, denen man verbunden, auf die man angewiesen ist, die also das eigene Heil,
das eigene Wohlergehen mitausmachen und garantieren. Wenn man ihnen den
Friedensgrufl anbietet, das Heil wiinscht, so will man sich dadurch auch selbst des
Heiles versichern. Geben und Empfangen bedingen sich. Aus solcher Gesinnung her-
aus ist man dem Fremden gegeniiber mifitrauisch. Man fiirchtet ihn. Er kénnte einem
schaden. Religiose und magische Gedanken spielen dabei eine Rolle. Der Mensch
kann nach uralter Anschauung Segen und Fluch bringen. Wer nicht zum eigenen
Lebenskreis gehort, wird darum zunichst einmal als Feind betrachtet. Man griifit
ihn nicht. Der Gruf} ist kraftgeladen. Er bringt zwei Menschen und ihr Heil in innere
Berithrung, sie verbindend oder verfeindend. Der damit gegebenen moglichen Be-
drohung will man sich nicht aussetzen.

Solcher Uberlieferung, der man auch in der Bibel begegnet, setzt Christus die neue
Botschaft entgegen. Auch er weiff um die hintergriindige Bedeutung des Grufies. Der
Grufl ist der Beginn menschlicher Begegnung. Aber er ist ambivalent. Er kann —
und sollte seiner Natur nach — die Uffnung des Herzens dem anderen gegeniiber
bedeuten. Er kann aber auch ein Mittel der Tauschung sein. Daher das Mifitrauen

8 Windisch in: Th'WWNT I, 497,



168 Joachim Kettel

der Menschen gegeniiber dem Grufl. Ist er aufrichtig gemeint oder nicht? Als Samuel
auf die Weisung des Herrn hin nach Bethlehem kam, traten ihm die Altesten der
Stadt zitternd entgegen und fragten: ,Bringt dein Kommen uns Heil?“ (1 Sam
16, 4). ,Adonia, der Sohn der Haggit, kam zu Beethsabe, der Mutter Salomons. Sie
fragte: ,Kommst du in friedlicher Absicht?‘ Er antwortete: ,In friedlicher Absicht‘“
(1 Kg 2, 13), aber er log. Christus kennt die Zwiespiltigkeit des Menschen. Er kennt
die Gefahren, die im menschlichen Gruf} lauern. Dennoch bleibt er den Menschen
gegeniiber allzeit offen, allen zugetan, alle griiflend und ihnen das Heil zuspre-
chend. Er hat darum auch den Fluch des getduschten Grufles schmerzhaft erfahren
miissen. ,,Sei gegriifit Rabbi!“, sagte der Verréter za ihm, um ihn daraufhin zn um-
armen und zu kiissen (Mt 62, 49). Er hat den Spottgruff der rémischen Soldaten im
Hof des Pritoriums ,Heil dir, Konig der Juden!“ (Mk 15, 18; par) willig erduldet.
Indem er den Fluch des falschen, meineidigen Grufles auf sich nahm, hat er ihn der
Machtlosigkeit iiberantwortet; er kann dem Erldsten nicht mehr schaden. Aus dieser
Sicht heraus mahnt er seine Jiinger, alle Menschen zu griifien, auch den offensicht-
lichen Feind. Damit wird der Gruf} nicht nur zum Zeichen christlicher Britderlichkeit,
die allen Menschen das Heil zukommen lassen will, sondern auch zur Waffe, um die
Verhirtung und Selbstsucht der Herzen zu fiberwinden. Dieser Gruf ist dann aller-
dings anderer Art und mehr als jener, mit der die Vornehmen dieser Welt, z. B.
die Pharisder, in der Offentlichkeit gegriifit d. h. geehrt sein wollen (Mt 23, 7). Es
kann sogar sein, dafl der Sendbote Christi nm des Friedensgrufies willen, mit dem er
beauftragt ist, den reinen Hoflichkeitsgrufl mit seinen vielen Umstinden aufler acht
lassen mufl (Lk 10, 4). Sein Grufl darf nicht von bloflen Hoflichkeitserwigungen
bestimmt sein. Stellt er doch die Menschen vor die Entscheidung: den Frieden, das
Heil zu empfangen oder den Fluch auf sich zu laden (Mt 10, 18 par; vgl. Lk 10, 14).
Wer den vom Herrn und seiner Hingabe am Kreuz getragenen Friedensgruf} eines
Christen, wissend um das, was er tut, ablehnt, zieht sich den Unfrieden, das Unheil
zu. In diesem Sinne bleibt es wahr, was die Uberlieferung der Volker sagt, dafl der
Grufl des Menschen Segen und Fluch bringen kann. Der Christ hingegen soll nicht
nur jeden Menschen mit dem Gruff Gottes an die Menschen, mit dem Gruf§ Christi
griifien, sondern auch den Grufl des Menschen als Grufl Christi annehmen. Dann
kann sich immer von neuem einmal ereignen, was von der Begegnung Mariens und
Elisabeths berichtet wird: ,Sie kam in das Haus des Zacharias und begriifite Elisabeth.
Und es geschah, als Elisabeth den Gruff Mariens vernahm, hiipfte das Kind in threm
Schoff, und Elisabeth ward erfiillt mit Heiligem Geist. Sie rief mit lauter Stimme
und sprach: Du bist gebenedeit nnter den Weibern, und gebenedeit ist die Frucht
deines Leibes! Woher geschieht mir dies, daff die Mutter meines Herrn zu mir
kommt?“ (Lk 1, 41—43). Eine wahrhaft wunderbare Geschichte des Grufies!

I

Der Grufl als dhristliche Aufgabe heute

Die Welt hat sich seit den Tagen Christi griindlich verdndert. Die gesellschaft-
lichen Verhiltnisse, auch die Gruflsitten, sind andere geworden. Aber die Mahnung
der Bergpredigt, nicht nur die ,Briider zu griiflen, wie es auch die Heiden tun, gilt



Die christliche Botschafl iiber den Grufi 169

noch in gleicher Weise. Man mufl sie nur in unsere Zeit iibersetzen. Wenn man das
tut, wird man sogar feststellen, daf sie noch viel dringlicher geworden ist. Zwar sind
die Volker weit mehr noch, als es in den Tagen Jesu im Vorderen Orient und im
Mittelmeerraum der Fall war, in Bewegung geraten und begegnen sich. Die Welt
wicdhst in ihren verschiedenen Bereichen, wenn auch mithsam und unter Schmerzen, auf
ihre Einheit zu. Aber die Winde und Mauern, die Mensch von Mensch, Volk von
Volk trennen, sind zahlreicher und dichter geworden. Hier sind es Mauern, die von
duflerer Macht anfgerichtet werden, dort Manern der inneren Entfremdung, grin-
dend auf der Verschiedenheit, dem Gegensatz und der Feindschaft von Interessen
und Ideologien. Viele Menschen leben im Getto und im Bewufitsein wachsender
Vereinsamung; sie fithlen sich wie abgeschnitten von der bergenden Gemeinschaft
Gleichgesinnter, anf sich gestellt, einer ihnen fremden Welt und oft genug drohenden
Maichten hilflos ausgesetzt. Sie warten auf einen Gruf, der die Wande durchbricht,
hinter denen sie leben, und sind dankbar, wenn er ausgesprochen wird und ihr Herz
erreicht; es ist selten genug. Aber anch diejenigen, die grifien, zu anderen hiniiber-
rufen wollen, haben es nicht leicht. Es ist oft schwer, sich verstindlich zu machen. Zu
viele Hindernisse haben sich zwischen den Menschen aufgetiirmt. In diese Situation
hinein erklingt Jesu Wort: ,Wenn ihr nur eure Briider griifit, was tut ihr schon
Besonderes? Tun nicht die Heiden das gleiche?“ Anders zu handeln, der Forderung
des Herrn nachzukommen, ist schwer geworden. Aber gerade darum ist es dem
Christen heute abverlangt, die neutestamentliche Botschaft vom Gruf neu zn beden-
ken, nach neuen Méglichkeiten des Grufies zu suchen,

Kniipfen wir zunéchst an unseren gewdohnlichen Alltag an. Welche Rolle spielt
darin der Gruf8? Ist er nicht anf eine flichtige Konvention herabgedriickt? Wohl
erschlielen die Massenmedien die Welt, aber sie verleiten anch zur Verkiimmerung
des Gesprichs. Stadt und Beruf fithren eine Unzahl von Menschen zusammen, aber
diese bleiben einander fremd. Anonymitét ist eines der Kennzeichen des Menschen
in der modernen Gesellschaft. Dabei ist das Bewufitsein vieler gespalten. Sie liecben
das Untertauchen, das Unbekanntbleiben; sie gehen einem tieferen Gesprich aus
dem Weg, schlieflen die Tiiren hinter sich zu, mdchten am liebsten allein sein, das
Mietshochhaus ist ihr Symbol. Aber das ist nur die eine Seite. Gleichzeitig iiberkommt
sie das Gefithl der Leere, sie sehnen sich nach dem verstehenden, mittragenden und
mitempfindenden Du. Wie soll man beidem gerecht werden, will man das Herz
dieser Menschen erreichen. Der Grufl wird unaufdringlich, fast zuriickhaltend, dafiir
um so menschlicher und ohne Anspruch sein miissen. Es wird auf den rechten Augen-
blick ankommen. Vor allem mufl der Grilende durch sein sonstiges Verhalten dem
Mitmenschen gegeniiber fiir den Grufl legitimiert sein. Von Cardijn, dem Begriinder
der christlichen Arbeiterjugend wird berichtet, daf er wahrend seiner Kaplanszeit in
einer belgischen Industriepfarrei die ersten Versuche, junge Arbeiter nm sich zu
sammeln, damit begann, daf} er sich wochenlang Abend fiir Abend an das Tor eines
groflen Fabrikbetriebes stellte und jeden Arbeiter, der nach der Schicht schmutzig
und miide den Betrieb verlieff, mit einem Grufl bedachte. Das erinnert fast an die
Art, wie Charles de Foucanld seinen muselmanischen Briidern im Hoggargebirge
begegnete. Durch das direkte Wort fand er keinen Zugang zu ihnen; beider Welt
war zu verschieden. So begniigte er sich mit der briiderlichen Prasenz, mit der wort-



170 Joachim Kettel

losen Bekundung seines Da-sein-wollens fiir die Wiistenbewohner. ,Ich lache immer,
zeige meine hifilichen Zihne. Dies Lachen versetzt den Nachbarn in gute Laune . . .
es bringt die Menschen einander nher, hilft ihnen, sich besser zu verstehen, heitert
manchmal ein diisteres Gemut auf; ist ist eine Tat der Nichstenliebe“4. So kann auch
der schlichte Gruf} einfach sagen wollen: Wenn du mich brauchst, so bin ich fir dich
da, mein Herz steht dir offen. Wie oft wire cin solcher Grufl angebracht: den Nach-
barn, einem alten oder kranken Menschen gegeniiber. Das Auge des Liebenden ist
hellsichtig und weifl, wann ein Mensch anrufbar ist und nach einem Gruf} verlangt;
es sieht die Finsamkeit, die Mutlosigkeit, die Not. Es entspricht einem richtigen
Empfinden, wenn auf einem Wandspruch unserer Tage unter der Uberschrift:
»Auflerungen der Liebe“ zu lesen ist: ,Einen freundlichen Gruf fir den kleinen
Mann*s. Ein solcher Grufl braucht nicht religiésen Charakter zu haben; er ist den-
noch ein christlicher, gnadenfroher Gru}, der das Heil in Christus zuspricht, wenn
immer er nur aus dem Antrieb des Heiligen Geistes kommt, der das Herz beseelt
und erfiillt. Es gehdrt zu den Eigentiimlichkeiten unserer Zeit, dafi das Christliche
mehr denn je die Gestalt des Humanen annehmen mufl, um glaubwiirdig zu sein.

Es gibt noch andere Zeitsituationen, die den Grufl fir den Christen heute wieder
besonders aktuell haben werden lassen. Wenn der Grufl der Beginn menschlicher
Begegnung ist, wenn er die Offenheit und Willigkeit des Herzens bezeugt und eine
Briicke zum Herzen des anderen schlagt, dann mufl er auch am Beginn des Gespri-
ches mit den getrennten Briiddern, mit den Nicht-Christen und den Unglaubigen. ..
des Gespriches ,iiber den Zaun“ und mit denen ,Drauflen vor der Tar“ stehen.
Anders bliebe dieses Gespriach unfruchtbar. Hier allerdings miifite der Grufl aus
jener Quelle fliefen, die Christus ihm gegraben hat. Es miifite der Gruf8 Christi
selbst sein, in dessen Namen wir sprechen, so wie der Priester vom Altar her, der
Christus ist, die Glaubigen mit den Worten griifit: Der Herr sei mit euch! Es sind zu
wenige, die imstande sind, dieses Gespréich zu fithren, und die dazu imstande wéren,
sind oft zu wenig bereit, den ,Fremden“ und den ,Feind“ zu grifien, wo doch
gerade der Gruf iber Segen oder Unsegen einer menschlichen Begegnung mit-
entscheidet. Vielleicht miifite darum der Herr iiber manche solcher Gespriche sagen:
»Tun nicht die Heiden das gleiche? Was tut ihr (also) schon Besonderes?* Nicht
jeder Gruf hat das gleiche personale Gewicht; er kann es nicht haben; die Ndhe von
Mensch zu Mensch ist grofler oder geringer, eine Begegnung mehr oder weniger
gewichtig. Das Gesprich aber mit den getrennten Briidern und mit den Ungldubigen
verlangt eine letzte personale Hingabe und darum auch einen Grufi, der alle Ver-
hértung und Selbstsucht des eigenen Herzens sprengt und darum auch das Herz des
anderen zu 6ffnen vermag. Mag der Grufl auch nicht sofort erwidert werden, er war
nicht umsonst. Mag der Gegengrufl leere Hoflichkeit oder gar unwahrhaftig sein,
auch die Enttiduschung gereicht dem Christen zum Heil.

Heute, wo man der mitmenschlichen Begegnung immer weniger ausweichen kann,
gilt es fiir den Christen den Blick auf jenes Geheimnis christlichen Lebens zu lenken,
das man ,das Sakrament des Mitmenschen“ genannt hat. Nachdem Gott in Christus

4 Der letzte Platz, Einsiedeln 1957, 89.
5 L.Esch, Neue Lebensgestaltung in Christus. Wiirzburg 51955, 264.



Ermutigen als Gabe und Aufgabe 171

einmal in die Welt und in die Menschheit eingegangen ist, kommt keine Begegnung
mit dem FErléser mehr zustande auflerhalb der menschlichen Gemeinschaft, deren
Mitte er ist. Die christliche Begegnung mit dem Mitmenschen hat immer einen quasi-
sakramentalen, das Heil vermittelnden Charakter. ,Was immer ihr dem geringsten
meiner Briider getan habt, das habt ihr mir getan® (Mt 25, 40). Das gibt auch dem
Grufl seine tiefste Bedeutung und seine Dringlichkeit in unserer Zeit. Wer den
.Fremden® und den ,Feind“ in dieser oder jener Form als Gast in sein Haus auf-
nimmt, nimmt Christus selbst auf und darf ihn darum mit jenen Worten begriifien,
mit denen Christus begriufit wurde, als er, der Gast dieser Welt, in seine Stadt ein-
zog: ,Gesegnet, der da kommt im Namen des Herrn® (Mk 11, 9; Ps 118, 26). Jeder
Mensch soll fiir den anderen Tréiger und Bringer des Heiles sein und ist es um so
mehr, je tiefer er im Geheimnis Christi lebt. Ob er es in seinem Alltag ist, wird an
seinem Gruf} offenbar.

Ermutigen als Gabe und Aufgabe
Von Wolfgang Hoffmann SJ, Rom

Das Thema ist aktuell. Die heutige Zeit mit ihren Anforderungen reifit am Men-
schen. Er gerat schneller als frither an die Grenzen seiner Kraft. Wo das der Fall
ist, wird er mutlos, verliert er das Vertrauen zu sich selbst. Er sieht sich nicht mehr
aus. Der Horizont seines Lebens verdunkelt sich. Bald sind es gestérte menschliche
Beziehungen, bald berufliche Angelegenheiten, die ihn aus der Bahn werfen. Bei-
dem begegnet man heute oft. Viele stechen allein. Sie haben keine Freunde. Sie
rechnen darum auch nicht mehr mit Hilfe vonseiten anderer. Sie wissen sich auf sich
selbst gestellt, auf ihre eigene Kraft angewiesen. Das macht hart und verschlossen
oder auch mutlos. Manche Berufe sind wegen der haufigen Miferfolge, die mit
ibnen verbunden sind, in ganz besonderer Weise der Gefahr zur Entmutigung
ausgesetzt, der Beruf des Politikers, des Geschiftsmannes, aber auch z. B. der des
Priesters; man trifft heute viele Priester, die mutlos sind.

Solange es nur um irdische Dinge und Verhéltnisse geht, die Anlafl zur Entmu-
tigung werden, ist es, so sollte man meinen, nicht so schlimm. An ihnen lafit sich
etwas machen, oder es gibt anderes zum Ausgleich, das Erfillung gewéhrt, und
vielleicht schenkt schon die Hoffnung, dafl auch wieder andere Tage kommen, eine
neue Zuversicht. Aber meist macht die greifbare und nennbare Mutlosigkeit eine
andere, untergriindige Mutlosigkeit offenkundig. Man sagt, viele Menschen unserer
Zeit hitten Angst, und sie konnten nicht sagen, warum. Sie suchten darum in einem
fort nach Sicherungen, aber die Sicherheit, nach der sie sich eigentlich ausstreckten,
finden sie nicht. Hier wird ein erregendes Phéinomen unserer Zeit sichtbar. Je mehr
sich die Welt dem Menschen als machtig und unerschopflich gibt und der Mensch





