
Die christliche Botschaft über den Gruß 

Von Joachim K e 11 e 1, Köln 

Die Botschaft des Evangeliums von der mit Christus anbrechenden Königsherr- 
schaft Gottes mündet immer wieder in die Forderung, sich einer Lebens- und Sitten- 
ordnung einzufügen, die diesen Anbruch deutlich und in der Welt spürbar macht. 
Es sind radikale, ihrem Wortlaut nach oft schockierende Forderungen, die mit der 
Aufnahme in das Reich Gottes verknüpft werden. Das gilt vor allem für die mit- 
menschlichen Lebensbereiche, für das Verhältnis von Mensch zu Mensch. Wir kennen 
die harten Sätze der Bergpredigt: •Widersteht dem Bösen nicht! Vielmehr, schlägt 
dich einer auf die rechte Backe, so halte ihm auch die andere hin. Wer mit dir rechten 
und dir den Mantel nehmen will, dem überlaß auch den Rock. Wer dich um eine 
Meile Spanndienst preßt, dem leiste zwei. Wer von dir fordert, dem.gib, und den, 
der von dir borgen will, weise nicht ab" (Mt 5, 38•42). In diesem Zusammenhang 
steht auch ein Satz, der auf den ersten Blick über etwas sehr Geringfügiges handelt, 
der aber für unsere Zeit, für den Christen in der pluralistischen, anonymen Massen- 
gesellschaft sehr bedeutsam geworden ist. Da heißt es: •Wenn ihr nur eure Brüder 
grüßt, was tut ihr schon Besonderes? Tun nicht die Heiden das gleiche?" (Mt 5, 47). 
Um allerdings die Bedeutsamkeit dieses Satzes zu verstehen, muß man wissen, wel- 
cher Sinn dem Gruß in der israelitischen Überlieferung zukam und zu welchem Rang 
er in der neutestamentlichen Heilsordnung aufgerückt ist. Darum zunächst einiges 
über die Heilsgeschichte des Grußes1. 

Herkunft und Bedeutungswandel des Grußes in der Heilsgeschichte 

Man kann die Weisen und das Zeremoniell des Grußes, wie sie im Alten Testa- 
ment vorkommen, nur verstehen, wenn man sie im Zusammenhang und auf dem 
Hintergrund der altorientalischen Umwelt sieht. Hier wie bei allen Völkern ist der 
Gruß ursprünglich ein religiöser Akt2. Er will der numinosen Mächtigkeit im ande- 
ren Menschen begegnen, will sie bannen, sie abwehren oder auch für sich gewinnen. 
Das gilt vor allem dem Fremden gegenüber, der als potentieller Feind angesehen 
wird. Darum wird dem Gruß oft ein Wunsch, eine Segensformel oder auch der 
Gottesname eingefügt, und auch das meist umständliche Zeremoniell • Verbeugung, 
Kniefall, Niederfallen zur Erde, so daß die Stirn den Boden berührt, Darbringen 
von Geschenken • hat einen beschwörenden Charakter. Wenn dem Freund der 
Friede, das Heil gewünscht und der Wunsch mit einem Kuß besiegelt wird, so will 
man sich gegenseitig an seinem Heil Anteil geben, möchte man am Heil des anderen 

1 Vgl. ThWNT I, 494•500, Artikel 'aajiaonöe; Bibel-Lexikon (Herausg. H. Haag), Ein- 
siedeln-Zürich-Köln 1951, 692 f.; Biblisch-Theologisches Handwörterbuch (Herausg. E. Oster- 
loh und H. Engelland), Göttingen 1954, 222 f.; Biblisdi-Historisches Handwörterbuch (Her- 
ausg. B. Reicke und L. Rost), Göttingen 1962, 613 f. 

8 Vgl. G:van der Leeuw, Phänomenologie der Religion, sTübingen 1956, 28 u. 278. 



166 Joachim Kettel 

Anteil nehmen. •Heil (Friede) sei dir" (Ri 19, 20), heißt die Kurzformel des israeli- 
tischen Grußes. Als Moses die Hebräer aus Ägypten herausgeführt hatte und sich 
mit dem wandernden Volk dem Land der Madianiter näherte, kam ihm sein Schwie- 
gervater Jethro entgegen. Moses ging auf ihn zu, •verneigte sich ehrfurchtsvoll und 
küßte ihn, und sie wünschten einander Heil" (wörtlich: •sie erkundigten sich gegen- 
seitig nach ihrem Wohlbefinden") (Ex 18, 7). Das Heil, der Friede umfaßt den Ge- 
samtzustand des Menschen, von seinem materiellen Wohl bis zum Wohlgefallen 
Gottes, das auf ihm ruht. Letztlich ist darum beim Gruß für den gläubigen Israeliten 
immer Gott im Spiel. Er muß das Heil erhalten, sichern, vermehren und vermitteln, 
von ihm geht es aus. Dementsprechend lautet eine der israelitischen Grußformeln: 
•Es segne dich Jahwe" (Rt 2, 4), •Der Segen des Herrn über euch" (Ps 129, 8). •Ge- 
segnet sei Abram vom Allerhöchsten Gott, der Himmel und Erde erschaffen hat", 
grüßt Melchisedech, der König von Salem Abraham (Gen 14, 20). Der Heils- und 
Friedensgruß ist immer ein Segen, dessen Urheber Gott ist, ein Segen im Namen des 
Herrn. Das gewöhnliche Wort im Hebräischen für grüßen heißt darum eigentlich 
segnen. Segnen und sich das Heil wünschen bedeuten ein und dasselbe. König Tou 
von Hamat sandte seinen Sohn zu David, •um ihn zu grüßen (zu segnen) und ihm 
Heil (Frieden) zu wünschen" (2 Sam 8, 10). Begegnet man einem Propheten oder 
einem, der durch sein Amt, seine Stellung in besonderer Weise geheiligt und 
geschützt ist, dann umklammert man seine Füße, als wolle man sich des auf ihm 
ruhenden Heils versichern (2 Kg 4, 29; vgl. Jo 20, 17), oder lädt ihn in sein Haus ein 
mit dem Grußwort: •Komm, du Gesegneter des Herrn" (Gen 24, 31; vgl Mk 11, 9). 

Weil der Gruß im tiefsten religiöser Natur ist, weil in ihm Gott als der Segnende 
und das Heil Vermittelnde angerufen wird, darum erhält er auch erst seinen vollen 
Klang im Munde Gottes und seiner Repräsentanten: der Engel und Propheten. •Der 
Herr mit dir, du starker Held", ruft der Engel des Herrn dem Gideon zu (Ri 6,12). 
•Fürchtet euch nicht! Friede wird euch zuteil werden", grüßte Raphael die greisen 
Eltern des Tobias, als er sich ihnen zu erkennen gab (Tob 12, 17). Was hier im 
Alten Testament als Gruß Gottes an die Menschen zum ersten Mal erklingt, wird im 
Neuen Testament zum Heilswort schlechthin. •Heil dir, Begnadete, der Herr ist mit 
dir", grüßt der Engel die Jungfrau (Lk 2, 28) und stößt damit die Tür zum Heil der 
Menschen weit auf. •Fürchtet euch nicht. Ich verkünde euch eine große Freude", 
lautet Gottes Grußwort durch seinen Engel an die Hirten (Lk 2, 10). Es ist die Froh- 
botschaft von der Erlösung. Die ganze Macht und Wirksamkeit dieses Grußwortes 
wird aber erst deutlich, wenn Christus, der Erlöser selbst es ausspricht. Wenn er 
den Frauen des Ostermorgens, die •voll Bangen und Freude" vom leeren Grab fort- 
eilen, zuruft: •Sei gegrüßt!" (Mt 28,9), wenn er Maria von Magdala bei ihrem 
Namen ruft (Jo 20,16), wenn er die hinter verschlossenen Türen versammelten Jün- 
ger anspricht: •Friede sei mit euch!" (Lk 24, 36; Jo 20, 19. 26), dann spricht er ihnen 
allen im Maße ihrer inneren Bereitschaft das Heil selbst zu. In diesem Wort ist 
gleichsam die Fülle des Heils gegenwärtig, wird dieses Heil für Christus verfügbar. 

Hier hat der menschliche Gruß seine letzte Höhe erreicht, hat er eine Sinntiefe 
erhalten, die nach dem Ausweis der Religionsgeschichte immer schon irgendwie mit- 
gemeint war und von fern ersehnt wurde, aber vom Menschen her nie verwirklicht 
werden konnte. Es kann darum nicht verwundern, wenn alles christliche Grüßen an 



Die christliche Botschaft über den Gruß 167 

diesen Gruß, den Gruß Christi, den Heilsgruß Gottes an die erlöste Menschheit, 
anknüpft. Ausdrücklich wird den Aposteln und Jüngern, die zur Verkündigung aus- 
gesandt werden, vom Herrn aufgetragen, sie sollen beim Eintritt in ein Haus seine 
Bewohner zuerst mit dem Friedensgruß grüßen (Mt 10, 12; Lk 10, 5). Das ist kein 
gewöhnlicher Gruß, kein bloß menschliches Wort, sondern die Weitergabe des Gru- 
ßes Gottes in Christus. •Das Grüßen der mit der exousia ... ausgestatteten Apostel 
ist also sakramentales Handeln"3. Die Gesandten sprechen im Auftrag und in der 
Vollmacht dessen, der sie gesandt hat. Wenn die Apostel, vor allem Paulus, ihre 
Briefe mit oft sehr feierlichen Grußformeln beginnen und schließen, so ist auch darin 
nicht eine bloße Höflichkeitsfloskel zu sehen. Vielmehr soll der Gruß des von Chri- 
stus bestellten Verkündigers das Heil gegenwärtig und für die Hörer greifbar 
machen, was in der hörenden Gemeinde auch sichtbar zum Ausdruck kommen soll: 
•Grüßt einander mit heiligem Kuß", heißt es des öfteren in den Apostelbriefen 
(Rom 16, 16; 1 Kor 16, 20; 2 Kor 13, 12; 1 Thess 5, 26; 1 Pt 5, 14). Daß Paulus 
dabei statt •Freude" (chara) • das Gruß wort der Griechen • das verwandte Wort 
•Gnade" (charis) gebraucht und dieses dem jüdischen Grußwort •Friede" hinzufügt, 
soll noch einmal den gnadenhaft wirksamen Vorgang des Grüßens unterstreichen. 
Was hier vom Apostelgruß gesagt wird, gilt in weiterem, aber nicht weniger wirk- 
samen Sinn vom Gruß eines jeden Christen, wenn immer er nur aus der Gnade, aus 
einem mit Christus verbundenen Herzen kommt. Alle, die in die Gemeinschaft mit 
Christus gerufen, in die Christuswirklichkeit aufgenommen wurden, sind gleichzeitig 
ausgesandt, das Heil zu verkünden und anderen weiterzugeben. Wie der mensch- 
lichen Begegnung überhaupt, so kommt darum im besonderen auch dem Gruß im 
Christentum eine erhöhte Bedeutung zu. 

Im Zusammenhang dieser Heilsgeschichte und Heilstheologie des Grußes ist nun 
auch der Satz der Bergpredigt zu verstehen: •Wenn ihr nur eure Brüder grüßt, was 
tut ihr schon Besonderes? Tun nicht die Heiden das gleiche?" Wer sind die hier 
gemeinten •Brüder"? Es sind die Verwandten, die Freunde und Stammesgenossen, 
alle, denen man verbunden, auf die man angewiesen ist, die also das eigene Heil, 
das eigene Wohlergehen mitausmachen und garantieren. Wenn man ihnen den 
Friedensgruß anbietet, das Heil wünscht, so will man sich dadurch auch selbst des 
Heiles versichern. Geben und Empfangen bedingen sich. Aus solcher Gesinnung her- 
aus ist man dem Fremden gegenüber mißtrauisch. Man fürchtet ihn. Er könnte einem 
schaden. Religiöse und magische Gedanken spielen dabei eine Rolle. Der Mensch 
kann nach uralter Anschauung Segen und Fluch bringen. Wer nicht zum eigenen 
Lebenskreis gehört, wird darum zunächst einmal als Feind betrachtet. Man grüßt 
ihn nicht. Der Gruß ist kraftgeladen. Er bringt zwei Menschen und ihr Heil in innere 
Berührung, sie verbindend oder verfeindend. Der damit gegebenen möglichen Be- 
drohung will man sich nicht aussetzen. 

Solcher Überlieferung, der man auch in der Bibel begegnet, setzt Christus die neue 
Botschaft entgegen. Auch er weiß um die hintergründige Bedeutung des Grußes. Der 
Gruß ist der Beginn menschlicher Begegnung. Aber er ist ambivalent. Er kann • 
und sollte seiner Natur nach • die Öffnung des Herzens dem anderen gegenüber 
bedeuten. Er kann aber auch ein Mittel der Täuschung sein. Daher das Mißtrauen 

s Windisch in: ThWNT I, 497. 



168 Joachim Kettel 

der Menschen gegenüber dem Gruß. Ist er aufrichtig gemeint oder nicht? Als Samuel 
auf die Weisung des Herrn hin nach Bethlehem kam, traten ihm die Ältesten der 
Stadt zitternd entgegen und fragten: •Bringt dein Kommen uns Heil?" (1 Sam 
16, 4). •Adonia, der Sohn der Haggit, kam zu Beethsabe, der Mutter Salomons. Sie 
fragte: .Kommst du in friedlicher Absicht?' Er antwortete: ,In friedlicher Absicht'" 
(1 Kg 2, 13), aber er log. Christus kennt die Zwiespältigkeit des Menschen. Er kennt 
die Gefahren, die im menschlichen Gruß lauern. Dennoch bleibt er den Menschen 
gegenüber allzeit offen, allen zugetan, alle grüßend und ihnen das Heil zuspre- 
chend. Er hat darum auch den Fluch des getäuschten Grußes schmerzhaft erfahren 
müssen. •Sei gegrüßt Rabbi!", sagte der Verräter zu ihm, um ihn daraufhin zu um- 
armen und zu küssen (Mt 62, 49). Er hat den Spottgruß der römischen Soldaten im 
Hof des Prätoriums •Heil dir, König der Juden!" (Mk 15, 18; par) willig erduldet. 
Indem er den Fluch des falschen, meineidigen Grußes auf sich nahm, hat er ihn der 
Machtlosigkeit überantwortet; er kann dem Erlösten nicht mehr schaden. Aus dieser 
Sicht heraus mahnt er seine Jünger, alle Menschen zu grüßen, auch den offensicht- 
lichen Feind. Damit wird der Gruß nicht nur zum Zeichen christlicher Brüderlichkeit, 
die allen Menschen das Heil zukommen lassen will, sondern auch zur Waffe, um die 
Verhärtung und Selbstsucht der Herzen zu überwinden. Dieser Gruß ist dann aller- 
dings anderer Art und mehr als jener, mit der die Vornehmen dieser Welt, z. B. 
die Pharisäer, in der Öffentlichkeit gegrüßt d. h. geehrt sein wollen (Mt 23, 7). Es 
kann sogar sein, daß der Sendbote Christi um des Friedensgrußes willen, mit dem er 
beauftragt ist, den reinen Höflichkeitsgruß mit seinen vielen Umständen außer acht 
lassen muß (Lk 10,4). Sein Gruß darf nicht von bloßen Höflichkeitserwägungen 
bestimmt sein. Stellt er doch die Menschen vor die Entscheidung: den Frieden, das 
Heil zu empfangen oder den Fluch auf sich zu laden (Mt 10, 13 par; vgl. Lk 10, 14). 
Wer den vom Herrn und seiner Hingabe am Kreuz getragenen Friedensgruß eines 
Christen, wissend um das, was er tut, ablehnt, zieht sich den Unfrieden, das Unheil 
zu. In diesem Sinne bleibt es wahr, was die Überlieferung der Völker sagt, daß der 
Gruß des Menschen Segen und Fluch bringen kann. Der Christ hingegen soll nicht 
nur jeden Menschen mit dem Gruß Gottes an die Menschen, mit dem Gruß Christi 
grüßen, sondern auch den Gruß des Menschen als Gruß Christi annehmen. Dann 
kann sich immer von neuem einmal ereignen, was von der Begegnung Mariens und 
Elisabeths berichtet wird: •Sie kam in das Haus des Zacharias und begrüßte Elisabeth. 
Und es geschah, als Elisabeth den Gruß Mariens vernahm, hüpfte das Kind in ihrem 
Schoß, und Elisabeth ward erfüllt mit Heiligem Geist. Sie rief mit lauter Stimme 
und sprach: Du bist gebenedeit unter den Weibern, und gebenedeit ist die Frucht 
deines Leibes! Woher geschieht mir dies, daß die Mutter meines Herrn zu mir 
kommt?" (Lk 1,41•43). Eine wahrhaft wunderbare Geschichte des Grußes! 

II 

Der Gruß als christliche Aufgabe heute 

Die Welt hat sich seit den Tagen Christi gründlich verändert. Die gesellschaft- 
lichen Verhältnisse, auch die Grußsitten, sind andere geworden. Aber die Mahnung 
der Bergpredigt, nicht nur die •Brüder" zu grüßen, wie es auch die Heiden tun, gilt 



Die christliche Botschaft über den Gruß 169 

noch in gleicher Weise. Man muß sie nur in unsere Zeit übersetzen. Wenn man das 
tut, wird man sogar feststellen, daß sie noch viel dringlicher geworden ist. Zwar sind 
die Völker weit mehr noch, als es in den Tagen Jesu im Vorderen Orient und im 
Mittelmeerraum der Fall war, in Bewegung geraten und begegnen sich. Die Welt 
wächst in ihren verschiedenen Bereichen, wenn auch mühsam und unter Schmerzen, auf 
ihre Einheit zu. Aber die Wände und Mauern, die Mensch von Mensch, Volk von 
Volk trennen, sind zahlreicher und dichter geworden. Hier sind es Mauern, die von 
äußerer Macht aufgerichtet werden, dort Mauern der inneren Entfremdung, grün- 
dend auf der Verschiedenheit, dem Gegensatz und der Feindschaft von Interessen 
und Ideologien. Viele Menschen leben im Getto und im Bewußtsein wachsender 
Vereinsamung; sie fühlen sich wie abgeschnitten von der bergenden Gemeinschaft 
Gleichgesinnter, auf sich gestellt, einer ihnen fremden Welt und oft genug drohenden 
Mächten hilflos ausgesetzt. Sie warten auf einen Gruß, der die Wände durchbricht, 
hinter denen sie leben, und sind dankbar, wenn er ausgesprochen wird und ihr Herz 
erreicht; es ist selten genug. Aber auch diejenigen, die grüßen, zu anderen hinüber- 
rufen wollen, haben es nicht leicht. Es ist oft schwer, sich verständlich zu machen. Zu 
viele Hindernisse haben sich zwischen den Menschen aufgetürmt. In diese Situation 
hinein erklingt Jesu Wort: •Wenn ihr nur eure Brüder grüßt, was tut ihr schon 
Besonderes? Tun nicht die Heiden das gleiche?" Anders zu handeln, der Forderung 
des Herrn nachzukommen, ist schwer geworden. Aber gerade darum ist es dem 
Christen heute abverlangt, die neutestamentliche Botschaft vom Gruß neu zu beden- 
ken, nach neuen Möglichkeiten des Grußes zu suchen. 

Knüpfen wir zunächst an unseren gewöhnlichen Alltag an. Welche Rolle spielt 
darin der Gruß? Ist er nicht auf eine flüchtige Konvention herabgedrückt? Wohl 
erschließen die Massenmedien die Welt, aber sie verleiten auch zur Verkümmerung 
des Gesprächs. Stadt und Beruf führen eine Unzahl von Menschen zusammen, aber 
diese bleiben einander fremd. Anonymität ist eines der Kennzeichen des Menschen 
in der modernen Gesellschaft. Dabei ist das Bewußtsein vieler gespalten. Sie lieben 
das Untertauchen, das Unbekanntbleiben; sie gehen einem tieferen Gespräch aus 
dem Weg, schließen die Türen hinter sich zu, möchten am liebsten allein sein, das 
Mietshochhaus ist ihr Symbol. Aber das ist nur die eine Seite. Gleichzeitig überkommt 
sie das Gefühl der Leere, sie sehnen sich nach dem verstehenden, mittragenden und 
mitempfindenden Du. Wie soll man beidem gerecht werden, will man das Herz 
dieser Menschen erreichen. Der Gruß wird unaufdringlich, fast zurückhaltend, dafür 
um so menschlicher und ohne Anspruch sein müssen. Es wird auf den rechten Augen- 
blick ankommen. Vor allem muß der Grüßende durch sein sonstiges Verhalten dem 
Mitmenschen gegenüber für den Gruß legitimiert sein. Von Cardijn, dem Begründer 
der christlichen Arbeiterjugend wird berichtet, daß er während seiner Kaplanszeit in 
einer belgischen Industriepfarrei die ersten Versuche, junge Arbeiter um sich zu 
sammeln, damit begann, daß er sich wochenlang Abend für Abend an das Tor eines 
großen Fabrikbetriebes stellte und jeden Arbeiter, der nach der Schicht schmutzig 
und müde den Betrieb verließ, mit einem Gruß bedachte. Das erinnert fast an die 
Art, wie Charles de Foucauld seinen muselmanischen Brüdern im Hoggargebirge 
begegnete. Durch das direkte Wort fand er keinen Zugang zu ihnen; beider Welt 
war zu verschieden. So begnügte er sich mit der brüderlichen Präsenz, mit der wort- 



170 Joachim Kettel 

losen Bekundung seines Da-sein-wollens für die Wüstenbewohner. •Ich lache immer, 
zeige meine häßlichen Zähne. Dies Lachen versetzt den Nachbarn in gute Laune ... 
es bringt die Menschen einander näher, hilft ihnen, sich besser zu verstehen, heitert 
manchmal ein düsteres Gemüt auf; ist ist eine Tat der Nächstenliebe"4. So kann auch 
der schlichte Gruß einfach sagen wollen: Wenn du mich brauchst, so bin ich für dich 
da, mein Herz steht dir offen. Wie oft wäre ein solcher Gruß angebracht: den Nach- 
barn, einem alten oder kranken Menschen gegenüber. Das Auge des Liebenden ist 
hellsichtig und weiß, wann ein Mensch anrufbar ist und nach einem Gruß verlangt; 
es sieht die Einsamkeit, die Mutlosigkeit, die Not. Es entspricht einem richtigen 
Empfinden, wenn auf einem Wandspruch unserer Tage unter der Überschrift: 
•Äußerungen der Liebe" zu lesen ist: •Einen freundlichen Gruß für den kleinen 
Mann"5. Ein solcher Gruß braucht nicht religiösen Charakter zu haben; er ist den- 
noch ein christlicher, gnadenfroher Gruß, der das Heil in Christus zuspricht, wenn 
immer er nur aus dem Antrieb des Heiligen Geistes kommt, der das Herz beseelt 
und erfüllt. Es gehört zu den Eigentümlichkeiten unserer Zeit, daß das Christliche 
mehr denn je die Gestalt des Humanen annehmen muß, um glaubwürdig zu sein. 

Es gibt noch andere Zeitsituationen, die den Gruß für den Christen heute wieder 
besonders aktuell haben werden lassen. Wenn der Gruß der Beginn menschlicher 
Begegnung ist, wenn er die Offenheit und Willigkeit des Herzens bezeugt und eine 
Brücke zum Herzen des anderen schlägt, dann muß er auch am Beginn des Gesprä- 
ches mit den getrennten Brüdern, mit den Nicht-Christen und den Ungläubigen ... 
des Gespräches •über den Zaun" und mit denen •Draußen vor der Tür" stehen. 
Anders bliebe dieses Gespräch unfruchtbar. Hier allerdings müßte der Gruß aus 
jener Quelle fließen, die Christus ihm gegraben hat. Es müßte der Gruß Christi 
selbst sein, in dessen Namen wir sprechen, so wie der Priester vom Altar her, der 
Christus ist, die Gläubigen mit den Worten grüßt: Der Herr sei mit euch! Es sind zu 
wenige, die imstande sind, dieses Gespräch zu führen, und die dazu imstande wären, 
sind oft zu wenig bereit, den •Fremden" und den •Feind" zu grüßen, wo doch 
gerade der Gruß über Segen oder Unsegen einer menschlichen Begegnung mit- 
entscheidet. Vielleicht müßte darum der Herr über manche solcher Gespräche sagen: 
•Tun nicht die Heiden das gleiche? Was tut ihr (also) schon Besonderes?" Nicht 
jeder Gruß hat das gleiche personale Gewicht; er kann es nicht haben; die Nähe von 
Mensch zu Mensch ist größer oder geringer, eine Begegnung mehr oder weniger 
gewichtig. Das Gespräch aber mit den getrennten Brüdern und mit den Ungläubigen 
verlangt eine letzte personale Hingabe und darum auch einen Gruß, der alle Ver- 
härtung und Selbstsucht des eigenen Herzens sprengt und darum auch das Herz des 
anderen zu öffnen vermag. Mag der Gruß auch nicht sofort erwidert werden, er war 
nicht umsonst. Mag der Gegengruß leere Höflichkeit oder gar unwahrhaftig sein, 
auch die Enttäuschung gereicht dem Christen zum Heil. 

Heute, wo man der mitmenschlichen Begegnung immer weniger ausweichen kann, 
gilt es für den Christen den Blick auf jenes Geheimnis christlichen Lebens zu lenken, 
das man •das Sakrament des Mitmenschen" genannt hat. Nachdem Gott in Christus 

4 Der letzte Platz, Einsiedeln 1957, 39. 
5 L. E s c h , Neue Lebensgestaltung in Christus. Würzburg 51955, 264. 



Ermutigen als Gabe und Aufgabe 171 

einmal in die Welt und in die Menschheit eingegangen ist, kommt keine Begegnung 
mit dem Erlöser mehr zustande außerhalb der menschlichen Gemeinschaft, deren 
Mitte er ist. Die christliche Begegnung mit dem Mitmenschen hat immer einen quasi- 
sakramentalen, das Heil vermittelnden Charakter. •Was immer ihr dem geringsten 
meiner Brüder getan habt, das habt ihr mir getan" (Mt 25, 40). Das gibt auch dem 
Gruß seine tiefste Bedeutung und seine Dringlichkeit in unserer Zeit. Wer den 
•Fremden" und den •Feind" in dieser oder jener Form als Gast in sein Haus auf- 
nimmt, nimmt Christus selbst auf und darf ihn darum mit jenen Worten begrüßen, 
mit denen Christus begrüßt wurde, als er, der Gast dieser Welt, in seine Stadt ein- 
zog: •Gesegnet, der da kommt im Namen des Herrn" (Mk 11, 9; Ps 118, 26). Jeder 
Mensch soll für den anderen Träger und Bringer des Heiles sein und ist es um so 
mehr, je tiefer er im Geheimnis Christi lebt. Ob er es in seinem Alltag ist, wird an 
seinem Gruß offenbar. 

Ermutigen als Gabe und Aufgabe 

Von Wolfgang Hoffmann SJ, Rom 

Das Thema ist aktuell. Die heutige Zeit mit ihren Anforderungen reißt am Men- 
schen. Er gerät schneller als früher an die Grenzen seiner Kraft. Wo das der Fall 
ist, wird er mutlos, verliert er das Vertrauen zu sich selbst. Er sieht sich nicht mehr 
aus. Der Horizont seines Lebens verdunkelt sich. Bald sind es gestörte menschliche 
Beziehungen, bald berufliche Angelegenheiten, die ihn aus der Bahn werfen. Bei- 
dem begegnet man heute oft. Viele stehen allein. Sie haben keine Freunde. Sie 
rechnen darum auch nicht mehr mit Hilfe vonseiten anderer. Sie wissen sich auf sich 
selbst gestellt, auf ihre eigene Kraft angewiesen. Das macht hart und verschlossen 
oder auch mutlos. Manche Berufe sind wegen der häufigen Mißerfolge, die mit 
ihnen verbunden sind, in ganz besonderer Weise der Gefahr zur Entmutigung 
ausgesetzt, der Beruf des Politikers, des Geschäftsmannes, aber auch z. B. der des 
Priesters; man trifft heute viele Priester, die mutlos sind. 

Solange es nur um irdische Dinge und Verhältnisse geht, die Anlaß zur Entmu- 
tigung werden, ist es, so sollte man meinen, nicht so schlimm. An ihnen läßt sich 
etwas machen, oder es gibt anderes zum Ausgleich, das Erfüllung gewährt, und 
vielleicht schenkt schon die Hoffnung, daß auch wieder andere Tage kommen, eine 
neue Zuversicht. Aber meist macht die greifbare und nennbare Mutlosigkeit eine 
andere, untergründige Mutlosigkeit offenkundig. Man sagt, viele Menschen unserer 
Zeit hätten Angst, und sie könnten nicht sagen, warum. Sie suchten darum in einem 
fort nach Sicherungen, aber die Sicherheit, nach der sie sich eigentlich ausstreckten, 
fänden sie nicht. Hier wird ein erregendes Phänomen unserer Zeit sichtbar. Je mehr 
sich die Welt dem Menschen als mächtig und unerschöpflich gibt und der Mensch 




