
Ermutigen als Gabe und Aufgabe 171 

einmal in die Welt und in die Menschheit eingegangen ist, kommt keine Begegnung 
mit dem Erlöser mehr zustande außerhalb der menschlichen Gemeinschaft, deren 
Mitte er ist. Die christliche Begegnung mit dem Mitmenschen hat immer einen quasi- 
sakramentalen, das Heil vermittelnden Charakter. •Was immer ihr dem geringsten 
meiner Brüder getan habt, das habt ihr mir getan" (Mt 25, 40). Das gibt auch dem 
Gruß seine tiefste Bedeutung und seine Dringlichkeit in unserer Zeit. Wer den 
•Fremden" und den •Feind" in dieser oder jener Form als Gast in sein Haus auf- 
nimmt, nimmt Christus selbst auf und darf ihn darum mit jenen Worten begrüßen, 
mit denen Christus begrüßt wurde, als er, der Gast dieser Welt, in seine Stadt ein- 
zog: •Gesegnet, der da kommt im Namen des Herrn" (Mk 11, 9; Ps 118, 26). Jeder 
Mensch soll für den anderen Träger und Bringer des Heiles sein und ist es um so 
mehr, je tiefer er im Geheimnis Christi lebt. Ob er es in seinem Alltag ist, wird an 
seinem Gruß offenbar. 

Ermutigen als Gabe und Aufgabe 

Von Wolfgang Hoffmann SJ, Rom 

Das Thema ist aktuell. Die heutige Zeit mit ihren Anforderungen reißt am Men- 
schen. Er gerät schneller als früher an die Grenzen seiner Kraft. Wo das der Fall 
ist, wird er mutlos, verliert er das Vertrauen zu sich selbst. Er sieht sich nicht mehr 
aus. Der Horizont seines Lebens verdunkelt sich. Bald sind es gestörte menschliche 
Beziehungen, bald berufliche Angelegenheiten, die ihn aus der Bahn werfen. Bei- 
dem begegnet man heute oft. Viele stehen allein. Sie haben keine Freunde. Sie 
rechnen darum auch nicht mehr mit Hilfe vonseiten anderer. Sie wissen sich auf sich 
selbst gestellt, auf ihre eigene Kraft angewiesen. Das macht hart und verschlossen 
oder auch mutlos. Manche Berufe sind wegen der häufigen Mißerfolge, die mit 
ihnen verbunden sind, in ganz besonderer Weise der Gefahr zur Entmutigung 
ausgesetzt, der Beruf des Politikers, des Geschäftsmannes, aber auch z. B. der des 
Priesters; man trifft heute viele Priester, die mutlos sind. 

Solange es nur um irdische Dinge und Verhältnisse geht, die Anlaß zur Entmu- 
tigung werden, ist es, so sollte man meinen, nicht so schlimm. An ihnen läßt sich 
etwas machen, oder es gibt anderes zum Ausgleich, das Erfüllung gewährt, und 
vielleicht schenkt schon die Hoffnung, daß auch wieder andere Tage kommen, eine 
neue Zuversicht. Aber meist macht die greifbare und nennbare Mutlosigkeit eine 
andere, untergründige Mutlosigkeit offenkundig. Man sagt, viele Menschen unserer 
Zeit hätten Angst, und sie könnten nicht sagen, warum. Sie suchten darum in einem 
fort nach Sicherungen, aber die Sicherheit, nach der sie sich eigentlich ausstreckten, 
fänden sie nicht. Hier wird ein erregendes Phänomen unserer Zeit sichtbar. Je mehr 
sich die Welt dem Menschen als mächtig und unerschöpflich gibt und der Mensch 



172 Wolfgang Hoffmann 

sich auf sie einläßt, desto mehr geht ihm für sein Bewußtsein der Boden verloren, 
auf dem der Grund seines Daseins ruht, verblaßt der Horizont, der über das Sicht- 
bare und Alltägliche hinausweist. Die Welt des Glaubens ist vielen sehr unreal 
geworden; jedenfalls scheint es ihnen so. Wohin sollen sie sich also wenden, wenn 
die irdischen Sicherungen versagen, wonach greifen, wenn das, woran sie sich für 
gewöhnlich klammern, nicht mehr hält. Sie haben nichts und spüren irgendwie 
unheimlich den Abgrund, über dem sie sich befinden. Aus ihrem Herzen gähnt ihnen 
eine Leere entgegen. Von hierher kommt es, daß oft schon eine alltägliche Ent- 
mutigung so schwere Folgen hat, zu einer Niedergeschlagenheit führt, die dem 
Anlaß gar nicht mehr entspricht. 

Demnach wäre das Ermutigen eine sehr zeitgemäße Aufgabe. Aber es sind nur 
wenige, die sich dieser Aufgabe unterziehen. Schon wenn sie im Bewußtsein auf- 
taucht, wird sie meist gleich wieder verdrängt. Denn wer andere ermutigen, aus 
ihrer Mutlosigkeit herausholen will, muß sich mit ihnen einlassen, auf ihre Not und 
ihre Eigenart eingehen, muß Zeit opfern, Geduld haben und Unannehmlichkeiten 
mancher Art in Kauf nehmen. Das aber wollen die wenigsten. Wer hat schon Zeit! 
Wer will sich schon engagieren, festlegen! Jeder sieht zu, wie er durchkommt. Es ist 
einigermaßen trostlos, zu beobachten, wie die Menschen aneinander vorbeihasten. 
Jeder ist nur mit sich selbst beschäftigt. Dabei spricht alle Welt von Sozialempfinden, 
von Solidarität und Brüderlichkeit. Aber es ist wohl nicht nur der mangelnde Wille, 
zu helfen. Wahrscheinlich sind sehr viele zu einer echten Ermutigung gar nicht 
fähig. Sie sind selbst verkrampft und zu wenig gelöst. Sie haben selbst zu wenig 
Boden und Horizont. Sie sind nicht heil, und ihr Mut, aus dem alle Ermutigung 
hervorgeht, ist zu gering. Mancher, der andere ermutigen wollte, hat erst wieder 
lernen müssen, nach den Quellen des Mutes zu suchen und aus ihnen zu schöpfen. 
Es mag darum einmal angebracht sein, darzulegen, was es um die Ermutigung ist 
und wie sie vor sich geht. 

Echtes Ermutigen muß aus einer spontanen Unmittelbarkeit erwachsen. Rationale 
Überlegungen oder der bloße Wille zu helfen genügen nicht. Sie lassen nur zu 
leicht die Atmosphäre auskühlen, deren Wärme aber ein wesentliches Element der 
Ermutigung ist. Wer das Gefühl eifrig ertötet hat, statt es zu pflegen, wird auch für 
emotionale Schwierigkeiten des Mitmenschen kein Verständnis aufbringen können. 
Sein Herz ist verarmt. Auf die Haltung des Herzens aber kommt es gerade an. Es 
allein kann erahnen, wie dem anderen zumute ist. Mitfühlen bedeutet nicht Senti- 
mentalität. Weder kühle Distanziertheit noch Sentimentalität sind der Boden, aus 
dem die Ermutigung erwächst. 

Die Ermutigung kennt keine kurzen Wege und keine schnellen Methoden des 
Erfolgs. Man muß zunächst aus sich herausgehen, sein eigenes Herz verlassen zum 
anderen hin, um ermutigen zu können: in geduldigem, liebendem Hinhören und 
Hinschauen, in schweigendem Vertrauen, das dem anderen wieder Zutrauen und 
Selbstvertrauen schenkt. Das gesprochene Wort der Ermutigung darf erst das Letzte 
sein. In ihm wird nämlich die Mutlosigkeit des anderen offenkundig, eine ver- 
demütigende Situation also, die darum schon vorher in wissender Güte aufgefangen 
sein muß. Nur dann kann einer ohne inneren Schaden zugeben, daß er mutlos ist, 
daß er sich selbst nicht mehr ganz besitzt, wenn sein Selbstwertgefühl in der Freund- 



Ermutigen als Gabe und Aufgabe 173 

schaft des anderen gestützt wird, wenn seine Mutlosigkeit den Tiefpunkt der Ver- 
lassenheit schon überwunden hat. Wieviel ist schon mit vorzeitigen Worten gescha- 
det worden, mögen sie auch die erhabensten religiösen Motive zum Inhalt gehabt 
haben, ja, vielleicht gerade dann. Es gibt keinen echten Trost und keine echte 
Ermutigung, die mit billiger Münze auszuzahlen sind. Sie kosten viel Selbstverleug- 
nung, ein Freiwerden von eigenen Wünschen und Plänen. Muß doch dem Nächsten 
überhaupt erst einmal Raum im eigenen Inneren gegeben werden. Dabei ist es 
nicht so, als sei der Ermutigende nur aktiv, groß und stark, der andere hingegen 
nur schwach und hilflos, als sei jener nur gebend, dieser nur empfangend. Wer 
wirklich einmal ermutigen konnte, weiß, daß dabei ein Dritter im Spiel war, •der 
Vater des Erbarmens und der Gott allen Trostes" (2 Kor 1, 3). Nur wer vor diesem 
Tröstergott klein geworden ist, in dem Eingeständnis, daß er selbst des göttlichen 
Trostes bedarf, kann andere ermutigen, und das wäre sein größter Gewinn. So war 
es bei Therese von Lisieux. Weil sie klein sein wollte, und eben so ihr Herz weit- 
räumig wurde, fanden so viele bei ihr Mut. Wo Überlegenheit den Mutlosen er- 
drückt, kann niemals Ermutigung geschehen. 

Um den anderen im eigenen Inneren willkommen zu heißen, sich mit ihm an 
allem zu erfreuen, was er an Gutem hat, zu ihm ja zu sagen, wie Gott zu ihm ja gesagt 
hat, und sich schließlich mit ihm auf die Suche nach dem weiteren Weg zu machen, 
muß man sich selbst ganz loslossen können, nicht nur die eigenen Gedanken und 
Urteile, sondern in viel dringlicherer Weise alles Schematische, das man sich selbst 
als unumstößlich aufgebaut hat, die festgefahrenen Bahnen, um deren Festgefahren- 
heit man kaum noch weiß. Wer daran festhielte, würde • mehr als durch ober- 
flächliche Härte • nicht Mut, sondern Abweisung einflößen. Der Zuspruch des 
Mutes fordert eine charismatische Weite des Herzens. Der Mensch liebt die Ord- 
nung und hat Angst vor dem Chaos. Daher der Schrecken, wenn der Geist zu wehen 
beginnt und aus der alten noch nicht die neue Ordnung geformt hat. Ermutigen 
heißt, nicht sein eigenes Gesetz dem anderen vorschreiben wollen, sondern ihn dem 
Wehen des Geistes aussetzen, wie es die Pfingstsequenz so schön beschreibt. Kein 
Gesetz ermutigt, sondern der Geist ist es, der den Mut gibt, das Gesetz der Liebe 
in Liebe zu erfüllen. 

Es gibt so viele Formen der Ermutigung, wie es Formen des menschlichen Aus- 
drucks gibt. Ein Blick, eine Geste, das stillschweigende Vertrauen in die Fähigkeiten 
des anderen, aufmerksam interessiertes Zuhören können schon genügen. Das Wort 
ist die Krönung des menschlichen Ausdrucks und darum in etwa auch der Ermu- 
tigung. Was geschieht eigentlich, wenn ein Mensch den anderen durch sein Wort 
ermutigt? Versuchen wir den Vorgang einmal zu erfassen. Der Angesprochene 
befindet sich in einer Situation der Dunkelheit und Lähmung. Er hat sich • wenig- 
stens in irgendeinem Winkel seines Herzens • aufgegeben. Vielleicht ist seine 
Entmutigung nur vorübergehend, leicht zu überwinden, und unsere Hilfe bedeutet 
nur ein vorsichtiges Zur-Hand-Gehen. Vielleicht liegt aber auch eine schwere 
Depression vor, verursacht durch unbewältigte Erlebnisse oder übertriebene Schuld- 
gefühle. Hier wäre ein naives •Gut-Zureden" fehl am Platz. Der Mensch ist eine 
leib-seelische Einheit, und so gibt es Situationen, in denen wir den Nächsten ermu- 
tigen sollten, den Arzt aufzusuchen. Es mag aber auch sein, daß wir ihn eher zur 



174 Wolfgang Hoffmann 

Tapferkeit als zum Mut führen müssen, zum Ertragen eines Kreuzes, zum Leiden 
in seinen vielen Formen. Hier ist das Solidarisch-sein im Bestehen des Leides eine 
größere Hilfe als langes Reden. 

Das Wort der Ermutigung hat aber in all diesen Fällen seine Bedeutung. Es ist 
Antwort auf die Frage nach dem Sinn, es ist die Erhellung der Mitte, in der der 
Mutlose sein Ich wiederfindet. Hier zeigt sich nun, wie sehr Ermutigen eine Kunst 
und eine Gabe ist. Es soll im anderen eine Wandlung hervorrufen. Der Entmutigte 
soll in sich ein neues Licht und eine neue Helligkeit entdecken, für die seine Augen 
bisher blind waren. Wie kann das geschehen? Um das zu erklären, gilt es folgendes 
zu bedenken. Der Mensch kommt nur in der Begegnung mit einem anderen Du zu 
sich selbst. In der Anerkennung seiner Person durch den anderen, in dessen Ja zu 
ihm, findet er sich, fühlt er sich bestätigt. In der Entmutigung droht ihm nun der 
Selbstbesitz, das Bei-sich-Sein zu entgleiten. In solcher Situation bedarf er einer 
neuen Bestätigung durch den anderen. Diese Bestätigung wird ihm durch den Zu- 
spruch des Mutes gegeben, aber nur dann, wenn das Wort des anderen aus jener 
personalen Tiefe des Selbstbesitzes kommt, in der er, der Entmutigte, bedroht ist. 
Das Wort der Ermutigung ist dann der Spiegel, in dem er sich in seinem verloren 
geglaubten Selbst wiedererkennt, und zwar in einer Helligkeit und Deutlichkeit, 
die nicht aus ihm stammen können und, wie später gezeigt wird, auch über den 
anderen hinausweisen. Dabei hat der mutlose Mensch ein feines Gespür dafür, ob 
das ermutigende Wort ein echtes Bild oder nur Vorspiegelung ist, ob der andere 
wirklich die dunkle Wolke der Mutlosigkeit durchstoßen hat und zum Kern der 
Person vorgedrungen ist oder nur eine Fata Morgana projiziert. Er kann sich freilich 
auch einer Ermutigung verschließen, sich in die eigene Dunkelheit verlieben oder 
jenes mysterium iniquitatis (Geheimnis der Bosheit) vollziehen, in dem Satan seine 
eigene Mutlosigkeit zu Stolz umdeutet. Wenn er sich aber durch das Wort des 
anderen aufrichten läßt, tritt er ins Licht, oder genauer gesagt, die Dunkelheit in 
seinem Herzen löst sich auf. Der Ermutigte glaubt dem Licht, das ihm vom anderen 
kommt, mehr als der Dunkelheit, die er in sich selbst vorfand. In einer wunderbaren 
Gemeinsamkeit hat der Bruder den Bruder gerettet. Wie sehr jedoch dieses Ge- 
schehen auf einen Raum verweist, der größer ist als menschliche Erfahrung, läßt 
sich an der Erzählung der Emmausjünger ablesen. 

Rein psychologisch gesehen braucht Ermutigung nicht immer von oben zu kom- 
men, in ihrer Tiefe hingegen reicht sie, falls sie nicht, wie in der Ermutigung zum 
Bösen, pervertiert wird, in das Geheimnis der ewigen Wahrheit, führt sie, wenn 
auch oft unbewußt, zum •Vater der Lichter" (Jak 1, 17). Ermutigung im Vollsinn 
heißt darum, den anderen zum Glauben, zur Hoffnung und zur Liebe hinführen, 
ja vielleicht zum erstenmal in ihm den Glauben an einen gütigen Gott wecken. Die 
Ermutigung ist darum in ihrem Grund ein Werk der göttlichen Gnade, der Mensch 
und sein Wort sind nur Werkzeug dieser Gnade. Dieses Werkzeugsein ist nicht nur 
eine Berufung für wenige. Jeder Christ wird aufgrund seiner Gliedschaft am Leibe 
Christi zum Werkzeug des Parakleten, des Tröster-Geistes, des Geistes Christi. 
Der Weg dazu führt über das •Abnehmen" des eigenen Ich im Sinne des Täufers 
(Jo 3, 30), über das Zurücktreten der eigenen Person vor der Person Gottes. Es 
gehört geradezu zum Wesen des Christseins, den Geist des Trostes, den der erhöhte 



Ermutigen als Gabe und Aufgabe 175 

Herr in unsere Mitte gesandt hat, ins Wort zu bringen und darin greifbar zu 
machen. Darum ermahnt Paulus seine Gemeinden: •Tröstet einander!" (1 Th 4,18), 
•Ermutigt die Kleinmütigen!" (1 Th 5, 14). Und er selbst schreibt an die römische 
Gemeinde: •Ich sehne mich danach, euch zu sehen, damit ich euch etwas an geistiger 
Gabe zu eurer Stärkung mitteile. Das heißt (besser gesagt) zu gemeinsamem Trost 
in eurer Mitte durch den Glauben, den wir beide haben, ich wie ihr" (Rom 1,11 ff.). 

Daß menschliche Ermutigung in diese Tiefe hinabreicht, ist durch Christus ermög- 
licht worden. Er war der einzige Mensch, der von sich aus befähigt war, die Men- 
schen zu ermutigen. Das war geradezu seine Aufgabe. So deutet er seine eigene 
Sendung. Als er in der Synagoge von Nazareth das Schriftwort aus dem Propheten 
Isaias vorlas: •Geist des Herrn liegt über mir, darum hat er mich gesalbt, Armen 
die Frohbotschaft zu bringen, Gefangenen Befreiung und Blinden das Gesicht zu 
künden, Gebrochene in Freiheit zu entlassen, ein Gnaden jähr des Herrn auszu- 
rufen" (Lk 4,18 f.), da hat er dieses Wort auf sich angewandt: •Heute ist dieses 
Schriftwort, das ihr gehört habt, in Erfüllung gegangen" (4, 21). Er ist der Tröster 
und Ermutiger, den der Vater uns gesandt hat. Zunächst allerdings scheint er 
die Menschen eher zu entmutigen. Er stellt an sie Forderungen, denen sie sich 
oft genug nicht gewachsen fühlen. Mancher glaubte ihm nicht folgen zu können, 
und selbst zu den Jüngern des engsten Kreises mußte er angesichts ihres Murrens 
sagen: •Wollt auch ihr gehen?" (Jo 6,67). Wiederholt tadelt er ihren Kleinmut 
und ihren Mangel an Glauben (Mt 14, 31; 16, 8; 17, 17). Aber sie mußten zuerst 
ihre Unheilssituation erkennen, sie mußten einsehen lernen, daß sie, auf sich allein 
gestellt, allen Grund zur Mutlosigkeit hatten. Erst so konnten sie das Wort seiner 
Ermutigung verstehen. So war es auch bei der kananäischen Frau. Mußte es sie nicht 
entmutigen, als Christus ihre Bitte mit den für sie hart klingenden Worten abwies: 
•Es ist nicht recht, den Kindern das Brot wegzunehmen und es den Hündlein hinzu- 
werfen" (Mt 15, 26)? Da mit diesem Wort aber zugleich eine Gnade verbunden war, 
und die Kananäerin diese Gnade annahm und in ihre Situation einwilligte, er- 
strahlte aus ihrer Entmutigung um so heller die Kraft ihres Glaubens: •Frau", sagte 
der Herr zu ihr, •dein Glaube ist groß, dir geschehe nach deinem Wunsch" (Mt 
15, 28). Wer Christus nachfolgen will, muß zuvor von seiner Armseligkeit und 
Heilsbedürftigkeit überzeugt sein. So erging es jedenfalls den Aposteln. Ermutigung 
im Sinne des neutestamentlichen Heils konnte für sie erst auf dem Boden der 
Selbsterkenntnis wachsen. 

Wie sehr Jesus dann aber ermutigend gewirkt haben muß, bezeugen die Massen, 
die ihn ständig belagerten. So wie er, hat noch niemand gesprochen, sagten sie 
(Mt 7, 29). Wo immer einer aus seiner Not zu ihm rief, hat er ihn aufgerichtet. 
•Habe Mut, Kind, deine Sünden sind dir vergeben", sprach er zu dem Gelähmten 
(Mt 9, 2); •Habe Mut, Tochter, dein Glaube hat dich geheilt", zu der blutflüssigen 
Frau (Mt 9,22). Und allen galt seine Aufforderung: •Kommt alle zu mir ihr Müh- 
seligen und Beladenen, ich werde euch erquicken" (Mt 11, 28). Darum wird von ihm 
das Prophetenwort ausgesagt: •Das geknickte Rohr wird er nicht brechen und den 
glimmenden Docht nicht auslöschen" (Mt 12, 20; Is 42, 3). Den für die Menschen 
erfahrbaren Höhepunkt erreichte seine Ermutigung nach der Auferstehung. Mit 
seinem Friedenswort (Lk 24, 36; Jo 20,19. 26) wurde den Jüngern die Fülle des 



176 Wolfgang Hoffmann 

Mutes gegeben. Wenn sie dieses Wort festhalten, braudien sie nie mehr in Mut- 
losigkeit zu fallen. •Habt Mut, ich habe die Welt besiegt", hatte der Herr schon im 
Abendmahlssaal zu ihnen gesagt (Jo 16, 33). 

Die letzte Tiefe der Ermutigung Christi wird erst deutlich, wenn man bedenkt, 
daß sein Wort der Verzeihung und des Friedens angefüllt ist mit seinen Taten, mit 
der Hingabe seines Lebens am Kreuz, mit der Liebe bis zum äußersten (Jo 13, 1). 
Auch dieses Wort kommt darum in einem geheimnisvollen, aber sehr realen Sinn 
aus der Entmutigung. Christus wollte in der Übernahme äußerster menschlicher 
Entmutigung und Enttäuschung alle Entmutigung der Menschen, die tiefste Angst, 
die sie je überfallen kann, überwinden. Von da her muß man einmal die einzelnen 
Stationen seiner Passion an sich vorüberziehen lassen: die Angst und die Mutlosig- 
keit des ölgartens, die Verlassenheit inmitten seiner Feinde, denen er sich wehrlos 
ausgeliefert hatte, die Todesnot in der Stunde seines Sterbens. An diese Entmuti- 
gung des leidenden Herrn sollte sich aber nicht nur derjenige erinnern, der selber 
mutlos ist, um daraus wieder zu neuem Mut zu kommen, sondern auch derjenige, 
der andere ermutigen will. Jedes Wort der Ermutigung hat nur so viel Kraft, als es 
im Herzen des gläubigen Christen Anteil genommen hat an der Entmutigung 
Christi. Hier ist die Quelle allen Mutes und allen Trostes. Nur wer mit dem Herrn 
Trübsal erlitten hat und von Gott getröstet wurde, kann auch andere wieder trösten. 
Darum kann Paulus an die Christen von Rom schreiben: •Gelobt sei Gott, der 
Vater unseres Herrn Jesus Christus, der Vater des Erbarmens und der Gott allen 
Trostes. Er hat uns getröstet in all unserer Trübsal, so daß wir imstande sind, die 
zu trösten, die jede Art von Trübsal erleiden, durch den Trost, mit dem wir selbst 
von Gott getröstet werden. Denn wie die Leiden Christi reichlich über uns kommen, 
so kommt durch Christus auch reichlich unser Trost. Wenn wir in Trübsal sind, so 
zu eurem Trost und Heil; wenn wir getröstet werden, so zu eurem Trost, der sich 
wirksam erweist im Ausharren unter denselben Leiden, die auch wir erdulden" 
(Rom 1, 3•6). Nie ist ein so tiefes Wort über den Trost gesagt worden wie hier. 
In ihm ist die ganze Theologie der Ermutigung beschlossen. 




