Ermutigen als Gabe und Aufgabe 171

einmal in die Welt und in die Menschheit eingegangen ist, kommt keine Begegnung
mit dem FErléser mehr zustande auflerhalb der menschlichen Gemeinschaft, deren
Mitte er ist. Die christliche Begegnung mit dem Mitmenschen hat immer einen quasi-
sakramentalen, das Heil vermittelnden Charakter. ,Was immer ihr dem geringsten
meiner Briider getan habt, das habt ihr mir getan® (Mt 25, 40). Das gibt auch dem
Grufl seine tiefste Bedeutung und seine Dringlichkeit in unserer Zeit. Wer den
.Fremden® und den ,Feind“ in dieser oder jener Form als Gast in sein Haus auf-
nimmt, nimmt Christus selbst auf und darf ihn darum mit jenen Worten begriifien,
mit denen Christus begriufit wurde, als er, der Gast dieser Welt, in seine Stadt ein-
zog: ,Gesegnet, der da kommt im Namen des Herrn® (Mk 11, 9; Ps 118, 26). Jeder
Mensch soll fiir den anderen Tréiger und Bringer des Heiles sein und ist es um so
mehr, je tiefer er im Geheimnis Christi lebt. Ob er es in seinem Alltag ist, wird an
seinem Gruf} offenbar.

Ermutigen als Gabe und Aufgabe
Von Wolfgang Hoffmann SJ, Rom

Das Thema ist aktuell. Die heutige Zeit mit ihren Anforderungen reifit am Men-
schen. Er gerat schneller als frither an die Grenzen seiner Kraft. Wo das der Fall
ist, wird er mutlos, verliert er das Vertrauen zu sich selbst. Er sieht sich nicht mehr
aus. Der Horizont seines Lebens verdunkelt sich. Bald sind es gestérte menschliche
Beziehungen, bald berufliche Angelegenheiten, die ihn aus der Bahn werfen. Bei-
dem begegnet man heute oft. Viele stechen allein. Sie haben keine Freunde. Sie
rechnen darum auch nicht mehr mit Hilfe vonseiten anderer. Sie wissen sich auf sich
selbst gestellt, auf ihre eigene Kraft angewiesen. Das macht hart und verschlossen
oder auch mutlos. Manche Berufe sind wegen der haufigen Miferfolge, die mit
ibnen verbunden sind, in ganz besonderer Weise der Gefahr zur Entmutigung
ausgesetzt, der Beruf des Politikers, des Geschiftsmannes, aber auch z. B. der des
Priesters; man trifft heute viele Priester, die mutlos sind.

Solange es nur um irdische Dinge und Verhéltnisse geht, die Anlafl zur Entmu-
tigung werden, ist es, so sollte man meinen, nicht so schlimm. An ihnen lafit sich
etwas machen, oder es gibt anderes zum Ausgleich, das Erfillung gewéhrt, und
vielleicht schenkt schon die Hoffnung, dafl auch wieder andere Tage kommen, eine
neue Zuversicht. Aber meist macht die greifbare und nennbare Mutlosigkeit eine
andere, untergriindige Mutlosigkeit offenkundig. Man sagt, viele Menschen unserer
Zeit hitten Angst, und sie konnten nicht sagen, warum. Sie suchten darum in einem
fort nach Sicherungen, aber die Sicherheit, nach der sie sich eigentlich ausstreckten,
finden sie nicht. Hier wird ein erregendes Phéinomen unserer Zeit sichtbar. Je mehr
sich die Welt dem Menschen als machtig und unerschopflich gibt und der Mensch



172 Wolfgang Hoffmann

sich auf sie einldflt, desto mehr geht ihm fiir sein Bewufitsein der Boden verloren,
auf dem der Grund seines Daseins ruht, verblafit der Horizont, der {iber das Sicht-
bare und Alltdgliche hinausweist. Die Welt des Glaubens ist viclen sehr unreal
geworden; jedenfalls scheint es thnen so. Wohin sollen sie sich also wenden, wenn
die irdischen Sicherungen versagen, wonach greifen, wenn das, woran sie sich far
gewdhnlich klammern, nicht mehr hilt. Sie haben nichts und spiiren irgendwie
unheimlich den Abgrund, iiber dem sie sich befinden. Aus ihrem Herzen gihnt ihnen
eine Leere entgegen. Von hierher kommt es, dafl oft schon eine alltigliche Ent-
mutigung so schwere Folgen hat, zu einer Niedergeschlagenheit fithrt, die dem
Anlaf gar nicht mehr entspricht.

Demnach wire das Ermutigen eine sehr zeitgeméfle Aufgabe. Aber es sind nur
wenige, die sich dieser Aufgabe unterziehen. Schon wenn sie im Bewuftsein auf-
taucht, wird sie meist gleich wieder verdringt. Denn wer andere ermutigen, aus
ihrer Mutlosigkeit herausholen will, muf sich mit ihnen einlassen, auf ihre Not und
ihre Eigenart eingehen, mufl Zeit opfern, Geduld haben und Unannehmlichkeiten
mancher Art in Kauf nehmen. Das aber wollen die wenigsten. Wer hat schon Zeit!
Wer will sich schon engagieren, festlegen! Jeder sieht zu, wie er durchkommt. Es ist
einigermafien trostlos, zu beobachten, wie die Menschen aneinander vorbeihasten.
Jeder ist nur mit sich selbst beschéftigt. Dabei spricht alle Welt von Sozialempfinden,
von Solidaritdt und Briiderlichkeit. Aber es ist wohl nicht nur der mangelnde Wille,
zu helfen. Wahrscheinlich sind sehr viele zu einer echten Ermutigung gar nicht
fahig. Sie sind selbst verkrampft und zu wenig geldst. Sie haben selbst zu wenig
Boden und Horizont. Sie sind nicht heil, und ihr Mut, aus dem alle Ermutigung
hervorgeht, ist zu gering. Mancher, der andere ermutigen wollte, hat erst wieder
lernen miissen, nach den Quellen des Mutes zu suchen und aus ihnen zu schépfen.
Es mag darum einmal angebracht sein, darzulegen, was es um die Ermutigung ist
und wie sie vor sich geht.

Echtes Ermutigen mufl aus einer spontanen Unmittelbarkeit erwachsen. Rationale
Uberlegungen oder der blofie Wille zu helfen geniigen nicht. Sie lassen nur zu
leicht die Atmosphire auskithlen, deren Wirme aber ein wesentliches Element der
Ermutigung ist. Wer das Gefiihl eifrig ertotet hat, statt es zu pflegen, wird auch fiir
emotionale Schwierigkeiten des Mitmenschen kein Verstéindnis aufbringen kénnen.
Sein Herz ist verarmt. Auf die Haltung des Herzens aber kommt es gerade an. Es
allein kann erahnen, wie dem anderen zumute ist. Mitfithlen bedeutet nicht Senti-
mentalitit. Weder kithle Distanziertheit noch Sentimentalitit sind der Boden, aus
dem die Ermutigung erwachst.

Die Ermutigung kennt keine kurzen Wege und keine schnellen Methoden des
Erfolgs. Man mufl zunichst aus sich herausgehen, sein eigenes Herz verlassen zum
anderen hin, um ermutigen zu kénnen: in geduldigem, liebendem Hinhéren und
Hinschauen, in schweigendem Vertrauen, das dem anderen wieder Zutrauen und
Selbstvertrauen schenkt. Das gesprochene Wort der Ermutigung darf erst das Letzte
sein. In ihm wird ndmlich die Mutlosigkeit des anderen offenkundig, eine ver-
demiitigende Situation also, die darum schon vorher in wissender Giite aufgefangen
sein mufl. Nur dann kann einer ohne inneren Schaden zugeben, dafl er mutlos ist,
daf er sich selbst nicht mehr ganz besitzt, wenn sein Selbstwertgefithl in der Freund-



Ermutigen als Gabe und Aufgabe 178

schaft des anderen gestiitzt wird, wenn seine Mutlosigkeit den Tiefpunkt der Ver-
lassenheit schon itberwunden hat. Wieviel ist schon mit vorzeitigen Worten gescha-
det worden, mégen sie auch die erhabensten religiosen Motive zum Inhalt gehabt
haben, ja, vielleicht gerade dann. Es gibt keinen echten Trost und keine echte
Ermutigung, die mit billiger Miinze ausznzahlen sind. Sie kosten viel Selbstverleug-
nung, ein Freiwerden von eigenen Wiinschen und Plinen. Muf doch dem Nachsten
iiberhaupt erst einmal Raum im eigenen Inneren gegeben werden. Dabei ist es
nicht so, als sei der Ermutigende nur aktiv, grof und stark, der andere hingegen
nur schwach und hilflos, als sei jener nur gebend, dieser nur empfangend. Wer
wirklich einmal ermutigen konnte, wei}, dafl dabei ein Dritter im Spiel war, ,der
Vater des Erbarmens und der Gott allen Trostes“ (2 Kor 1, 3). Nur wer vor diesem
Trostergott klein geworden ist, in dem Eingestandnis, daf er selbst des gottlichen
Trostes bedarf, kann andere ermutigen, und das wire sein grofiter Gewinn. So war
es bei Therese von Lisieux. Weil sie klein sein wollte, und eben so ibr Herz weit-
raumig wurde, fanden so viele bei ihr Mut. Wo Uberlegenheit den Mutlosen er-
driickt, kann niemals Ermutigung geschehen.

Um den anderen im eigenen Inneren willkommen zu heiflen, sich mit ihm an
allem zu erfreuen, was er an Gutem hat, zu ihm ja zu sagen, wie Gott zu ihm ja gesagt
hat, und sich schliefilich mit ihm auf die Suche nach dem weiteren Weg zu machen,
mufl man sich selbst ganz loslossen konnen, nicht nur die eigenen Gedanken und
Urteile, sondern in viel dringlicherer Weise alles Schematische, das man sich selbst
als unumstoflich anfgebaut hat, die festgefahrenen Bahnen, um deren Festgefabren-
heit man kaum noch weifl. Wer daran festhielte, wiirde — mehr als durch ober-
flachliche Harte — nicht Mut, sondern Abweisung einfléflen. Der Zuspruch des
Mutes fordert eine charismatische Weite des Herzens. Der Mensch liebt die Ord-
nung und hat Angst vor dem Chaos. Daher der Schrecken, wenn der Geist zu wehen
beginnt und aus der alten noch nicht die neue Ordnung geformt hat. Ermutigen
heiflt, nicht sein eigenes Gesetz dem anderen vorschreiben wollen, sondern ihn dem
Wehen des Geistes aussetzen, wie es die Pfingstsequenz so schon beschreibt. Kein
Gesetz ermutigt, sondern der Geist ist es, der den Mut gibt, das Gesetz der Liebe
in Liebe zu erfiillen.

Es gibt so viele Formen der Ermutigung, wie es Formen des menschlichen Aus-
drucks gibt. Ein Blick, eine Geste, das stillschweigende Vertrauen in die Fahigkeiten
des anderen, aufmerksam interessiertes Zuhéren konnen schon geniigen. Das Wort
ist die Kronung des menschlichen Ausdrucks und darum in etwa auch der Ermu-
tigung. Was geschieht eigentlich, wenn ein Mensch den anderen durch sein Wort
ermutigt? Versuchen wir den Vorgang einmal zu erfassen. Der Angesprochene
befindet sich in einer Situation der Dunkelheit und Lahmung. Er hat sich — wenig-
stens in irgendeinem Winkel seines Herzens — aunfgegeben. Vielleicht ist seine
Entmutigung nur voritbergehend, leicht zu tiberwinden, und unsere Hilfe bedeutet
nur ein vorsichtiges Zur-Hand-Gehen. Vielleicht liegt aber auch eine schwere
Depression vor, verursacht durch unbewaltigte Erlebnisse oder iibertriebene Schuld-
gefiihle. Hier wire ein naives ,Gut-Zureden“ fehl am Platz. Der Mensch ist eine
leib-seelische Einheit, und so gibt es Situationen, in denen wir den Nachsten ermu-
tigen sollten, den Arzt aufzusuchen. Es mag aber auch sein, dafl wir ibn eher zur



174 Wolfgang Hoffmann

Tapferkeit als zum Mut filhren miissen, zum Ertragen eines Kreuzes, zum Leiden
in seinen vielen Formen. Hier ist das Solidarisch-sein im Bestehen des Leides eine
grofere Hilfe als langes Reden.

Das Wort der Ermutigung hat aber in all diesen Fillen seine Bedeutung. Es ist
Antwort auf die Frage nach dem Sinn, es ist die Erhellung der Mitte, in der der
Mutlose sein Ich wiederfindet. Hier zeigt sich nun, wie sehr Ermutigen eine Kunst
und eine Gabe ist. Es soll im anderen eine Wandlung hervorrufen. Der Entmutigte
soll in sich ein nenes Licht und eine neue Helligkeit entdecken, fiir die seine Augen
bisher blind waren. Wie kann das geschehen? Um das zu erkliren, gilt es folgendes
zu bedenken. Der Mensch kommt nur in der Begegnung mit einem anderen Du zu
sich selbst. In der Anerkennung seiner Person durch den anderen, in dessen Ja zu
ihm, findet er sich, fiihlt er sich bestatigt. In der Entmutigung droht ihm nun der
Selbstbesitz, das Bei-sich-Sein zu entgleiten. In solcher Situation bedarf er einer
nenen Bestitigung durch den anderen. Diese Bestitigung wird ihm durch den Zu-
spruch des Mutes gegeben, aber nur dann, wenn das Wort des anderen aus jener
personalen Tiefe des Selbstbesitzes kommt, in der er, der Entmutigte, bedroht ist.
Das Wort der Ermutigung ist dann der Spiegel, in dem er sich in seinem verloren
geglaubten Selbst wiedererkennt, und zwar in einer Helligkeit und Deutlichkeit,
die nicht aus ihm stammen kénnen und, wie spater gezeigt wird, auch iiber den
anderen hinausweisen. Dabei hat der mutlose Mensch ein feines Gespiir dafiir, ob
das ermutigende Wort ein echtes Bild oder nur Vorspiegelung ist, ob der andere
wirklich die dunkle Wolke der Mutlosigkeit durchstoflen hat und zum Kern der
Person vorgedrungen ist oder nur eine Fata Morgana projiziert. Er kann sich freilich
auch einer Ermutigung verschliefen, sich in die eigene Dunkelheit verlieben oder
jenes mysterium iniquitatis (Geheimnis der Bosheit) vollziehen, in dem Satan seine
eigene Mutlosigkeit zu Stolz umdeutet. Wenn er sich aber durch das Wort des
anderen aufrichten 1dfit, tritt er ins Licht, oder genaner gesagt, die Dunkelheit in
seinem Herzen 1st sich auf. Der Ermutigte glaubt dem Licht, das ihm vom anderen
kommt, mehr als der Dunkelheit, die er in sich selbst vorfand. In einer wunderbaren
Gemeinsamkeit hat der Bruder den Bruder gerettet. Wie sehr jedoch dieses Ge-
schehen auf einen Raum verweist, der grofler ist als menschliche Erfahrung, 1ifit
sich an der Erzihlung der Emmausjiinger ablesen.

Rein psychologisch gesehen braucht Ermutigung nicht immer von oben zu kom-
men, in ihrer Tiefe hingegen reicht sie, falls sie nicht, wie in der Ermutigung zum
Bésen, pervertiert wird, in das Geheimnis der ewigen Wahrheit, fijhrt sie, wenn
auch oft unbewuflt, zum ,Vater der Lichter® (Jak 1, 17). Ermutigung im Vollsinn
heiflt darum, den anderen zum Glauben, zur Hoffnung und zur Liebe hinfihren,
ja vielleicht zum erstenmal in ihm den Glauben an einen giitigen Gott wecken. Die
Ermutigung ist darum in ihrem Grund ein Werk der géttlichen Gnade, der Mensch
und sein Wort sind nur Werkzeug dieser Gnade. Dieses Werkzeugsein ist nicht nur
eine Berufung fiir wenige. Jeder Christ wird aufgrund seiner Gliedschaft am Leibe
Christi zum Werkzeug des Parakleten, des Troster-Geistes, des Geistes Christi.
Der Weg dazu fiihrt iiber das ,Abnehmen® des eigenen Ich im Sinne des Tiufers
(Jo 3, 80), uber das Zuriicktreten der eigenen Person vor der Person Gottes. Es
gehort geradezu zum Wesen des Christseins, den Geist des Trostes, den der erhohte



Ermutigen als Gabe und Aufgabe 175

Herr in unsere Mitte gesandt hat, ins Wort zu bringen und darin greifbar zn
machen. Darum ermahnt Paulus seine Gemeinden: ,Trostet einander!“ (1 Th 4, 18),
»Ermutigt die Kleinmiitigen!“ (1 Th 5, 14). Und er selbst schreibt an die romische
Gemeinde; ,Ich sehne mich danach, euch zu sehen, damit ich euch etwas an geistiger
Gabe zu eurer Stirkung mitteile. Das heifit (besser gesagt) zu gemeinsamem Trost
in eurer Mitte durch den Glauben, den wir beide haben, ich wie ibr* (Rém 1, 11 ).

Daf menschliche Ermutigung in diese Tiefe hinabreicht, ist durch Christus ermog-
licht worden. Er war der einzige Mensch, der von sich aus befahigt war, die Men-
schen zu ermutigen. Das war geradezu seine Aufgabe. So deutet er seine eigene
Sendung. Als er in der Synagoge von Nazareth das Schriftwort aus dem Propheten
Isaias vorlas: ,Geist des Herrn liegt iiber mir, darum hat er mich gesalbt, Armen
die Frohbotschaft zu bringen, Gefangenen Befreiung und Blinden das Gesicht zu
kiinden, Gebrochene in Freiheit zu entlassen, ein Gnadenjahr des Herrn auszu-
rufen® (Lk 4, 181.), da hat er dieses Wort auf sich angewandt: ,Heute ist dieses
Schriftwort, das ihr gehdrt habt, in Erfilllung gegangen® (4, 21). Er ist der Troster
und Ermutiger, den der Vater uns gesandt hat. Zundchst allerdings scheint er
die Menschen eher zu entmutigen. Er stellt an sie Forderungen, denen sie sich
oft genug nicht gewachsen fithlen. Mancher glaubte ihm nicht folgen zu kénnen,
und selbst zu den Jiingern des engsten Kreises mufite er angesichts ihres Murrens
sagen: ,Wollt auch ihr gehen?“ (Jo 6,67). Wiederholt tadelt er ihren Kleinmut
und ihren Mangel an Glauben (Mt 14, 31; 16, 8; 17, 17). Aber sie mufiten zuerst
ihre Unheilssituation erkennen, sie mufiten einsehen lernen, daf sie, auf sich allein
gestellt, allen Grund zur Mutlosigkeit hatten. Erst so konnten sie das Wort seiner
Ermutigung verstehen. So war es auch bei der kanandischen Frau. Mufite es sie nicht
entmutigen, als Christus ihre Bitte mit den fiir sie hart klingenden Worten abwies:
»Es ist nicht recht, den Kindern das Brot wegzunehmen und es den Hiindlein hinzu-
werfen“ (Mt 15, 26)? Da mit diesem Wort aber zugleich eine Gnade verbunden war,
und die Kananierin diese Gnade annahm und in ihre Situation einwilligte, er-
strahlte aus ihrer Entmutigung um so heller die Kraft ihres Glaubens: ,,Frau®, sagte
der Herr zu ihr, ,dein Glaube ist groff, dir geschehe nach deinem Wunsch® (Mt
15,28). Wer Christus nachfolgen will, mufl zuvor von seiner Armseligkeit und
Heilsbediirftigkeit tiberzeugt sein. So erging es jedenfalls den Aposteln. Ermutigung
im Sinne des neutestamentlichen Heils konnte fiir sie erst auf dem Boden der
Selbsterkenntnis wachsen.

Wie sehr Jesus dann aber ermutigend gewirkt haben mufi, bezeugen die Massen,
die ihn stindig belagerten. So wie er, hat noch niemand gesprochen, sagten sie
(Mt 7,29). Wo immer einer aus seiner Not zu ihm rief, hat er ihn aufgerichtet.
»~Habe Mut, Kind, deine Siinden sind dir vergeben®, sprach er zu dem Geldhmten
(Mt 9, 2); ,Habe Mut, Tochter, dein Glaube hat dich geheilt”, zu der blutfliissigen
Frau (Mt 9,22). Und allen galt seine Aufforderung: ,Kommt alle zu mir ihr Miih-
seligen und Beladenen, ich werde euch erquicken® (Mt 11, 28). Darum wird von ihm
das Prophetenwort ausgesagt: ,Das geknickte Rohr wird er nicht brechen und den
glimmenden Docht nicht ausloschen® (Mt 12, 20; Is 42, 3). Den fiir die Menschen
erfahrbaren Hohepunkt erreichte seine Ermutigung nach der Auferstehung. Mit
seinem Friedenswort (Lk 24, 36; Jo 20, 19. 26) wurde den Jingern die Fiille des



176 Wolfgang Hoffmann

Mutes gegeben. Wenn sie dieses Wort festhalten, brauchen sie nie mehr in Mut-
losigkeit zu fallen. ,Habt Mut, ich habe die Welt besiegt®, hatte der Herr schon im
Abendmahlssaal zu ibhnen gesagt (Jo 16, 33).

Die letzte Tiefe der Ermutigung Christi wird erst deutlich, wenn man bedenkt,
daf sein Wort der Verzeihung und des Friedens angefiillt ist mit seinen Taten, mit
der Hingabe seines Lebens am Kreuz, mit der Liebe bis zum duBersten (Jo 18, 1).
Auch dieses Wort kommt darum in einem geheimnisvollen, aber sehr realen Sinn
aus der Entmutigung. Christus wollte in der Ubernahme &uflerster menschlicher
Entmutigung und Enttiduschung alle Entmutigung der Menschen, die tiefste Angst,
die sie je tiberfallen kann, iiberwinden. Von da her muff man einmal die einzelnen
Stationen seiner Passion an sich voriiberziehen lassen: die Angst und die Mutlosig-
keit des Ulgartens, die Verlassenheit inmitten seiner Feinde, denen er sich wehrlos
aunsgeliefert hatte, die Todesnot in der Stunde seines Sterbens. An diese Entmuti-
gung des leidenden Herrn sollte sich aber nicht nur derjenige erinnern, der selber
mutlos ist, um daraus wieder zu nevem Mut zu kommen, sondern auch derjenige,
der andere ermutigen will. Jedes Wort der Ermutigung hat nur so viel Kraft, als es
im Herzen des gldubigen Christen Anteil genommen hat an der Entmutigung
Christi. Hier ist die Quelle allen Mutes und allen Trostes. Nur wer mit dem Herrn
Triibsal erlitten hat und von Gott getrdstet wurde, kann auch andere wieder trésten.
Darum kann Paulus an die Christen von Rom schreiben: ,Gelobt sei Gott, der
Vater unseres Herrn Jesus Christus, der Vater des Erbarmens und der Gott allen
Trostes. Er hat uns getrdstet in all unserer Triibsal, so daf wir imstande sind, die
zu trosten, die jede Art von Triibsal erleiden, durch den Trost, mit dem wir selbst
von Gott getrostet werden. Denn wie die Leiden Christi reichlich iiber uns kommen,
so kommt durch Christus auch reichlich unser Trost. Wenn wir in Triibsal sind, so
zu eurem Trost und Heil; wenn wir getrostet werden, so zu eurem Trost, der sich
wirksam erweist im Ausharren unter denselben Leiden, die auch wir erdulden®
(Rém 1, 8—6). Nie ist ein so tiefes Wort iiber den Trost gesagt worden wie hier.
In ihm ist die ganze Theologie der Ermutigung beschlossen.






