
Religiöser Gehorsam heute 

Von August B r u n n e r SJ, München 

Man kann sich zwei Ideale des religiösen Lebens vorstellen. Das erste wäre dies: 
es gibt keine Vorschriften für das äußere Verhalten und Tun; alles geht jeweils aus 
dem inneren Geist hervor, der mächtig genug ist, das Leben in jedem Augenblick 
zu prägen. Das andere wäre ganz entgegengesetzt: um gewiß zu sein, in jedem 
Augenblick den Willen Gottes zu tun, ohne der Selbsttäuschung zu verfallen und 
den eigenen Willen mit dem Willen Gottes zu verwechseln, soll alles durch Vor- 
schriften geregelt sein und da, wo diese nicht ausreichen, der ausdrückliche Befehl 
der Vorgesetzten jede Einzelheit bestimmen. 

Beides sind Grenzfälle, die so nicht zu verwirklichen sind. Immer muß beides 
zusammenwirken, der Antrieb aus dem Geist, der dem Verhalten und Tun allein 
Wert verleiht, und die Beobachtung der äußeren Ordnung, die nicht nur ein Zusam- 
menleben erst möglich macht, sondern auch vor der erwähnten Selbsttäuschung be- 
wahrt, in der man glaubt, man gehorche Gott, wo man nur den eigenen Willen tut. 
Es gilt immer das Gleichgewicht zu finden zwischen der allgemeinen Ordnung und 
der Besonderheit des einzelnen Menschen, der ja keine Nummer und kein stoffliches 
Atom ist, sondern eine einmalige Persönlichkeit, die sich erst durch ihr Tun zur 
eigenen Fülle entwickeln soll. Diese Entwicklung ist kein naturhaftes Geschehen, 
das sich wie das physikalische Geschehen nach allgemeinen Gesetzen vollzieht; sie 
verwirklicht sich vielmehr durch freie Entscheidung. Nur was wir frei tun, geht in 
unser geistiges, persönliches Sein ein und formt es. 

Damit ist eine große Aufgabe jedes Lebens und besonders des Lebens im Ordens- 
stand aufgezeigt. Denn das ausgewogene Gleichgewicht zwischen Vorschrift und 
individueller Entscheidung ist nichts ein für allemal Gegebenes. Es wechselt mit der 
geistigen Entwicklung des einzelnen. Es verändert sich aber auch, was oft nicht 
bedacht wird, mit dem Gang der Geschichte. Dabei meinen wir nicht nur die be- 
kannte Tatsache, daß in den ersten Zeiten der meisten Ordensgründungen der Geist 
des Stifters alle so lebendig erfüllt, daß Satzungen beinahe überflüssig erscheinen; 
diese ergeben sich erst aus der Lebensweise, die sich unter dem Einfluß des Geistes 
herausgebildet hat. Vielmehr hat auch der allgemeine geschichtliche Wandel: wirt- 
schaftliche, kulturelle, gesellschaftliche Entwicklungen, Einfluß auf die äußere Form 
des Gehorsams. Es gab Zeiten, in denen der Durchschnittsmensch noch wenig ur- 
sprünglicher Entscheidung fähig war. Nicht als ob menschliches Leben je ohne Ent- 
scheidung möglich wäre. Aber die Entscheidung kann doch durch das Brauchtum, die 
Gewohnheit, durch das, was sich für den Stand schickt, was man in solcher Lage tut, 
weithin vorgezeichnet sein. In früheren Zeiten, in denen die äußere Lage so gefe- 
stigt war, daß sie sich nur wenig veränderte, war dies ohne Zweifel viel mehr der 
Fall als heute. Da wußte man meist von vornherein, was zu tun sei. Das Gehäuse 
stand bereit; es handelte sich für den einzelnen nur darum, es mit dem richtigen 
Geist zu erfüllen und es sich so anzueignen. Brauchtum, Gewohnheit, allgemeine 
Sitte waren das Gesetz, das das äußere Leben bis in Kleinigkeiten hinein regelte. 



178 August Brunner 

Es wäre falsch, zu meinen, dieses Gesetz sei deswegen als beengend empfunden wor- 
den; im Gegenteil, dankbar erfuhr man es als Weisung und Stütze, als eine Hilfe 
in dem, was der durchschnittliche Einzelne zu leisten nicht imstande gewesen wäre. 
Auffälliger Weise standen den großen Menschen in jenen Zeiten Möglichkeiten per- 
sönlicher und einmaliger, für viele wegweisender Entscheidungen in einem Maß 
offen, wie sie spätere Zeiten nicht mehr kennen. 

Wir leben heute nicht mehr in solchen Zeiten. Das so hilfreiche Brauchtum ist 
zerstört, und vorläufig besteht keine Hoffnung, daß sich ein neues bildet. Das Leben 
ist bewegter, mannigfaltiger und unruhiger geworden. Die technische Entwicklung 
geht unheimlich schnell voran und verlangt in äußeren Dingen und Methoden eine 
große Beweglichkeit. Was sich heute als nützlich und brauchbar erweist, kann mor- 
gen schon überholt sein. Unmöglich, daß solche Lebensbedingungen nicht auch auf 
den inneren Menschen und seine Haltung abfärben. Von jung an muß er sich dem 
Rhythmus des äußeren Geschehens anpassen, ständig wach sein, immer neue Formen 
schaffen und das, was sich als überholt erweist, ohne Zögern aufgeben. 

Der in einem solchen geistigen Klima aufgewachsene Mensch empfindet ganz 
natürlicher Weise nicht mehr die Ehrfurcht für bestehende Formen wie frühere 
Generationen. Er hat das allgemeine Gefühl, jede Form sei immer nur vorläufig 
und werde vielleicht schon in kurzem überholt sein. Er hat sich daran gewöhnen 
müssen, sich immer wieder zu fragen, ob dieses oder jenes noch Sinn habe und auch 
das bewirke, wozu es unter andern Verhältnissen entstanden war. Er ist darum 
gegenüber allen überkommenen Formen kritischer, und dies nicht aus schlechtem 
Willen und Mangel an gutem Geist, sondern unter dem Einfluß der allgemeinen 
Zeitlage. Daraus ergibt sich notwendig, daß heute ein anderer Ausgleich zwischen 
äußerer Form und innerem Geist gefunden werden muß und dabei der Entscheidung 
des einzelnen ein größerer Spielraum einzuräumen ist als früher. Ist dies ein Nach- 
teil und ein Rückschritt oder nicht? Das soll zunächst untersucht werden. 

Wenn nur die freie Entscheidung den Menschen geistig formt, ihn sich selbst ver- 
wirklichen läßt, so ist alles, was diese fördert, gut und anzustreben, und was sie 
behindert, zu beseitigen. Nun erschwert gewiß nicht die äußere Vorschrift allgemein 
und notwendig die innere Entscheidung oder macht sie unmöglich. Der Geist kann 
und soll das äußere Gehäuse, das sich als das hier und jetzt beste darbietet, über- 
nehmen, erfüllen und verlebendigen. In der Ausführung des Gesetzes ist der innere 
Geist die Seele, die das äußere Tun zu einem lebendigen, menschlichen Geschehen 
macht und ihm Wert verleiht. Ferner kann eine Gemeinschaft nicht ohne eine vor- 
geschriebene Ordnung leben. Ließe sich diese Ordnung aber für die Selbstverwirk- 
lichung des einzelnen nicht dienstbar machen, so ginge ein großer Teil des Lebens 
dafür verloren. Auch bietet das Gesetz und die Gewohnheit in Zeiten der Müdigkeit 
und Trostlosigkeit eine Stütze und hilft, sie schneller zu überstehen. Der Grund für 
die Notwendigkeit einer äußeren Ordnung ist aber letztlich der Leib. Reine Geister 
würden sie nicht so benötigen. Für den leibgebundenen Geist aber ist sie unumgäng- 
lich. Überall, wo es um Gemeinsames geht, um Zusammenwirken, kommt es darauf 
an, daß ein jeder leiblich an seinem Platz sei, und zwar zur richtigen Zeit. Zeit und 
Platz aber werden für einen jeden eben durch die äußere Vorschrift so bestimmt, daß 
ein fruchtbares Zusammenwirken ungestört vor sich gehe. Würde jeder nur nach 



Religiöser Gehorsam heute 179 

seinem Gutdünken oder augenblicklichen Empfinden handeln, so würde jede Ge- 
meinschaft in einer Unordnung untergehen, die auch denen lästig würde, die das 
äußere Gesetz nur unwillig erfüllen. 

Das Allgemeine des Gesetzes ist also eine durch die Leiblichkeit auferlegte und 
nie ganz zu beseitigende Notwendigkeit. Sie kann die Entscheidung erleichtern und 
in die richtigen Bahnen lenken. Sie erinnert den Menschen im Gehorsam auch immer 
wieder daran, daß er sich selbst als Geschöpf nur dadurch verwirklicht, daß er den 
Willen Gottes frei übernimmt, daß aber dieser Wille mit dem eigenen nicht zusam- 
menfällt, sondern, zwar kein fremder, aber ein anderer Wille ist, der dem eigenen 
oft widerspricht. Die Unterschiedlichkeit des göttlichen Willens von unserem wird 
uns handgreiflich durch den Gehorsam gegen das Gesetz und die Vorgesetzten und 
bewahrt vor Selbsttäuschungen und Überspanntheiten. 

Die Gewohnheit ist nun aber, wie alles Leibliche und Leibbedingte, nicht nur 
Hilfe, sondern kann ebenso ein Hindernis sein und darum zur Gefahr für den Geist 
werden, gegen die man sich wehren muß. Das leibliche Leben geht von sich aus den 
Weg des geringsten Widerstandes, des kleinsten Kraftmaßes und sucht Anstrengun- 
gen nach Möglichkeit zu vermeiden. Die geistige Entscheidung bedeutet aber immer 
eine große Anstrengung; denn sie läßt den Leib zu etwas mitwirken, was an sich 
über seine Natur und Kräfte hinausgeht. Kein Wunder, daß er dem zu entgehen 
sucht. Und der Weg dazu steht offen: Gewohnheitsmäßiges Geschehen vollzieht sich 
auch ohne geistigen Einsatz • wenigstens äußerlich • vollkommen gleich, und 
auch die äußere Wirkung ist in vielen Fällen die gleiche. Daraus die natürliche Nei- 
gung, ein sich wiederholendes Tun in gewohnheitsmäßiges, mit möglichst geringem 
geistigen Aufwand vollzogenes Tun absinken zu lassen. Wozu auch der Luxus der 
geistigen Entscheidung, wenn es ohne sie genau so gut geht? 

Wozu? Eben zur persönlichen Aneignung, zur Selbstverwirklichung, für das schöp- 
ferische Tun auf geistiger Ebene! Und für ein geistiges und geistliches Dasein kommt 
es doch gerade darauf an; vor allem ein Ordensleben wäre sinnlos, fiele diese Seite 
aus. Geistige Entscheidung ist aber eine Lebendigkeit höheren Grades. Mehr noch 
als die leibliche Lebendigkeit lebt und entwickelt sie sich nur durch den immer 
wiederholten Vollzug. Sonst erstarrt sie und verkümmert. Die Gefahr solcher Erstar- 
rung liegt aber dort nahe, wo der Entscheidung die Form für alle Fälle schon vor- 
gegeben ist, wo das Äußere sich gewohnheitsmäßig auch ohne die Innerlichkeit ein- 
stellt, wo man es dem Geistigen zu leicht macht und ihm keine Gelegenheit mehr 
gibt, sich zu betätigen. Gewiß kann der Geist auch solche Hindernisse und Gefahren 
überwinden; aber der durchschnittliche Mensch erliegt ihr. Wird er einmal durch die 
Umstände aufgerufen, eine Entscheidung da zu fällen, wo ihm das Richtige nicht 
mehr im einzelnen vorgegeben ist, wird er versagen. Der ungeübte Mensch ist nicht 
imstande, selbständige Entscheidungen zu fällen. Wo die Stunde es von ihm ver- 
langt, wird er sich solcher Entscheidung entziehen oder das wählen, was wohl 
bequemer, aber geistig nicht das Richtige ist. Heute aber tritt die Notwendigkeit 
selbständigen Entscheidens und Handelns wegen der veränderten Zeitlage öfters 
an den Menschen heran als früher, und sie darf ihn nicht unvorbereitet finden. 

Das Gesetz ist wie der Leib, der nicht entbehrt werden kann; aber wie dieser muß 
es vom Geist belebt und zu etwas je Einmaligem im Vollzug umgewandelt werden. 



180 August Brunner 

So notwendig es ist, so bleibt doch wahr, was der Römerbrief ausgeführt hat, daß es 
zwar sagt, was zu tun ist, aber keine Kraft zu seiner Erfüllung gibt. Es tritt von 
außen als etwas Fremdes an den Menschen heran und schränkt seine Freiheit ein. 
Erst dadurch, daß es innerlich als das, was man aus eigenem Antrieb ebenfalls tun 
würde, angeeignet wird, hat es Wert für die Selbstverwirklichung. 

Anders hingegen verhält es sich mit dem, was • angesichts eines hohen Wertes 
oder gar einer verehrungswürdigen und liebenswerten Person • aus eigener Ent- 
scheidung unternommen wird. Es ist von Anfang an und in seinem Ursprung geisti- 
ges Eigentum der Person und ein Beitrag zur personalen Selbstverwirklichung. Es 
braucht nicht erst nachträglich vergeistigt zu werden. Der höchste Antrieb, der aus 
dem Anruf an das Innerste im Menschen hervorgeht, ist die Liebe zum Gottmen- 
schen Jesus Christus. Nicht daß das Gebot erfüllt werde, ist das Letzte und Ent- 
scheidende, sondern daß man Sein Wohlgefallen finde. Die versammelte Kraft des 
Menschen wird durch dieses persönliche Verhältnis zu Christus angerufen und treibt 
dazu, etwas für Ihn zu unternehmen. Die Liebe wartet auf die Gelegenheit, Ihm 
wohlzugefallen und greift zu, wo sich eine solche anbietet. Was aber aus der Liebe 
hervorgeht, ist so eigen wie nichts anderes. Darum verwirklicht es den Menschen wie 
nichts anderes. Hier ist der Mensch so sehr und so stark Ursprung seines Tuns wie in 
keinem anderen Tun. 

Daraus entspringt dann die echte, geistliche Freude. Freude im eigentlichen Sinn 
ist eine geistige Wirklichkeit1. Und nur durch Freude wird das Leben nach einer 
Regel, unter einem Gesetz, tragbar und anziehend. Freude entspringt aber aus dem 
ungegenständlichen Bewußtsein, sich selbst durch sein Tun zu verwirklichen, als 
Mensch vor Gott dem zuzuwachsen, was man sein kann und soll. Freude ist somit 
eng mit der geistigen Entscheidung, mit der inneren Freiheit verknüpft; beide wach- 
sen und verkümmern zusammen. Gewohnheitsmäßiges Handeln ohne innere Teil- 
nahme, bequemes Sich-Gehenlassen ohne geistige Anstrengung bedeuten den Tod 
der Freude. Jede Verkümmerung der geistigen Entscheidungskraft macht das Leben 
langweilig und sinnlos. Es bringt keine Erfüllung, wird schal und grau. Der Mensch 
als solcher verkümmert, wird mißmutig und kleinlich. 

Es ist eine Tatsache, daß die ersten Zeiten der jungen Orden von großer Freudig- 
keit erfüllt waren und sind. Ein gemeinsamer Schwung trägt die einzelnen über alle 
Hindernisse hinweg; ohne viele äußere Hilfsmittel leisten sie Großes und bringen 
sie die größten Opfer mit bewundernswerter Selbstverständlichkeit. Warum ist das 
so? Natürlich liegt das an dem außerordentlichen Geist in der Nachfolge Christi, den 
der Ordensstifter auf seine Gefährten ausstrahlt. Aber dieser Geist bleibt in den 
Jüngern auch deswegen leichter lebendig, weil noch keine fertigen äußeren Vor- 
schriften ihn kanalisieren, weil es noch unmöglich ist, gewohnheitsmäßig zu leben, 
weil der einzelne immer wieder dazu aufgerufen ist, sich aus dem Geist der neuen 
Gründung für diese oder jene Form des äußeren Vorgehens zu entscheiden. In 
einem richtigen Sinn, der mit Stolz nichts zu tun hat, sondern tiefe Demut vor Gott 
ist, dessen Lenkung sie sich von ganzem Herzen hingeben, erfahren sie, daß sie an 
der Verwirklichung einer bedeutenden, ja notwendigen Aufgabe entscheidenden 

Vgl. diese Zeitschrift, 26 (1953) 414•422: Das Geheimnis der christlichen Freude. 



Religiöser Gehorsam heute 181 

Anteil haben und dadurch auch sich selbst entsprechend dem Plane Gottes verwirk- 
lichen. An dem frohen, gottgewollten Sinn ihres Arbeitens und Opferns kann für 
sie kein Zweifel bestehen, und diese innerste Gewißheit läßt allen äußeren Verzicht 
als geringfügig erscheinen. Aus der Erfahrung der inneren Reifung und Erfüllung 
entspringt die hohe Freude, die die Jugendzeit der Orden auszeichnet. Wie auf 
einen geistigen Frühling schauen wir auf diese ersten Zeiten zurück, auf eine Erneue- 
rung des ersten Pfingstfestes, wo der Geist im Sturmesbrausen herabkam und die 
Welt verwandelte. Sein Walten ist da wie mit Händen zu greifen an der heiligen 
Freudigkeit und dem unwiderstehlichen Schwung, der alle beseelte. 

In dieser ersten Frühlingsblüte kann die Freiheit des Geistes allerdings nicht wei- 
terbestehen. Soll der Geist auch für spätere Zeiten bewahrt werden, so muß er sich 
die angemessene äußere Lebensform schaffen, gleichsam den Leib, den er beseelen 
kann. Aber er darf dann nicht erlahmen oder gar ersticken. Sonst verliert das 
religiöse Leben seine Anziehungskraft und seine Ausstrahlung in die Welt erlahmt. 
Da jedoch die äußere Form nicht vom Geist allein geschaffen wird, sondern von 
den geschichtlichen Verhältnissen mitbedingt ist, so muß sie sich auch mit diesen 
ändern, gerade um dem ursprünglichen Geist treu zu bleiben. 

Das ist heute nötiger als früher. Einerseits ist der heutige Mensch, wie bereits 
gesagt, durch die Fülle und Mannigfaltigkeit der äußeren Möglichkeiten an eigene 
Entscheidung mehr gewöhnt als früher; er wird darum das Fehlen dieser Möglich- 
keiten im Ordensleben als großen Mangel empfinden; er wird sich durch seinen Ein- 
tritt in ein gemeinsames Leben als vermindert, als weniger Mensch vorkommen, 
und darum den Gedanken an ein solches Leben als unvollziehbar abweisen. Ander- 
seits verlangt das religiös kühle, ja kalte Klima der heutigen Welt vom Christen im 
allgemeinen und vor allem von denen, die religiös in der Welt zu wirken berufen 
sind, eine viel höhere Temperatur an innerer Freude, Schwung und Begeisterungs- 
fähigkeit. Diese ist aber nach dem Gesagten nur dadurch zu erreichen, daß dem ein- 
zelnen mehr eigene Entscheidung und Wahl möglich gemacht, ja zugemutet wird. Er 
muß Gelegenheit finden, selbständig dem inneren Geist in dieser oder jener Sache 
die richtige äußere Form zu geben und sich so schöpferisch zu betätigen. Daran 
wächst der Geist und vermehrt sich die Freudigkeit des Dienstes. Man ist mehr 
Mensch, freier von der Langweile der bloßen Gewohnheit. Die geistige Wachheit 
wächst und findet neue Möglichkeiten, Gott zu dienen. Dann offenbart sich in einem 
solchen Leben die göttliche Kraft des Evangeliums (Rom 1, 16) zur Erlösung der 
Welt. Durch seine geistliche Fruchtbarkeit gewinnt das Ordensleben größere An- 
ziehungskraft, und gerade die besten, die geistigsten Menschen werden sich seinem 
Ideal neu erschließen. 

Was soll nun praktisch geschehen? Das erste ist dies, daß man es nicht als Ideal 
des evangelischen Lebens oder der apostolischen Lebensweise, wie man das Ordens- 
leben genannt hat, ansieht, daß alles bis ins kleinste vorgeschrieben ist, sei es durch 
allgemeine Regeln, sei es durch den Befehl der Vorgesetzten, so daß der freien Ent- 
scheidung kaum etwas bleibt. Soweit das Leben der Gemeinschaft und der Gleich- 
klang untereinander nicht gestört werden, soll man den einzelnen innerhalb ihres 
Amtes und ihrer Aufgabe so viel wie möglich zur eigenen Entscheidung überlassen. 
Dies wird aber um so leichter möglich sein, je mehr ein jeder vom richtigen Geist 



182 August Brunner 

erfüllt ist und sich vor Gott für das Ganze mitverantwortlich fühlt. Durch jede rich- 
tige Entscheidung wächst dieser Geist der Verantwortung. 

Verantwortung geht nicht ohne Aufrichtigkeit vor Gott. Wo Eigenliebe sich selbst 
mit dem Willen Gottes verwechselt, da kann die eigene Entscheidung für das Ganze 
nur störend wirken und führt nicht zur wahren Selbstverwirklichung. Das gleiche 
gilt von Entscheidungen, die ohne die nötige Überlegung aus Gründen getroffen 
werden, über die man sich nicht ehrlich Rechenschaft gibt. Darum muß diese innere 
Aufrichtigkeit gepflegt werden. Nicht in selbstquälerischer Unruhe, sondern so wie 
ein Kind vor dem liebenden Vater die Wahrheit sagt, und sich auch von ihm sagen 
läßt. Ein Leben, das sich in frommen Vorwänden bewegt, denen keine wirkliche 
Haltung entspricht, vergiftet sich durch die ständige Lüge. 

Ein sehr gutes Mittel, diese Aufrichtigkeit und Verantwortlichkeit zu stärken, ist 
ein großes Vertrauensverhältnis zwischen Obern und Untergebenen. Der Unter- 
gebene muß vorher oder nachher seine Entscheidungen mit dem Obern besprechen 
können, ohne daß er fürchten muß, daß ihm jede Entscheidung vorweggenommen 
oder, ist sie bereits geschehen, getadelt und verworfen wird. Zur Bildung eines 
gesunden Urteils, ohne das Selbständigkeit nicht möglich ist, wären solche Bespre- 
chungen das beste Mittel. Sie können den Untergebenen vor Einbildungen und 
Eigenwilligkeiten bewahren, ohne die Entschlußkraft zu brechen. Der Obere ist kein 
Polizist, der aufpaßt, daß ja alles der Verordnung gemäß geschieht, sondern in 
Christus der Vater der geistlichen Familie. Ein allgemeines Gehenlassen, das sich 
um den einzelnen nicht liebevoll kümmert, und kleinliche Aufpasserei und Regle- 
mentierung sind in gleicher Weise verderblich. Der Obere sollte um alles wissen, 
nicht um mißtrauisch alles zu überwachen, was die Untergebenen nur erniedrigt und 
lähmt, sondern zur Stärkung des gegenseitigen Vertrauens, aus liebender Hilfs- 
bereitschaft für den einzelnen und aus der gemeinsamen Sorge für das gesamte 
Werk und das Zusammenwirken aller. Er soll, soweit dies immer möglich ist, dem 
Untergebenen Kredit geben und gute Entscheidungen loben und anerkennen. Wo 
ein einzelner irrt oder sich verfehlt, soll man ihm allein Vorhaltungen machen und 
nicht gleich die Freiheit aller einschränken. Auch noch so viele Vorschriften werden 
das Böse nicht verhindern, wenn der richtige Geist fehlt. Zudem soll die Hauptsorge 
nicht sein, das Böse zu verhindern, was doch nur im Äußern möglich ist, sondern das 
Gute zu fördern, den guten Geist zu stärken und die Freudigkeit im Beruf wach- 
zuhalten; das ist übrigens auch das beste Mittel, das Böse zu verhindern. 

Vom Vorgesetzten erfordert dies alles Weitherzigkeit, Geduld, Mut zur Ver- 
antwortung. Begründete Ausnahmen sind ohne Bedenken ebenso zu gestatten wie 
unbegründete abzulehnen. Auch darf die äußere Ordnung, so wichtig sie für den 
reibungslosen Ablauf des gemeinsamen Lebens ist, nicht als das höchste Gut ein- 
geschätzt werden. Sie ist ein Mittel, kein Selbstzweck. Ein Ordenshaus ist keine 
Kaserne. Wahres inneres Leben und Hingabe an das Werk Christi sind höhere 
Werte als eine exakt funktionierende Hausordnung. 

Alles das setzt eine gute Auswahl bei der Aufnahme voraus. Man soll solche, die 
auf die Dauer zu einem geistlichen Leben aus eigenem inneren Antrieb nicht fähig 
sind, frühzeitig entlassen. Wo es an Urteilsfähigkeit fehlt oder an der Fähigkeit, 
sich selbst für ein Ideal einzusetzen, da belastet einer die ganze Gemeinschaft. Liegt 



Religiöser Gehorsam heute 183 

doch die Versuchung nahe, dem Versagen des einzelnen durch allgemeine Vor- 
schriften zu begegnen, zum Schaden des Ganzen. Auf die Dauer wird die Frage des 
Nachwuchses nur dadurch gelöst, daß für die geistliche und geistige Entwicklung 
besondere Möglichkeiten geboten werden, und daß ein Ideal, für das es sich hinzu- 
geben lohnt, im Leben der einzelnen so hell aufstrahlt, daß gerade wertvolle Men- 
schen davon angezogen werden. Das Ordensleben muß sich als die Stätte erweisen, 
wo alles darauf angelegt ist, eine hohe, vom Christentum geadelte Menschlichkeit 
zu verwirklichen. Bloß weltliche Vorteile findet der Mensch heute anderswo leichter 
und ohne die Verpflichtungen des Ordenslebens übernehmen zu müssen. 

Man braucht nicht zu befürchten, daß der Geist des Gehorsams dadurch Schaden 
leide. Der Geist des Gehorsams ist der Geist freudiger Hingabe an den Willen 
Gottes, der allein aus sich gut ist. Wer diesen inneren Geist besitzt und ihn durch 
innere Entscheidung und Zustimmung immer wieder erprobt und gestärkt hat, wird 
sich um des gemeinsamen Werkes willen auch da aus Liebe zu Gott und im Ver- 
trauen auf seine Vorsehung unterwerfen, wo die Klugheit eines Befehls ihm nicht 
mehr einsichtig ist. Je größer das allgemeine Vertrauen zum Obern ist, um so leich- 
ter wird es, seine Entscheidungen anzunehmen. Es gibt auf Erden weder vollkom- 
mene Klugheit, die immer das Beste trifft, noch ist es dem Menschen gegeben, die 
Zukunft zu erkennen. Jede Entscheidung ist ein Wagnis hinaus ins Unbekannte. 
Aber dieses Wagnis geschieht im Vertrauen auf die väterliche Führung Gottes in 
allem. An solche Führung glaubt man aber um so leichter, wenn sie durch einen 
Menschen, durch den Obern hindurch, immer wieder in ihrer Väterlichkeit offenbar 
wird. 

Ein lebendiger Glaubensgeist wird auch die Kraft besitzen, selbst das unentbehr- 
liche Gesetzesmäßige und Gewohnheitsmäßige zu durchdringen und zu verwandeln. 
Er wird es als eine Forderung der Nächstenliebe, die das Leben der andern und der 
Gemeinschaft nicht behindern und nicht stören will, gern auf sich nehmen und 
genau befolgen. Der Gehorsam wird dann zum Mittel der Liebe, die das Band der 
Vollkommenheit ist (Kol 3, 14). 

Gegenüber dem zeitbedingten Schwinden der unbedingten Hochschätzung des 
Überlieferten und des Brauchtums muß die Erziehung von Anfang an den inneren 
Geist und die Verantwortlichkeit für das Ganze stärker pflegen. Jeder muß das 
Gefühl haben, daß es auf ihn ankommt, soll das Ganze richtig gedeihen, und seine 
Arbeit zur Verwirklichung von etwas Großem und Unentbehrlichem beiträgt. Die 
erhebende Würde des Dienstes an einer großen Sache, allein um der Sache willen, 
muß aus der Verdunkelung, der sie heute unterliegt, wieder ins helle Licht gebracht 
werden. Die Begeisterung für das hohe Ziel und die große Aufgabe muß die Glieder 
der Gemeinschaft innerlich untereinander verbinden zum gemeinsamen Werk. Nur 
dadurch tritt das neue Gottesvolk sichtbar in Erscheinung, das nicht mehr durch 
natürliche Bande zu einer Einheit verbunden ist, sondern durch die Hingabe an den 
Willen des himmlischen Vaters (Mt 12,46•50). Die Ordensgemeinde sollte eine 
große Familie bilden, in der jeder einzelne seine Aufgabe hat, die er selbstlos im 
Dienst des Ganzen zu erfüllen sucht. 

Entscheidungen für das Ganze müssen den Obern vorbehalten werden; das ist 
ihre Aufgabe innerhalb des Ganzen. Das verlangt jedoch nicht, daß solche Entschei- 



184 Adolf Haas 

düngen grundsätzlich und durchgehend ohne Beratung und Befragung der Unter- 
gebenen getroffen und selbst da, wo es nicht nötig ist, vor ihnen bis zum letzten 
Augenblick geheim gehalten werden. Das stellt allerdings an die Obern größere 
Anforderungen und kann durch den Unverstand einzelner Untergebener lästig 
werden. Aber der Gewinn für das Ganze, vor allem das erhöhte Bewußtsein der 
Zusammengehörigkeit und der Mitverantwortung für die gemeinsame Sache, wie- 
gen diese Nachteile meist reichlich auf. Wo hingegen der gemeinsame Geist nicht 
sehr lebendig ist, kann sich heute der einzelne der Gemeinschaft viel leichter ent- 
ziehen als in früheren Zeiten. Aber dann wird der Sinn der Ordensgemeinde, in der 
Welt eine Gemeinschaft darzustellen, die nicht von weltlichen Beweggründen, son- 
dern von Geistigem und Übernatürlichem, von der selbstlosen Liebe zu Gott und 
zum Nächsten zusammengehalten ist, verfehlt. Wenn die Orden in der heutigen 
Welt keine Zeichen mehr wären, dann hätten sie ihren Sinn verloren. Um seiner 
Aufgabe heute zu genügen, muß das Ordensleben in seiner äußeren Form freier 
und beweglicher, dafür aber im inneren Geist um so fester und lebendiger werden. 

Welt in Christus - Christus in Welt 

Darstellung und Deutung der geistlichen Lehre bei Teilhard de Chardin 

Von Adolf Haas SJ, Pullach bei München 

II 

Schöpfung als Erscheinung (Teilhards Phänomenologie): Welt im Prozeß der 
Verinnerlichung 

Schöpfungslehre und Geistliche Lehre 

Teilhard de Chardin hat seiner geistlichen Lehre in dem Buch •Le Milieu Divin"1 

das Motto vorangestellt: •Sie Deus dilexit mundum" (•So sehr hat Gott die Welt 
geliebt"). Die Einleitung zu diesem Buch trägt das Leitmotiv: •In eo vivimus" (•In 
Ihm leben wir"). Hiermit wird grundsätzlich und mit aller wünschenswerten Ein- 
deutigkeit festgestellt, daß geistliches Verhalten notwendigerweise ein Verhalten 
zur Welt, in der wir leben, einschließt. Damit ist in keiner Weise bereits etwas über 
die konkrete Form und das konkrete Motiv dieses Weltverhaltens eines geistlichen 
Menschen entschieden: ob es sich also vollzieht im geistigen Raum der (freilich nur 
über das Kreuz Christi echt vollzogenen) Weltfreudigkeit des franziskanischen 
Sonnengesangs oder in der Welt-Einsamkeit eines Wüstenheiligen oder schließlich 
in alltäglicher, schlicht aus der Hand Gottes angenommener Weltbegegnung eines 
•einfachen Lebens". 

Paris 1957; deutsche Übersetzung •Der göttliche Bereich", Ölten und Freiburg i. Br. 1962. 




