
184 Adolf Haas 

düngen grundsätzlich und durchgehend ohne Beratung und Befragung der Unter- 
gebenen getroffen und selbst da, wo es nicht nötig ist, vor ihnen bis zum letzten 
Augenblick geheim gehalten werden. Das stellt allerdings an die Obern größere 
Anforderungen und kann durch den Unverstand einzelner Untergebener lästig 
werden. Aber der Gewinn für das Ganze, vor allem das erhöhte Bewußtsein der 
Zusammengehörigkeit und der Mitverantwortung für die gemeinsame Sache, wie- 
gen diese Nachteile meist reichlich auf. Wo hingegen der gemeinsame Geist nicht 
sehr lebendig ist, kann sich heute der einzelne der Gemeinschaft viel leichter ent- 
ziehen als in früheren Zeiten. Aber dann wird der Sinn der Ordensgemeinde, in der 
Welt eine Gemeinschaft darzustellen, die nicht von weltlichen Beweggründen, son- 
dern von Geistigem und Übernatürlichem, von der selbstlosen Liebe zu Gott und 
zum Nächsten zusammengehalten ist, verfehlt. Wenn die Orden in der heutigen 
Welt keine Zeichen mehr wären, dann hätten sie ihren Sinn verloren. Um seiner 
Aufgabe heute zu genügen, muß das Ordensleben in seiner äußeren Form freier 
und beweglicher, dafür aber im inneren Geist um so fester und lebendiger werden. 

Welt in Christus - Christus in Welt 

Darstellung und Deutung der geistlichen Lehre bei Teilhard de Chardin 

Von Adolf Haas SJ, Pullach bei München 

II 

Schöpfung als Erscheinung (Teilhards Phänomenologie): Welt im Prozeß der 
Verinnerlichung 

Schöpfungslehre und Geistliche Lehre 

Teilhard de Chardin hat seiner geistlichen Lehre in dem Buch •Le Milieu Divin"1 

das Motto vorangestellt: •Sie Deus dilexit mundum" (•So sehr hat Gott die Welt 
geliebt"). Die Einleitung zu diesem Buch trägt das Leitmotiv: •In eo vivimus" (•In 
Ihm leben wir"). Hiermit wird grundsätzlich und mit aller wünschenswerten Ein- 
deutigkeit festgestellt, daß geistliches Verhalten notwendigerweise ein Verhalten 
zur Welt, in der wir leben, einschließt. Damit ist in keiner Weise bereits etwas über 
die konkrete Form und das konkrete Motiv dieses Weltverhaltens eines geistlichen 
Menschen entschieden: ob es sich also vollzieht im geistigen Raum der (freilich nur 
über das Kreuz Christi echt vollzogenen) Weltfreudigkeit des franziskanischen 
Sonnengesangs oder in der Welt-Einsamkeit eines Wüstenheiligen oder schließlich 
in alltäglicher, schlicht aus der Hand Gottes angenommener Weltbegegnung eines 
•einfachen Lebens". 

Paris 1957; deutsche Übersetzung •Der göttliche Bereich", Ölten und Freiburg i. Br. 1962. 



Welt in Christus • Christus in Welt 185 

Durch alle noch so verschiedenen und echt möglichen Formen des geistlichen Welt- 
verhaltens zieht sich ein durchgehendes Grundmotiv: die Geschöpflichkeit von Welt 
und Mensch, eine Geschöpflichkeit, so müssen wir freilich im Sinne Teilhards noch 
hinzufügen, die sich aus der Liebe des Schöpfers begreift und Geschaffensein aus der 
Liebe des Schöpfers lebt (•Sie Deus dilexit mundum"). Damit ist eigentlich der 
Spannungsbogen ignatianischer Spiritualität in den Exerzitien gesetzt, der seinen 
einen Grundpfeiler in der nüchternen Schöpfungserwägung des •Fundamentes" 
hat (•Der Mensch ist geschaffen...") und der seinen anderen Grundpfeiler • am 
Ende der Exerzitien • in der innerlich glühenden •Betrachtung zur Erlangung der 
Liebe" besitzt. Wird in der vernünftigen Nüchternheit des •Fundamentes" die 
Sinn- und Zielrichtung des Menschen auf Gott hin bestimmt (•Der Mensch ist 
geschaffen dazu hin, Gott Unseren Herrn zu loben, Ihn zu verehren und Ihm zu 
dienen, und so seine Seele zu retten"), so wird Welt als Schöpfung in ihrem Geschaf- 
fensein •auf den Menschen hin" begriffen (•Die anderen Dinge auf Erden sind zum 
Menschen hin geschaffen, und um ihm bei der Verfolgung seines Zieles zu helfen, zu 
dem hin er geschaffen ist"). Das Geschaffensein der Welt hat also seinen wesent- 
lichen Ausdruck und seine unabdingbare Sinnrichtung und unumkehrbare Dynamik 
•auf den Menschen hin". Welt kann somit als Schöpfung nur anthropologisch richtig 
bestimmt werden. Zwar wird in einer spirituellen Anthropologie der Mensch nicht 
schlechthin •Maß aller Dinge", denn alle Dinge sind bereits durch ihren Schöpfungs- 
charakter dem Menschen angemessen und zugemessen. Das zu verkennen und sich 
selbst als absoluten Maßstab zu werten, ist die stolze Grundversuchung menschlicher 
Vermessenheit, die sich selbst eben nicht auch als Geschöpf Gottes begreift. Denn 
Menschsein als Geschöpflichkeit besagt •auf Gott hin sein" • bis in die letzte Faser 
der Existenz. Und damit bestimmt sich das •auf den Menschen hin" der Welt letzt- 
lich als ein •auf Gott hin" • durch den Menschen. Der Mensch ist somit als Ge- 
schöpf das eigentliche Feld der Weltbegegnung und der Gottesbegegnung und zwar 
so, daß Weltbegegnung im Menschen zur Gottesbegegnung wird (•Gott suchen und 
finden in allen Dingen" • lautet ein anderer Grundsatz), wenn immer der Mensch 
sich als wesentlich auf Gott hin gerichtet begreift. Die Gottgerichtetheit des Men- 
schen kann aber nie weit-los sein, sie ist wesentlich welthaft, und zwar in einem 
Maße, daß die Dinge dieser Welt in ihrer schicksalhaft-vorsehungsmäßigen Unbe- 
rechenbarkeit und Einmaligkeit in den gottoffenen Menschen Einlaß erhalten; denn 
der Mensch als Geschöpf trifft nicht eine eigenständige Auswahl der Dinge der Welt, 
differenziert also nicht Welt nach seinem eigenen Geschmack, sondern ist gleichen 
Mutes zu allen Dingen (indifferent), so daß im •Fundament" der Exerzitien gesagt 
wird: •Darum ist es notwendig, uns allen geschaffenen Dingen gegenüber gleich- 
mütig (indifferentes) zu machen, überall dort, wo dies der Freiheit unseres Wahl- 
vermögens eingeräumt und nicht verboten ist, dergestalt, daß wir von unserer Seite 
Gesundheit nicht mehr als Krankheit begehren, Reichtum nicht mehr als Armut, 
Ehre nicht mehr als Ehrlosigkeit, langes Leben nicht mehr als kurzes, und dement- 
sprechend in allen übrigen Dingen, einzig das ersehnend und erwählend, was uns 
jeweils mehr zu dem Ziele hin fördert, zu dem wir geschaffen sind." 

Weltbegegnung und Gottoffenheit im Menschen sind aber grundsätzlich auf das 
abgründige Geheimnis menschlicher Freiheit und damit personaler Entscheidung 



186 Adolf Haas 

gestellt. Welt wird so zur Gabe und Aufgabe für den Menschen und zwar •auf Gott 
hin". Tragisch verdunkelt wird diese Welt-Aufgabe des Menschen aber durch die 
Fehlentscheidung der Sünde, die ihre Unheilsgeschichte mit dem Fall der Engel 
beginnt, sich in der Ursünde Adams fortsetzt und tausendfaches Unheil weiterzeugt 
in der sündigen Fehlentscheidung jedes gefallenen Menschen. Damit verdunkelt sich 
aber auch der Schöpfungssinn der Welt als Weg zu Gott. Aus dieser Unheils- 
geschichte gibt es nur einen Ausweg, den Gott selbst in unbegreiflicher Liebesoffen- 
barung beschritten hat: der neue Mensch in Christus. In Christus ist der Welt und 
dem Menschen ihr ursprünglicher Schöpfungssinn wiedergegeben; ja noch mehr: das 
•auf den Menschen hin" der Welt wird konkret überhöht durch das •auf den Gott- 
menschen hin" der konkreten Heilsordnung. Und das •auf Gott hin" des Menschen 
wird von allen hochmütigen Vergottungsträumen (•Sein wie Gott") erlöst und zu- 
gleich erfüllt durch das •auf Christus Jesus hin", der Gott und Mensch zugleich ist. 
In die Menschheit Jesu als den universellen Heilsweg mündet jetzt auch aller Schöp- 
fungssinn von Welt und Mensch: in neuem, göttlichem Sinn ist jetzt die Welt •auf 
den Menschen hin" • und zwar grundsätzlich unverlierbar, da sie bezogen ist auf 
den Menschen, der zugleich Gott ist. 

In Christus enthüllt sich dem Menschen auch das Schöpfungsmotiv Gottes: •Sie 
Deus dilexit mundum" • •So sehr hat Gott die Welt geliebt". Der Schöpfer offen- 
bart sich in seiner Schöpfung und Erlösung (beide gehören jetzt untrennbar zur 
einen Heilsgeschichte) in seinem innersten Wesen als sich selbst hingebende, ver- 
strömende Liebe. Schöpfungswerke und Schöpfungswege, alles •auf den Menschen 
hin" der Welt, ist im letzten der Weg der göttlichen Liebe zum Menschen, die, sich 
selbst vergebend, Schöpfung als Liebesgabe und Liebesgegenwart anbietet. Ja noch 
mehr: Gott verlangt danach, sich mir liebend hinzugeben (1. Punkt der Betrachtung 
zur Erlangung der Liebe). Die erschreckende, abgründige Freiheit des Menschen 
enthüllt sich jetzt als die unüberbietbare Möglichkeit, Gott in Christus in allen Din- 
gen liebend zu suchen und zu finden und sich ihm ganz und gar hinzugeben. 

In der geistlichen Lehre Teilhards, wie sie sich in seinem Werk •Der göttliche 
Bereich" darstellt, ist die Schöpfungsordnung (d. h. die Welt als •auf den Menschen 
hin" • und der Mensch als •auf Gott hin") die Grundstruktur auch des geistlichen 
Lebens. Teilhard selbst gibt diese Grundstruktur der Spiritualität wie folgt an 
(S. 37): •Die allgemeine Ordnung des Heils, das heißt der Vergöttlichung unserer 
Handlungen, kann man etwa folgendermaßen in einer kurzen Erwägung festhalten: 

Im Schöße unseres Weltalls ist jede Seele für Gott da in Unserem Herrn. 

Andererseits ist aber alles, auch die materielle Wirklichkeit, die jeden von uns 
umgibt, für unsere Seele da. 

Somit ist alle wahrnehmbare Wirklichkeit, die jeden von uns umgibt, durch unsere 
Seele für Gott da in Unserem Herrn. 

Versuchen wir, die drei Glieder dieser Schlußfolgerung tiefer zu erfassen. Die 
Begriffe und ihre Verbindung sind zwar leicht verständlich. Doch nehmen wir uns 
in acht! Den Wortlaut der Schlußfolgerung begreifen, heißt noch nicht in jene 
erstaunliche Welt vordringen, deren unausschöpfliche Reichtümer sich uns in der 
nüchternen Strenge dieser Schlußfolgerung enthüllen." 



Welt in Christus • Christus in Welt 187 

Selbstverständlich ist es nicht Aufgabe einer geistlichen Lehre, konkret naturwis- 
senschaftlich und naturphilosophisch zu beschreiben, wie die Dinge der Welt auf den 
Menschen hin ausgerichtet sind. Deshalb gibt Teilhard in dieser Hinsicht in seiner 
geistlichen Lehre nur wenige Hinweise. Aber fast das ganze übrige Werk Teilhards 
ist der wissenschaftlichen Deutung der Welt in ihrer inneren Dynamik auf den Men- 
schen hin gewidmet. Teilhard nennt seine wissenschaftliche Deutung eine Beschrei- 
bung der Welt als Erscheinung (Phänomenologie). Von seiner geistlichen Lehre her 
gesehen ist diese Phänomenologie nichts anderes als der Versuch, die an der Schöp- 
fungsordnung abgelesene Grundstruktur der geistlichen Lehre auch in ihrer wissen- 
schaftlich greifbaren Erscheinungsseite zu beschreiben. Dabei läßt sich Teilhard von 
der Grundüberzeugung leiten, daß es die eine Welt ist, die seine geistliche Lehre 
und zugleich seine wissenschaftliche Phänomenologie meint: Welt als die eine 
Schöpfung Gottes. Ihre geschöpfliche Grundstruktur (Welt auf Mensch • Mensch 
auf Gott hin) kann auch von einer Wissenschaft, die das Ganze der Schöpfung im 
Blick hat, entdeckt werden. Freilich kann dieses Schöpfungs-Ganze nicht von einer 
Einzelwissenschaft her in den Blick kommen, auch nicht von einer enzyklopädischen 
Summe einzelwissenschaftlicher Bemühungen her, denn die Entdeckung der ganz- 
heitlichen Struktur der einen Welt als Schöpfung verlangt eine jede Einzelwissen- 
schaft transzendierende Methode. Über die methodischen Probleme werden wir 
später noch ausführlich diskutieren müssen. Hier sei nur noch soviel bemerkt, daß auch 
die gnadenhaft-übernatürliche Heilsordnung in Jesus Christus die geschöpfliche 
Grundstruktur der einen Geschöpf-Welt nicht zerstört, sondern auf ihr aufbaut und 
sie gnadenhaft überformt und so ihre letzte Bestimmung in Christus rettet. So ist es 
eben doch die eine Welt Gottes und des Menschen, die Teilhards Spiritualität und 
seine wissenschaftliche Phänomenologie zugleich meint. Es ist die eine Welt, die 
nicht mehrere •Köpfe" zugleich haben kann, wie Teilhard treffend bemerkt2: •Man 
mag die Dinge drehen und wenden, wie man will, das Universum kann nicht zwei 

2 Superhumanite, 1943; zitiert bei: Claude Tresmontant, Einführung in das Denken 
Teilhard de Chardins, Freiburg-München 1961, S. 100. • Das 26 Schreibmaschinenseiten 
umfassende Manuskript ist ohne Zweifel eine der prägnantesten und kürzesten Zusammen- 
fassungen des Teilhard'sehen Weltsystems. Er selber bezeichnet in einer Vorbemerkung zu 
seiner Schrift diese Arbeit als •das authentische und vollständige Resume" seiner Gedanken 
über Gott und Welt. Die Schrift enthält in sprachlich äußerst komprimierter Form das 
Wesentliche seines Glaubens (•l'essence de ma foi"). Zur Interpretation dieser Schrift wer- 
den wir häufig andere Arbeiten seines reichverzweigten Lebenswerkes heranziehen müssen. 
Daß wir hierbei zuerst und vor allem einmal eine wohlwollende, sachgerechte Interpretation 
anstreben, ist eine Selbstverständlichkeit. Je mehr Einblick wir in die weitgespannte Gedan- 
kenwelt Teilhards durch die laufend neu erscheinenden Werke erhalten, um so mehr festigt 
sich die Einsicht, daß wir dieses in philosophisch-theologischer Schau wie fachwissenschaft- 
licher Erkenntnis gleich komplizierte Werk erst einmal richtig verstehen müssen, um frucht- 
bare, konstruktive Kritik üben zu können. Die Zeiten des fanatischen pro et contra gehen 
langsam vorüber und nüchterne Bestandsaufnahme und Interpretation rückt in den Vorder- 
grund. Ein •vulgarisierter" Teilhard, dessen aus dem Zusammenhang herausgerissene Thesen 
das leidenschaftliche Feuer der Diskussion schürten, weicht langsam dem eigentlichen, •wis- 
senschaftlichen" Teilhard, dessen Erforschung erst jetzt einigermaßen in Gang gekommen ist. 
All das heißt freilich nicht, daß wir evidente Schwierigkeiten vertuschen wollen. Wir werden 
sie einer eigenen Arbeit vorbehalten. 



188 Adolf Haas 

Köpfe haben • es kann nicht ,bicephal' sein. Mag infolgedessen das synthetisierende 
Wirken, das das Dogma für das menschgewordene Wort beansprucht, letzten Endes 
noch so übernatürlich sein, es wird dieses in seinen Auswirkungen nicht von der 
natürlichen Konvergenz der Welt abweichen dürfen, wie wir sie oben beschrieben 
haben. Ein christliches Weltzentrum, das die Theologie bestimmt, und ein kosmisches 
Weltzentrum, das die Anthropogenese postuliert: die beiden Brennpunkte fallen in 
dem historischen Milieu, in das wir gestellt sind, letzten Endes notwendig zusammen 
(oder sie decken sich mindestens wieder)." 

Nach dem bisher Besprochenen kann es für eine geistliche Lehre nicht uninter- 
essant sein • so unbedeutend auf den ersten Blick es auch für ein von der Gnade 
getragenes Verhalten erscheinen mag •, einen wissenschaftlichen Blick auf die 
geschöpfliche Struktur von Welt und Mensch zu werfen: denn eben in der so erschei- 
nenden Welt, wie sie die Phänomenologie Teilhards zu beschreiben versucht, voll- 
bringt der geistliche Mensch sein geistliches Leben. Wir versuchen deshalb im fol- 
genden Teilhards Weltschau in den wesentlichen Zügen zu beschreiben. Ich beziehe 
mich hierbei vor allem auf die noch unveröffentlichte Arbeit Teilhards •Comment 
je vois" (vollendet August 1948, sieben Jahre vor seinem Tod)3. 

Zwei notwendige Voraussetzungen 

Eine absolut voraussetzungslose Wissenschaft gibt es nicht. Man könnte deshalb 
formulieren: voraussetzungslos ist eine Wissenschaft, die ihre Voraussetzungen 
erkennt und auch benennt, so daß Folgerungen aus den Voraussetzungen als solche 
erkannt werden können und deshalb nicht verwechselt werden mit Folgerungen aus 
wissenschaftlichen Tatsachen oder Erkenntnissen aus diesen Tatsachen. Durch Teil- 
hards Werk ziehen zwei Voraussetzungen, die für das gesamte Werk von der größ- 
ten Bedeutung sind und uns überall begegnen. Es kann hier nicht unsere Aufgabe 
sein, diese Voraussetzungen im einzelnen zu rechtfertigen, wir wollen sie nur klar 
herausstellen. Teilhard selbst hat in seinen entscheidenden Arbeiten diese Voraus- 
setzungen klar formuliert, weshalb wir nicht lange zu suchen brauchen. In seinem 
Hauptwerk •Der Mensch im Kosmos"* heißt es zu diesem Punkt: •Jeder derartige 
Versuch einer wissenschaftlichen Beschreibung des Alls zeigt natürlicherweise in 
seinem Verlauf recht weitgehend den Einfluß gewisser anfangs gemachter Voraus- 
setzungen (presupposes initiaux), von denen dann die ganze weitere Struktur des 
Systems abhängt. Im besonderen Fall der vorliegenden Abhandlung vereinigen sich 
• darauf möchte ich besonders hinweisen • zwei Vorentscheidungen (deux options 
primordiales), um alle Ausführungen zu stützen und zu leiten. Die erste besteht in 
dem Vorrang (primat), der dem Psychischen und dem Denken im Weltstoff zuer- 
kannt wird. Die zweite im .biologischen' Wert, welcher der sozialen Wirklichkeit 
(Fait Social) um uns herum zugeschrieben wird. Überragende Bedeutung des Men- 
schen in der Natur und organische Natur der Menschheit: zwei Hypothesen, die man 

3 Teilhard hat seine Arbeit •Comment je vois" in drei Hauptteile aufgegliedert: 1. Physik 
(Phänomenologie); 2. Metaphysik; 3. Mystik. Für unser Thema kommt an dieser Stelle der 
Untersuchung nur der erste Hauptteil, die Phänomenologie, in Frage. Die Metaphysik soll 
in einem weiteren Aufsatz dargestellt und interpretiert werden. 

4 München 1959, S. 2. 



Welt in Christus • Christus in Welt 189 

gleich zu Beginn zurückweisen kann; aber ich sehe nicht, wie man ohne sie eine 
zusammenhängende (coherente) und totale Vorstellung vom Phänomen Mensch geben 
könnte." 

Die erste Voraussetzung, die man gerade heute auch als eine fundamentale Vor- 
aussetzung einer geistlichen Lehre bezeichnen könnte, sieht zwar aus wie eine Selbst- 
verständlichkeit: Primat des Psychischen und des Denkens im Weltstoff oder über- 
ragende Bedeutung des Menschen in der Natur. Wie die weitere Entfaltung der Teil- 
hardschen Phänomenologie aber eindeutig zeigt, ist diese Voraussetzung eine echt 
philosophische, das heißt so etwas wie ein letzter Grund, auf den alles bezogen 
werden muß und ohne den nichts von der Phänomenologie letztlich verstanden wer- 
den kann. Der Mensch in seiner substantiellen Einheit von Materie und Geist, 
existentieller Blick- und Schnittpunkt des materiellen und geistigen Kosmos, wird 
Grundachse des ganzen Systems. Da diese Achse in ihrer zeitlich-kosmischen Ent- 
wicklungsdynamik gesehen wird, liegt bereits durch diese naturphilosophische Vor- 
entscheidung eine unumkehrbare Sinnrichtung des Systems fest: wachsendes Bewußt- 
sein in einem immer mehr sich organisierenden Weltstoff. In der dritten Vorbemer- 
kung zu •Comment je vois" gibt darum Teilhard diese Sinnrichtung des Weltpro- 
zesses auf das Bewußtsein hin ausdrücklich als zugrundeliegendes •Postulat" an. 
Es heißt dort, daß der phänomenale Lauf des Lebens sich in der Richtung des Be- 
wußtseins und der Reflexion vollzieht, so daß man sagen könnte: die höhere Form 
der Existenz und der Endzustand der kosmischen Wirklichkeit ist: •d'etre pensee"; 
das heißt im Doppelsinn dieses Wortes: die kosmische Wirklichkeit strebt als End- 
ziel an, sowohl (von einem geistigen Subjekt) gedacht zu werden, wie selbst Gedanke 
(oder besser •vergeistigt") zu werden. 

In der geistlichen Lehre des •Milieu Divin" findet diese eben genannte Voraus- 
setzung überall ihren eindeutigen Ausdruck. Freilich legt hier Teilhard den größten 
Wert darauf zu zeigen, wie sehr auch das geistige Leben des Menschen in die kosmi- 
schen Bedingungen verwoben ist; es ist also die gleiche Voraussetzung wie in der 
Phänomenologie, nur mit einem anderen Akzent. Im •Göttlichen Bereich"6 heißt es 
unter der Überschrift •Im Weltall, wo jeder Geist in Unserem Herrn auf Gott zu- 
strebt, ist alles Wahrnehmbare für den Geist da": 

•In dieser Form hat der Untersatz einen finalistischen Aspekt, der die positivisti- 
schen Gemüter sehr befremden könnte. Doch er will nur eine natürliche und unbe- 
streitbare Tatsache ausdrücken, nämlich, daß unser geistiges Sein sich dauernd aus 
den unzähligen Kräften der faßbaren Welt ernährt. Auch hier ist ein Beweis über- 
flüssig. Aber sehen muß man die Dinge, so wie sie sind, wirklich und eindringlich. 
Wir leben mitten in einem Netz von kosmischen Einflüssen, wie inmitten der Menge 
der Menschen oder wie in der Myriade von Sternen, leider ohne uns der Unermeß- 
lichkeit dieser Einflüsse bewußt zu werden. Wenn wir die ganze Fülle unseres 
Menschseins und unseres Christseins leben wollen, müssen wir die Stumpfheit über- 
winden, die uns die Dinge um so mehr zu verstecken sucht, je näher sie uns kommen 
und je größer sie sind. Gehen wir von den allerpersönlichsten Zonen unseres Be- 
wußtseins aus und verfolgen wir die Verlängerungen unseres Seins durch die ganze 
Welt hindurch! Die Übung ist heilsam und lohnt sich. Wir werden überwältigt fest- 
stellen, wie vielfältig und wie eng wir mit dem Weltall verbunden sind." 

5 1962, S. 39 ff. 



190 Adolf Haas 

Im Menschen, in seiner substantiellen Einheit von Materie und Geist, vollzieht sich 
bereits wesenhaft die •Vergeistigung" der Materie. Das Grundthema der gesamten 
kosmischen Entwicklung, nämlich der •Sieg des Geistes über den Stoff" (wie es Karl 
Ernst v. Baer, der Begründer der Embryologie, formuliert hat), ist im Menschen wesen- 
haftes Thema seiner Existenz. Die gnadenhafte Berufung unserer ganzen Existenz 
in Christus läßt uns sogar hoffen, daß dieser in uns anwesende, vergeistigende Um- 
wandlungsprozeß bereits der Anfang der gnadenhaften Umwandlung in unsere 
Auferstehungs-Existenz ist. Darum sagt Teilhard weiter (S. 40•42): 

•Die Wurzeln unseres Seins? Sie tauchen in die unergründlichste Vergangenheit 
hinab. Welch ein Geheimnis sind die ersten Zellen, die eines Tages vom Hauch unse- 
res Geistes beseelt wurden! In welch eine niemals ganz zu entziffernde Synthese von 
sich fortsetzenden Einflüssen sind wir für immer verflochten! Durch die Materie 
wirkt in jedem von uns die ganze Geschichte der Welt in einem Teil nach. Mag 
unsere Seele auch noch so selbständig sein, sie ist doch die Erbin eines Daseins, das 
vor ihr durch das Zusammenwirken aller irdischen Kräfte wunderbar bearbeitet 
wurde. Auf einer bestimmten Entwicklungsstufe begegnet sie dem Leben und ver- 
einigt sich mit ihm. • Kaum findet sie sich an diesem bestimmten Punkt des Welt- 
alls eingefügt, fühlt sie sich ihrerseits schon umlagert und durchdrungen von der Flut 
kosmischer Einflüsse, die sie ordnen und verarbeiten muß. Blicken wir um uns! Die 
Wellen kommen von überallher aus der Tiefe des Horizonts. Durch alle Zugänge 
überflutet uns das Wahrnehmbare mit seinen Reichtümern. Speise für den Körper 
und Nahrung für die Augen, Harmonie der Töne, Fülle des Herzens, unbekannte 
Erscheinungen und neue Wahrheiten, alle diese Schätze, alle diese Reize, alle diese 
Anrufe steigen von allen vier Enden der Welt auf und durchdringen in jedem 
Augenblick unser Bewußtsein. Was wollen sie in uns bewirken? Was bewirken sie 
in uns, selbst wenn wir sie wie schlechte Arbeiter untätig oder gleichgültig empfan- 
gen? Sie vermischen sich mit dem innersten Leben unserer Seele, um es zu entfalten 
oder zu vergiften. Beobachten wir uns selbst nur eine Minute, und schon sind wir 
davon bis zur Begeisterung oder bis zur Beklemmung überzeugt. Wenn schon die 
unscheinbarste und materiellste Nahrung imstande ist, unsere geistigen Fähigkeiten 
tief zu beeinflussen, was ist dann von den unendlich tiefer durchdringenden Kräften 
zu halten, die die Musik der Schattierungen, der Töne, der Worte und der Ideen mit 
sich führt? Es gibt in uns nichts Körperliches, das sich unabhängig von der Seele 
ernährt. Was immer der Leib annimmt und umgestaltet, muß auch von der Seele 
vergeistigt werden. Sie tut das natürlich ihrer Würde gemäß und auf eigene Weise. 
Aber sie kann sich dieser universellen Berührung und pausenlosen Verarbeitung 
nicht entziehen. So vollendet sich in ihr auf Glück und Gefahr immer mehr die ihr 
eigentümliche Kraft, zu verstehen und zu lieben, die ihre ganz durchgeistigte Ein- 
maligkeit ausmacht. Wir wissen zwar nicht, in welchem Verhältnis und in welcher 
Form die natürlichen Fähigkeiten dereinst in unser letztes Tun, in die Schau Gottes, 
übergehen. Doch man kann kaum daran zweifeln, daß wir uns auf Erden mit Gottes 
Hilfe jene Augen und jenes Herz bereiten, aus denen eine letzte Umwandlung die 
entsprechenden Organe schaffen wird. Diese werden einst • bei jedem auf seine 
Art • über die Kraft verfügen, anzubeten, und über die Fähigkeit, selig zu sein." 

Wie dieser nach Ausdruck und Einsicht großartige Text zeigt, ist es Gottes Wille, 
der uns so erschaffen hat, daß in uns das Universum heimfinde zum Geist und durch 
diese •Vergeistigung" im Menschen: heimfinde zu Gott. So vollzieht sich im Men- 
schen als dem bewußten Zentrum des Kosmos nicht nur die individuell-persönliche 
Vergeistigung der eigenen Leiblichkeit, sondern die menschliche Seele schafft an 
einem •Werk", das sie unendlich übersteigt: die Vollendung der Welt. Darum fährt 
Teilhard fort (S. 42 f.): 



Welt in Christus • Christus in Welt 191 

•Gott will nur unsere Seele, wiederholen die Meister des geistlichen Lebens immer 
wieder. Um den Worten ihr wahres Gewicht zu lassen, dürfen wir aber nicht ver- 
gessen, daß die Menschenseele, mag sie auch, nach Ansicht unserer Philosophen, 
getrennt erschaffen sein, in Geburt und Reifung vom Weltall untrennbar ist, in dem 
sie geboren wurde. In jeder Seele liebt und rettet Gott teilweise die ganze Welt, die 
diese Seele auf besondere und unveräußerliche Art zusammenfaßt. Nun aber wird 
uns diese Zusammenfassung, diese Synthese nicht mit dem ersten Erwachen des 
Bewußtseins fertig und vollendet geschenkt. Wir selbst müssen in eifriger Tätigkeit 
ihre überall zerstreuten Elemente sammeln. Die Arbeit der Alge verdichtet die 
Stoffe, die in winzigen Dosen in der ungeheuren Wassermenge des Ozeans ent- 
halten sind, in ihr Gewebe • der Fleiß der Biene bildet ihren Honig aus dem in 
zahllosen Blumen verteilten Nektar •, doch die Tätigkeit dieser Lebewesen ist nur 
ein blasses Abbild der fortwährenden Verarbeitung, wodurch alle Kräfte des Uni- 
versums in uns zu Geist werden sollen. 

So muß der Mensch im gegenwärtigen Leben nicht nur folgsam und fügsam sein; 
er muß vom natürlichen Bezirk seiner selbst her in Treue ein Werk, ein ,opus' schaf- 
fen, in das etwas von allen Elementen der Erde Eingang findet. Er schafft sich seine 
Seele während der ganzen Dauer seiner irdischen Tage. Gleichzeitig aber arbeitet er 
an einem andern Werk, einem andern ,opus' mit, das die Perspektiven seines per- 
sönlichen Erfolges unendlich übersteigt, sie aber streng auf sich ausrichtet: an der 
Vollendung der Welt. Man darf nämlich bei der Darstellung der christlichen Heils- 
lehre auch folgendes nicht übersehen: In ihrer Gesamtheit, das heißt, sofern die 
Welt eine Hierarchie von Seelen bildet, die nur allmählich erscheinen, sich nur mit- 
einander entwickeln und sich nur gemeinsam vollenden werden, erfährt auch die 
Welt selbst eine Art umfassender ,Ontogenese'. Die Entwicklung jeder Seele unter 
dem Einfluß der wahrnehmbaren Dinge stellt nur einen Vorgang im Kleinen dar, 
der dieser ,Ontogenese' der Welt gleichläuft. Durch unser persönliches Bemühen um 
Vergeistigung trägt also die Welt, von aller Materie ausgehend, allmählich das 
zusammen, was aus ihr das Himmlische Jerusalem oder die Neue Erde machen 
wird." 

Die zweite Voraussetzung von Teilhards Phänomenologie • sich auswirkend wie- 
derum in seinem ganzen Werk, auch dem geistlichen • ist die vom •biologischen" 
(Teilhard selbst hat die Anführungszeichen bei diesem Wort gesetzt!) Wert der 
sozialen Bedingungen, in die wir eingebettet sind. Diese Voraussetzung ist eigentlich 
nur eine Verlängerung der ersten: der Weltprozeß als die Geschichte wachsenden 
Bewußtseins in einem sich immer mehr verinnerlichenden oder vergeistigenden Stoff 
gipfelt nicht nur im Menschen als der wesenhaft materiell-geistigen Sinnmitte des 
Kosmos, sondern setzt sich durch den Menschen im Phänomen des Sozialen fort. 
Diese Sozialisation der Menschheit besteht nach Teilhard im Fortschritt der Mensch- 
heit zu einer zusammenhängenden, organisch-analogen (d. h. nicht nur metaphorisch 
oder ethisch verstandenen) Einheit, in der alle Menschen solidarisch sind. Der 
•biologische" Wert des Sozialen in den menschlichen Gemeinschaftsbindungen meint 
bei Teilhard nichts anderes, als was wir ausführlich in der ersten Voraussetzung dar- 
gelegt und mit den Worten Teilhards belegt haben: die seinshafte Verwurzelung 
des Menschen in die kosmischen Bedingungen als eine physische Realität und zwar 
auch und gerade für die sich immer tiefer einende Menschheit. Die phänomenolo- 
gische Analyse des Wissenschaftlers begegnet hier der christlichen Lehre von der 
in Christus seinshaft geeinten Kirche. 

Was Teilhard hier eigentlich gemeint hat, können wir wieder aus seiner geist- 
lichen Lehre im •Milieu Divin" entnehmen. Freilich handelt es sich hier um die 
mystische Verbindung der Christen mit Christus, die aber in der historischen Wirk- 



192 Adolf Haas 

lidikeit der Kirche ihren Ausdruck in einer echten sozialen Gemeinschaft findet. 
Teilhard sagt hierzu6: 

•Jede Seele ist für Gott da in unserem Herrn. Begnügen wir uns nicht damit, in 
dieser Bestimmung für Christus bloß eine juristische Beziehung zwischen einer Sache 
und ihrem Eigentümer zu erblicken. Die Verbindung ist viel naturhafter und 
tiefer gegründet. Da das vollendete Universum • das Pleroma, wie Paulus sagt • 
eine Gemeinschaft von Personen, die Gemeinschaft der Heiligen ist, müssen wir diese 
Verbindungen mit Hilfe von sozialen Analogien ausdrücken. Allerdings läuft unser 
Denken Gefahr, materialistisch oder pantheistisch mißdeutet zu werden, wenn es 
zum Ausdruck seiner mystischen Begriffe die wirkungsvolle aber gefährliche Hilfe 
von Analogien aus der Welt des Organischen verwendet. Deshalb sehen es viele 
Theologen, die darin ängstlicher sind als Paulus, nicht gern, wenn man der Ver- 
bindung, die im mystischen Leib die Glieder mit dem Haupt verknüpft, einen zu 
realistischen Sinn gibt. Aber diese Klugheit darf nicht zur Furchtsamkeit werden. 
Wir wollen doch die Lehre der Kirche vom Wert des menschlichen Daseins und von 
den Versprechungen und Drohungen für das künftige Leben in ihrer vollen Gültig- 
keit verstehen, weil diese allein sie schön und annehmbar macht. Dann dürfen wir 
zwar die Macht der Freiheit und des Gewissens nicht im geringsten schmälern, weil 
sie wesentlich zur physischen Realität der menschlichen Seele gehören; wir müssen 
aber doch zwischen uns und dem fleischgewordenen Wort Verbindungen feststellen, 
die ebenso unerbittlich sind wie die Verbindungen, die in der sichtbaren Welt die 
Anziehung der Elemente zum Bau von natürlichen Ganzheiten' hinsteuern. Wir 
brauchen keinen neuen Namen zu suchen, um die überragende Natur dieser Ab- 
hängigkeit zu bezeichnen, die das Geschmeidige einer menschlichen Beziehung und 
das Unbeugsame einer organischen Konstruktion im höchsten Grade harmonisch in 
sich vereint. Nennen wir sie, wie man es immer tat, mystische Verbindung. Dieser 
Ausdruck soll aber ja keine Abschwächung in sich schließen. Die mystische Verbin- 
dung ist vielmehr eine Verdichtung und Läuterung dessen, was in allen Ordnungen 
des physikalischen wie des menschlichen Bereiches die Teile mächtig zueinander hin- 
zieht und zusammenhält. Auf diesem Weg können wir voranschreiten, ohne zu 
fürchten, wir könnten die Wahrheit verfehlen; denn über die Tatsache selbst, wenn 
auch nicht über ihre systematische Benennung, ist sich jedermann in der Kirche Got- 
tes einig: Durch die Macht der Menschwerdung des Wortes ist unsere Seele voll- 
kommen Christus geweiht und hat in ihm ihren Mittelpunkt." 

Das Grundgesetz der Einung in personal-sozialer Gemeinsamkeit • eine Gesetz- 
mäßigkeit, die bereits die ganze übrige Evolution in analoger Weise beherrschte • 
heißt: •Vereinigung differenziert" • •L'union differencie". Und dieses Grundgesetz 
wird von Teilhard selbst als fundamentales Seinsgesetz7 bezeichnet. In seinem 
Hauptwerk •Der Mensch im Kosmos"* beschreibt Teilhard diese Gesetzmäßigkeit: 
•Die Vereinigung differenziert auf jedem beliebigen Gebiet, ob es sich um Zellen 
eines Körpers handelt oder um Glieder einer Gesellschaft oder um Elemente einer 
geistigen Synthese. In jeder organisierten Gesamtheit erlangen die Teile Vollkom- 
menheit und Vollendung. Weil wir diese Universalregel vernachlässigt haben, 
konnten uns so viele pantheistische Lehren zum irrigen Kult eines großen Alls ver- 
leiten, in dem die Individuen dazu bestimmt schienen, sich wie Wassertropfen zu 
verlieren und wie ein Salzkorn im Meer aufzulösen." 

Freilich hat das Denken Teilhards in organologischen Kategorien sowohl bei Phi- 
losophen und Soziologen wie bei Theologen Anstoß erregt und man hat ihm mehr 

• Der göttlidie Bereich, S. 38 f. 
7 In: Energie Humaine, Paris 1962, S. 81 f. 
8 München 1959, S. 255 f. 



Welt in Christus • Christus in Welt 193 

oder weniger •Naturalismus" (oder •Physikalismus") und •Biologismus" vorgewor- 
fen9. Demgegenüber muß aber betont werden, daß •Worte wie physisch, biologisch 
oder organisch in diesem Zusammenhang nichts anderes als den Ausschluß bloß 
.moralischen' oder Juridischen' Zusammenhangs meinen, wie das in der suareziani- 
schen Auffassung bezüglich der Verdienste oder Sakramente gilt. Im Suarezianis- 
mus, in dem Teilhard erzogen wurde und zu dem er in Widerspruch geriet, besteht 
zwischen menschlicher Tat und göttlicher Gnadengabe keinerlei innerer Zusammen- 
hang, sondern dieser besteht ausschließlich in (willkürlicher) göttlicher Setzung. So 
haben bei Teilhard diese Worte ebensowenig einen materialistischen Sinn wie bei 
den Thomisten, wenn sie die physische Ursächlichkeit der Sakramente vertreten"10. 
In ähnlicher Weise hat Henri de Lubac11 Teilhard gerechtfertigt, was freilich nicht 
besagen soll, daß die Akten über diesen Punkt schon geschlossen werden könnten. 
Wir haben sie im Gegenteil erst geöffnet und beginnen sie zu studieren. 

Nach diesen für das ganze Denken Teilhards wichtigen Vorbemerkungen wollen 
wir die drei Hauptschritte verfolgen in denen sich Teilhards Phänomenologie voll- 
zieht: 1. Der Schritt von der Materie zum Leben. Dieser Schritt ist Gegenstand der 
vorliegenden Arbeit: Welt im Prozeß der Verinnerlichung. 2. Der Schritt zur Refle- 
xion oder die elementare Hominisation. 3. Der Schritt zur Super-Reflexion oder die 
totale Humanisation. 

Der erste Schritt: Ein Universum, das sich einrollt 

Das Weltbild, das uns die modernen Naturwissenschaften (besonders Physik und 
Astronomie) zeigen, offenbart uns eine völlig divergente Welt, die ins unendlich Große 

0 So hat z. B. Leo Scheffczyk in einer umfassenden Arbeit (Tübinger Theol. Quar- 
talschr. 143 [1963] S. 136•174) •Die ,Christogenese' Teilhard de Chardins und der kosmi- 
sche Christus bei Paulus" untersucht. Er kommt zu dem Ergebnis, daß •die genauere Fixie- 
rung des Verhältnisses zwischen Natur- und Heilsgeschichte, die abgewogene Bestimmung 
der Bedeutung der Evolution für das Heil in Christus und die theologische Erklärung der 
Realität, die dem kosmischen Christus zukommt, Teilhard nicht gelungen ist. Das sind Auf- 
gaben, die die Theologie in lebendigem Kontakt mit der ganzen, auf der Schrift fundierten 
Heilslehre und der modernen Naturerkenntnis noch zu lösen hat. Dabei dürfte die Lösung 
weniger in Richtung auf die Annahme eines kosmologisch-physikalischen und wirkursächlichen 
Einflusses des kosmischen Christus auf das All gesucht werden, als vielmehr in einem neuen 
Verständnis der symbolisch-realen Gegenwart und des quasi-formalen Ursächlichkeitsver- 
hältnisses Christi als des Urbildes zu seiner Schöpfung. Eine solche Gegenwart Christi auch 
in der natürlichen Welt, wie sie vor allem dem Verständnis der griechischen Väter nahelag, 
ist nicht weniger wirklich und weltnah als die physikalisch-wirkursächliche, auch wenn sie die 
unmittelbare Wirksamkeit nach Art eines naturhaft-kosmologischen Agens ausschließt" 
(173 f.). Die sorgfältigen, umfassenden Untersuchungen Scheffczyks erforderten natürlich eine 
ebenso sorgsame und ausführliche Nachprüfung, und zwar besonders dessen, was Teilhard 
wirklich gemeint hat. Das kann hier nicht geschehen. Zu beachten wäre, daß Teilhards Men- 
schenbild das der modernen Wissenschaften ist, die die kosmischen Verflechtungen des Men- 
schen ganz neu erkannt haben; ferner, daß der heilsgeschichtliche Bezug Christi zum Kosmos 
immer und notwendig auch bei Teilhard über den Menschen verläuft und nur durch ihn der 
Kosmos •personifiziert" und •christifiziert" wird; daß ferner •biologisch", •organisch", 
•physisch" etc. bei Teilhard • eine genaue Textanalyse könnte das eindeutig erweisen • 
immer nur im Gegensatz zu rein •juridisch" oder •moralisch" steht. 

10 P. Smulders, Theologie und Evolution, Essen 1963, S. 145, Anmerkung 101. 
11 La pensee religieuse du Pere Teilhard de Chardin, Paris 1962, S. 275 ff. 



194 Adolf Haas 

und ins unendlich Kleine auseinanderstrebt. Die exakten Naturwissenschaften operie- 
ren im wesentlichen nur mit den zwei PascaPschen Unendlichen, dem unendlich Klei- 
nen und dem unendlich Großen. Das Weltall, obwohl von endlicher Größe, ist in einer 
unvorstellbaren Expansion begriffen. In dieses Weltbild den Menschen einzeichnen zu 
wollen, kommt dem Versuch gleich, ein Sandkörnchen in einer weltweiten Wüste be- 
stimmen zu wollen • in einer Wüste, die sich in unvorstellbarer Weise immer mehr 
ausdehnt. Das Gefühl für dieses Kleinwerden des Menschen und seines Schauplatzes 
vor der immer größer werdenden Welt ist tief im modernen Menschen verankert. 
Hermann Wein spricht in diesem Zusammenhang von einer •Desillusionierung", die 
uns das moderne Weltbild gebracht habe und schildert den ersten Schritt hierzu fol- 
gendermaßen12: •Der erste Schritt: die Verlegung der Erde • des menschlichen 
Standortes und des Schauplatzes menschlicher Geschichte und Bedeutung • aus dem 
Mittelpunkt des Kosmos an eine nicht weiter ausgezeichnete, sozusagen zufällige 
Stelle desselben. Es ist die erste monumentale Tat des neuzeitlichen wissenschaft- 
lichen Beobachtens, Rechnens und Forschens. ,Die Selbstverkleinerung des Menschen 
ist seit Kopernikus in einem unaufhaltsamen Fortschritte.' ,Seit Kopernikus rollt der 
Mensch aus dem Zentrum ins X.' Man kann das geistesgeschichtliche Ereignis wohl 
nicht genauer treffen, als es diese beiden Aphorismen Nietzsches tun." 

Wer aber wissenschaftlich der ganzen Erfahrung gerecht werden will, wer die 
ganze Erscheinung des Kosmos erfassen will, der bemerkt bald, daß die exakten 
Wissenschaften eine ganze Dimension des Kosmos vernachlässigen: die Dimension 
wachsender Zentrierung und geordneter Komplizierung des Weltstoffes. Teilhard 
fordert deshalb, daß neben dem unendlich Kleinen und unendlich Großen eine dritte 
Unendliche zur Beschreibung der kosmischen Phänomene eingefügt wird: er nennt 
sie die Zentro-Komplexität. Die Dinge um uns sind nämlich nicht nur klein oder 
groß, sie sind ihrer Ordnungsstruktur nach auch einfach oder komplex. Wenn wir 
die kosmischen Phänomene in ihrem zeitlichen Zusammenhang beobachten, dann 
sehen wir nicht nur eine Entfaltung vom unendlich Kleinen zum unendlich Großen, 
sondern zugleich damit gesetzmäßig verbunden einen Übergang vom einfacheren, 
wenig-zentrierten Zustand zum komplexeren, höher-zentrierten. Der Übergang be- 
deutet also die Entfaltung eines je höheren Ordnungszustandes des Weltstoffes13. 

Blicken wir in die Naturgeschichte des Kosmos, so offenbart sich uns eine unbezwei- 
felbare und unumkehrbare Spur je höher zentrierter und damit höher individuali- 
sierter Ordnungsgebilde: von der wenig individualisierten und unvollkommen zen- 
trierten Welt der Atome ausgehend, gelangen wir in den Bereich der Moleküle, in 
dem die komplexesten Formen (z. B. die makromolekularen Gebilde) bereits mor- 
phologisch beschreibbare Ordnungen weitverzweigter Ketten darstellen, die • wie 
Teilhard bemerkt (•Comment je vois", § 4) • bereits die Idee einer Ontogenese 
erwecken. Von hier aus gelangen wir in das Reich der lebenden Zelle und der 
vielzelligen Organismen, die bereits so in sich selbst zentriert und individualisiert 
sind, daß sie in dem wunderbaren Prozeß der Vermehrung sich selbst in sich abbilden 

12 •Zum Rationalismus-Irrationalismus-Streit der deutschen Gegenwart". In: Club Vol- 
taire I, Jahrbuch für kritische Aufklärung. München 1963, S. 110 f. 

13 Vgl. hierzu:  Teilhard de Chardin, Entstehung des Menschen, München 1961, 
S. 19 f.; ferner •La Centrologie". In: UActivation de Vtnergie. Oeuvres VII, S. 103•134. 



Welt in Christus • Christus in Welt 195 

können und so aus sich ein Ebenbild ihrer selbst zeugen können14. Aber die sich 
selbst abbildende und so sich vermehrende Keimzelle kann ihr Ebenbild nicht in sich 
behalten, wenn ein Fortschritt in der Entwicklung entstehen soll; sie muß es notwen- 
digerweise immer aus sich entlassen. Erst im Reich des Menschen ist jene höchst- 
zentrierte und personalisierte Gestalt erreicht, die im reflexen Bewußtsein und in 
der Selbsterkenntnis und Liebe unverlierbar sich selbst besitzt. 

Überblicken wir den gesamten Bereich der Phänomene vom Atom bis zum Men- 
schen, so ergeben sich zwei wichtige Folgerungen: 

1. Der physikalische Kosmos, der in seiner angsterregenden Divergenz vom unend- 
lich Kleinen zum unendlich Großen keinen Platz für das in sich gewaltigste Phänomen 
• nämlich die Erscheinung des Menschen • hatte, dieses physikalische Universum 
wird durch die Einführung der Zentro-Komplexität auf einmal konvergent auf das 
Leben und den Menschen hin und zwar gerade im Maße seiner Divergenz. Denn nur 
in der auseinandergehenden Entfaltung schöpft der Weltstoff seine Möglichkeiten aus, 
stellt aber gerade damit, daß er sich ungeheuer selbst entfaltet, zugleich die Bedingun- 
gen bereit für eine höhere Zentrierung und Verinnerlichung (interiorisation). So be- 
deutet gerade der Drang des Weltstoffes, sich ins unendlich Große und Kleine zu ent- 
falten, zugleich die Bereitstellung der Bedingungen für das Auftreten einer höheren, 
verinnerlichten Form des Seienden. Tritt die höhere Form dann wirklich in Erschei- 
nung, dann ist damit noch nichts gesagt über die inneren Ursachen dieses Höheren. 
Die Wissenschaften können nur im phänomenalen Bereich feststellen, daß das Höhere 
tatsächlich in der Entwicklung des Kosmos und des Lebens auf das Niedere, weniger 
Komplizierte und weniger Verinnerlichte folgt und daß die divergente Entfaltung 
jeder kosmischen Stufe die Bedingungen für den Aufstieg bereitgestellt hat. In einer 
abgekürzten Formel dürfen wir also sagen: das Universum breitet sich nicht nur aus, 
sondern es rollt sich auch ein, es verinnerlicht sich. Der innere Sinn der Divergenz 
ist die Konvergenz. 

Diese Erkenntnis kann durchaus auch fruchtbar gemacht werden für das geistliche 
Verhalten des modernen Menschen, der ja auch nach wachsender Verinnerlichung 
strebt und so auf geistlicher •Ebene" das fortsetzt, was Teilhard den •großen Atem 
des Universums" nennt: •Dank der wunderbar aufsteigenden Kraft, die in den Din- 
gen verborgen liegt • wir werden sie ausführlicher darlegen, wenn wir von der 
.geistigen Macht der Materie' sprechen •, dank dieser Kraft drängt uns jede erreichte 
und überholte Wirklichkeit voran, ein Ideal von noch höherem geistigem Gehalt zu 
entdecken und zu verfolgen. Wer sein Segel richtig in den Atem der Erde spannt, 
der fängt eine kräftige Brise ein, die ihn zwingt, immer weiter auf die hohe See 
hinauszufahren. Je edler das Wünschen und Handeln des Menschen ist, um so sehn- 
süchtiger verlangt er, großen und erhabenen Gegenständen nachzujagen. Seine 
Familie, sein Land, die einträgliche Seite seines Handelns allein werden ihm bald 
nicht mehr genügen. Er wird allgemeine Organisationen schaffen, neue Wege bah- 
nen, Bestrebungen unterstützen, Wahrheiten entdecken, ein Ideal nähren und ver- 

14 Vgl. hierzu: Adolf Haas, Zeugung und Präsenz. Die beiden Grundakte des Leben- 
digen. In: Stimmen der Zeit 172 [1963] S. 23•34; ferner: •Die ,Stilähnlichkeit' christlicher 
Glaubenstatsachen mit den beiden Lebensakten der Entwicklung." In: Gott in Welt. Fest- 
gabe für Karl Rahner, Freiburg-Basel-Wien 1964, S. 756•778. 



196 Adolf Haas 

teidigen müssen. • So gehört der Arbeiter der Erde allmählich nicht mehr sich 
selbst. Nach und nach hat ihn der große Atem des Universums, der durch den Spalt 
eines bescheidenen, aber treuen Handelns in ihn eingedrungen ist, weit gemacht, ihn 
aufgehoben und mit sich fortgetragen"15. 

2. Eine zweite Folgerung drängt sich auf: Die Naturwissenschaften belehren uns, 
daß die Materie und ihr Verhalten dem Gesetz der Entropie unterworfen ist, nach 
dem die Materie also immer die einfacheren stabileren, weniger geordneten und 
spannungs- und energieärmeren Zustände anstrebt. Blicken wir aber in den irrever- 
siblen Zusammenhang aller kosmischen Phänomene, so beobachten wir gerade die 
gegenteilige Tendenz, nämlich den kontinuierlichen Aufbau je höher zentrierter 
Ordnungen. Wir kommen also nicht darum herum, neben dem rein Materiellen ein 
ordnungsstiftendes Prinzip anzunehmen, das Teilhard mit verschiedenen Namen 
belegt hat: radikale Energie, Innenseite der Dinge, Analogon und •Rudiment" des 
Psychischen und schließlich ganz allgemein und abkürzend •Bewußtsein", wobei er 
unter •Bewußtsein" das •Innen der Korpuskeln, sowohl der lebenden wie der 
praevitalen" versteht16. 

Von einem aristotelisch-scholastischen Ansatz her könnte man sagen, daß hier 
Teilhard versucht, die Materie-Form-Struktur des endlichen Seienden zu beschrei- 
ben, soweit sie sich in den je höher zentrierten Ordnungsgebilden vor allem des Le- 
bendigen manifestiert. Daß Teilhard statt des wesentlich metaphysisch zu verstehen- 
den Form-Prinzips das Bewußtsein als Prinzip der wachsenden Verinnerlichung und 
Zentrierung des Stoffes gewählt hat, hängt wahrscheinlich damit zusammen, daß für 
ihn der Mensch mit seinem reflexen Bewußtsein als der höchsten Stufe der Imma- 
nenz, nicht nur Zentrum der Perspektive, sondern zugleich Zentrum der Konstruk- 
tion des Universums ist, weil in ihm alle fortschrittlichen Linien des Kosmos kon- 
vergieren. Außerdem hat für Teilhard das Bewußtsein eine dreifache zentrierende 
Kraft: 1. Alles nacheinander um sich selbst zu zentrieren. 2. Sich immer mehr in sich 
selbst zu zentrieren. 3. Eben durch diese Überzentrierung in Verbindung mit allen 
anderen Zentren zu treten17. 

Nach Teilhards Schrift •Comment je vois" (§ 2) läßt sich jedes Element des Kos- 
mos symbolisch als eine Ellipse darstellen mit zwei Brennpunkten von ungleicher 
und unveränderlicher Intensität: der eine Brennpunkt Fl ist der Ordnungsgrad der 
Materie, der andere F2 ist der entsprechende Grad von Bewußtsein. In der Zone 
kleinster Komplexitätsgrade, also in der praevitalen Sphäre der Atome und Mole- 
küle, manifestiert sich F2 für eine wissenschaftliche Beobachtung noch nicht. In der 
Zone mittlerer Komplexitätsgrade, also in der Sphäre des vormenschlichen Lebens, 
tritt F2 zum erstenmal in Erscheinung, wächst aber nur in funktioneller Abhängig- 
keit von Fl, dem Komplexitätsgrad der Materie. Freilich zeigt sich bereits in den 
höheren Stufen des Lebens (z. B. im instinktgebundenen Bewußtsein der Tiere) eine 
kontinuierliche Tendenz von F2 auf Fl konstruktiv einzuwirken und sich selbst 
dabei immer mehr zu individualisieren. In der Zone unbegrenzter Komplexität, das 
heißt vom Menschen an, ist F2 reflex geworden und übernimmt weithin die Führung 
über Fl. 

15 Der göttliche Bereich, S. 61. 
16 Die Entstehung des Menschen, München 1961, S. 33. 
17 Der Mensch im Kosmos, S. 252. 



Welt in Christus • Christus in Welt 197 

Abschließend läßt sich über den ersten Schritt der Teilhardschen Phänomenologie 
sagen: In einem Universum, das sich einrollt, sich immer mehr verinnerlicht, erwecken 
die Phänomene den Eindruck, daß jeder höhere Ordnungsgrad der Materie • letzt- 
lich durch ein bewußtseins-analoges Prinzip hervorgerufen und von ihm getragen 
• den Weg freigibt für den Durchbruch eines höheren Bewußtseins. Den Weg frei- 
geben heißt natürlich nur Bedingung und nicht Ursache sein. Ist das höhere Bewußt- 
sein aber einmal aufgetaucht, so bewirkt es wieder neue und höhere Ordnung. So 
setzt sich der Prozeß der Verinnerlichung bis an jene Schwelle fort, jenseits der sich 
etwas völlig Neues ereignet: Der Schritt zur Reflexion oder die elementare Homini- 
sation. 

Für Teilhard ist also das Bewußtsein Prinzip der Ordnung oder des Komplexitäts- 
grades der Materie, die aber • gleichsam fortschreitend aus ihrer Passivität und 
Beschränkung befreit • neuem und höherem Bewußtsein Raum freigibt. Die 
Gesamt-Evolution ist so ein Prozeß wachsender •Entschränkung" der den Geist 
begrenzenden Materie. Im Menschen sind dann die Materie und der Geist substan- 
tiell geeint, d. h. der Geist erschließt sich die Materie als sein mit ihm substantiell 
geeintes Gegenüber. Neuerdings hat Karl Rahner ähnliche Gedanken geäußert18: 
•Es gibt also vom Materiellen aus keinen selbständigen und dem Wesen dieses Ma- 
teriellen immanenten Sprung in die .Noosphäre'. Aber diese Entschränkung des 
Beschränkten (Materielles genannt) kann geschehen und geschieht eben im Geist, vor 
allem auch dort, wo dieser Geist selbst so in die Materialität eingeht, daß er sie von 
sich unterscheidet und bei sich behält als Moment seiner eigenen Geistwerdung, 
seines Zusichkommens, nämlich im Menschen. Und was so im Geist und durch Geist 
aus seiner Negativität heraus entschränkt wird, ist eben die geistige Wirklichkeit des 
Materiellen, letztlich nicht .irgend etwas', was in seiner geistfremden ,Objektivität' 
erkannt würde, sondern ein Moment am Geist und dessen Seinsfülle selbst... Es 
kann also christlich nie der Geist so gedacht werden (wenigstens dort, wo er endlich 
ist), daß er sich, um vollendet zu werden, von der Materialität wegbewegt, daß seine 
Vollendung proportional zu seiner Entfernung von der Materie wächst, wie es die 
ewige platonische Versuchung einer Falschinterpretation des Christentums ist, son- 
dern nur so, daß er sich selbst durch die Vollendung des Materiellen sucht und 
findet." Hiermit ist wohl nichts anderes bezeichnet als das, was Teilhard de Chardin 
in seiner geistlichen Lehre •die geistige Potenz der Materie nennt"19. 

Die geistige Potenz der Materie 

Den Weltprozeß der Verinnerlichung hat Teilhard noch mit zwei anderen Begriff s- 
paaren beschrieben: Innen • Außen und radiale • tangentiale Energie. Diesen 
Prozeß hat Josef Meurers20 sehr scharfsinnig erkannt und in einem guten Schema 
dargestellt, das wir deshalb zur Verdeutlichung der Teilhardschen Gedanken hier 
wiedergeben wollen. 

18 In: Das Problem der Hominisation. Quaestiones Disp. 12/13, Freiburg-Basel-Wien 1961, 
S. 52 f. 

10 Der göttliche Bereich, S. 115. 
20 Die Sehnsucht nach dem verlorenen Weltbild, München 1963, S. 35 ff. 



198 Adolf Haas 

Schema der Entwicklung des Universums 
(Nach Meurers, Schema 2, S. 34) 

individuell 
abnehmend 

Kraftwirkungen 
in gleicher 

Seinsschicht 
I 

tangentiale 

individuell 
zunehmend 

Kraftwirkungen 
in Richtung höherer 

Seinsschicht 
I 

radiale  

im Ablauf der 

 Energie  

durch 
I 

ENTWICKLUNG 

steigert 

wachsende 
Verflechtung 
(Komplexität) 

wachsende stoff- 
liche Synthese "*" 

-»DES UNIVERSUMS-«- 

verhindert 
"   Zerfall  " 

ermöglicht . 

wachsende bewußte 
Zentriertheit 

wachsende 
Innerlichkeit 

Außen der Dinge Innen der Dinge 
(Bewußtsein, 
Spontaneität) 
 I 

abgeleitet aus dem 
Phänomen des Menschen 

Materie    Pflanze    Tier    Mensch 

(Steigende Bewußtheit) 

Zur Erläuterung dieses Schemas sagt Meurers (S. 35 f.): 
•Teilhard nimmt also an und setzt voraus, daß es neben dem Außen der Dinge 

(Schema 2 unten) ein Innen der Dinge gibt, d. h. ein Bewußtsein, das gleichzeitig zu 
spontanen Handlungen, zur Spontaneität fähig ist; denn es gehört zum Ichbewußt- 
sein, zu einem irgendwie gearteten Bewußtsein seiner selbst, mag es auch nur dumpf 
vorhanden sein, daß es zu spontanen Handlungen fähig ist. Mit Hilfe dieser Unter- 
scheidung von dem Außen und dem Innen der Dinge entwickelt nun Teilhard einen 
zweifellos grandiosen Weltentwurf, wie Schema 2 ihn in seinen inneren Grundzügen 
darstellt. Die äußerste linke Seite unten im Schema 2 faßt noch einmal kurz zusam- 
men, was in Schema 1 schon gegeben war, das Außen der Dinge, d. h. das, was der 
physikalischen Wissenschaft, der Wissenschaft der Formel und des Maßstabes, zu- 
gänglich ist, sich entwickelnd im Sinne einer wachsenden stofflichen Synthese bis hin 
zu einer wachsenden Verflechtung. Das Schema21, welches im Teilhardschen Sinne 

21 Anmerkung des Verfassers (Haas): Hier nicht wiedergegeben, da das wiedergegebene 
Schema 2, linke Seite unten, alles enthält, was zum Verständnis notwendig ist. 



Welt in Christus • Christus in Welt 199 

nur das Außen der Dinge zeigt, läßt den Schluß zu, daß die wachsende Verflechtung 
wieder zerfällt, weil keine Energie vorhanden sei, die sie aufrechterhält oder gar 
weiterführt. In Schema 2, wo das Innen der Dinge mitgesetzt wird, konstruiert Teil- 
hard ein Zusammenspiel zwischen dem Außen der Dinge und dem Innen der Dinge. 
Wie schon die Stufenleiter Materie, Pflanze, Tier, Mensch zeigt, bewirkt das Innen 
der Dinge, d. h. Bewußtsein und Spontaneität, eine wachsende Innerlichkeit; das 
heißt, das Innen der Dinge wird immer reicher... Diese wachsende Innerlichkeit 
(Schema 2, rechts) vermag jetzt zusätzlich die schon im Außen der Dinge angelegte 
wachsende stoffliche Synthese so zu dirigieren, daß mit der wachsenden stofflichen 
Synthese eine wachsende bewußte Zentriertheit statthat; das heißt im Sinne Teil- 
hards: je höher sich die materiellen Agentien entwickeln, um so mehr kann das Innen 
der Dinge zum Zug kommen, weil die höher konstituierten Zusammenhänge der 
materiellen Dinge es ihm gestatten, sich auszuwirken." 

Den gleichen Prozeß der Verinnerlichung des Weltstoffes (Interiorisation) hat 
nun Teilhard besonders in seinem Hauptwerk •Der Mensch im Kosmos"22 mit dem 
vielleicht weniger brauchbaren Energie-Begriff zu umschreiben versucht. Er unter- 
scheidet, entsprechend dem Außen und Innen der Dinge, eine äußere-tangentiale 
Energie und eine innere-radiale Energie. Diese •Energieformen" werden dann 
folgendermaßen definiert: •Eine tangentiale Energie, die das Element mit allen 
Elementen solidarisch macht, die im Universum derselben Ordnung angehören (das 
heißt dasselbe Maß von Zusammengesetztheit und ,Zentriertheit' besitzen), und eine 
radiale Energie, die es in der Richtung nach einem immer komplexeren und zentrier- 
teren Zustand vorwärts zieht. Das so konstituierte Teilchen ist von diesem Anfangs- 
zustand an und sofern es über eine gewisse freie tangentiale Energie verfügt, offen- 
bar imstande, seine innere Komplexität um einen gewissen Wert zu erhöhen: es 
gesellt sich den benachbarten Teilchen zu, und folglich (da seine Zentriertheit 
dadurch automatisch wächst) steigert es entsprechend seine radiale Energie. Diese 
wird nun ihrerseits auf tangentialem Gebiet in Gestalt einer Neuordnung wirksam 
werden, und so weiter" (S. 40). Wie bei der Besprechung des Bildes der Ellipse mit 
den Brennpunkten Fl und F2 (Bewußtsein) schon erwähnt wurde, tritt im Laufe der 
Evolution die Wirkkraft der tangentialen Energie gegenüber der radialen immer 
mehr zurück, bis die radiale Energie ganz überragend wird. Meurers sagt zu dieser 
Theorie (a. a. O. S. 42): •Es kann kein Zweifel darüber bestehen, daß die These von 
der Abnahme der tangentialen Energie für die einzelnen Individuen in jeweils 
höheren Seinsschichten und das entsprechende Wachsen der radialen Energie, immer 
bezogen auf das einzelne Individuum, außerordentlich bestechend ist. Man geht 
nicht fehl, wenn man sagt, daß gerade diese Stelle in Teilhards Weltentwurf außer- 
ordentlich ansprechend ist, ihn von vornherein empfiehlt, und daß wohl bisher noch 
kein Weltentwurf in der Geschichte der Menschheit das in dieser Weise, wenn auch 
nur theoretisch, in den Griff bekommen hat." 

Was hier in der Phänomenologie über die Materie als •Weltstoff" wissenschaft- 
lich zu erhellen versucht wird, findet auch in der geistlichen Lehre Teilhards seinen 
Ausdruck, wenn er in bewegten Worten über •die geistige Potenz der Materie" 
spricht23: •Vom asketischen oder mystischen Standort aus, auf den wir uns in diesem 
Buche gestellt haben, ist die Materie gerade keine jener abstrakten Wesenheiten, die 

22 München 1959, S. 40 ff. 
23 Der göttliche Bereidi, S. 115 ff. 



200 Adolf Haas 

Wissenschaft oder Philosophie unter diesem Namen definieren. Für uns ist die 
Materie dieselbe konkrete Wirklichkeit wie für die Physik oder Metaphysik, mit 
denselben grundlegenden Attributen der Vielheit, der Fühlbarkeit und der gegen- 
seitigen Bindung. Doch wir versuchen hier diese Realität als Ganzes, so allgemein 
wie nur möglich, zu erfassen. Wir nehmen sie in der ganzen Überfülle, mit der sie 
uns nicht nur in den wissenschaftlichen oder dialektischen Untersuchungen, sondern 
auch im gesamten praktischen Tätigsein begegnet. Als Materie bezeichnen wir daher 
die Gesamtheit der Dinge, der Energien und der Geschöpfe, die uns umgeben, sofern 
sie für uns greifbar, fühlbar und (im theologischen Sinne des Wortes) .natürlich' 
sind. Wir verstehen also unter Materie die uns allen gemeinsame, faßbare, unend- 
lich unstete und veränderliche Umgebung, in deren Schoß eingetaucht wir leben." 
Dieser allgemeinste Materiebegriff, der selbstverständlich hier für den Gebrauch 
der geistlichen Lehre besonders weit gefaßt ist, hat nach Teilhard ein doppeltes 
Gesicht: •Einerseits ist die Materie die Last, die Kette, der Schmerz, die Sünde und 
die Bedrohung unseres Lebens. Die Materie macht schwerfällig, leidet, verletzt, 
versucht und altert. Durch die Materie sind wir plump, gelähmt, verwundbar und 
schuldig. Wer erlöst uns von diesem Körper des Todes? Aber die Materie ist gleich- 
zeitig auch die körperliche Freude, die Berührung, die erhöht, die Anstrengung, die 
männliche Kraft verleiht, und die Freude am Wachstum. Die Materie zieht an, 
erneuert, vereinigt und blüht. Von der Materie werden wir genährt, emporgehoben, 
mit dem Übrigen verbunden und vom Leben durchdrungen. Ihrer beraubt zu sein ist 
uns unerträglich. ,Non volumus expoliari sed supervestiri.' Wer wird uns einen 
unsterblichen Leib geben?" 

Teilhard beklagt es nun, daß die Askese so oft beim ersten Gesicht der Materie 
stehen bleibt, beim Gesicht, das dem Tode zugekehrt ist. •Aber was wäre unser 
Geist, mein Gott, hätte er nicht das Brot der irdischen Gegenstände, um sich zu 
nähren, den Wein der geschaffenen Schönheiten, um sich zu berauschen, die Übung 
in den menschlichen Kämpfen, um sich zu stärken? Welche armseligen Kräfte, welche 
blutleeren Herzen brächten Dir Deine Geschöpfe entgegen, wenn sie dazu kämen, 
sich vorzeitig vom Schöße zu trennen, in dem Du sie in Deiner Vorsehung geborgen 
hast! Zeige uns, Herr, wie wir diese Sphinx anschauen können, ohne daß sie uns 
verführt! Laß uns ohne ausgeklügelte menschliche Gelehrsamkeit, bloß aus der ein- 
fachen Gebärde Deines erlösenden Eintauchens in die Materie, das Geheimnis ver- 
stehen, daß auch hier, in den Eingeweiden des Todes, verborgen liegt. Durch Deine 
schmerzliche Menschwerdung enthülle uns die geistige Kraft der Materie und lehre 
uns, sie eifersüchtig für Dich einzufangen" (117). 

Um die geistige Kraft der Materie sichtbar zu machen, gebraucht Teilhard ein 
Beispiel: Wir denken uns an einem nebelverhüllten Berghang einen Wanderer, der 
dem ins Licht getauchten Gipfel zustrebt. Der Raum zerfällt für diesen Wanderer in 
zwei Bezirke mit getrennten Eigenschaften: der Bezirk hinter und unter ihm erscheint 
immer dunkler, der über ihm, erhellt sich immer mehr. Alles, was den Wanderer 
umgibt, wird als Stützpunkt für den Aufstieg ins Licht benützt. Bei jedem Fort- 
schritt wird das Licht größer, und zugleich wachsen die Schatten in dem Raum, der 
überwunden ist. So ist die Materie einfach der Berghang, auf dem man ebensogut 
hinauf- wie hinabsteigen kann; sie ist der Wind, der zu Boden wirft oder empor- 



Welt in Christus • Christus in Welt 201 

reißt: •Ihrer Natur nach und infolge der Erbsünde stellt sie allerdings einen 
dauernden Sog zum Zerfall dar. Sie schließt aber ebenfalls ihrer Natur nach und 
infolge der Menschwerdung Christi eine Hilfe • einen Stachel oder eine Anziehung 
• zum Mehr-Sein in sich, womit sie den ,fomes peccati' ausgleicht oder sogar über- 
windet. Unsere Lage hier auf Erden ist in Wirklichkeit folgende: Weil wir ins 
Universum eingefügt sind, ist jeder von uns in seinen Fluten oder an seinem Berg- 
hang an einen bestimmten Punkt gestellt, der durch den gegenwärtigen Stand der 
Weltentwicklung, durch den menschlichen Ort unserer Geburt wie auch durch unsere 
persönliche Berufung festgelegt ist. Die Aufgabe unseres Lebens heißt: von diesem 
verschieden hoch gelegenen Punkt aus zum Licht aufsteigen, indem wir, um Gott zu 
erreichen, eine bestimmte Reihe von Geschöpfen überschreiten. Diese Geschöpfe sind 
nicht unbedingt Hindernisse; sie sind eher Stützpunkte, die wir überwinden; Zwi- 
schenglieder, die wir benützen; Nahrung, die wir verzehren; Säfte, die wir läutern; 
Elemente, mit denen wir uns verbünden und die wir mit uns fortziehen müssen... 
Eines Tages wird alle Substanz jener Materie, die überhaupt vergöttlicht werden 
kann, in die Seelen übergegangen sein: Dann ist unsere Welt zur Parusie bereit" 
(118 ff). (Fortsetzung folgt) 




