184 Adolf Haas

dungen grundsitzlich und durchgehend ohne Beratung und Befragung der Unter-
gebenen getroffen und selbst da, wo es nicht nétig ist, vor ihnen bis zum letzten
Augenblick geheim gehalten werden. Das stellt allerdings an die Obern gréfere
Anforderungen und kann durch den Unverstand einzelner Untergebener lastig
werden. Aber der Gewinn fiir das Ganze, vor allem das erhohte Bewufitsein der
Zusammengehorigkeit und der Mitverantwortung fiir die gemeinsame Sache, wie-
gen diese Nachteile meist reichlich auf. Wo hingegen der gemeinsame Geist nicht
sehr lebendig ist, kann sich heute der einzelne der Gemeinschaft viel leichter ent-
ziehen als in fritheren Zeiten. Aber dann wird der Sinn der Ordensgemeinde, in der
Welt eine Gemeinschaft darzustellen, die nicht von weltlichen Beweggrinden, son-
dern von Geistigem und Ubernatiirlichem, von der selbstlosen Liebe zu Gott und
zum Nichsten zusammengehalten ist, verfehlt. Wenn die Orden in der heutigen
Welt keine Zeichen mehr wiren, dann hitten sie thren Sinn verloren. Um seiner
Aufgabe heute zu geniigen, muff das Ordensleben in seiner dufleren Form freier
und beweglicher, dafiir aber im inneren Geist um so fester und lebendiger werden.

Welt in Christus - Christus in Welt
Darstellung und Deutung der geistlichen Lehre bei Teilhard de Chardin
Von Adolf Haas SJ, Pullach bei Miinchen

II

Schépfung als Erscheinung (Teilhards Phinomenologie): Welt im Prozefl der
Uerinnerlichung

Schopfungslehre und Geistliche Lehre

Teilhard de Chardin hat seiner geistlichen Lehre in dem Buch Le Milieu Divin“1
das Motto vorangestellt: ,Sic Deus dilexit mundum® (,So sehr hat Gott die Welt
geliebt“). Die Einleitung zu diesem Buch trigt das Leitmotiv: ,In eo vivimus® (,In
Ihm leben wir®). Hiermit wird grundsitzlich und mit aller wiinschenswerten Ein-
deutigkeit festgestellt, dal geistliches Verhalten notwendigerweise ein Verhalten
zur Welt, in der wir leben, einschliet. Damit ist in keiner Weise bereits etwas iiber
die konkrete Form und das konkrete Motiv dieses Weltverhaltens eines geistlichen
Menschen entschieden: ob es sich also vollzieht im geistigen Raum der (freilich nur
iiber das Kreuz Christi echt vollzogenen) Weltfreudigkeit des franziskanischen
Sonnengesangs oder in der Welt-Einsamkeit eines Wiistenheiligen oder schlieflich
in alltiglicher, schlicht aus der Hand Gottes angenommener Weltbegegnung eines
»einfachen Lebens®.

! Paris 1957; deutsche Ubersetzung ,Der gbttliche Bereich“, Olten und Freiburg i. Br. 1962.



Welt in Christus — Christus in Welt 185

Durdch alle noch so verschiedenen und echt méglichen Formen des geistlichen Welt-
verhaltens zieht sich ein durchgehendes Grundmotiv: die Geschopflichkeit von Welt
und Mensch, eine Geschopflichkeit, so mussen wir freilich im Sinne Teithards noch
hinzufiigen, die sich aus der Liebe des Schopfers begreift und Geschaffensein aus der
Liebe des Schopfers lebt (,Sic Deus dilexit mundum®). Damit ist eigentlich der
Spannungsbogen ignatianischer Spiritualitdt in den Exerzitien gesetzt, der seinen
einen Grundpfeiler in der niichternen Schépfungserwigung des ,Fundamentes®
hat (,Der Mensch ist geschaffen . ..“) und der seinen anderen Grundpfeiler — am
Ende der Exerzitien — in der innerlich glithenden ,Betrachtung zur Erlangung der
Liebe“ besitzt. Wird in der verniinftigen Niichternheit des ,Fundamentes die
Sinn- und Zielrichtung des Menschen auf Gott hin bestimmt (,Der Mensch ist
geschaffen dazn hin, Gott Unseren Herrn zu loben, Ihn za verehren und Ihm zu
dienen, und so seine Seele zu retten*), so wird Welt als Schopfung in ihrem Geschaf-
fensein ,auf den Menschen hin“ begriffen (,Die anderen Dinge anf Erden sind zum
Menschen hin geschaffen, und um ihm bei der Verfolgung seines Zieles zu helfen, zu
dem hin er geschaffen ist). Das Geschaffensein der Welt hat also seinen wesent-
lichen Ausdruck und seine unabdingbare Sinnrichtung und unumkehrbare Dynamik
,anf den Menschen hin“. Welt kann somit als Schopfung nur anthropologisch richtig
bestimmt werden. Zwar wird in einer spirituellen Anthropologie der Mensch nicht
schlechthin ,Maf aller Dinge“, denn alle Dinge sind bereits durch ihren Schopfungs-
charakter dem Menschen angemessen und zugemessen. Das zu verkennen und sich
selbst als absoluten Mafistab zu werten, ist die stolze Grundversuchung menschlicher
Vermessenheit, die sich selbst eben nicht auch als Geschépf Gottes begreift. Denn
Menschsein als Geschopflichkeit besagt ,auf Gott hin sein“ — bis in die letzte Faser
der Existenz. Und damit bestimmt sich das ,auf den Menschen hin“ der Welt letzt-
lich als ein ,auf Gott hin“ — durch den Menschen. Der Mensch ist somit als Ge-
schopf das eigentliche Feld der Weltbegegnung und der Gottesbegegnung und zwar
so, dafl Weltbegegnung im Menschen zur Gottesbegegnung wird (,Gott suchen und
finden in allen Dingen“ — lautet ein anderer Grundsatz), wenn immer der Mensch
sich als wesentlich auf Gott hin gerichtet begreift. Die Gottgerichtetheit des Men-
schen kann aber nie welt-los sein, sie ist wesentlich welthaft, und zwar in einem
Mafle, dafl die Dinge dieser Welt in ihrer schicksalhaft-vorsehungsmafligen Unbe-
rechenbarkeit und Einmaligkeit in den gottoffenen Menschen Einlaf erhalten; denn
der Mensch als Geschépf trifft nicht eine eigenstindige Auswahl der Dinge der Welt,
differenziert also nicht Welt nach seinem eigenen Geschmack, sondern ist gleichen
Mutes zu allen Dingen (indifferent), so dafl im ,Fundament® der Exerzitien gesagt
wird: ,Darum ist es notwendig, uns allen geschaffenen Dingen gegenitber gleich-
miitig (indifferentes) zu machen, iiberall dort, wo dies der Freiheit unseres Wahl-
vermdgens eingerdumt und nicht verboten ist, dergestalt, daf wir von unserer Seite
Gesundheit nicht mehr als Krankheit begehren, Reichtum nicht mehr als Armut,
Ehre nicht mehr als Ehrlosigkeit, langes Leben nicht mehr als kurzes, und dement-
sprechend in allen iibrigen Dingen, einzig das ersehnend und erwihlend, was uns
jeweils mehr zu dem Ziele hin fordert, zu dem wir geschaffen sind.*

Weltbegegnung und Gottoffenheit im Menschen sind aber grundsitzlich auf das
abgriindige Geheimnis menschlicher Freiheit und damit personaler Entscheidung



186 Adolf Haas

gestellt. Welt wird so zur Gabe und Aufgabe fiir den Menschen und zwar ,auf Gott
hin®. Tragisch verdunkelt wird diese Welt-Aufgabe des Menschen aber durch die
Fehlentscheidung der Siinde, die ihre Unheilsgeschichte mit dem Fall der Engel
beginnt, sich in der Ursiinde Adams fortsetzt und tausendfaches Unheil weiterzeugt
in der siindigen Fehlentscheidung jedes gefallenen Menschen. Damit verdunkelt sich
aber auch der Schopfungssinn der Welt als Weg zu Gott. Aus dieser Unheils-
geschichte gibt es nur einen Ausweg, den Gott selbst in unbegreiflicher Liebesoffen-
barung beschritten hat: der neue Mensch in Christus. In Christus ist der Welt und
dem Menschen ihr urspriinglicher Schépfungssinn wiedergegeben; ja noch mehr: das
»auf den Menschen hin“ der Welt wird konkret @iberhoht durch das ,auf den Gott-
menschen hin“ der konkreten Heilsordnung. Und das ,auf Gott hin“ des Menschen
wird von allen hochmiitigen Vergotiungstraumen (,Sein wie Gott“) erldst und zu-
gleich erfiillt durch das ,auf Christus Jesus hin“, der Gott und Mensch zugleich ist.
In die Menschheit Jesu als den universellen Heilsweg miindet jetzt auch aller Schép-
fungssinn von Welt und Mensch: in neuem, géttlichem Sinn ist jetzt die Welt ,auf
den Menschen hin“ — und zwar grundsatzlich unverlierbar, da sie bezogen ist auf
den Menschen, der zugleich Gott ist.

In Christus enthiillt sich dem Menschen auch das Schépfungsmotiv Gottes: ,Sic
Deus dilexit mundum®“ — ,So sehr hat Gott die Welt geliebt“. Der Schépfer offen-
bart sich in seiner Schépfung und Erldsung (beide gehéren jetzt untrennbar zur
einen Heilsgeschichte) in seinem innersten Wesen als sich selbst hingebende, ver-
stromende Liebe. Schopfungswerke und Schopfungswege, alles ,auf den Menschen
hin® der Welt, ist im letzten der Weg der géttlichen Liebe zum Menschen, die, sich
selbst vergebend, Schépfung als Liebesgabe und Liebesgegenwart anbietet. Ja noch
mehr: Gott verlangt danach, sich mir liebend hinzugeben (1. Punkt der Betrachtung
zur Erlangung der Liebe). Die erschreckende, abgrindige Freiheit des Menschen
enthiillt sich jetzt als die uniiberbietbare Méglichkeit, Gott in Christus in allen Din-
gen liebend zu suchen und zu finden und sich ihm ganz und gar hinzugeben.

In der geistlichen Lehre Teilhards, wie sie sich in seinem Werk ,Der géttliche
Bereich” darstellt, ist die Schopfungsordnung (d. h. die Welt als ,auf den Menschen
hin“ — und der Mensch als ,auf Gott hin“) die Grundstruktur auch des geistlichen
Lebens. Teilbard selbst gibt diese Grundstruktur der Spiritualitit wie folgt an
(S. 87): ,Die allgemeine Ordnung des Heils, das heifit der Vergéttlichung unserer
Handlungen, kann man etwa folgendermafien in einer kurzen Erwigung festhalten:

Im Schofle unseres Weltalls ist jede Seele fiir Gott da in Unserem Herrn.

Andererseits ist aber alles, auch die materielle Wirklichkeit, die jeden von uns
umgibt, fiir unsere Seele da.

Somit ist alle wahrnehmbare Wirklichkeit, die jeden von uns umgibt, durch unsere
Seele fir Gott da in Unserem Herrn.

Versuchen wir, die drei Glieder dieser Schluffolgerung tiefer zu erfassen. Die
Begriffe und ihre Verbindung sind zwar leicht verstindlich. Doch nehmen wir uns
in acht! Den Wortlaut der Schluifolgerung begreifen, heifit noch nicht in jene
erstaunliche Welt vordringen, deren unausschopfliche Reichtiimer sich uns in der
niichternen Strenge dieser Schluifolgerung enthiillen.



telt in Christus — Christus tn Welt 187

Selbstverstindlich ist es nicht Aufgabe einer geistlichen Lehre, konkret naturwis-
senschaftlich und naturphilosophisch zu beschreiben, wie die Dinge der Welt auf den
Menschen hin ausgerichtet sind. Deshalb gibt Teilhard in dieser Hinsicht in seiner
geistlichen Lehre nur wenige Hinweise. Aber fast das ganze iibrige Werk Teilhards
ist der wissenschaftlichen Deutung der Welt in ihrer inneren Dynamik auf den Men-
schen hin gewidmet. Teilhard nennt seine wissenschaftliche Deutung eine Beschrei-
bung der Welt als Erscheinung (Phénomenologie). Von seiner geistlichen Lehre her
gesehen ist diese Phinomenologie nichts anderes als der Versuch, die an der Schép-
fungsordnung abgelesene Grundstruktur der geistlichen Lehre auch in ihrer wissen-
schaftlich greifbaren Erscheinungsseite zu beschreiben. Dabei 1aft sich Teilhard von
der Grundiberzeugung leiten, dafl es die eine Welt ist, die seine geistliche Lehre
und zugleich seine wissenschaftliche Phidnomenologie meint: Welt als die eine
Schopfung Gottes. Thre geschdpfliche Grundstruktur (Welt auf Mensch — Mensch
auf Gott hin) kann auch von einer Wissenschaft, die das Ganze der Schopfung im
Blick hat, entdeckt werden. Freilich kann dieses Schopfungs-Ganze nicht von einer
Einzelwissenschaft her in den Blick kommen, auch nicht von einer enzyklopédischen
Summe einzelwissenschaftlicher Bemithungen her, denn die Entdeckung der ganz-
heitlichen Struktur der einen Welt als Schépfung verlangt eine jede Einzelwissen-
schaft transzendierende Methode. Uber die methodischen Probleme werden wir
spater noch ausfithrlich diskutieren miissen. Hier sei nur noch soviel bemerkt, dafl auch
die gnadenhaft-iibernatiirliche Heilsordnung in Jesus Christus die geschopfliche
Grundstruktur der einen Geschopf-Welt nicht zerstort, sondern auf ihr aufbaut und
sie gnadenhaft iiberformt und so ihre letzte Bestimmung in Christus rettet. So ist es
eben doch die eine Welt Gottes und des Menschen, die Teilhards Spiritualitit und
seine wissenschaftliche Phanomenologie zugleich meint. Es ist die eine Welt, die
nicht mehrere ,K6pfe“ zugleich haben kann, wie Teilhard treffend bemerkt?: ,Man
mag die Dinge drehen und wenden, wie man will, das Universum kann nicht zwei

2 Superhumanité, 1943; zitiert bei: Claude Tresmontant, Einfihrung in das Denken
Teilhard de Chardins, Freiburg-Miinchen 1961, S.100. — Das 26 Schreibmaschinenseiten
umfassende Manuskript ist ohne Zweifel eine der pragnantesten und kiirzesten Zusammen-
fassungen des Teilhard’schen Weltsystems. Er selber bezeichnet in einer Vorbemerkung zu
seiner Schrift diese Arbeit als ,das authentische und vollstindige Resumé“ seiner Gedanken
iiber Gott und Welt. Die Schrift enthilt in sprachlich duflerst komprimierter Form das
Wesentliche seines Glaubens {,]’essence de ma foi“). Zur Interpretation dieser Schrift wer-
den wir hiufig andere Arbeiten seines reichverzweigten Lebenswerkes heranziehen miissen.
Dafl wir hierbei zuerst und vor allem einmal eine wohlwollende, sachgerechte Interpretation
anstreben, ist eine Selbstverstindlichkeit. Je mehr Einblick wir in die weitgespannte Gedan-
kenwelt Teilhards durch die Jaufend neu erscheinenden Werke erhalten, um so mehr festigt
sich die Einsicht, dafl wir dieses in philosophisch-theologischer Schau wie fachwissenschaft-
licher Erkenntnis gleich komplizierte Werk erst einmal richtig verstehen miissen, um frucht-
bare, konstruktive Kritik iiben zu kénnen. Die Zeiten des fanatischen pro et contra gehen
langsam voriber und niichterne Bestandsaufnahme und Interpretation riickt in den Vorder-
grund. Ein ,vulgarisierter® Teilhard, dessen aus dem Zusammenhang heransgerissene Thesen
das leidenschaftliche Feuer der Diskussion schiirten, weicht langsam dem eigentlichen, ,wis-
senschaftlichen“ Teilhard, dessen Erforschung erst jetzt einigermaflen in Gang gekommen ist.
All das heifit freilich nicht, dafl wir evidente Schwierigkeiten vertuschen wollen. Wir werden
sie einer eigenen Arbeit vorbehalten.



188 Adolf Haas

Kopfe haben — es kann nicht ,bicephal‘ sein. Mag infolgedessen das synthetisierende
Wirken, das das Dogma fiir das menschgewordene Wort beansprucht, letzten Endes
noch so ibernatiirlich sein, es wird dieses in seinen Auswirkungen nicht von der
natiirlichen Konvergenz der Welt abweichen diirfen, wie wir sie oben beschrieben
haben. Ein christliches Weltzentrum, das die Theologie bestimmt, und ein kosmisches
Weltzentrum, das die Anthropogenese postuliert: die beiden Brennpunkte fallen in
dem historischen Milieu, in das wir gestellt sind, letzten Endes notwendig zusammen
(oder sie decken sich mindestens wieder).”

Nach dem bisher Besprochenen kann es fiir eine geistliche Lehre nicht uninter-
essant sein — so unbedeutend auf den ersten Blick es auch fir ein von der Gnade
getragenes Verhalten erscheinen mag —, einen wissenschaftlichen Blick auf die
geschopfliche Struktur von Welt und Mensch zu werfen: denn eben in der so erschei-
nenden Welt, wie sie die Phinomenologie Teilhards zu beschreiben versucht, voll-
bringt der geistliche Mensch sein geistliches Leben. Wir versuchen deshalb im fol-
genden Teilhards Weltschau in den wesentlichen Ziigen zu beschreiben. Ich beziehe
mich hierbei vor allem auf die noch unverdéffentlichte Arbeit Teilhards ,Comment
je vois“ (vollendet August 1948, siecben Jahre vor seinem Tod)s.

Zwei notwendige Uoraussetzungen

Eine absolut voraussetzungslose Wissenschaft gibt es nicht. Man kdnnte deshalb
formulieren: voraussetzungslos ist eine Wissenschaft, die ihre Voraussetzungen
erkennt und auch benennt, so daf Folgerungen aus den Voraussetzungen als solche
erkannt werden kénnen und deshalb nicht verwechselt werden mit Folgerungen aus
wissenschaftlichen Tatsachen oder Erkenntnissen aus diesen Tatsachen. Durch Teil-
hards Werk ziehen zwei Voraussetzungen, die fiirr das gesamte Werk von der grofi-
ten Bedeutung sind und uns iiberall begegnen. Es kann hier nicht unsere Aufgabe
sein, diese Voraussetzungen im einzelnen zu rechtfertigen, wir wollen sie nur klar
herausstellen. Teilhard selbst hat in seinen entscheidenden Arbeiten diese Voraus-
setzungen klar formuliert, weshalb wir nicht lange zu suchen brauchen. In seinem
Hauptwerk ,Der Mensch im Kosmos“4 heiflt es zu diesem Punkt: ,Jeder derartige
Versuch einer wissenschaftlichen Beschreibung des Alls zeigt natiirlicherweise in
seinem Verlauf recht weitgehend den Einflul gewisser anfangs gemachter Voraus-
setzungen (présupposés initiaux), von. denen dann die ganze weitere Struktur des
Systems abhingt. Im besonderen Fall der vorliegenden Abhandlung vereinigen sich
— darauf méchte ich besonders hinweisen — zwei Vorentscheidungen (deux options
primordiales), um alle Ausfilhrungen zu stiitzen und zu leiten. Die erste besteht in
dem Vorrang (primat), der dem Psychischen und dem Denken im Weltstoff zuer-
kannt wird. Die zweite im ,biologischen’ Wert, welcher der sozialen Wirklichkeit
(Fait Social) um uns herum zugeschrieben wird. Uberragende Bedeutung des Men-
schen in der Natuor und organische Natur der Menschheit: zwei Hypothesen, die man

3 Teilhard hat seine Arbeit ,Comment je vois“ in drei Hauptteile aufgegliedert: 1. Physik
(Phinomenologie); 2. Metaphysik; 8. Mystik. Fiir unser Thema kommt an dieser Stelle der
Untersuchung nur der erste Hauptteil, die Phinomenologie, in Frage. Die Metaphysik soll
in einem weiteren Aufsatz dargestellt und interpretiert werden.

¢ Miinchen 1959, S. 2.



Welt in Christus — Christus in Welt 189

gleich zu Beginn zuriickweisen kann; aber ich sehe nicht, wie man ohne sie eine
zusammenhingende (cohérente) und totale Vorstellung vom Phianomen Mensch geben
konnte.*

Die erste Voraussetzung, die man gerade heute auch als eine fundamentale Vor-
aussetzung einer geistlichen Lehre bezeichnen konnte, sieht zwar aus wie eine Selbst-
verstindlichkeit: Primat des Psychischen und des Denkens im Welistoff oder iber-
ragende Bedeutung des Menschen in der Natur. Wie die weitere Entfaltung der Teil-
hardschen Phinomenologie aber eindeutig zeigt, ist diese Voraussetzung eine echt
philosophische, das heifit so etwas wie ein letzter Grund, auf den alles bezogen
werden muf} und ohne den nichts von der Phianomenologie letztlich verstanden wer-
den kann. Der Mensch in seiner substantiellen Einheit von Materie und Geist,
existentieller Blick- und Schnittpunkt des materiellen und geistigen Kosmos, wird
Grundachse des ganzen Systems. Da diese Achse in ihrer zeitlich-kosmischen Ent-
wicklungsdynamik gesehen wird, liegt bereits durch diese naturphilosophische Vor-
entscheidung eine unumkehrbare Sinnrichtung des Systems fest: wachsendes Bewuf}t-
sein in einem immer mehr sich organisierenden Weltstoff. In der dritten Vorbemer-
kung zu ,Comment je vois“ gibt darum Teilhard diese Sinnrichtung des Weltpro-
zesses auf das BewuBtsein hin ausdricklich als zugrundeliegendes ,Postulat® an.
Es heifit dort, dafl der phinomenale Lauf des Lebens sich in der Richtung des Be-
wufltseins und der Reflexion vollzieht, so daff man sagen konnte: die hohere Form
der Existenz und der Endzustand der kosmischen Wirklichkeit ist: ,d’étre pensée;
das heiflit im Doppelsinn dieses Wortes: die kosmische Wirklichkeit strebt als End-
ziel an, sowohl (von einem geistigen Subjekt) gedacht zu werden, wie selbst Gedanke
(oder besser ,vergeistigt“) zu werden.

In der geistlichen Lehre des ,Milieu Divin® findet diese eben genannte Voraus-
setzung Gberall ihren eindeutigen Ausdruck. Freilich legt hier Teilhard den grofiten
Wert darauf zu zeigen, wie sehr auch das geistige Leben des Menschen in die kosmi-
schen Bedingungen verwoben ist; es ist also die gleiche Voraussetzung wie in der
Phinomenologie, nur mit einem anderen Akzent. Im ,Géttlichen Bereichs heifit es
unter der Uberschrift ,Im Weltall, wo jeder Geist in Unserem Herrn auf Gott zu-
strebt, ist alles Wahrnehmbare fiir den Geist da“:

»In dieser Form hat der Untersatz einen finalistischen Aspekt, der die positivisti-
schen Gemiiter sehr befremden kénnte. Doch er will nur eine natiirliche und unbe-
streitbare Tatsache ausdriicken, ndmlich, daf unser geistiges Sein sich dauernd aus
den unzihligen Kriften der falbaren Welt ernihrt. Auch hier ist ein Beweis iiber-
flissig. Aber sehen mufl man die Dinge, so wie sie sind, wirklich und eindringlich.
Wir leben mitten in einem Netz von kosmischen Einflissen, wie inmitten der Menge
der Menschen oder wie in der Myriade von Sternen, leider ohne uns der Unermefi-
lichkeit dieser Einfliisse bewuflit zu werden. Wenn wir die ganze Fiille unseres
Menschseins und unseres Christseins leben wollen, miissen wir die Stumpfheit iiber-
winden, die uns die Dinge um so mehr zu verstecken sucht, je niher sie uns kommen
und je grofler sie sind. Gehen wir von den allerpersénlichsten Zonen unseres Be-
wufltseins aus und verfolgen wir die Verlidngerungen unseres Seins durch die ganze
Welt hindurch! Die Ubung ist heilsam und lohnt sich. Wir werden iiberwiltigt fest-
stellen, wie vielfiltig und wie eng wir mit dem Weltall verbunden sind.“

1962, S. 39 ff.



190 Adolf Haas

Im Menschen, in seiner substantiellen Einheit von Materie und Geist, vollzieht sich
bereits wesenhaft die ,Vergeistigung” der Materie. Das Grundthema der gesamten
kosmischen Entwicklung, ndmlich der ,Sieg des Geistes iiber den Stoff* (wie es Karl
Ernstv. Baer, der Begriinder der Embryologie, formuliert hat), ist im Menschen wesen-
haftes Thema seiner Existenz. Die gnadenhafte Berufung urserer ganzen Existenz
in Christus 1488t uns sogar hoffen, daf} dieser in uns anwesende, vergeistigende Um-
wandlungsprozefl bereits der Anfang der gnadenhaften Umwandlung in unsere
Auferstechungs-Existenz ist. Darum sagt Teilhard weiter (S. 40—42):

»Die Wurzeln unseres Seins? Sie tauchen in die unergriindlichste Vergangenheit
hinab. Welch ein Geheimnis sind die ersten Zellen, die cines Tages vom Hauch unse-
res Geistes beseelt wurden! In welch eine niemals ganz zu entziffernde Synthese von
sich fortsetzenden Einflissen sind wir fir immer verflochten! Durch die Materie
wirkt in jedem von uns die ganze Geschichte der Welt in einem Teil nach. Mag
unsere Seele auch noch so selbstindig sein, sie ist doch die Erbin eines Daseins, das
vor ibr durch das Zusammenwirken aller irdischen Krifte wunderbar bearbeitet
wurde. Auf einer bestimmten Entwicklungsstufe begegnet sie dem Leben und ver-
einigt sich mit ihm. — Kaum findet sie sich an diesem bestimmten Punkt des Welt-
alls eingefiigt, fiihlt sie sich ihrerseits schon umlagert und durchdrungen von der Flut
kosmischer Einfliisse, die sie ordnen und verarbeiten mufl. Blicken wir um uns! Die
Wellen kommen von iiberallher aus der Tiefe des Horizonts. Durch alle Zuginge
iiberflutet uns das Wahrnehmbare mit seinen Reichtiimern. Speise fiir den Korper
und Nahrung fiir die Augen, Harmonie der Téne, Fillle des Herzens, unbckannte
Erscheinungen und neue Wahrheiten, alle diese Schitze, alle diese Reize, alle diese
Anrufe steigen von allen vier Enden der Welt auf und durchdringen in jedem
Augenblick unser Bewufitsein. Was wollen sie in uns bewirken? Was bewirken sic
in uns, selbst wenn wir sie wie schlechte Arbeiter untitig oder gleichgiltig empfan-
gen? Sie vermischen sich mit dem innersten Leben unserer Seele, um es zu entfalten
oder zu vergiften. Beobachten wir uns selbst nur eine Minute, und schon sind wir
davon bis zur Begeisterung oder bis zur Beklemmung iiberzeugt. Wenn schon die
unscheinbarste und materiellste Nahrung imstande ist, unsere geistigen Fihigkeiten
tief zu becinflussen, was ist dann von den unendlich tiefer durchdringenden Kriften
zu halten, die die Musik der Schattierungen, der Téone, der Worte und der Ideen mit
sich fithrt? Es gibt in uns nichts Kérperliches, das sich unabhiingig von der Seele
erndhrt. Was immer der Leib annimmt und umgestaltet, mufl auch von der Seele
vergeistigt werden. Sie tut das natiirlich ihrer Wirrde gemif und auf eigene Weise.
Aber sie kann sich dieser universellen Berithrung und pausenlosen Verarbeitung
nicht entzichen. So vollendet sich in ihr auf Glick und Gefahr immer mebr die ihr
cigentiimliche Kraft, zu verstehen und zu lieben, die ihre ganz durchgeistigte Ein-
maligkeit ansmacht. Wir wissen zwar nicht, in welchem Verbiltnis und in weldher
Form die natiirlichen Fahigkeiten dereinst in unser letztes Tun, in die Schau Gottes,
iibergehen. Doch man kann kaum daran zweifeln, dafl wir uns auf Erden mit Gottes
Hilfe jene Augen und jenes Herz bereiten, aus denen eine letzte Umwandlung die
entsprechenden Organe schaffen wird. Diese werden einst — bei jedem auf seine
Art — iber die Kraft verfiigen, anzubeten, und itber die Fahigkeit, selig zu sein.*

Wie dieser nach Ausdruck und Einsicht groflartige Text zeigt, ist es Gottes Wille,
der uns so erschaffen hat, dafl in uns das Universum heimfinde zum Geist und durch
diese ,Vergeistigung® im Menschen: heimfinde zu Gott. So vollzieht sich im Men-
schen als dem bewufiten Zentrum des Kosmos nicht nur die individuell-persénliche
Vergeistigung der cigenen Leiblichkeit, sondern die menschliche Seele schafft an
einem ,Werk®, das sic unendlich ibersteigt: die Vollendung der Welt. Darum fahrt
Teilhard fort (S. 42 {.):



Welt in Christus — Christus in Welt 191

,Gott will nur unsere Seele, wiederholen die Meister des geistlichen Lebens immer
wieder. Um den Worten ihr wahres Gewicht zu lassen, darfen wir aber nicht ver-
gessen, daf die Menschenseele, mag sie auch, nach Ansicht unserer Philosophen,
getrennt erschaffen sein, in Geburt und Reifung vom Weltall untrennbar ist, in dem
sie geboren wurde. In jeder Secle liebt und rettet Gott teilweise die ganze Welt, die
diese Seele auf besondere und unverduferliche Art zusammenfafit. Nun aber wird
uns diese Zusammenfassung, diese Synthese nicht mit dem ersten Erwachen des
Bewnftseins fertig und vollendet geschenkt. Wir selbst miissen in eifriger Tatigkeit
ihre iiberall zerstreuten Elemente sammeln. Die Arbeit der Alge verdichtet die
Stoffe, die in winzigen Dosen in der ungeheuren Wassermenge des Ozeans ent-
halten sind, in ihr Gewebe — der Fleiff der Biene bildet ihren Honig avs dem in
zahllosen Blumen verteilten Nektar —, doch die Tatigkeit dieser Lebewesen ist nur
ein blasses Abbild der fortwihrenden Verarbeitung, wodurch alle Krafte des Uni-
versums in uns zu Geist werden sollen.

So mufl der Mensch im gegenwirtigen Leben nicht nur folgsam und fiigsam sein;
er mufl vom natiirlichen Bezirk seiner selbst her in Treue ein Werk, ein ,opus’ schaf-
fen, in das etwas von allen Elementen der Erde Eingang findet. Er schafft sich seine
Seele wihrend der ganzen Dauer seiner irdischen Tage. Gleichzeitig aber arbeitet er
an einem andern Werk, einem andern ,opus’ mit, das die Perspektiven seines per-
sonlichen Erfolges unendlich iibersteigt, sie aber streng auf sich ausrichtet: an der
Vollendung der Welt. Man darf namlich bei der Darstellung der christlichen Heils-
lehre auch folgendes nicht iibersehen: In ihrer Gesamtheit, das heifit, sofern die
Welt eine Hierarchie von Seelen bildet, die nur allmahlich erscheinen, sich nur mit-
einander entwickeln vund sich nur gemeinsam vollenden werden, erfihrt anch die
Welt selbst eine Art umfassender ,Ontogenese’. Die Entwicklung jeder Seele unter
dem Einfluf der wahrnehmbaren Dinge stellt nur einen Vorgang im Kleinen dar,
der dieser ,Ontogenese’ der Welt gleichlauft. Durch unser persénliches Bemithen um
Vergeistigung trigt also die Welt, von aller Materie ausgehend, allmdhlich das
zusammen, was aus ihr das Himmlische Jerusalem oder die Neue Erde machen
wird.“

Die zweite Voraussetzung von Teilhards Phinomenologie — sich auswirkend wie-
derum in seinem ganzen Werk, auch dem geistlichen — ist die vom ,biologischen®
(Teilhard selbst hat die Anfiihrungszeichen bei diesem Wort gesetzt!) Wert der
sozialen Bedingungen, in die wir eingebettet sind. Diese Voraussetzung ist eigentlich
nur eine Verldngerung der ersten: der Weltprozef als die Geschichte wachsenden
Bewufitseins in einem sich immer mehr verinnerlichenden oder vergeistigenden Stoff
gipfelt nicht nur im Menschen als der wesenhaft materiell-geistigen Sinnmitte des
Kosmos, sondern setzt sich durch den Menschen im Phinomen des Sozialen fort.
Diese Sozialisation der Menschheit besteht nach Teilhard im Fortschritt der Mensch-
heit zu einer zusammenhéngenden, organisch-analogen (d. h. nicht nur metaphorisch
oder ethisch verstandenen) Einheit, in der alle Menschen solidarisch sind. Der
»biologische® Wert des Sozialen in den menschlichen Gemeinschaftsbindungen meint
bei Teilhard nichts anderes, als was wir ausfithrlich in der ersten Voraussetzung dar-
gelegt und mit den Worten Teilhards belegt haben: die seinshafte Verwurzelung
des Menschen in die kosmischen Bedingungen als eine physische Realitit und zwar
auch und gerade fir die sich immer tiefer einende Menschheit. Die phinomenolo-
gische Analyse des Wissenschafilers begegnet hier der christlichen Lehre von der
in Christus seinshaft geeinten Kirche.

Was Teilhard hier eigentlich gemeint hat, kdnnen wir wieder aus seiner geist-
lichen Lehre im ,Milieu Divin“ entnchmen. Freilich handelt es sich hier um die

mystische Verbindung der Christen mit Christus, die aber in der historischen Wirk-



192 Adolf Haas

lichkeit der Kirche ihren Ausdruck in einer echten sozialen Gemeinschaft findet.

Teilhard sagt hierzus:

»Jede Seele ist fiir Gott da in unserem Herrn, Begniigen wir uns nicht damit, in
dieser Bestimmung fiir Christus blof eine juristische Beziehung zwischen einer Sache
und ihrem Eigentiimer zu erblicken. Die Verbindung ist viel naturhafter und
tiefer gegriindet. Da das vollendete Universum — das Pleroma, wie Paulus sagt —
eine Gemeinschaft von Personen, die Gemeinschaft der Heiligen ist, miissen wir diese
Verbindungen mit Hilfe von sozialen Analogien ausdriicken. Allerdings lauft unser
Denken Gefahr, materialistisch oder pantheistisch mifldeutet zu werden, wenn es
zum Ausdruck seiner mystischen Begriffe die wirkungsvolle aber gefihrliche Hilfe
von Analogien aus der Welt des Organischen verwendet. Deshalb sehen es viele
Theologen, die darin dngstlicher sind als Paulus, nicht gern, wenn man der Ver-
bindung, die im mystischen Leib die Glieder mit dem Haupt verkniipft, einen zu
realistischen Sinn gibt. Aber diese Klugheit darf nicht zur Furchtsamkeit werden.
Wir wollen doch die Lehre der Kirche vom Wert des menschlichen Daseins und von
den Versprechungen und Drohungen fir das kiinftige Leben in ihrer vollen Giiltig-
keit verstehen, weil diese allein sie schon und annehmbar macht. Dann diirfen wir
zwar die Macht der Freiheit und des Gewissens nicht im geringsten schmailern, weil
sie wesentlich zur physischen Realitdt der menschlichen Seele gehdren; wir miissen
aber doch zwischen uns und dem fleischgewordenen Wort Verbindungen feststellen,
die ebenso unerbittlich sind wie die Verbindungen, die in der sichtbaren Welt die
Anziehung der Elemente zum Bau von natiirlichen Ganzheiten‘ hinstenern. Wir
brauchen keinen neuen Namen zu suchen, um die iiberragende Natur dieser Ab-
hingigkeit zu bezeichnen, die das Geschmeidige einer menschlichen Beziehung und
das Unbeugsame einer organischen Konstruktion im héchsten Grade harmonisch in
sich vereint. Nennen wir sie, wie man es immer tat, mystische Verbindung. Dieser
Ausdruck soll aber ja keine Abschwichung in sich schlieRen. Die mystische Verbin-
dung ist vielmehr eine Verdichtung und Liuterung dessen, was in allen Ordnungen
des physikalischen wie des menschlichen Bereiches die Teile michtig zueinander hin-
ziecht und zusammenhilt. Auf diesem Weg kénnen wir voranschreiten, ohne zu
firchten, wir kénnten die Wahrheit verfehlen; denn diber die Tatsache selbst, wenn
auch nicht iber jhre systematische Benennung, ist sich jedermann in der Kirche Got-
tes einig: Durch die Macht der Menschwerdung des Wortes ist unsere Seele voll-
kommen Christus geweiht und hat in ihm ihren Mittelpunkt.“

Das Grundgesetz der Einung in personal-sozialer Gemeinsamkeit — cine Gesetz-
miéfigkeit, die bereits die ganze iibrige Evolution in analoger Weise beherrschte —
heifit: ,Vereinigung differenziert* — ,L’union différencie“. Und dieses Grundgesetz
wird von Teilhard selbst als fundamentales Seinsgesetz? bezeichnet. In seinem
Hauptwerk ,Der Mensch im Kosmos“s beschreibt Teilhard diese GesetzmiRigkeit:
»Die Vereinigung differenziert auf jedem beliebigen Gebiet, ob es sich um Zellen
eines Korpers handelt oder um Glieder einer Gesellschaft oder um Elemente einer
geistigen Synthese. In jeder organisierten Gesamtheit erlangen die Teile Vollkom-
menheit und Vollendung. Weil wir diese Universalregel vernachlissigt haben,
konnten uns so viele pantheistische Lehren zum irrigen Kult eines groflen Alls ver-
leiten, in dem die Individuen dazu bestimmt schienen, sich wie Wassertropfen zu
verlieren und wie ein Salzkorn im Meer aufzuldsen. “

Freilich hat das Denken Teilhards in organologischen Kategorien sowoh! bei Phi-

losophen und Soziologen wie bei Theologen Anstoff erregt und man hat ihm mehr

8 Der gottliche Bereich, S. 38 1.
1 In: Energie Humaine, Paris 1962, S. 81 {.
8 Miinchen 1959, S. 255 f.



Welt in Christus — Christus in Welt 193

oder weniger ,Naturalismus® (oder ,Physikalismus“) und ,Biologismus“ vorgewor-
fen®. Demgegeniiber mufl aber betont werden, dafl ,Worte wie physisch, biologisch
oder organisch in diesem Zusammenhang nichts anderes als den Ausschlufl blof
,moralischen’ oder ,juridischen’ Zusammenhangs meinen, wie das in der suareziani-
schen Auffassung beziiglich der Verdienste oder Sakramente gilt. Im Suarezianis-
mus, in dem Teilhard erzogen wurde und zu dem er in Widerspruch geriet, besteht
zwischen menschlicher Tat und géttlicher Gnadengabe keinerlei innerer Zusammen-
hang, sondern dieser besteht ausschlieRlich in (willkiirlicher) géttlicher Setzung. So
haben bei Teilhard diese Worte ebensowenig einen materialistischen Sinn wie bei
den Thomisten, wenn sie die physische Ursachlichkeit der Sakramente vertreten“10.
In dhnlicher Weise hat Henri de Lubac!? Teilhard gerechtfertigt, was freilich nicht
besagen soll, dafl die Akten ilber diesen Punkt schon geschlossen werden kénnten.
‘Wir haben sie im Gegenteil erst ge6ffnet und beginnen sie zu studieren.

Nach diesen fir das ganze Denken Teilhards wichtigen Vorbemerkungen wollen
wir die drei Hauptschritte verfolgen in denen sich Teilhards Phinomenologie voll-
zieht: 1. Der Schritt von der Materie zum Leben. Dieser Schritt ist Gegenstand der
vorliegenden Arbeit: Welt i Prozef der Verinnerlichung. 2. Der Schritt zur Refle-
xion oder die elementare Hominisation. 3. Der Schritt zur Super-Reflexion oder die
totale Humanisation.

Der erste Schritt: Ein Universum, das sich einrollt

Das Weltbild, das uns die modernen Naturwissenschaften (besonders Physik und
Astronomie) zeigen, offenbart uns eine vollig divergente Welt, die ins unendlich Grofle

? So hat z.B. Leo Scheffczyk in einer umfassenden Arbeit (Tibinger Theol. Quar-
talschr. 143 [1963] S. 186—174) ,Die ,Christogenese' Teilhard de Chardins und der kosmi-
sche Christus bei Paulus“ untersucht. Er kommt zu dem Ergebnis, dafl ,die genauere Fixie-
rung des Verhiltnisses zwischen Natur- und Heilsgeschichte, die abgewogene Bestimmung
der Bedeutung der Evolution fiir das Heil in Christus und die theologische Erklirung der
Realitit, die dem kosmischen Christus zukommt, Teilhard nicht gelungen ist. Das sind Auf-
gaben, die die Theologie in lebendigem Kontakt mit der ganzen, auf der Schrift fundierten
Heilslehre und der modernen Naturerkenntnis noch zu 18sen hat. Dabei diirfte die Losung
weniger in Richtung auf die Annahme eines kosmologisch-physikalischen und wirkursichlichen
Einflusses des kosmischen Christus auf das All gesucht werden, als vielmehr in einem neuen
Verstdndnis der symbolisch-realen Gegenwart und des quasi-formalen Ursachlichkeitsver-
héltnisses Christi als des Urbildes zu seiner Schépfung. Eine solche Gegenwart Christi auch
in der natiirlichen Welt, wie sie vor allem dem Verstdndnis der griechischen Viter nahelag,
ist nicht weniger wirklich und weltnah als die physikalisch-wirkursachliche, auch wenn sie die
unmittelbare Wirksamkeit nach Art eines naturhaft-kosmologischen Agens ausschliefit“
(178 £.). Die sorgféltigen, umfassenden Untersuchungen Scheffczyks erforderten natiirlich eine
ebenso sorgsame und ausfiihrliche Nachpriifung, und zwar besonders dessen, was Teilhard
wirklich gemeint hat. Das kann hier nicht geschehen. Zu beachten wire, daff Teilhards Men-
schenbild das der modernen Wissenschaften ist, die die kosmischen Verflechtungen des Men-
schen ganz neu erkannt haben; ferner, daf der heilsgeschichtliche Bezug Christi zum Kosmos
immer und notwendig auch bei Teilhard iiber den Menschen verlduft und nur durch ihn der
Kosmos ,personifiziert und ,christifiziert® wird; dafl fermer ,biologisch“, ,organisch®,
»Dhysisch“ etc. bei Teilhard — eine genaue Textanalyse kénnte das eindeutig erweisen —
immer nur im Gegensatz zu rein ,juridisch“ oder ,moralisch steht.

10 P, Smulders, Theologie und Evolution, Essen 1963, S. 145, Anmerkung 101.

1 La pensée religieuse du Pére Teilhard de Chardin, Paris 1962, S. 275 ff.



194 Adolf Haas

und ins unendlich Kleine auseinanderstrebt. Die exakten Naturwissenschaften operie-
ren im wesentlichen nur mit den zwei Pascal’‘schen Unendlichen, dem unendlich Klei-
nen und dem unendlich Groflen. Das Weltall, obwohl von endlicher Grofe, ist in einer
unvorstellbaren Expansion begriffen. In dieses Weltbild den Menschen einzeichnen zu
wollen, kommt dem Versuch gleich, ein Sandk6rnchen in einer weltweiten Wiiste be-
stimmen zu wollen — in einer Wiiste, die sich in unvorstellbarer Weise immer mehr
ausdehnt. Das Gefiihl fiir dieses Kleinwerden des Menschen und seines Schauplatzes
vor der immer grofler werdenden Welt ist tief im modernen Menschen verankert.
Hermann Wein spricht in diesem Zusammenhang von einer ,Desillusionierung®, die
uns das moderne Weltbild gebracht habe und schildert den ersten Schritt hierzu fol-
gendermaflent?: ,Der erste Schritt: die Verlegung der Erde — des menschlichen
Standortes und des Schauplatzes menschlicher Geschichte und Bedeutung — aus dem
Mittelpunkt des Kosmos an eine nicht weiter ausgezeichnete, sozusagen zufillige
Stelle desselben. Es ist die erste monumentale Tat des neuzeitlichen wissenschaft-
lichen Beobachtens, Rechnens und Forschens. ,Die Selbstverkleinerung des Menschen
ist seit Kopernikus in einem unaufhaltsamen Fortschritte.* ,Seit Kopernikus rollt der
Mensch aus dem Zentrum ins X.* Man kann das geistesgeschichtliche Ereignis wohl
nicht genauer treffen, als es diese beiden Aphorismen Nietzsches tun.*

Wer aber wissenschaftlich der ganzen Erfahrung gerecht werden will, wer die
ganze Erscheinung des Kosmos erfassen will, der bemerkt bald, daf die exakten
Wissenschaften eine ganze Dimension des Kosmos vernachlissigen: die Dimension
wachsender Zentrierung und geordneter Komplizierung des Weltstoffes. Teilhard
fordert deshalb, dafl neben dem unendlich Kleinen und unendlich Grofen eine dritte
Unendliche zur Beschreibung der kosmischen Phinomene eingefiigt wird: er nennt
sie die Zentro-Komplexitit. Die Dinge um uns sind ndmlich nicht nur klein oder
grofi, sie sind ihrer Ordnungsstruktur nach auch einfach oder komplex. Wenn wir
die kosmischen Phinomene in ihrem zeitlichen Zusammenhang beobachten, dann
sehen wir nicht nur eine Entfaltung vom unendlich Kleinen zum unendlich Grofen,
sondern zugleich damit gesetzmifig verbunden einen Ubergang vom einfacheren,
wenig-zentrierten Zustand zum komplexeren, hoher-zentrierten. Der Ubergang be-
deutet also die Entfaltung cines je hoheren Ordnungszustandes des Weltstoffes?s.

Blicken wir in die Naturgeschichte des Kosmos, so offenbart sich uns eine unbezwei-
felbare und unumkehrbare Spur je hoher zentrierter und damit hoher individuali-
sierter Ordnungsgebilde: von der wenig individualisierten und unvollkommen zen-
trierten Welt der Atome ausgehend, gelangen wir in den Bereich der Molekiile, in
dem die komplexesten Formen (z. B. die makromolekularen Gebilde) bereits mor-
phologisch beschreibbare Ordnungen weitverzweigter Ketten darstellen, die — wie
Teilhard bemerkt (,Comment je vois“, § 4) — bereits die Idee einer Ontogenese
erwecken. Von hier aus gelangen wir in das Reich der lebenden Zelle und der
vielzelligen Organismen, die bereits so in sich selbst zentriert und individualisiert
sind, daf} sie in dem wunderbaren Prozef} der Vermehrung sich selbst in sich abbilden

12 ,Zum Rationalismus-Irrationalismus-Streit der deutschen Gegenwart*. In: Club Vol-
taire I, Jahrbuch fir kritische Aufklirung. Miinchen 1963, S. 110f.

13 Vgl. hierzu: Teilhard de Chardin, Entstehung des Menschen, Miinchen 1961,
S. 19f.; ferner ,La Centrologie®. In: L’ Activation de I'Energie. Oeuvres VII, S. 108—134.



Welt in Christus — Christus in Welt 195

konnen und so aus sich ein Ebenbild ihrer selbst zeugen kénnen'4. Aber die sich
selbst abbildende und so sich vermehrende Keimzelle kann ihr Ebenbild nicht in sich
behalten, wenn ein Fortschritt in der Entwicklung entstehen soll; sie muff es notwen-
digerweise immer aus sich enflassen. Erst im Reich des Menschen ist jene hdchst-
zentrierte und personalisierte Gestalt erreicht, die im reflexen Bewufitsein und in
der Selbsterkenntnis und Liebe unverlierbar sich selbst besitzt.

Uberblicken wir den gesamten Bereich der Phinomene vom Atom bis zum Men-
schen, so ergeben sich zwei wichtige Folgerungen:

I. Der physikalische Kosmos, der in seiner angsterregenden Divergenz vom unend-
lich Kleinen zum unendlich Groflen keinen Platz fiir das in sich gewaltigste Phinomen
— némlich die Erscheinung des Menschen — hatte, dieses physikalische Universum
wird durch die Einfithrung der Zentro-Komplexitit auf einmal konvergent auf das
Leben und den Menschen hin und zwar gerade im Mafle seiner Divergenz. Denn nur
in der auseinandergehenden Entfaltung schopft der Weltstoff seine Moglichkeiten aus,
stellt aber gerade damit, dafl er sich ungeheuer selbst entfaltet, zugleich die Bedingun-
gen bereit fiir eine hhere Zentrierung und Verinnerlichung (intériorisation). So be-
deutet gerade der Drang des Weltstoffes, sich ins unendlich Grofie und Kleine zu ent-
falten, zugleich die Bereitstellung der Bedingungen fiir das Auftreten einer hoheren,
verinnerlichten Form des Seienden. Tritt die h6here Form dann wirklich in Erschei-
nung, dann ist damit noch nichts gesagt iber die inneren Ursachen dieses Hoheren.
Die Wissenschaften kénnen nur im phinomenalen Bereich feststellen, dafl das Hohere
tatsachlich in der Entwicklung des Kosmos und des Lebens auf das Niedere, weniger
Komplizierte und weniger Verinnerlichte folgt und daff die divergente Entfaltung
jeder kosmischen Stufe die Bedingungen fiir den Aufstieg bereitgestellt hat. In einer
abgekiirzten Formel diirfen wir also sagen: das Universum breitet sich nicht nur aus,
sondern es rollt sich auch ein, es verinnerlicht sich. Der innere Sinn der Divergenz
ist die Konvergenz.

Diese Erkenntnis kann durchaus auch fruchtbar gemacht werden fiir das geistliche
Verhalten des modernen Menschen, der ja auch nach wachsender Verinnerlichung
strebt und so auf geistlicher ,Ebenc” das fortsetzt, was Teilhard den ,grofien Atem
des Universums* nennt: ,Dank der wunderbar aufsteigenden Kraft, die in den Din-
gen verborgen liegt — wir werden sie ausfihrlicher darlegen, wenn wir von der
,geistigen Macht der Materie® sprechen —, dank dieser Kraft dringt uns jede erreichte
und iiberholte Wirklichkeit voran, ein Ideal von noch héherem geistigem Gehalt zu
entdecken und zu verfolgen. Wer sein Segel richtig in den Atem der Erde spannt,
der fingt eine kriftige Brise ein, die ihn zwingt, immer weiter auf die hohe See
hinauszufahren. Je edler das Wiinschen und Handeln des Menschen ist, um so sehn-
siichtiger verlangt er, grofien und erhabenen Gegenstinden nachzujagen. Seine
Familie, sein Land, die eintrigliche Seite seines Handelns allein werden ihm bald
nicht mehr geniigen. Er wird allgemeine Organisationen schaffen, neue Wege bah-
nen, Bestrebungen unterstiitzen, Wahrheiten entdecken, ein Ideal nihren und ver-

14 Vgl. hierzu: Adolf Haas, Zeugung und Prisenz. Die beiden Grundakte des Leben-
digen. In: Stimmen der Zeit 172 [1968] S. 28—34; ferner: ,Die ,Stilihnlickkeit® christlicher
Glaubenstatsachen mit den beiden Lebensakten der Entwicklung.” In: Gott in Welt. Fest-
gabe fiir Karl Rahner, Freiburg-Basel-Wien 1964, S. 756—778.



196 Adolf Haas

teidigen miissen. — So gehort der Arbeiter der Erde allmihlich nicht mehr sich
selbst. Nach und nach hat ihn der grofle Atem des Universums, der durch den Spalt
eines bescheidenen, aber treuen Handelns in ihn eingedrungen ist, weit gemacht, ihn
aufgehoben und mit sich fortgetragen“1s.

2. Eine zweite Folgerung dringt sich auf: Die Naturwissenschaften belehren uns,
daf die Materie und ihr Verhalten dem Gesetz der Entropie unterworfen ist, nach
dem die Materie also immer die einfacheren stabileren, weniger geordneten und
spannungs- und energiedrmeren Zustinde anstrebt. Blicken wir aber in den irrever-
siblen Zusammenhang aller kosmischen Phidnomene, so beobachten wir gerade die
gegenteilige Tendenz, ndmlich den kontinuierlichen Aufbau je héher zentrierter
Ordnungen. Wir Kommen also nicht darum herum, neben dem rein Materiellen ein
ordnungsstiftendes Prinzip anzunehmen, das Teilhard mit verschiedenen Namen
belegt hat: radikale Energie, Innenseite der Dinge, Analogon und ,Rudiment* des
Psychischen und schliefllich ganz allgemein und abkiirzend ,Bewufitsein®, wobei er
unter ,Bewufitsein® das ,Innen der Korpuskeln, sowohl der lebenden wie der
praevitalen® versteht1s.

Von einem aristotelisch-scholastischen Ansatz her konnte man sagen, dafl hier
Teilhard versucht, die Materie-Form-Struktur des endlichen Seienden zu beschrei-
ben, soweit sie sich in den je hoher zentrierten Ordnungsgebilden vor allem des Le-
bendigen manifestiert. Dafl Teilhard statt des wesentlich metaphysisch zu verstehen-
den Form-Prinzips das Bewuftsein als Prinzip der wachsenden Verinnerlichung und
Zentrierung des Stoffes gewihlt hat, hingt wahrscheinlich damit zusammen, daf fir
ihn der Mensch mit seinem reflexen Bewufitsein als der hochsten Stufe der Imma-
nenz, nicht nur Zentrum der Perspektive, sondern zugleich Zentrum der Konstruk-
tion des Universums ist, weil in ihm alle fortschrittlichen Linien des Kosmos kon-
vergieren. Auflerdem hat fiir Teilhard das Bewufltsein eine dreifache zentrierende
Kraft: 1. Alles nacheinander um sich selbst zu zentrieren. 2. Sich immer mehr in sich
selbst zu zentrieren. 3. Eben durch diese Uberzentrierung in Verbindung mit allen
anderen Zentren zu tretent?,

Nach Teilhards Schrift ,Comment je vois“ (§ 2) 1afit sich jedes Element des Kos-
mos symbolisch als eine Ellipse darstellen mit zwei Brennpunkten von ungleicher
und unverdnderlicher Intensitit: der eine Brennpunkt F1 ist der Ordnungsgrad der
Materie, der andere F2 ist der entsprechende Grad von Bewufltsein. In der Zone
kleinster Komplexitatsgrade, also in der praevitalen Sphire der Atome und Mole-
kille, manifestiert sich F2 fiir eine wissenschaftliche Beobachtung noch nicht. In der
Zone mittlerer Komplexitatsgrade, also in der Sphire des vormenschlichen Lebens,
tritt F2 zum erstenmal in Erscheinung, wichst aber nur in funktioneller Abhéngig-
keit von F1, dem Komplexitdtsgrad der Materie. Freilich zeigt sich bereits in den
hoheren Stufen des Lebens (z. B. im instinktgebundenen Bewufitsein der Tiere) eine
kontinuierliche Tendenz von F2 auf F1 konstruktiv einzuwirken und sich selbst
dabei immer mehr zu individualisieren. In der Zone unbegrenzter Komplexitit, das
heiflt vom Menschen an, ist F2 reflex geworden und iibernimmt weithin die Fiihrung
iber F1.

15 Der gottliche Bereich, S. 61.
18 Die Entstehung des Menschen, Miinchen 1961, S. 33.
¥ Der Mensch im Kosmos, S. 252.



Welt in Christus — Christus in Welt 197

Abschlieflend 1aflt sich iiber den ersten Schritt der Teilhardschen Phinomenologie
sagen: In einem Universum, das sich einrollt, sich immer mehr verinnerlicht, erwecken
die Phinomene den Eindruck, daf jeder hohere Ordnungsgrad der Materie — letzt-
lich durch ein bewufltseins-analoges Prinzip hervorgerufen und von ihm getragen
— den Weg freigibt fiir den Durchbruch eines héheren Bewufitseins. Den Weg frei-
geben heifit natiirlich nur Bedingung und nicht Ursache sein. st das hohere Bewufit-
sein aber einmal aufgetaucht, so bewirkt es wieder neue und hohere Ordnung. So
setzt sich der Prozefl der Verinnerlichung bis an jene Schwelle fort, jenseits der sich
etwas vollig Neues ereignet: Der Schritt zur Reflexion oder die elementare Homini-
sation.

Fir Teilhard ist also das Bewufitsein Prinzip der Ordnung oder des Komplexitits-
grades der Materie, die aber — gleichsam fortschreitend aus ihrer Passivitit und
Beschrinkung befreit — neuem und héherem Bewufitsein Raum freigibt. Die
Gesamt-Evolution ist so ein Prozef wachsender ,Entschrinkung® der den Geist
begrenzenden Materie. Im Menschen sind dann die Materie und der Geist substan-
tiell geeint, d. h. der Geist erschliefit sich die Materie als sein mit ihm substantiell
geeintes Gegeniiber. Neuerdings hat Karl Rahner dhnliche Gedanken geiuflerts:
»Es gibt also vom Materiellen aus keinen selbstdndigen und dem Wesen dieses Ma-
teriellen immanenten Sprung in die ,Noosphire'. Aber diese Entschrinkung des
Beschrankten (Materielles genannt) kann geschehen und geschieht eben im Geist, vor
allem auch dort, wo dieser Geist selbst so in die Materialitit eingeht, dal er sie von
sich unterscheidet und bei sich behilt als Moment seiner eigenen Geistwerdung,
seines Zusichkommens, ndmlich im Menschen. Und was so im Geist und durch Geist
aus seiner Negativitdt heraus entschrdnkt wird, ist eben die geistige Wirklichkeit des
Materiellen, letztlich nicht ,irgend etwas‘, was in seiner geistfremden ,Objektivitat’
erkannt wiirde, sondern ein Moment am Geist und dessen Seinsfiille selbst ... Es
kann also christlich nie der Geist so gedacht werden (wenigstens dort, wo er endlich
ist), daf} er sich, um vollendet zu werden, von der Materialitit wegbewegt, daf} seine
Vollendung proportional zu seiner Entfernung von der Materie wiadhst, wie es die
ewige platonische Versuchung einer Falschinterpretation des Christentums ist, son-
dern nur so, dafl er sich selbst durch die Vollendung des Materiellen sucht und
findet.“ Hiermit ist wohl nichts anderes bezeichnet als das, was Teilhard de Chardin
in seiner geistlichen Lehre ,die geistige Potenz der Materie nennt“19,

Die geistige Potenz der Materie

Den Weltproze der Verinnerlichung hat Teilhard noch mit zwei anderen Begriffs-
paaren beschrieben: Innen — Auflen und radiale — tangentiale Energie. Diesen
Prozefl hat Josef Meurers2 sechr scharfsinnig erkannt und in einem guten Schema
dargestellt, das wir deshalb zur Verdeutlichung der Teilhardschen Gedanken hier
wiedergeben wollen.

18 In: Das Problem der Hominisation. Quaestiones Disp. 12/18, Freiburg-Basel-Wien 1961,
S. 521,

19 Der gittliche Bereich, S. 115.

20 Die Sehnsucht nach dem verlorenen Weltbild, Miinchen 1963, S. 35 ff.



198 Adolf Haas

Schema der Entwicklung des Universums
(Nach Meurers, Schema 2, S. 34)

individuell individuell
[ abnehmend zunehmend
Kraftwirkungen Kraftwirkungen

in gleicher in Richtung hoherer

Seinslschicht Seinsslchicht

tangentiale radiale

Energie |
|
im Ablauf der dulrdx steigert
ENTWICKLUNG:
— DES UNIVERSUMS =

wachsende verhindert wachsende bewufite
Verflechtung ™ Zerfall Zentriertheit
(Komplexitat)
wachsende stoff- wachsende

liche Synthese ™ ermdglicht ™ Innerlichkeit

Auflen der Dinge Innen der Dinge

(Bewufitsein,
Spontaneitit)

abgeleitet aus dem
Phéinomen des Menschen

Materie Pflanze Tier Mensch

(Steigende Bewufitheit)

Zur Erlduterung dieses Schemas sagt Meurers (S. 35 1.):

»Leilhard nimmt also an und setzt voraus, dafl es neben dem Auflen der Dinge
(Schema 2 unten) ein Innen der Dinge gibt, d. h. ein Bewufisein, das gleichzeitig zu
spontanen Handlungen, zur Spontaneitat fihig ist; denn es gehdrt zum Ichbewuf}t-
sein, zu einem irgendwie gearteten Bewufltsein seiner selbst, mag es auch nur dumpf
vorhanden sein, daf} es zu spontanen Handlungen féhig ist. Mit Hilfe dieser Unter-
scheidung von dem Auflen und dem Innen der Dinge entwickelt nun Teilhard einen
zweifellos grandiosen Weltentwurf, wie Schema 2 ihn in seinen inneren Grundziigen
darstellt. Die duflerste linke Seite unten im Schema 2 faflt noch einmal kurz zusam-
men, was in Schema 1 schon gegeben war, das Auflen der Dinge, d. h. das, was der
physikalischen Wissenschaft, der Wissenschaft der Formel und des Maflstabes, zu-
ganglich ist, sich entwickelnd im Sinne einer wachsenden stofflichen Synthese bis hin
zu einer wachsenden Verflechtung. Das Schema?!, welches im Teilhardschen Sinne

21 Anmerkung des Verfassers (Haas): Hier nicht wiedergegeben, da das wiedergegebene
Schema 2, linke Seite unten, alles enthalt, was zum Verstdndnis notwendig ist.



Welt in Christus — Christus in Welt 199

nur das Auflen der Dinge zeigt, 138t den Schluf} zu, dafl die wachsende Verflechtung
wieder zerfillt, weil keine Energie vorhanden sei, die sie aufrechterhilt oder gar
weiterfithrt. In Schema 2, wo das Innen der Dinge mitgesetzt wird, konstruiert Teil-
hard ein Zusammenspiel zwischen dem Auflen der Dinge und dem Innen der Dinge.
Wie schon die Stufenleiter Materie, Pflanze, Tier, Mensch zeigt, bewirkt das Innen
der Dinge, d. h. Bewufltsein und Spontaneitit, eine wachsende Innerlichkeit; das
heifit, das Innen der Dinge wird immer reicher... Diese wachsende Innerlichkeit
(Schema 2, rechts) vermag jetzt zusitzlich die schon im Auflen der Dinge angelegte
wachsende stoffliche Synthese so zu dirigieren, dafl mit der wachsenden stofflichen
Synthese eine wachsende bewufite Zentriertheit statthat; das heifit im Sinne Teil-
hards: je héher sich die materiellen Agentien entwickeln, um so mehr kann das Innen
der Dinge zum Zug kommen, weil die héher konstituierten Zusammenhinge der
materiellen Dinge es ihm gestatten, sich auszuwirken. “

Den gleichen Prozefl der Verinnerlichung des Weltstoffes (Interiorisation) hat

nun Teilhard besonders in seinem Hauptwerk ,Der Mensch im Kosmos“22 mit dem
vielleicht weniger brauchbaren Energie-Begriff zu umschreiben versucht. Er unter-
scheidet, entsprechend dem Auflen und Innen der Dinge, eine duflere-tangentiale
Energie und eine innere-radiale Energie. Diese ,Energieformen® werden dann
folgendermaflen definiert: ,Eine tangentiale Energie, die das Element mit allen
Elementen solidarisch macht, die im Universum derselben Ordnung angehéren {das
heifit dasselbe Mafl von Zusammengesetztheit und ,Zentriertheit’ besitzen), und eine
radiale Energie, die es in der Richtung nach einem immer komplexeren und zentrier-
teren Zustand vorwirts zieht. Das so konstituierte Teilchen ist von diesem Anfangs-
zustand an und sofern es iiber eine gewisse freie tangentiale Energie verfiigt, offen-
bar imstande, seine innere Komplexitit um einen gewissen Wert zu erhdhen: es
gesellt sich den benachbarten Teilchen zu, und folglich (da seine Zentriertheit
dadurch antomatisch wichst) steigert es entsprechend seine radiale Energie. Diese
wird nun ihrerseits auf tangentialem Gebiet in Gestalt einer Neuordnung wirksam
werden, und so weiter® (S. 40). Wie bei der Besprechung des Bildes der Ellipse mit
den Brennpunkten F1 und F2 (Bewufltsein) schon erwihnt wurde, tritt im Laufe der
Evolution die Wirkkraft der tangentialen Energie gegeniiber der radialen immer
mehr zuriick, bis die radiale Energie ganz iiberragend wird. Meurers sagt zu dieser
Theorie (a. a. O. S. 42): ,Es kann kein Zweifel dariiber bestehen, dafl die These von
der Abnahme der tangentialen Energie fiir die einzelnen Individuen in jeweils
hoheren Seinsschichten und das entsprechende Wachsen der radialen Energie, immer
bezogen auf das einzelne Individuum, auferordentlich bestechend ist. Man geht
nicht fehl, wenn man sagt, dafl gerade diese Stelle in Teilhards Weltentwurf aufler-
ordentlich ansprechend ist, ihn von vornherein empfichlt, und dal wohl bisher noch
kein Weltentwurf in der Geschichte der Menschheit das in dieser Weise, wenn auch
nur theoretisch, in den Griff bekommen hat.¢

Woas hier in der Phinomenologie iiber die Materie als , Weltstoff wissenschaft-
lich zu erhellen versucht wird, findet auch in der geistlichen Lehre Teilhards seinen
Ausdruck, wenn er in bewegten Worten iiber ,die geistige Potenz der Materie®
spricht23: ,Vom asketischen oder mystischen Standort aus, auf den wir uns in diesem
Buche gestellt haben, ist die Materie gerade keine jener abstrakten Wesenheiten, die

22 Miinchen 1959, S. 40 ff.
2 Der gottliche Bereich, S. 115 ff.



200 Adolf Haas

Wissenschaft oder Philosophie unter diesem Namen definieren. Fiir uns ist die
Materie dieselbe konkrete Wirklichkeit wie fiir die Physik oder Metaphysik, mit
denselben grundlegenden Attributen der Vielheit, der Fiihlbarkeit und der gegen-
seitigen Bindung. Doch wir versuchen hier diese Realitit als Ganzes, so allgemein
wie nur méglich, zu erfassen. Wir nehmen sie in der ganzen Uberfiille, mit der sie
uns nicht nur in den wissenschaftlichen oder dialektischen Untersuchungen, sondern
auch im gesamten praktischen Tatigsein begegnet. Als Materie bezeichnen wir daher
die Gesamtheit der Dinge, der Energien und der Geschdpfe, die uns umgeben, sofern
sie fiir uns greifbar, fithlbar und (im theologischen Sinne des Wortes) ,natiirlich’
sind. Wir verstehen also unter Materie die uns allen gemeinsame, faflbare, unend-
lich unstete und verdnderliche Umgebung, in deren Schof eingetaucht wir leben.*
Dieser allgemeinste Materiebegriff, der selbstverstindlich hier fiir den Gebrauch
der geistlichen Lehre besonders weit gefafit ist, hat nach Teilhard ein doppeltes
Gesicht: ,Einerseits ist die Materie die Last, die Kette, der Schmerz, die Siinde und
die Bedrohung unseres Lebens. Die Materie macht schwerfillig, leidet, verletzt,
versucht und altert. Durch die Materie sind wir plump, gelihmt, verwundbar und:
schuldig. Wer erlost uns von diesem Korper des Todes? Aber die Materie ist gleich-
zeitig auch die korperliche Freude, die Berithrung, die erhéht, die Anstrengung, die
minnliche Kraft verleiht, und die Freude am Wachstum. Die Materie zieht an,
erncuert, vereinigt und bliiht. Von der Materie werden wir genihrt, emporgehoben,
mit dem Ubrigen verbunden und vom Leben durchdrungen. Threr beraubt zu sein ist
uns unertraglich. ,Non volumus expoliari sed supervestiri.’ Wer wird uns einen
unsterblichen Leib geben?“

Teilhard beklagt es nun, dafl die Askese so oft beim ersten Gesicht der Materie
stehen bleibt, beim Gesicht, das dem Tode zugekehrt ist. ,Aber was wire unser
Geist, mein Gott, hitte er nicht das Brot der irdischen Gegenstinde, um sich zu
nihren, den Wein der geschaffenen Schonheiten, um sich zu berauschen, die Ubung
in den menschlichen Kdmpfen, um sich zu stirken? Welche armseligen Krifte, welche
blutleeren Herzen brichten Dir Deine Geschépfe entgegen, wenn sie dazu kiimen,
sich vorzeitig vom Schofie zu trennen, in dem Du sie in Deiner Vorsehung geborgen
hast! Zeige uns, Herr, wie wir diese Sphinx anschauen kénnen, ohne daf sie uns
verfiihrt! Lafl uns ohne ausgekliigelte menschliche Gelehrsamkeit, blof§ aus der ein-
fachen Gebirde Deines erlésenden Eintauchens in die Materie, das Geheimnis ver-
stehen, dafl auch hier, in den Eingeweiden des Todes, verborgen liegt. Durch Deine
schmerzliche Menschwerdung enthiille uns die geistige Kraft der Materie und lehre
uns, sie eifersiichtig fiir Dich einzufangen® (117).

Um die geistige Kraft der Materie sichtbar zu machen, gebraucht Teilhard ein
Beispiel: Wir denken uns an einem nebelverhiillten Berghang einen Wanderer, der
dem ins Licht getauchten Gipfel zustrebt. Der Raum zerfsllt fiir diesen Wanderer in
zwei Bezirke mit getrennten Eigenschaften: der Bezirk hinter und unter ihm erscheint
immer dunkler, der iiber ihm, erhellt sich immer mehr. Alles, was den Wanderer
umgibt, wird als Stiitzpunkt fir den Aufstieg ins Licht beniitzt. Bei jedem Fort-
schritt wird das Licht grofler, und zugleich wachsen die Schatten in dem Raum, der
iberwunden ist. So ist die Materie einfach der Berghang, auf dem man ebensogut
hinauf- wie hinabsteigen kann; sie ist der Wind, der zu Boden wirft oder empor-



Welt in Christus — Christus in Welt 201

reift: ,Ihrer Natur nach und infolge der Erbsiinde stellt sie allerdings einen
dauernden Sog zum Zerfall dar. Sie schlieft aber ebenfalls ihrer Natur nach und
infolge der Menschwerdung Christi eine Hilfe — einen Stachel oder eine Anziehung
— zum Mehr-Sein in sich, womit sie den ,fomes peccati’ ausgleicht oder sogar iiber-
windet. Unsere Lage hier auf Erden ist in Wirklichkeit folgende: Weil wir ins
Universum eingefiigt sind, ist jeder von uns in seinen Fluten oder an seinem Berg-
hang an einen bestimmten Punkt gestellt, der durch den gegenwirtigen Stand der
Weltentwicklung, durch den menschlichen Ort unserer Geburt wie auch durch unsere
personliche Berufung festgelegt ist. Die Aufgabe unseres Lebens heifit: von diesem
verschieden hoch gelegenen Punkt aus zum Licht aufsteigen, indem wir, um Gott zu
erreichen, eine bestimmte Reihe von Geschopfen iiberschreiten. Diese Geschdpfe sind
nicht unbedingt Hindernisse; sie sind eher Stiitzpunkte, die wir Gberwinden; Zwi-
schenglieder, die wir beniitzen; Nahrung, die wir verzehren; Séfte, die wir ldutern;
Elemente, mit denen wir uns verbiinden und die wir mit uns fortziehen miissen. ..
Eines Tages wird alle Substanz jener Materie, die iiberhaupt vergottlicht werden
kann, in die Seelen iibergegangen sein: Dann ist unsere Welt zur Parusie bereit®
(118 ff). (Fortsetzung folgt)






